

ഭാരതത്തിന്റെ ആദ്ധ്വാത്മികജ്ഞാനവും സാംസ്കാരികപൈതൃകവും പരിപോഷിപ്പിക്കുകയും പ്രചരിപ്പിക്കുകയും ചെയ്യുന്ന മഹദ്ഗ്രന്ഥങ്ങൾ, അവയുടെ മൂല്വവും വ്വക്തതയും ഒട്ടും ചോർന്നുപോകാതെതന്നെ, നൂതന സാങ്കേതികവിദ്വ ഉപയോഗിച്ച് പരിരക്ഷിക്കുകയും ജിജ്ഞാസുകൾക്ക് സൗജന്വമായി പകർന്നുകൊടുക്കുകയും ചെയ്യുക എന്ന ശ്രേയസ് ഫൗണ്ടേഷന്റെ ലക്ഷ്യ സാക്ഷാത്കാരമാണ് ശ്രേയസ് ഓൺലൈൻ ഡിജിറ്റൽ ലൈബ്രറി.

ഗ്രന്ഥശാലകളുടെയും ആദ്ധ്വാത്മിക പ്രസ്ഥാനങ്ങളുടെയും വ്യക്തികളുടെയും സഹകരണത്തോടെ കോർത്തിണക്കിയിരിക്കുന്ന ഈ ഓൺലൈൻ ലൈബ്രറിയിൽ അപൂർവ്വങ്ങളായ വിശിഷ്ടഗ്രന്ഥങ്ങൾ സ്കാൻചെയ്ത് മികവാർന്ന ചെറിയ പി ഡി എഫ് ഫയലുകളായി ലഭ്യമാക്കിയിരിക്കുന്നു. ഇവ കമ്പ്യൂട്ടറിലോ പ്രിന്റ് ചെയ്തോ എളുപ്പത്തിൽ വായിക്കാവുന്നതാണ്.

ശ്രേയസ് ഓൺലൈൻ ഡിജിറ്റൽ ലൈബ്രറിയിൽ ലദ്യമായ ഗ്രന്ഥങ്ങൾ വ്യക്തിപരമായ ആവശ്യങ്ങൾക്കുവേണ്ടി സൗജന്യമായി ഉപയോഗിക്കാവുന്നതാണ്. എന്നാൽ വാണിജ്വപരവും മറ്റുമായ കാര്യങ്ങൾക്കായി ഇവ ദുരുപയോഗം ചെയ്യുന്നത് തീർച്ചയായും അനുവദനീയമല്ല.

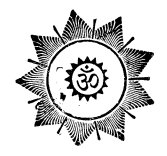
ഈ ഗ്രന്ഥശേഖരത്തിന് മുതൽക്കൂട്ടായ ഈ പുണ്വഗ്രന്ഥത്തിന്റെ രചയിതാവിനും പ്രകാശകർക്കും നന്ദി രേഖപ്പെടുത്തുന്നു.

ശ്രേയസ് ഓൺലൈൻ ഡിജിറ്റൽ ലൈബ്രറിയെക്കുറിച്ചും ശ്രേയസ് ഫൗണ്ടേഷനെക്കുറിച്ചും കൂടുതൽ വിവരങ്ങൾ അറിയാനും പ്രവർത്തനങ്ങളിൽ പങ്കാളിയാകാനും ശ്രേയസ് വെബ്സൈറ്റ് സന്ദർശിക്കുക.

http://sreyas.in

# കേനോപനിഷത്തു്.

, ശാങ്കരഭാഷ്യസഹി**തം.**)



പരിഭാഷകന്മാർ:

പി. കെ. നാരായണപിളള ബി. എ., ബി. എൽ. മഹോപാദ്ധ്യായൻ എൻ. രാമൻപിളള.

## കേനോപനിഷത്തു്.

(ശാങ്കരഭാഷ്യസഹിതം.)

#### പരിഭാഷകന്മാർ:

പി. കെ. നാരായണപിളള ബി. എ., ബി. എൽ. മഹോപാദ്ധ്യായൻ എൻ. രാമൻപിളള.

പ്രകാശകന്മാർ:

സദാനന്ദ പ്രസിദ<sup>്</sup>ധീകരണസംഘം സദാനന്ദപുരം.

1–ാംപതിപ്പ് കോപ്പി 2000.

വില: 15 രൂപ.

1991.

### കേനോപനിഷത്തു ം.

### ശാങ്കരഭാഷ്യസാരത്തോടുകൂടിയത്

പരബ്രഹ്മത്തെ പ്രതിപാദിക്കുന്ന 'കേനേഷിതം' എന്ത തുടങ്ങിയുള്ള ഉപനിഷത്ത പറയുന്നതിനായി ഒൻപതാം അദ്ധ്യായം ആരംഭിച്ചിരിക്കുന്നു. ഇതിനമുനും എല്ലാ കർമ്മ ങ്ങളം പറഞ്ഞുതീർത്തു. എല്ലാ കർമ്മങ്ങരംകും ആശ്രയഭ്രത നായ പ്രാണാൻറ ഉപാസനങ്ങളം കർമ്മാങ<sup>ം</sup>ഗങ്ങളായ സാമ ത്മാംക വിഷയങ്ങളായ ഉപാസനങ്ങളം പറഞ്ഞുകഴിഞ്ഞു. അനന്താം, ഗുരുശിഷൃപരമ്പരയാകുന്ന വശം അനഷ<sup>ം</sup>റിക്കേ ണ്ടവയം ഗായത്രസാമങ്ങളിൽ പ്രതിപാദിക്കപ്പെട്ടിരിക്കുന്ന വയമായ നിതൃകർങ്ങാം പറയപ്പെട്ടു. ഇപ്രകാരം പറഞ്ഞി ട്ടള്ള കർമ്മത്തേയും ജ്ഞാനത്തേയും വേണ്ടവിധത്തിൽ അനു ഷ′ഠിച്ചാൽ അതു′ നിഷ്ണാമനായ **മോക്ഷേച**്ഛുവിന സത്തചശുദ്ധിക്കതകം. സകാമനം ജ്ഞാനരഹിതനുമായി ട്ടുള്ളവനാകട്ടെ, വെറും ശ്രൗതങ്ങളും സ്താർത്തങ്ങളും ആയ കർമ്മങ്ങളുടെ അനുഷ്ഠാനംകൊണ്ടും ദക്ഷിണമാർഗ്ഗപ്രാ പ്ലിയം വീണ്ടം ജനനവുമണ്ടാകും. ശാസ്ത്രവിഹിതമല്ലാത്ത സ്വാഭാവികമായ പ്രവൃത്തികൊണ്ടാകട്ടെ, പശുമുതൽ സ്ഥാവ അധോഗതിയാണ് രങ്ങയവരെയുള്ള ഉണ്ടാകുന്നതു്. ''അഥൈതയോഃ പഥോ3ന്ന കതരേണ് ച നതാനീമാനിക്ഷു ദ്രാണ്യസകൃദാവർത്തീനി ഭൂതാനി ഭവന്തി; ജായസ്വ മ്രിയ സേവത്യേതത്ത്യതീയം സ്ഥാനം" (ജ്ഞാനമാർഗ്ഗം, കർമ്മ മാർഗ്ഗം എന്നുള്ള രണ്ട മാർഗ്ഗങ്ങളിൽ ഏതെങ്കിലും ഒന്നിൽ ക്കൂടി പ്രവർത്തിക്കാത്ത ക്ഷുദ്രങ്ങളായ ജീവജാലങ്ങാ പല പ്രാവശ്യം ജനിക്കയും മരിക്കയും ചെയ്യുന്നു; ജനിക്ക മരിക്ക എന്നതാണം മൂന്നാമത്തെ സ്ഥാനം) എന്നു ശ്രുതിപറയുന്നു. ''പ്രജാ ഹി തിസ്രോ അത്യായമീയുഃ'' (ജരായജങ്ങ⊙ അണ്ഡ ജഞ്ഞാം ഉദ്ഭിജ്ജങ്ങാം എന്ന മുന്നുവിധത്തിലുള്ള ദ്യാഷൂികളം, പിതൃയാനം, ദേവയാനം എന്ന രണ്ട മാർഗ്ഗങ്ങളെയുംവിട്ട

കഷ°ടമായഗതിയെ ബ്രാപിച്ചു) എന്ന വേദ്യുവും ഈ അർത്ഥത്തെത്തവെ കാണിയാനം.

വിശുദ്ധസത്താനം നിന്നാനാന് സിന്നുവനാം അം. ഈ ജന്മത്തിലോ മുഘദനത്തിലോ പെയ്യിട്ടതു പുണുപിരേഷ ത്താൽ, ബാഹ്യവും അനിത്യവുമായ സാഷധ്യസവസവംബ സ്യത്തിൽനിന്നും (സാധ്യമായ സിർഗ്ഗാറിയും വാവാനമായ താഗാദിയുമായി തനിമങ്ളേ സംബന്ധത്തിൽപിന്നുവികത്തി വനാ", സാർവാന്ത്രമിയായ ആത്മാവിനെക്കിച്ച ജിജ്ഞാ മ്പത്തിലാകവാം. ഈ വാസ്തവം ചോദ്യോത്തര്ത്യ പ്രവാധ 'കേലോ ഷിതം' എന്നതുടങ്ങിയുള്ള ഗൃതികൊണ്ട കാണിക്കവാൾ പോകുന്നു. കഠോപനിഷത്തിലും 'പരാത്തി ഒരനി വൃത്യ ണത് സ്വയം ഭൂസൂസൂാത്പരാങ് പശ്യതി നാന്തരാത്തന് കശ്ചിദ്ധീരഃ - പ്രത്യഗാത്മാനമൈക്ഷദാവൃത്തച വരുത്ത ച മിച്ഛൻ" (ഈശപരൻ ഇന്ദ്രിയങ്ങളെ പുറത്തേയ്ക്ക് ചുഖചുള്ളവ യായിട്ടാണ സൃഷ്ടിച്ചിരിക്കുന്നതു്. അതിനാൽ പുറത്തേയ്ക്കുമാത്രമേ നോക്കുന്നുള്ള —പുറമേയുള്ള ങ്ങളെ മാത്രമെ കാണന്നുള്ള; അന്തരാത്മാവിനെ കാന്ധനിപ്പ. അപൂർവമായി ധീരനായ (ബൂദ്ധിമാനായ) ഒരുവർ അവ തത്വത്തെ (മോക്ഷത്തെ) ആഗ്രഹിച്ച നോട്ടത്തെ ഉള്ളിലേ ഉ തിരിച്ചവിട്ട സർവാനായ്ക്കാമിയായ ആത്മാവിനെ കണ്ട എന്നു വരാം) എന്നു പറഞ്ഞിട്ടുണ്ട്.'' ''പരീക്ഷ്യ ലോകാനി കർമ്മചിതാൻ ബ്രാഹ്മണോ നിർവേദമായാസാസ്കൃത്രങ കൃതേത '' (കർമ്മംകൊണ്ട സിദ്ധിക്കുന്ന സ്വർഗ്ഗാദിലോക ങ്ങളടെ ഗുണദോഷങ്ങളെ പരീക്ഷിച്ചറിച്ചത് ബ്രഹ്മണർ വൈരാഗ്യത്തെ കൈക്കൊള്ളണം. സ്ഥാഭാവിക്കാ മുള്ളത കർമ്മത്താൽ ലഭിക്കത്തക്കതല്ല) എന്നും ''തദ്ധില്ഞാനാർത്ഥം ഇതമേവാഭിഗച്ഛേത് സമിൽപാണിഃ ക്രോത്രിയം ബ്രഹ്ത നിഷ°ം '' (ആ പ്രതൃഗാതമാവിനെ അറിയുന്നതിന് കാഴ്ച ഭ്രവ്യങ്ങളോടുകൂടി വേദജ്ഞനം, ബ്രഹ്മനിഷ്ഠനമായ അടുക്കൽതന്നെ ചെല്ലണം) ഗുരുവിൻെ – എ സംമററും ആഥർവണത്തിലും പറഞ്ഞിട്ടണ്ട°. ഇങ്ങനെ വിരക്തനായ വനമാത്രമേ പ്രതൃഗാത്മവിഷയമായ വിജ്ഞാനത്തെ ശ്രവി ക്കുന്നതിനും മനനംചെയ്യന്നതിനും അറിയുന്നതിനും സാമ ർത്ഥ്യമുണ്ടാകയുള്ള. വിരംതിയില്ലാതെ ബാഹ്യവിഷയങ്ങ

ളിൽ മനസ്സുപ്രവേശിച്ചിരിക്കുന്നവന് ആതമാവിനെ അറിയ വാൻ ആഗ്രഹമുണ്ടാകയില്ല. ഉണ്ടായാലും അതു ഫലത്തിൽ അവസാനിക്കയുമില്ല.

ഈ പ്രത്യഗാത്മാവായ ബ്രഹ്മത്തെക്കറിച്ചുള്ള വിജ്ഞാ നത്താൽ സംസാരത്തിന ബീജവും കാമകർമ്മങ്ങളിൽ പ്രവ ത്തിക്കുന്നതിനു കാരണവുമായ അജ്ഞാനം തീരെ നശിക്കും. ''തത്ര കോമോഹഃ കഃ ശോക ഏകത്വമനുപശ്യതഃ'' എന്നുള്ള മന്ത്രവർണ്ണനത്താലും, ''തരതി ശോകമാതമവിത''' (ആത്മ ജ്ഞാനി ശോകത്തെ തരണംചെയ്യന്തു എന്നും ''ഭിദ്യതേ എദയഗ്രന്ഥിഃഛിദ്യന്തേ സർവസംശയാഃ ക്ഷീയന്തേ ചാസ്യ കർമ്മാണി തസൂിൻ ദൃഷ്ടേ പരാപരേ'' (കായ്പ്രകാരണങ്ങരം ഒന്നായുള്ള .ആ ആത്മതത്വത്തെ ദർശിച്ചാൽ, അഹങ്കാരം നശിക്കും, സംശയങ്ങളെല്ലാംതീരും, കർമ്മങ്ങരം മുഴുവൻ ക്ഷയിക്കും) എന്നം മററുമുള്ള ശ്രത്തികളാലും ഈ അർത്ഥം സിദ്ധിക്കുന്നു. കർമ്മത്തോടുകൂടിയ ജ്ഞാനംകൊണ്ടും ഈ അജ്ഞാനനാശം സിദ്ധിക്കുമല്ലോ എന്നാണെങ്കിൽ അതില്ല. വാജസനേയകത്തിൽ അതിനു വേറെയാണു ഫലം പറഞ്ഞി ട്ട<u>ുള്</u>ളത്. അതിൽ, 'യാ യാ മേ സ്യാത്' എന്നു പ്രസ്താവി ച്ചിട്ട് 'പത്രേണായം ലോകോജയ്യോ നാന്യേന കർമ്മണാ; കർമ്മണാ പിത്യലോകോ വിദ്യയാ ദേവലോകഃ' ലോകത്തെ പൃത്രനെക്കൊണ്ടുതന്നെ ജജിക്കണം; മറെറാത കർമ്മംകൊണ്ട സാധിക്കയില്ല; കമ്മംകൊണ്ട പിത്രലോകവും സിദ്ധിക്കം) വിദ്യകൊണ്ട ദേവലോകവം എന്നാംസ പറഞ്ഞിരിക്കുന്നതു്. ഇതിൽ കർമ്മസചറിതമായ ഇഞാനം കൊന്ട് അജ്ഞാനനിവ്വത്തി വരുമെന്നറ്റുപ്പോ പറഞ്ഞിട്ട ള്ളത്. നേരേമറിച്ച ആത്താവല്ലാത്ത, മസബ്യലോകം, പിത്ര ലോകം, ദേവലോകം എന്ന മൂന്ന ലോകങ്ങളെ ഫലമായി പറഞ്ഞിരിക്കയും ചെയുന്നു. ഇതുളം ചാത അതിൽത്തന്നെ സംന്യാസവിധിയ്ക്ക് ഹേത്ര, 'കിം പ്രജയാ കരിഷ്യാമോ യേഷാം നോ $\int$ യമാത്മാ $\int$ യം പോകും'' എന്നു പറഞ്ഞിട്ട ഇതിൻെ അർത്ഥം:---'പ്രദ കർത്മം കർത്മസഹിത മായ ജ്ഞാനം ഇവ മനുഷ്യലോകം പിതൃലോകം ദേവലോകം ഇവ സിദ്ധിക്കുന്നതിനേ കാരണമാകയുള്ള. ആത്മലോകത്തെ പ്രാപിക്കുന്നതിനും അവ കാരണങ്ങളല്ല. അതിനാൽ അവ

കൊണ്ടു നമുക്കു യാതൊരു പ്രയോജനവുനില്ല. വനനത്തെക്കു ക്കൊണ്ട സാധിക്കേണ്ടവയം അനിത്യങ്ങളമായ മേൽപ്പറഞ്ഞ ലോകങ്ങരം മൂന്നും നമുക്കുവേണ്ട; എന്തെന്നാൽ, സചാധാചി കവും ജനനമോ ജരയോ മരണമോ ഭയമോ ഇല്ലാത്തും കർമ്മംകൊണ്ടു വർദ്ധിക്കയോ ക്ഷയിക്കയോ ചെയ്യാത്തതും നിതൃവുമായ ലോകത്തെയാണാ നാം ആഗ്രഹിക്കുന്നതും. അതു നിത്യമായതുകൊണ്ടു അതു സിദ്ധിക്കുന്നതിനു അവി ദ്യയെ നീക്കിയാൽമാത്രം മതി; അല്ലാതെ മറെറാരുസാധനം കൊണ്ടുണ്ടാക്കേണ്ട. അതിനാൽ, പ്രത്യഗാത്മാവായ ബ്രഹ ത്തെക്കുറിച്ചുള്ള വിജ്ഞാനത്തോടുകൂടി എല്ലാ ഏഷണകശ്യേയം ഉപേക്ഷിക്കതന്നെയാനെ വേണ്ടതു്, എന്നാന് ബ്രഹ്മവി ഷയകമായ ജ്ഞാനം കർമ്മത്തോടൊരുമിച്ചിരിക്കയുമില്ല. എന്തെന്നാൽ, കർമ്മത്തിൽ, സാധ്യം, സാധനം എന്നിംങ നെയുള്ള പല ഭേദജ്ഞാനങ്ങളും കൂടാതെ കഴികയില്ല. പ്രത്യ ഗാത്മവിഷയകജ്ഞാനത്തിലാകട്ടെ, സകല ഭേദജ്ഞാനവു മസുമിപ്പോക നത; ആ സഥിതിക്ക് അവ രണ്ടം ഒരുമിച്ചിരി ക്കുന്നതെങ്ങനു? എ സതന്നെയുമല്ല, ബ്രഹ്മവിജ്ഞാനം വിധിയനുസരിച്ചുചെ ഗൃന്ന പ്രയത്നംകൊണ്ടുണ്ടാകേണ്ടതല്ല; വിധിക്കു വിഷയവുമല്ല. കർമ്മങ്ങളെല്ലാം അതിനാൽ വിധിയ്ക്കു വിഷയങ്ങളാ സതാനും. അതിനാലും അവതമ്മിൽ വിരുദ്ധങ്ങളാണ°. അതിനാൽ, ബാഹ്യങ്ങളായ ദൃഷ്ടങ്ങളോ അദൃഷ്ടങ്ങളോ ആയ സാധ്യങ്ങളിൽനിന്നും സാധനങ്ങളിൽ നിന്നും വിരക്തനായിട്ടുള്ളവനം ഉണ്ടാകുന്ന പ്രത്യഗാത്മാ വിനെക്കാിച്ചുള്ള ജിജ്ഞാസയെത്തന്നെയാണ്, 'കേനേഷി തം' ഇത്യാദി ശുതികാണിക്കുന്നത്ര്. ഇത്ര് സൂക്ഷ്യമായ വസ്സ വിനെക്കറിച്ച പറയുന്നതാകയാൽ സുഖമായി മനസ്സിലാക്ക ന്നതിനുവേണ്ടി ശിഷ്യനം ഗുരുവും തമ്മിലുള്ള ചോദ്യവും ഉത്തരവുമായി പറഞ്ഞിരിക്കുന്നു. വെറും യുക്തികളെക്കൊടു വിഷയം മനസ്സിലാക്കവാൻ സാധിക്കുന്നതപ്പെവാം. ഈ ഇതുകൊണ്ടതന്നെ സൂചിപ്പിച്ചിരിക്കുന്നു. ''നൈഷാ തക്രേണ മതിരാപനേയാ'' (യക്തികൊണ്ട ഈ അറിവ ലഭിക്ഷനതപ്പ) എന്നു ്രുതിയും പറയുന്നു. ''ആചാര്യവാൻ പുരുഷോ വേദ'' (ആചാര്യനുള്ള പുത്ഷൻ അറിയം) എന്നും 'തദ്വിദ്ധി' പ്രണിപാതേന, പരിപ്രശ്നേന, സേവയാ ഉപദേക്ഷൃന്നി ജ്ഞാനം ഉഞ്ഞാനിനസ്തത്തവദർശിനു നക്കുവരം.. തേ

വിനയപൂർവകമായ ചോദ്യം, ശ്രായ്യ്യ പ്രത്യാദ് തത്താ ജ്ഞന്മാർ ജ്ഞാനം ഉപദേശിക്കം)'ആചായ്യാദ് ധൈവ വിദ്യാ വിദിതാ സാധിഷ്ഠം പ്രാപത്' (ആചാര്യനിൽനിന്ന് അറിയപ്പെട്ടാൽ മാത്രമേ വിദ്യ ശോഭനമായ ഫലത്തെ പ്രാപിപ്പിക്കയുള്ളൂ) എന്നം മററും ശ്രതികളിലും സ്മൃതിക ളിലും നിയമവുമണ്ട്. അതിനാൽ, ഒരുവൻ പ്രത്യഗാത്മ വിഷയമായ ജ്ഞാനമല്ലാതെ മറെറാരു ശരണവും കാണാ ഞ്ഞു്, അഭയവും നിത്യവും ശിവവും അചലവുമായിട്ടുള്ള തിനെ ആഗ്രഹിച്ചുകൊണ്ട്, 'കേനേഷിതം' ഇത്യാദി ചോദിക്കുന്ന എന്ന കല്പിച്ചിരിക്കുന്നു.

> സഹനാവവത് സഹനം ഭനക്ക്ത് സഹവീര്യം കരവാവഹൈ തേജസ്ഥി നാവധീതമസ്യ മാവിദ്ധിഷാവഹൈ

> > ഓം ഗാന്തിഃ! ശാന്തിഃ!! ശാന്തിഃ!!!

ആപ്യായന്ത്ര മമാങ്ഗാനി വാക്പ്രാണശ്ചാവുംശ്രോത്ര— മഥോബലമിന്ദ്രിയാണി ച സർവാണി സർവം ബ്രഹ്മൗപ നിഷദം മാഹം ബ്രഹ്മ നിരാകര്യാം മാ മാ ബ്രഹ്മ നിരാക— രോദനിരാകരണമസ്ത്വനിരാകരണം മേസ്ത തദാത്മനി നിരതേയ ഉപനിഷൽസു ധർമ്മാസ്തേ മയി സന്ത്ര തേ മയി സന്ത്ര.

ഓം ശാന്തിഃ! ശാന്തിഃ!!! ശാന്തിഃ!!!

ഓം കേനേഷിതം പതതി പ്രേഷിതം മനഃ? കേന പ്രാണഃ പ്രഥമഃ പ്രൈതി യുക്തഃ? കേനേഷിതാം വാചമിമാം വദന്തി? ചക്ഷഃശ്രോത്രം ക ഉ ദേവോ യുനക്തി?

കേന = ആരാൽ = ഏതുകർത്താവിനാൽ ഇഷിതം = ഇഷിതമായിട്ടോ = ഇട്ട്യാമാത്രത്താൽ പ്രേരിതമായിട്ടോ പ്രേഷിതം = പ്രേഷിതമായിട്ടോ = പ്രേഷണം ചെയ്യപ്പെട്ടതായിട്ടോ = അയസ്സപ്പെട്ട

തായിട്ടോ,

മനഃ = മനസ്സ് = അവാദകരണം

പതതി = പതിക്കന്നു = സാവിഷയംബംള പ്രാപിക്കുന്നു

പ്രഥമം ⇒ പ്രഥമനായ ⇒ മഖ്യനായ ച എല്ലാ ഇന്ദ്രിയവൃത്തികളെയും സഹാസി ക്കുന്ന

പ്രാണഃ = പ്രാണൻ = പ്രാണവായ = നാസികാ ദ്വാരസഞ്ചാരിയായ വായു

കേന യുക്തഃ 😑 ആരാൽ പ്രേരിപ്പിക്കപ്പെട്ടിട്ട്

പ്രൈതി = പ്രഗമിക്കുന്ന = തൻെറ വ്യാപാരത്തി നായിപ്പോകന്നു?

കേന 😑 ആരാൽ

ഇഷിതാം = ഇുപ്പിക്കപ്പെട്ടിട്ടുള്ള = ആരുടെ ഇച്ച യാൽ പ്രേരിതമായ

ഇമാം വാചം - ഈ വാക്കിനെ <u>-</u> ശബ്ദആപമായ വാക്കിനെ

വദന്തി <u>പരിക്കാൻ? പലോകത്തിലുള്ളവർ പറ</u> യുന്നു?

ചക്ഷുശ്രോത്രം ച = ചക്ഷരിന്ദ്രിയത്തെയും ആരന്ത്രന്ദ്രിയ ത്തെയും

കഃ ഉ ദേവഃ — ഏതൊരു ദേവൻ ഏത്ര ദ്യോതന സചത്രപൻ

യുനക്കി = യോജിപ്പിക്കന്നു? = അതതിൻെ വീഷയങ്ങളിലേയ്യ പ്രേരണചെയ്യ ന്തു?

ഭാഷ്യം — ആഭീക്ഷ്ണ്യം എന്നം (വീണ്ടം വീണ്ടം എന്നു ള്ളത്ത്) ഗതി എന്നമർത്ഥത്തിലുള്ള 'ഇഷ്', ധാതു ഇവിടെച്ചേ രായ്കയാൽ 'ഇഷ് ഇച്ചായാം' എന്നുള്ള ഇച്ചാർത്ഥകമായ ധാതുവിൻെറ രൂപമാണ് 'ഇഷിതം' എന്നുള്ളതെന്ന് അറിയാം. എന്നാൽ, അതിൻെറ നിഷ്യാന്തമായ രൂപം 'ഇഷ്യം' എന്നല്ലാതെ 'ഇഷിത്'മെന്ന് ഇട്ടോടുകൂടി വന്നതെ ങ്ങിനെ! ഇച്ചാർത്ഥകമായ ധാതു അനിട്ടാണപ്പോ, എന്ന

ശങ്കിക്കേണ്ട, ഇതു ഛന്ദസ്സിലെ പ്രയോഗമാകയാൽ ഇട്ടോടു കൂടി പ്രയോഗിച്ചിരിക്കയാണ്. അതിൽത്തന്നെ 'പ്ര' എന്ന ഉപസർഗ്ഗം ചേർന്തണ്ടായതാണം 'പ്രേഷിതം' എന്ന രൂപം. ആകട്ടെ, 'ഇഷിതം' എന്നോ 'പ്രേഷിതം' എന്നോ ഉള്ള വിശേഷണങ്ങളിൽ ഒന്നുകൊണ്ടതന്നെ 'പ്രേരണംചെയ്യ പ്പെട്ടതും', എന്ന അർത്ഥം കിട്ടകയില്ലേ? പിന്നെ എന്തിനാണം' രണ്ടംകൂടി പ്രയോഗിച്ചിരിക്കുന്നത്യ്? എന്നു നോക്കാം:--പ്രേഷിതം എന്നമാത്രം പറകയാണെങ്കിൽ, പ്രേഷണംചെ യ്യന്നതാരു°? പ്രേഷണം എങ്ങനെയുള്ളതു°? എന്നുള്ള വിശേ ഷങ്ങളെപ്പററി ആകാംക്ഷയുണ്ടാകം. ഇഷിതമെന്നുള്ളതുകൂടി ഉണ്ടായിരുന്നാൽ ആരുടെ ഇച<sup>്</sup>ഛാമാത്രത്താൽ പ്രേഷണം ചെയ്യപ്പെട്ടതു° എന്നുള്ള അർത്ഥവിശേഷം തീർച്ചപ്പെട്ടപോ കുന്നതിനാൽ മുമ്പറഞ്ഞ ആകാംക്ഷയ്ക്ക രണ്ടിനും നിവൃത്തി വരുന്നു. എന്നാൽ, ഈ അർത്ഥമാണം വിവക്ഷിതമെങ്കിൽ 'കേനേഷിതം' എന്നമാത്രംമതി; പ്രേഷിതമെന്നവേണ്ട, എന്നുമാത്രമല്ല അതുണ്ടായിരുന്നാൽ ശശബൃംകൂടുതലുണ്ടായി രുന്നാൽ അർത്ഥവും കൂടുതലുണ്ടായിരിക്കണമെന്ന നിയമമന സരിച്ച്യ°, കർമ്മംകൊണ്ടോ മനസ്സകൊണ്ടോ വാക്കുകൊണ്ടോ **ആരാൽ പ്രേ**ഷണംചെയ്യപ്പെട്ടതു° എന്ന അർത്ഥമാണ° മന സ്സിലാക്കേണ്ടിവരുന്നതും. അതു ചോദ്യത്തിനെറെ സ്വഭാവ ത്തിന ചേരുന്നതുമല്ല. എന്തെന്നാൽ അനിത്യവും കമ്മജന്യ വുമായ ദേഹാദിസങ്ഘാതത്തിൽനിന്ത വിരക്തനായ ഒരു വൻ, അതിൽനിന്നു വേറേ ആയിട്ടുള്ളതും കൂടസ്ഥവും നിത്യ വുമായ വസ്തവിനെ അറിവാൻ ആഗ്രഹിച്ചുകൊണ്ട ചോദിക്കു ന്നതാണം' ഇച്ചോദ്യമെന്നം', ചോദ്യമുണ്ടായതുകൊണ്ടതന്നെ അംറിയാം. അങ്ങനെ അല്ലെങ്കിൽ, ഇച്ഛ, വാക്ക്, കർമ്മം ഇവയാൽ ദേഹാദിസംഘാതംതന്നെയാണ് പ്രേരണംചെയ്യ ന്നതെന്നും എല്ലാവർക്കും അറിയാവുന്നതിനാൽ ചോദ്യ ത്തിനം' അർത്ഥമില്ലെന്നു വരും. ഇങ്ങനെയും പ്രേഷിതശബ്ദ ത്തിനു അർത്ഥം വെളിപ്പെടുന്നില്ലെന്നതന്നെ പറയേണ്ടിയിരി സംശയമുണ്ടായിട്ട ചോദിക്കുന്ന ചോദ്യമല്ലായ്ക യാൽ പ്രേഷിതശബ്ദത്തിന് അർത്ഥവിശേഷമുണ്ടായിരി ലോകത്തിൽ പ്രസിദ്ധമായിരിക്കുന്നതു ക്കയും വേണം. പോലെ ദേഹാദികായ്പകാരണസംഘാതമാണോ മനസ്സമത ലായവയെ പ്രേരണംചെയ്യുന്നതു<sup>0</sup>? അതോ സ്വതസ്രനം

2

ദേഹാദിസംഘാതത്തിൽനിന്നു ഭിന്നനും ആയ ആരെങ്കിലും ഇച്ചാമാത്രത്താൽ പ്രേരണംചെയ്കയാണോ? എവരുള്ള അർത്ഥം കാണിക്കുന്നതിനുവേണ്ടിയായിരുന്നാൽ 'ഇപ്പിതം' 'പ്രേഷിതം' എന്ന രണ്ടു വിശേഷണവും ഉപപന്നമാകം.

ആകട്ടെ, മനസ്സ് സ്വത്രമാണെന്നും അതിൻെറ വിവ യങ്ങളിൽ അതു തനിയെ ചെല്ലുകയാണെന്നും പ്രസിദ്ധമാ ണല്ലോ. ആ സ്ഥിതിക്ക് ആ വിഷയത്തിൽ എങ്ങനെ ചോദ്യമുണ്ടാകം? എന്ന ചോദിച്ചാൽ പറയാം; — മനസ്സ് സ്വതന്ത്രമായിട്ടാണ് പ്രവർത്തിക്കയും നിവർത്തിക്കയും ചെയ്യുന്നതെങ്കിൽ ആരും അനിഷ്യത്തെ ചിന്തിക്കയെന്നതുണ്ടാ കയില്ലായിരുന്നു. ആളുകയം അറിച്ചാരുകൊണ്ടുതന്നെ അനർത്ഥ ത്തെ സങ്കല്പിക്കാറുമുണ്ട്. അതൃഗ്രമായ ദുഃഖത്തിനിടയുള്ള കായ്യങ്ങളിൽപ്പോലും, തടുത്താലും, മനസ്സ് പ്രവർത്തിക്ക തന്നെ ചെയ്യുന്നു. അതിനാൽ മനസ്സ് തനിയേ പ്രവർത്തി ക്കുന്നു എന്നു വിചാരിപ്പാൻ പാടില്ല; 'കേനേഷിതം' ഇത്യാദി ചോദ്യം യുക്തംതന്നെ.

എല്ലാ ഇന്ദ്രിയങ്ങളും അതാതിൻെറ വിഷയങ്ങളിരു പ്രവർത്തിക്കുന്നതിന പ്രാണൻ ഉണ്ടായിരിക്കണമല്ലോ. അതിനാൽ 'പ്രഥമനായ' എന്നതു പ്രാണൻറ വിശേഷണ മാണം". (2)

ഇപ്രകാരം ചോദിച്ച യോഗ്യനായ ശിഷ്യനോടു ഗുരു, മനസ്സ മുതലായ കരണങ്ങളെയെല്ലാം അതതിന്റെ വിഷയ ത്തിലേയ്ക്കു പ്രേരിപ്പിക്കുന്നതു ഏതു ദേവനാണെന്നും എങ്ങനെ യാണെന്നും പറയുന്നും

മന്ത്രം—ശ്രോത്രസ്യ ശ്രോത്രം മനസോ മനോയ– ദ്വാചോ ഹ വാചം സ ഉ പ്രാണസ്യ പ്രാണ ശ്രാഷുഷശ്രാഷുഃ; അതിമുച്യ ധീരാഃ പ്രേത്യാസൂാല്ലോകാദമ്പതാ ഭവന്തി.

യത് = യാതൊന്ന ഹേതുവായിട്ട് സഃ ഉ = അദ്ദേഹംതന്നെ = അദേവർത്തെ

= ശ്രോത്രത്തിന°=ശ്രവിപ്പാനുള്ള ഇന്ദ്രിയ ശ്രോത്രസ്യ ത്തിന° = ശബ°ദങ്ങളെ ഗ്രഹിപ്പാനള്ള കരണത്തിന ശോത്രം = ശ്രോത്രമായം = ശ്രവണശക്തിക്കു കാര ണമായും = മനസ്സിനു = അന്തഃകരണത്തിനു മനസഃ = മനസ്സായം = തൻെറ വിഷയങ്ങളെ മനഃ സങ്കല്പിക്ക നിശ്ചയിക്ക മുതലായത്ര ചെയ്യന്നതിനുള്ള സാമർത്ഥ്യത്തിന നിമിത്തമായും = വാഗിന്ദ്രിയത്തിന = ശബ<sup>°</sup>ദങ്ങളെ വാചഃ പുറപ്പെടുവിക്കുന്ന കരണത്തിനു<sup>ം</sup> വാചം 😑 വാക്കായും 😑 ഗബ്ദോച്ചാരണത്തി നുള്ള സാമർത്ഥ്യത്തിന നിദാനമായും പ്രാണസ്യ പ്രാണഃ = പ്രാണവായുവിന തന്റെ വ്യാപാരം ചെവ്വന്നതിനുള്ള സാമർത്ഥ്യം കൊടുക്കു ന്നതാനും = പാഷപ്പുദിന°≔രൂപങ്ങളെ ഗ്രഹിക്കുന്ന ചകാുഷഃ നേത്രേന്ദ്രിയത്തിനം ചക്ഷഃ = ചചിപ്പുറ്റായും = രൂപഗ്രഹണസാമർത്ഥ്യ ത്തെ പ്രദാനം ചെയ്യുന്നതായും . (ഭവതി) 😑 ഇരിക്കുന്നവോ, തസൂാത് 🕳 അതിനാൽ 😑 അറിഞ്ഞിട്ട് 🚊 ഇപ്രകാരമാണ് (ഞ്ചായവാ) ബ്രഹത്തെ അറിഞ്ഞിട്ട°

ധീരാഃ = ധീരന്മാർ — ബുദ്ധിമാന്മാർ

അതിമച്യ = അതിമോചിച്ചിട്ട് = ശ്രോത്രം മുതലാ യതാണ് ആത്മാവെന്നുള്ള വിചാരത്തെ ഉപേക്ഷിച്ച്

അനൂാത് ലോകാത്≘ഈ ലോകത്തിൽനിന്ന് ച പത്രമിത്വ കളത്രാദികളിൽ എന്റെ എവാം ബെന് എന്നുള്ള വിചാരത്തോ പറിയംഭ പെരുമാററമാകുന്ന ഈ ലോകത്തിൽ നിന്ന് = എല്ലാ ഏഷണകളിലുംനിന്ന് പ്രേത്യ = പ്രഗമിച്ചിട്ട് = ' നിവർത്തിച്ചിട്ട്' = പിൻതിരിഞ്ഞിട്ട്' അമൃതാഃ = അമൃതന്മാരായി = മരണമില്ലാത്തവ രായി ഭവന്തി = തീരുന്നു.

ഭാഷ്യം—നീ ചോദിച്ച ദേവൻതന്നെയാണ്, ശ്രോത്രേ ന്ദ്രിയത്തിന ശബ്ദഗ്രഹണത്തിനം മനസ്സിന സങ്കല്പാദികഠം നടത്തുന്നതിനം നാക്കിന ശബ്ദങ്ങളെ ഉച്ചരിക്കുന്നതിനം പ്രാണവായുവിന തൻറെ വ്യാപാരങ്ങഠെ നടത്തുന്നതിനം ചക്ഷുരിന്ദ്രിയത്തിന രൂപഗ്രഹണത്തിനുമുള്ള സാമർത്ഥ്യത്തിന നിമിത്തമായിരിക്കുന്നത്ര്. അതിനാൽ അപ്രകാര മുള്ളതാണ് ബ്രഹ്മമെന്നറിഞ്ഞിട്ടുള്ള ബുദ്ധിമാന്മാർ ആത്മാവ ല്ലാത്ത ശ്രോത്രാദികളിൽ ആത്മാവെന്ന വിചാരത്തെവിട്ട് എല്ലാ ഏഷണകളേയും പരിത്യജിച്ചു മരണമില്ലാത്ത അവസ്ഥയെ പ്രാപിക്കുന്നു.

ആകട്ടെ, ''ചക്ഷൂ: ആോത്രം ക ഉദേവോ യുനക്തി?'' (ചക്ഷസ്സിനേയം ശ്രോത്രത്തേയം ഏത്രദേവനാണ് അതാ തിൻെറ വിഷയത്തിലേയ്ക്ക് പ്രേരണംപെ മുന്നത്?) എന്നല്ലേ ചോദ്യം? അതിന അവൻ ശ്രോത്രത്തിന ശ്രോത്രമാണം', ചക്ഷസ്സിനു ചക്ഷസ്സാണ് എന്നൊക്കെയാണോ ഉത്തരം. പറ യേണ്ടതും? ഇന്നവിധത്തിലുള്ള ആളാണം ശ്രോത്രം മുതലാ യവയെ പ്രേരിപ്പിക്കുന്നതു് എന്നല്ലേ ശരിയായ ഉത്തരം? എന്നു ചോദിക്കുന്നു എങ്കിൽ, പറയാം:—ആ ദേവനെ മറെറാരുവിധത്തിൽ മനുപ്രിലായിട്ടില്ല. മഴ മുതലായവയെ പ്രയോഗിക്കുന്നവനം" അവയുടെ വ്യാപാരത്തിനുപുറമേ സ്വന്തമായി വ്യാപാരമുള്ളതായി നമുക്കറിയാവുന്നതുപോലെ ശ്രോത്രാദികളെ പ്രയോഗിക്കുന്നവന് അവയുടെ വ്യാപാര ത്തിനുപുറമേ വേറേ വ്യാപാരമുള്ളതായി നമുക്കറിയാമായി രുന്നുപെങ്കിൽ ഈ ഉത്തരം ശരിയല്ലെന്നു വരുമായിരുന്നു. എന്നാൽ ഇവിടെ, തമ്മിൽ ചേർന്മനില്ലന്ന ശ്രോത്രാദിക ളുടെ ആലോചന, സങ്കല്പം, നിശ്ചയമെന്ന രൂപത്തിലുള്ള

വ്യാപാരമാകുന്ന ഫലനിപ്പത്തികൊണ്ട്, ശ്രോത്രാദികളെ പ്രയോഗിക്കുന്നവനെ ഊഹിക്കുന്നതേയുള്ള. തമ്മിൽ കൂടി ച്ചേർന്നിരിക്കുന്നതായിരിക്കും ശ്രോത്രാദികാതമ്മിൽ കൂടിച്ചേർന്നിരിക്കുന്നതായിരിക്കും ശ്രോത്രാദികാതമ്മിൽ കൂടിച്ചേർന്നിരിക്കുന്നതിനാൽ അവയം ഗുഹം മുതലായതു പോലെ അന്യൻറെ പ്രയോജനത്തിനായി പ്രയോഗിക്ക പ്രെട്ടണവയാണ്ം, എന്നുള്ള അനുമാനംകൊണ്ടാണം ശ്രോത്രാദികളോടു ചേരാതെനില്ലുന്ന ഒരായ അവയെ പ്രയോഗിക്കുവനായി ഉണ്ടെന്ന്ം അറിയുന്നത്രം. അല്ലാതെ മഴ മുതലായവ പ്രയോഗിക്കുന്നവനെപ്പോലെ സ്വന്തവ്യാപാരത്തോടുകൂടി, ശ്രോത്രാദികളെ പ്രയോഗിക്കുന്നവൻ പ്രത്യക്ഷപ്പെടുന്നില്ല. അതിനാൽ 'ശ്രോത്രത്തിനു ശ്രോത്ര്രാമായിട്ടുള്ളവൻ എന്നുതുടങ്ങിയുള്ള ഉത്തരം ചോദ്യത്തിനും അനുരുപംതന്നെ.

ആകട്ടെ, ശ്രോത്രത്തിന ശ്രോത്രം' എന്നും മററും പറയുന്ന തിൻെറ അർത്ഥമെന്താണം? ശ്രോത്രത്തിനു മറെറാരു ശ്രോത്രം കൊണ്ടാവശ്യമില്ല; വെളിച്ചത്തിന മറെറാത വെളിച്ചം വേണ്ടല്ലോ, എന്നുള്ള ആക്ഷേപത്തിനു വകയില്ല. അതിൻെറ അർത്ഥം:—ശ്രോത്രേന്ദ്രിയം മുതലായവയ്ക്കു അതതിൻെറ വിഷയമായ ശബ<sup>്</sup>ദാദികളെ ഗ്രഹിക്കുന്നതിന സാമർത്ഥ്യമ ള്ളതായി നാം കാണന്തണ്ട°; ആ സാമർത്ഥ്യം ശ്രോത്രാദി കഠംക്കും, അവയുടെ ചൈതന്യവും നിത്യവും എല്ലാത്തിനും ഉള്ളിൽ ഉള്ളതും അവയിൽ ചേർന്നിരിക്കുന്നതുമായ ആത്മ ജ്യോതിസുള്ളപ്പോ⊙മാത്രമേ ഉള്ള, ഇല്ലാത്തപ്പോ∞ ഇല്ല; എന്നാണ<sup>ം</sup>. അതിനാൽ അതു ശരിയായ ഉത്തരംതന്നെ. ഈ അർത്ഥത്തെത്തന്നെ, ''ആത്മനൈവായം ജ്യോതിഷാ ƒ സ്തേ'' (ആത്മജ്യോതിസ്സകൊംന്ദുതന്നെയാണം' ഇതു സ്ഥിതി ചെയ്യുന്നത്ര°.) ''തസ്യ ഭാസാ സർവമിദം വിഭാതി'' (അദ്ദേ ഹത്തിൻെറ ജ്യോതിസ്സകൊണ്ടതന്നെയാണ് ഇതെല്ലാം വിള ങുന്നത്ര°.) ''യേന സൂയ്പ്സൂപതി തേജസേദ്ധഃ'' (ആത്മജ്യോ തിസ്സകൊണ്ടതന്നെയാണ സൂയ്പ്ൻ തേജസ്സകൊണ്ട ദീപൂനായി തപിപ്പിക്കുന്നതു്) എന്നും മററും വേറേ ശൂതികളും പറയുന്നു. 'യദാദിതൃഗതം തേജോ ജഗദ'ഭാസയതേഖിലം ക്ഷേത്രം ക്ഷേത്രീ തഥാ കൃത്സ്നം പ്രകാശയതി ഭാരത! ' (ആദിത്യൻെറ തേജസ്സ ലോകത്തെ എല്ലാം പ്രകാശിപ്പിക്കുന്നതുപോലെ ആത്മചൈതന്യം ശരീരംമുഴവൻ പ്രകാശിപ്പിക്കുന്നു) എന്നു

ഗീതയിലും 'നിത്യോ നിത്യാനാം ചേതനശ്ചേതനാനാം' (അതു നിതൃങ്ങളിൽ നിതൃവം ചേതനങ്ങളിൽ ചേതനവുമാ കുന്നു) എന്ന കാഠകത്തിലും പറഞ്ഞിട്ടുണ്ടും.

ശ്രോത്രം മുതലായതുതന്നെയാണ<sup>ം</sup>, ചേതനമായിട്ടം ആത്മാവായിട്ടമുള്ളതെന്ന പ്രസിദ്ധമാണും. വാസൂവത്തിൽ അവ ചേതനങ്ങളോ ആത്മാവോ അല്ല എന്നു കാണിക്കയാ ്കുന്ന ഇവിടെ ചെയ്തിട്ടുള്ളതും. വിദ്വാന്മാരുടെ ബുദ്ധിക്കു ഗ്രഹിക്കുവാൻ കഴിയുന്നതും, എല്ലാററിനും ഏററവുമുള്ളിൽ ഉള്ളതും കൂടസ്ഥവും ജന്മമോ ജരയോ മരണമോ ഭയമോ ഇല്ലാ ത്തതും, ശ്രോത്രാദികഠംകള്ള സാമർത്ഥ്യത്തിന നിചിത്ത വമായി ഒരു വസ്തവുണ്ട് എന്നുള്ള ഉത്തരവും അതിനെറ അർത്ഥവം ശരിതന്നെ. ആന്തരമായ ചൈതന്യജ്യോതി സ്സിനാൽ പ്രകാശിപ്പിക്കപ്പെടാതിരുന്നാൽ അന്തഃകരണ ത്തിനു തൻെറ വിഷയമായ സങ്കല്പം നിശ്ചയം മുതലായവയ്ക്ക സാമർത്ഥ്യമുണ്ടാകുന്നതല്ല. അതിനാൽ ആണും 'മനസ്സിനം മനസ്സാകുന്നു 'എന്നു പറഞ്ഞതു'. 'യത'' എന്നുള്ളതു യസൂാത'' (യാങ്കൊരു കാരണത്താൽ) എന്ന അർത്ഥത്തിൽ എല്ലാത്തി നോടും ചേരുന്നു. അതിനാൽ, യാതൊന്നുഹേതുവാസിട്ട ശ്രോത്രത്തിനു ശ്രോത്രമായിരിക്കുന്നുവോ യാതൊന്നുഹേതുവാ യിട്ടു മനുുപ്രിനു മനുപ്രായിരിക്കുന്നുവോ എന്നെല്ലാം അർത്ഥം പറഞ്ഞുകൊള്ളണം. 'വാചോഹ വാചം' എന്നതിൽ 'വാചം' എന്ന ദചിതീയയെ പ്രഥമയായി മാററണം. എന്നാൽ, 'വാചോഹ വാചം' എന്നതനുസരിച്ച 'പ്രാണസ്യ പ്രാണാഃ' എന്നതിനെ 'പ്രാണസ്യ പ്രാണം' എന്നാക്കി ക്കൂടേ? എന്നാണെങ്കിൽ അതു പാടില്ല; ഒന്നു പലതിനെ അനസരിക്കയാണ ന്യായമായിട്ടുള്ളതു°, അല്ലാതെ പലത്ര° ഒന്നിനെ അനുസരിക്കയല്ല. 'വാചം' എന്നതിനെ 'വാക്' എന്നു മാററിയാൽ മതി. 'സ ഉ' 'പ്രാണസ്യ പ്രാബഃ' എന്ന രണ്ടു ശബ<sup>്</sup>ദത്തേയും അനുസരിക്കുന്നു എന്ന ഗ്ലാണം ഉണ്ടാകും. എന്നമാത്രമല്ല, ചോദിച്ചതിൻെറ ഉത്തരം വ്വധം കൊണ്ട നിർദ്ദേശിക്കേണ്ടതുമാണു°. പ്രാണൻെറ പ്രാധവ സാമർത്ഥ്യം ആത്മജ്യോതിസ്സിന്റെ സാന്നിധ്യംകൊണ്ടാ കന്നതാണു°. ആത്മാവിനാൽ അധിഷ്ഠിതമല്ലാത്തതിന പാപാ നമുണ്ടാവുകയില്ലല്ലോ. അതിനാൽ അബു്, 'പാംബംപം, പ്രാണഃ' എന്നു പറഞ്ഞത്ല്. 'കോ ഹ്യേവാന്യാത്'. കു പ്രാണ്യാദ് യദേഷ ആകാശ ആനന്ദോ ന സ്യാൽ' (സർവ്വ വ്യാപിയായ ആനന്ദസ്വര്യപൻെറ സാന്നിദ്ധ്യമില്ലാതിൽ ന്നാൽ ആരു ശ്വസിക്കം? ആരു ജീവിക്കം?) 'ഊർദ്ധാം പ്രാണ മുന്നയത്യപാനം പ്രത്യഗസ്യതി' (പ്രാണനെ മേല്പോട്ടു കൊണ്ടുവരികയും അപാനനെ ഉള്ളിലേയ്ക്കു അയയ്ക്കയും ചെയ്യുന്നു) എന്നും മററും ശ്രതികളിൽ പറയുന്നും. ഇതിലും 'യേന പ്രാണഃപ്രണീയതേ തദേവ ബ്രഹ്മത്വം വിദ്ധി'' (എതിനാൽ പ്രാണവായു അതിൻെറ വ്യാപാരത്തിലേയ്ക്കു പ്രേരണം ചെയ്യപ്പെടുന്നവോ അതുതന്നെ ബ്രഹ്മമെന്ന നീ അറിത്തുകൊരക) എന്നു പറയും.

ആകട്ടെ, ശ്രോത്രം മുതലായ ഇന്ദ്രിയങ്ങളെപ്പററി പ്രസ്താ വിക്കുമ്പോരം നാസികാദ്വാരസഞ്ചാരിയായ വായുവിനെ യല്ലയോ ഗ്രഹിക്കേണ്ടതും? വാസ്ലവംതന്നെ; പ്രാണശബും കൊണ്ട (ഘാണപ്രാണനേയാണം ഗ്രഹിച്ചിട്ടുള്ളതും.

ഈ ശൂതിയുടെ അഭിപ്രായം:---എല്ലാ കരണകലാപ (സമൂഹ)വം പ്രവത്തിക്കുന്നതു് ആരുടെ പ്രശോജനത്തിനായി ട്ടാകുന്നുവോ അതുതന്നെയാണ ബ്രഹ്മം, എന്നാണ്. ചോദി ച്ചവൻെറ ഉദ്ദേശ്യം ചോദിച്ച കാശ്ശ്മറിയണമെന്നാകയാലും, 'അമൃതാ ഭവന്തി' എന്ന ഫലശുതിയുള്ളതുകൊണ്ടും അമൃത ത്വത്തെ പ്രാപിക്കുന്നതു ജ്ഞാനംകൊണ്ടാകയാലും 'ജ്ഞാത്വാ' എന്ന പദം അദ്ധ്യാഹരിച്ച്യ°, ഗ്രോത്രത്തിനും ശ്രോത്രം ഇത്യാ ദികൊണ്ട പറഞ്ഞ ലക്ഷണങ്ങളോടുകൂടിയ ബ്രഹ്മത്തെ അറിഞ്ഞിട്ട് എന്നു അർത്ഥം പറയണം. അറിഞ്ഞിട്ട മുക്തിയെ പ്രാപിക്കമേന്നതുകൊണ്ടതന്നെ ശ്രോത്രാദികളി ലുള്ള ആത്മഭാവത്തെ ഉപേക്ഷിച്ചിട്ട<sup>ം</sup> എന്നുകൂടി സിദ്ധിക്കുന്നു. ശ്രോത്രാദികളെ ആത്മാവെന്ന ധരിച്ചിട്ടാണല്ലോ അവയാ കുന്ന ഉപാധിയോടുകൂടി അവയുടെ രൂപത്തിൽ ജനിക്കയും മരിക്കയും സംസാരഭുഖങ്ങളെ അനഭവിക്കയും ചെയ്യന്നത്ര്. അതിനാലാണ് ശ്രോത്രാദിക്കം, ശ്രോത്രാദിയാണ് ആത്മാ വെന്നറിഞ്ഞു ശ്രോത്രാദികളിലുള്ള ആത്മഭാവത്തെ ഉപേക്ഷി എന്നു പറഞ്ഞതും'. ധീരന്താർ എന്നു പറഞ്ഞതും അഞ്ങിനെ ശ്രോത്രാദികളിലുള്ള ആത്മഭാവത്തെ പരിതൃജി ക്കുന്ന ബുദ്ധിമാനാരെയാണ്. വിശിഷ്യബുദ്ധിയുള്ളവക്ക

ല്ലാതെ അതു പരിത്യജിക്കുവാൻ സാധിക്കയില്ലല്ലോ. ഇപ്ര കാരം ശ്രോത്രാദികളിലുള്ള ആത്മഭാവത്തെ സർവൈഷണകളേയും കൈവെടിയുന്നവർ മരണമില്ലാത്ത "ന കമ്മണാ ന പ്രജയാ വരായിത്തീരുമെന്നതിലേയ്ക്ക ധനേന ത്യാഗേനൈകേ അമ്മതത്വമാനശു:\*' (കർമ്മംകൊ ണ്ടോ പുത്രനെക്കൊണ്ടോ അല്ല ത്യാഗംകൊണ്ടാണ് ചിലർ 'പരാഞ്ചി അമൃതത്വത്തെ പ്രാപിച്ചിട്ടുള്ളത്യ്) എന്നം വൃത്വണൽ-ആവൃത്തചക്ഷരമൃതതചമിച്ഛൻ' എന്നം, ഖാനി ''സദാ സർവ്വേ പ്രമച്യന്തേ കാമാ–അത്ര ബ്രഹ്മ സമശ്ന (എദയത്തിലുള്ള കാമങ്ങളെയെല്ലാം വിടുമ്പോഠം ഇവിടെത്തന്നെ ബ്രഹ്മത്തെ പ്രാപിക്കുന്നു) എന്നും മററുമുള്ള വേറേ ശൂതികളമുണ്ട°. 'അതിമച്യ' എന്നതുകൊണ്ടതന്നെ ഏഷണാത്യാഗം സിദ്ധിക്കുന്നതിനാൽ ''അസ്മാല്ലോകാത് പ്രേത്യ'' എന്നതിന ഈ ശരീരത്തെ വിട്ടിട്ട് —മരിച്ചിട്ട് — എന്ന° അർത്ഥം പറയുന്നതിനും വിരോധമില്ല.

മന്ത്രം—ന തത്ര ചക്ഷർഗ്ഗച്ചതി ന വാഗ്ഗച്ചതി നോ മനോ ന വിദ്മോ ന വിജാനീമോയഥൈതദനശിഷ്യാ— ദന്യദേവതദ്വിദിതാദഥോ അവിദിതാദധി ഇതി ശുശ്രമ പൂർവേഷാം യേ നസ്തദ്വ്യാചചക്ഷിരേ. 3

തത്ര = അതിൽ = ശ്രോത്രം മതലായവയ്ക്കും ശ്രോത്രാദിയായിരിക്കുന്ന ആ ബ്രഹ<sup>്</sup>മ ത്തിൽ

ചക്ഷു = ചക്ഷസ് = ചക്ഷരിന്ദ്രിയം } = കാഴ്ചഎത്തുകയില്ല നഗച°ഛതി = ഗമിക്കുന്നില്ല { (അതിനെ കാണാൻ സാധിക്കയില്ല)

വാൿ ന ഗച്ഛതി = വാഗിന്ദ്രിയം ഗമിക്കുന്നില്ല = വാക്ക കൊണ്ടു വിവരിക്കുവാൻ കഴികയില്ല

മനഃ നോ(ഗച്ചതി) = മനസ്സ ഗമിക്കുനില്ല — മനസ്സകൊണ്ട അതിനെ സങ്കല്പിക്കരോ നിശ്ചസിക്ക തോ പെയ്വാൻ കഴികയില്ല

ന വീദ്മം - ഞങ്ങം അറിയുന്നില്ല - അതെങ്ങനെ യുളെ ചാണെന്നു അങ്ങം അറിയുന്നില്ല

ഏതൽ = ഇതിനെ = മേല്പറഞ്ഞ് പ്രകാരമുള്ള ബ്രഹ°മത്തെ

ന വിജാനീമഃ = ഞങ്ങഠംക്കറിഞ്ഞുകൂട. തത് = അത്യ° = ആ ബ്രഹ°മം

വിദിതാത° = വിദിതത്തിൽനിന്നു°=അറിയപ്പെട്ടി ടൂള്ളതിൽനിന്നു° = വ്യാകൃതത്തിൽ

നിന്നു°

അന്യത<sup>്</sup> ഏവ = വേറേതന്നെ

അവിദിതാത<sup>°</sup> = അവിദിതത്തിൽനിന്നു° = അറിയ പ്പെടാത്തതിൽനിന്നു° = അവ്യാകൃത

**ത്തി**ൽനിന്നു"

അധി = മേലേയാകന്നു = വേറെയാകന്നു

ഇതി = എന്നു്

തേ = എവർ = ഏത്ര തത്ത്വജ്ഞന്മാരായ

ആചാവ്വന്താർ

നഃ = ഞങ്ങ≎ംക്ക്

തത° = അതിനെ \_ ആ ബ്രഹ°മത്തെ

വ്യാചചക്ഷിരേ = വ്യാഖ്യാനിച്ചുതന്നുവോ, തേഷാം പൂർവേഷാം = ആ പൂർവാചാര്യന്മാരുടെ

വചനം = വചനത്തെ

ഇത്രമ = ഞങ്ങര കേട്ടിട്ടണ്ട°.

ഭാഷ്യം — ശ്രോത്രം മുതലായവയ്ക്കും ശ്രോത്രാദിസ്ഥാനം വഹിക്കുന്ന മുൻപറഞ്ഞ ബ്രഹ്മത്തെ കാണ്മാൻ കഴികയില്ല. വാക്കുകൊണ്ടു വിവരിപ്പാനോ മനസ്സ്കൊണ്ടു സങ്കല്പിക്കയോ നിശ്ചയിക്കയോ ചെയ്വാനോ സാധിക്കയില്ല. അത്ര് അറിയപ്പെടാത്ത അവ്യാകൃതമോ അറിയപ്പെടാത്ത അവ്യാകൃതമോ അല്ല. അതിനാൽ, അത്ര് ഉപേക്ഷിക്കപ്പെടാവുന്നതോ സ്വേകാരത്തിലുള്ളതാണെന്നു അറിവാൻ വളരെ പ്രയാസ

മാണം°. ഇങ്ങനെയുള്ള ഒരു വസൃവിനെ ശിഷ്യനാർക്ക് ഉപ **ദേശിക്കുന്നതു° എങ്ങനെയാണെന്ന** അത്നാക്കും ത്രപ്പെട്ടും. <mark>അതിനെ ആഗമംകൊണ്ടമാത്രമേ അറി</mark>വാൻ കഴിക്കുഴ്ചം. ആ ആഗമമാണ അറിയപ്പെട്ടതോ അറിയപ്പെടാതരതോ അപ്പ എന്നു പറഞ്ഞതും. അതിന്റെ അർത്ഥം നല്ലവല്ലും കാവ്യൂി ലാക്കിയാൽ ബ്രഹ്ഷമെന്നു പറയുന്നതു<sup>ം</sup> താൻതന്നെയാണെന്നു വെളിപ്പെടും. ബ്രഹ്മം ശ്രോത്രം മതലായവസ്ത്രം ആത്ഥാ വായിരിക്കുന്നതാകയാൽ ആണം' അതിൽ കണ്ണ്' എത്തുകയി ല്ലെന്നു പറഞ്ഞതും. തൻെറ ആത്മാവിൽ ഗമിക്കുക എന്നത്ര സംഭവിക്കുന്നതല്ലല്ലോ. അതുപോലെതന്നെ വാക്കും എത്തുക യില്ല. വാഗിന്ദ്രിയംകൊണ്ടച്ഛരിക്കപ്പെടുന്ന ശബ്ദം അതിനെറ അർത്ഥത്തെ വെളിപ്പെടുത്തുമ്പോഗം എണല്ലോ ആ അർത്ഥ ത്തിൽ വാക്കുഗമിക്കുന്നു എന്നു പായുന്നതു<sup>©</sup>. അങ്ങനെയുള്ള ശബ്ദത്തിനം അതിനെ ജനിപ്പിക്കുന്ന കരണത്തിനം ആത്മാ വായിരിക്കുന്നതു ബ്രഹ്മംതന്നെ; അതിനാൽ ആണ വാക്ക ചെല്ലകയില്ലെന്നു പറഞ്ഞതു്. അഗ്നി മററുള്ളതിനെ എല്ലാം ദഹിപ്പിക്കയം പ്രകാശിപ്പിക്കയം ചെയ്യമെങ്കിലും തന്നെ ത്തന്നെ ദഹിപ്പിക്കയോ പ്രകാശിപ്പിക്കയോ ചെയ്കയില്ല ല്ലോ. അതുപോലെ യാതൊരു കരണവും അതിനെറ ആത്മാ വിൽ എത്തുകയില്ല. മനസ്സ മററുള്ള വയെ എല്ലാം സങ്കല്പി നിശ്ചയിക്കയും ചെ*യ്പ*മെങ്കിലും ആത്മാവിനെ (ബ്രഹ്മത്തെ) സങ്കല്പിക്കയോ നിശ്ചയിക്കയോ ചെയ്ക യില്ല. എന്തെന്നാൽ അതിനും ബ്രഹ്മംതന്നെയാണ ആത്ത വായിട്ടുള്ളതു<sup>o</sup>. ഇന്ദ്രിയങ്ങളെക്കൊണ്ടും മനസ്സകൊണ്ടുകാ ണല്ലോ വസ്തവിനെ അറിയുന്നത്ര്. ബ്രഹ്മമാകട്ടെ ഇന്ദ്രിയ ങ്ങരംക്കോ മനസ്സിനോ വിഷയമല്ലെന്നു പറഞ്ഞുവല്ലോ. അതിനാൽ ആ ബ്രഹ<sup>്</sup>മം ഇന്നപ്രകാരത്തിലുള്ളതാണെന്ന ഞങ്ങരംക്കറിത്തുകൂട. അതിനെ ശിഷ്യന്മാർക്കു പാധിച്ച കൊടുപ്പാനം വിഷമമാണം". എന്തെന്നാൽ ഒരു വവുവിയവ അന്യന്മാരെ ധരിപ്പിക്കേണ്ടതു്, ഇന്നജാതിയിൽപ്പെട്ടത് ഇന്നഗുണമുള്ളതു° എന്നിങ്ങനെ ജാതിഗുണക്രിയകളെ വിശേ ഷണങ്ങളാക്കിയാണം'. ബ്രഹ<sup>ം</sup>മത്തിനാകട്ടെ, ജാതിസോ **ഗുണമോ ക്രിയയോ ഒന്നമില്ലതാനം. 'ന വിദ്രദ്** ഇത്യാദി **ഭാഗത്തിൻെറ സാരം ബ്രഹ്**മറത്ത ഉപദേശികസേതിനം ഉപദേശിച്ചാൽ മനസ്സിലാക്കുന്നതിനം വളരെ പ്രയത്നം

ചെയ്യേണ്ടതാണെന്നാണം<sup>ം</sup>. ഉപദേശിപ്പാൻ ഒരു വഴിയുംപി പ്രെന്നല്ല; പ്രത്യക്ഷം മുതലായ പ്രമാണങ്ങളാൽ ബ്രഹ്മത്തെ മനസ്സിലാക്കിക്കൊടുപ്പാൻ സാധിക്കുകയില്ലെങ്കിലും ആഗമ ങ്ങളെക്കൊണ്ട് ബോദ്ധ്യപ്പെടുത്തുവാൻകഴിയും. അതിനാൽ ആ ബ്രഹ്മത്തെ ഉപദേശിപ്പാനായിട്ടാണം 'അന്യദേവ തദചിദിതാദഥോ, അവിദിതാദധി' എന്ന ആഗമത്തെ പറഞ്ഞതു° ശ്രോത്രാദികരംക്കു ശ്രോത്രാഭിസ്ഥാനം വഹിക്കു ന്നതും ശ്രോത്രാദികളെക്കൊണ്ട ഗ്രഹിപ്പാൻ സാധിക്കാത്തത മായ പ്രകൃതവസ്ത, അറിഞ്ഞിട്ടുള്ളതിൽനിന്നെല്ലാം വേറേ യാണം'. അറിയുക എന്ന ക്രിയയ്ക്കൂ കർമ്മമായിട്ടുള്ളതിനെ യാണല്ലോ അറിഞ്ഞിട്ടുള്ളതെന്നു പറയുന്നതും. എവിടെയെ ങ്കിലും എപ്പോഴെങ്കിലും ആരെങ്കിലും അറിഞ്ഞിരിക്കാവുന്നതാ കയാൽ വ്യാകൃതമെല്ലാം അറിഞ്ഞിട്ടള്ളതുതന്നെ. ബ്രഹ്മം അതിൽനിന്നു വേറേയാണെന്നു സാരം. അങ്ങനെയാണെ ങ്കിൽ ബ്രഹ്മം അറിയപ്പെടാത്തതാണെന്നു വന്നുകൂടുന്നതിനാൽ ആണം' ''അഥോ അവിദിതാദധി''എന്ന പറഞ്<u>ഞ</u>ം്. വിദി വിപരീതമായിട്ടുള്ളതാണം' അവിദിതം. വ്യാകൃതത്തിന ബീജവും അവിദ്യാത്രപവുമായ അവ്യാകൃത 'അധി' എന്നതിന്റെ അർത്ഥം 'മേൽ' എന്നാണെ മാകുന്നു. ങ്കിലും ഇവിടെ ലക്ഷണകൊണ്ട 'വേറെ' എന്നാണർത്ഥം. ഒന്നു മറെറാന്നിനുമേൽ ആയിരുന്നാൽ ആ ഒന്നു് ആ മറെറാ ന്നിൽനിന്ന വേറേ ആണെന്നുള്ളതും പ്രസിദ്ധമാണപ്പോ. അതനസരിച്ചാനാ 'വേറെ' എന്നർത്ഥം പറഞ്ഞതും'.

അറിയപ്പെട്ടിട്ടുള്ളതെല്ലാം നില്ലാരവും നാശമുള്ളതും ദുഖ മയവുമായതിനാൽ ഉപേക്ഷിക്കേണ്ടതാകുന്നു. അങ്ങനെയുള്ള അറിയപ്പെട്ടിട്ടുള്ളതിൽനിന്നു വേറെയാണെന്നു പറഞ്ഞതു കൊണ്ട് ഉപേക്ഷിക്കേണ്ടതല്ലെന്നു വന്നുകൂടുന്നു. അതുപോലെ അറിയപ്പെടാത്തതിൽനിന്നു വേറെ എന്നു പറഞ്ഞതുകൊണ്ടു സ്വീകരിക്കേണ്ടതല്ലെന്നു പറഞ്ഞതായി വിചാരിക്കണം. എന്തെന്നാൽ, ഒരായ താനല്ലാത്തതും കാരണമായിട്ടുള്ളത്തായ ഒരു വസ്യവിനെ സ്വീകരിക്കുന്നതു കാര്യത്തിനുവേണ്ടിയാ ണല്ലോ. എള്ളെടുക്കുന്നത്ര് എണ്ണയ്ക്കുവേണ്ടി എന്നു് ഉദാഹരണം. അങ്ങനെ എടുക്കണമെങ്കിൽ ഇന്നതു കാരണമെന്നും ഇന്നതു

ഒരു വസ്തവിനെ ഒരു പ്രയോജനത്തിനായി എടുക്കേന്ദി വരികയില്ലലോ. ഇങ്ങനെ, അറിയപ്പെടുന്നതുമല്ല, അറിയ പ്പെടാത്തതുമല്ല എന്നു പറഞ്ഞതിനെറ അർത്ഥം ഉപേക്ഷി ക്കേണ്ടതുമല്ല എടക്കേണ്ടതുമല്ല എന്നായതിനാൽ, ഇതുകൊണ്ട ശിഷ്യനം', തന്നിൽനിന്നം' വേറെയായ ബ്രഹ്മത്തെക്കറിച്ചുള്ള ജിജ്ഞാസ നീങ്ങിപ്പോകം. തന്നിൽനിന്ന വേറെയായി ട്ടുള്ളതെല്ലാം ഒന്നുകിൽ അറിഞ്ഞിട്ടുള്ളതും, അല്ലെങ്കിൽ അറിയ പ്പെടാത്തതു' ആയിരിക്കണം. അറിയപ്പെട്ടതുമല്ല, പ്പെടാത്തതുമല്ലെങ്കിൽ അതു തന്നിൽനിന്നു വേറെ ആയിരി ക്കയില്ല. അതിനാൽ താൻതന്നെ ആന്ന ബ്രഹ്മം എന്നാണ വേദാർത്ഥം. 'അയമാത്മാ ബ്രഹ്മ' (ഈ ആത്മാവുതന്നെയാണ ബ്രഹം) 'യ ആത്മാ ∫ പഹതപാപ്മാ' ബ്രഹ്മമെന്നതു പരിശ്ര **ദ്ധനായ ആത്മാവുതന്നെ) 'യത്സാക്ഷാദപരോക്ഷാദ'ബ്രഹ്മ**' 'യ ആത്മാ സർവാന്തരഃ' എന്നും മററുമുള്ള മററു ശ്രതികളിലും ഇതുതെന്നയാണു പറഞ്ഞിരിക്കുന്നതു<sup>ം</sup>. ഇപ്രകാരം സർവാ ത്മാവം, യാതൊരു വിശേഷവം (ജാതിഗുണം മുതലായവ) ഇല്ലാത്തതും ചിന്മാത്രസ്വരുപവുമായ ജോതിസ്സാണം' ബ്രഹ്മം എന്നു പ്രതിപാദിക്കുന്ന വാക്യാർത്ഥം ആചാശ്വോപദേശ പരമ്പരയായി ലഭിച്ചിട്ടള്ളതാണെന്നാണം 'ഇതി ശുശ്രമ' ഇത്യാദി ഭാഗംകൊണ്ടു പറഞ്ഞിരിക്കുന്നത്ര്. ഇങ്ങനെ ഗുരൂ പദേശംകൊണ്ടതന്നെയാണ ഇതറിയേണ്ടതും; അല്ലാതെ യക്തികൊണ്ടോ, പ്രവചനംകൊണ്ടോ, ബുദ്ധികൊണ്ടോ, പഠിപ്പുകൊണ്ടോ, തപസ്സകൊണ്ടോ, യാഗംകൊണ്ടോ അല്ല, എന്നു സാരം. (3)

'അന്യദേവ തദ്വിദിതാദഥോ അവിദിതാദധി' എന്നുള്ള വാക്യംകൊണ്ട് ആത്മാവത്രണയാണ ബ്രഹ്മം എന്നു പ്രതി പാദിച്ചതു കേട്ടപ്പോരം, ശ്രോതാവിന്മ താഴെ പറയുംപ്രകാരം ശങ്കയണ്ടായി:- -ആത്മാവ് ബ്രഹ്മമാക്സതെങ്ങിനെയാണ്?? ആത്മാവെന്നു പറയുന്നത്ര കർമ്മത്തിലും ചെറന്നാത്തിലും അധികാരമുള്ള സംസാരിയാണല്ലോ; സാഥവമായ കമ്മക്തത യോ ഉപാസനത്തെയോ അന്ദ്യിച്ച് പ്രേഹ് കാവ്യവും രേയോ സ്വർഗ്ഗത്തേയോ പ്രാപിപ്പുവർ ബ്രഹ് ചെറുന്നും അതിനാൽ അതു ബ്രഹ്മമാവാൻ തരുപില്ല ചെറുന്നും അ കിലുമായിരിക്കണം ബ്രഹ്മം; ആത്മാവ് ബ്രഹ്മമെന്നു പറയുന്നതു ലോകത്തിൻെറ വിശ്വാസത്തിനു വിപരീതവു മാണ്. ആത്മാവ് ഈശ്വരനിൽനിന്നു വേറെയാണെന്നു താക്കികന്മാർ പറയുന്നു, അതുപോലെ 'ഈ ദേവനെ യജി ക്കണം ആ ദേവനെ യജിക്കണം' എന്നു കർമ്മികളും വേറേ ദേവതകളെത്തന്നെയാണ് ഉപാസിക്കുന്നതു്, ആത്മാവിനെ യല്ല. അതിനാൽ ഉപാസിക്കപ്പെടത്തക്കതായി അറിയപ്പെ ട്വിട്ടുള്ളതാണു [ബഹ്മമായിരിക്കേണ്ടത്ര്. ഉപാസകൻ ബ്രഹ്മ

ഇപ്രകാരമുള്ള ശിഷ്യന്റെ ആശങ്കയെ മുഖഭാവംകൊണ്ടോ വാക്കുകൊണ്ടോ മനസ്സിലാക്കിയിട്ടു ഗുരു പറയുന്നു:—

മത്രം—യദ്വാചാ ƒ നഭ്യദിതം യേന വാഗഭ്യദ്യതേ തദേവ ബ്രഹ്മ തചം വിദ്ധി നേദം യദിദമപാസതേ. 4

യത് = യാതൊന്ന് = ചൈതന്യമാത്രമായ സത്തയോടുകൂടിയ യാതൊരു വസ്ത

വാചാ = വാക്കിനാൽ = വാഗിന്ദ്രിയത്താലും, ശബുത്രപമായ വാക്കിനാലും

അനഭൃദിതം = അനഭൃദിതമാകന്ത = അഭിവദിക്കപ്പെടാ ടാത്തതാകന്ത = പ്രകാശിപ്പിക്കപ്പെടാ ത്തതാകന്തവോ,

യേന = യാതൊന്നിനാൽ = യാതൊരു വസ്ത വിനാൽ

വാൿ = വിവക്ഷിതമായ അർത്ഥത്തിലുള്ള ശബു തുപമായ വാക്കും അതിനെ പുറപ്പെടു വിക്കുന്ന നാക്കും

അഭുദ്യതേ = അഭിവദിക്കപ്പെടുന്ന = ചൈതന്യജ്യോ തിസ്സകൊണ്ട പ്രകാശിപ്പിക്കപ്പെടുന്ന വോ

തത് ഏവ = അതിനെത്തനെ ബ്രഹ്മ = ബ്രഹ്മമെന്ന് ത്വം വിദ്ധി = നീ അറിയുക യത° <u>യാതൊന്നിനെ എത്താവല്ലത്ത</u> യാതൊരു ഈശചരാദിയെ

ഇദം (ഇതി) = ഇതെന്ന° = ഇതെന്ന° ഉപാധിലേദത്തോ ടുകൂടി

ഉപാസതേ = ഉപാസിക്കാറുണ്ടോ

തദ് ഇദം — ആ ഇത്ന് - ഉപാധിഭേദത്തോടുകൂടിയ ഈശചരാദി

ന ബ്രഹ്മ ഭവതി = ബ്രഹ്മമല്ല.

ഭാഷ്യം—പാക്ക് എന്നു പറയുന്നതു, നാക്കിന്റെ ചുവടു മുതലായ എട്ട സ്ഥാനങ്ങളിൽ---ഉരസ്സ്', കണും, ശിരസ്സ്', ജിഹചാമൂലം, ദന്തങ്ങരം, നാസിക, ഓഷും, താലു യിൽ — ചേർന്നിരിക്കുന്നതും അഗ്നിദേവതയായിട്ട<u>ള്ളത</u>ം വർണ്ണങ്ങളെ വെളിപ്പെടുത്തുന്നതുമായ കരണമാകുന്നു. വർണ്ണ ങ്ങാ അർത്ഥങ്ങളുടെ സങ്കേതത്താൽ പരിച്ഛേദിക്കപ്പെട്ടവയം ഇന്ന ക്രമത്തിലെന്നും ഇന്ന സംഖ്യയിൽ എന്നുമുള്ള നിയമ ത്തോടുകൂടിയവയുമാണ്. അങ്ങനെയുള്ള വർണ്ണങ്ങളാൽ വ്യക്തമാക്കപ്പെടുന്ന ശബ്ദത്തെ പദമെന്നും വാക്കെന്നും ''അകാരോ വൈ സർവാ വാൿ സൈഷാ പറയ്യന്നു. സ്സർശാന്തഃ സേഥാഷ<sup>ം</sup>മഭിർവ്യജ്യമാനാ ബഹ്വീ നാനാരൂപാ ച ഭവതി'' (എല്ലാ വാക്കും അപ്രകാരംതന്നെ. അങ്ങനെ യുള്ള ഈ വാക്കു്, സ്പർശങ്ങരം, അന്തഃസ്ഥങ്ങരം ഊഷ്മാ ക്കരം ഇവയാൽ വ്യക്തമാക്കപ്പെട്ട്, പലതായം പലവിധ ത്തിലായം തീരുന്നു) എന്നു ശൂതിയണ്ട്∙. സൂർശങ്ങ⇔ = 'ക' മുതൽ 'മ' വരെയുള്ള വൃഞ്ജനങ്ങയ. അന്തഃസ്ഥങ്ങയ = യ. വ. ര. ല. ഊഷ്മാക്ക≎≔ശ. ഷ. സ. ഹ. ഈ വാക്കിന മിതം, അമിതം, സ്വരം, സത്യം, അനൃതം എന്ന് അഞ്ചു വികാരങ്ങ⊙ ഉണ്ട്°. മിതം — അളവുള്ളത്യ° — അക്ഷരനിയമ മുള്ളതും. (ഋക്കു മുതലായതും.) അമിതം = അളവില്ലാത്തതും = അക്ഷരനിയമമില്ലാത്തത്ര് (യജസ്സ്.) സ്വരം = ഗീതിപ്രധാ നമായ സാമം. അന്വതം — അസത്യം. അങ്ങനെയുള്ളതും, പരിദ്വേദിക്കപ്പെട്ടിരിക്കുന്നതും ആയ വാക്കും പദമായി അതിനെ പുറപ്പെടുവിക്കുന്ന കരണവും ബ്രഹ്മത്തെ വ്യക്ത

മാക്കുന്നില്ല. നേരേമറിച്ച് ആ വാക്കം അതിൻെറ കരണറും ആ ബ്രഹ<sup>്</sup>മത്താൽ ചൈതന്യജ്യോതിസ്റ്റകൊണ്ട പ്രകാശി പ്പിക്കപ്പെടുന്നു. ''വാചോ ഹ വാചം'' എന്ന പറഞ്ഞ വാക്കിനെ പറയുന്നവൻ, അവൻതന്നെ. 'യോ വാചമന്തരാ യമയതി' (വാക്കുകളുടെ ഉള്ളിൽ ഇരുന്നുകൊണ്ട് അവയെ നിയന്ത്രണംചെയ്യുന്നവൻ) എന്നും മററും വാജസനേയക ത്തിലം പറഞ്ഞിട്ടണ്ട്. ''യാ വാൿ പുരഷേഷു സാഘോ ഷേഷു പ്രതിഷ്ഠിതാ കശ്ചിത്താം വേദ ബ്രാഹ്മണഃ'' (പുത ഷന്മാരിൽ ഉള്ള വാൿശക്തി വർണ്ണങ്ങളിൽ പ്രതിഷ്ഠിക്കപ്പെ ട്ടിരിക്കുന്നു. എങ്ങാനം ഒരു ബ്രാഹ്മണൻ അതിനെ അറിത്തു എന്ന വരാം) എന്ന ഭാഗംകൊണ്ട് ആ വാക്ക് ഏതാണ്'? എങ്ങനെയുള്ളതാണ്'? എന്നെല്ലാം ജിജ്ഞാസയേ ഉണ്ടാക്കിയിട്ട് 'സാവാഗ്യയാ സ്വപ്പേ ഭാഷതേ' (സ്വപ്പ സംസാരിക്കുന്നതു ഏതു ശക്തികൊണ്ടാണോ അതാണം' ആ വാക'ശക്തി) എന്നത്തരം പറഞ്ഞിരിക്കുന്നു. ആ വാക്ക് വക്താവിൻെറ വചനശക്തിയാകന്നു. അതു നിതൃവം ചൈതന്യജ്യോതിഃസ്വത്രപവുമാബ്. ''ന ഹി വക്തുവക്തോർവിപരിലോപോവിദ്യതേ''(വക്താവിൻെറ വചനശക്തിക്ക നാശമില്ല) എന്ത ഗുതിയുണ്ട്. ആ ആത്മസചര്രപംതന്നെയാണു് നിരതിശയമെന്നും ഭ്രമാവെ <mark>ന്നും ബ്ബഹത്താ</mark>യതിനാൽ ബ്രഹ്ചമെന്നും പറയുന്ന**ത**്. വിവരിക്കാൻ പാടില്ലാത്ത ്യചചായത്ത ലാക്കാക്കി, വാക്കിനു വാക്കായുള്ളത്ര്, ചക്ഷുപ്രിനു ചക്ഷുപ്രായിട്ടുള്ളത്ര്, **്രോത്രത്തിന ശ്രോത്രമായിട്ടുള്ളതു**്, മനസ്സിന മനസ്സായിട്ട ള്ളത്ര്, കർത്താവ്, ഭോക്താവ്, വിജ്ഞാതാവ്, നിയ ന്താപ്യ, പ്രശാസിതാവ്യ, വിജ്ഞാനം, ആനന്ദം, ബ്രഹ്മം എന്നിങ്ങനെയുള്ള ശബ<sup>്</sup>ദപ്രയോഗങ്ങരം ഉണ്ടാകുന്നതിനു കാരണമായ ഉപാധികളെ എല്ലാം നീക്കി കേവലമായ ആത്മാവിനെത്തന്നെ ബ്രഹ്മമെന്നാിയണമെന്നുള്ള അർത്ഥ ത്തിലാണ് 'ഏവ' എന്ന പദം പ്രയോഗിച്ചിരിക്കുന്നത്ല്. യാതൊന്നിനെയാണോ 'ഇതു്' എന്ന് ഉപാധിഭേദത്തോടു കൂടി ആളുകരം ആരാധിക്കാറുള്ളതു്, ആ ഈശവരാദി ഒന്നും ബ്രഹ്മമല്ല; എന്നു വീണ്ടും, ആത്മാവല്ലാത്തതിനു ബ്രഹ്മ ത്വം നിഷേധിച്ചിരിക്കുന്നതു്, ആത്മാവ ബ്രഹ്മംതന്നെ എന്നറിഞ്ഞാലും, ആത്മാവല്ലാത്തതുംകൂടി ബ്രഹ്മമാ ണെന്ന ധരിക്കരുതെന്ന വച്ചിട്ടോ, വിഷ്ണ മുതലായ ഉപാ സൃമൂർത്തികളിലും ഉപാധികളെ നീക്കി കേവലംചെതനു ത്തെയാണം ബ്രഹമമെന്നു ധരിക്കേണ്ടതെന്നും ഉദ്ദേശ്യ ത്താലോ ആണം. 4

മന്ത്രം—യന്മനസാ ന മന്ത്രേ യേനാ ∫ <u>ഡ</u>ിർമ്മനോ മതം തദേവ ബ്രഹ°മ തചം വിദ്ധി നേദം യദിദമപാസതേ. ച

യത് = യാതൊന്നിനെ = യാതൊരു വസ്തുവിയാ മനസാ = മനസ്സുകൊണ്ടു } = മനസ്സുകൊണ്ടു ന മനതേ = മനനംചെയ്യുന്നില്ലയോ } അറിയുന്നില്ലയോ

മനഃ = മനസ്സ° = അന്തഃകരണം (ബുദ്ധിയും മനസ്സും)

യേന = യാതൊന്നിനാൽ = യാതൊരു ചൈതന്യ ത്താൽ

മതം = മതമെന്നം′ = വ്യാപ്ലമെന്നം′

ആഹു: — പറയുന്നവോ — ബ്രഹ<sup>്</sup>മജ്ഞന്മാർ പറയു ന്നുവോ,

തത് ഏവ = അതിനെത്തന്നെ = ആ വസ്തവിനെത്തന്നെ ബ്രഹ്മ ത്വം

വിദ്ധി 😑 ബ്രഹ്മമെന്നു നീ അറിയുക

യത° ഇദം യാതൊന്നിറെ ഇതെന്ന° ഉപാധിഭേദത്തോ ടുകൂടി

ഉപാസതേ = ഉപാസിക്കാറുണ്ടോ,

തൽ ഇദം — അങ്ങനെ ഉള്ളതു<sup>°</sup>

ബ്രഹ°മ ന

(ഭവതി) = ബ്രഹ്മമല്ല.

ഭാ—മനസ്സുകൊണ്ടു അറിവാൻ കഴിയാത്തതും, നേരേ മറിച്ച്, മനസ്സിൻെറ മനനശക്തിക്കു ഹേതുവായി അതിലും, കാമം മുതലായ അതിൻെറ പലമാതിരി വൃത്തികളിലും വ്യാപിച്ചിരിക്കുന്നതുമായ ചൈതന്യത്തെത്തന്നെ ബ്രഹ്മ മെന്നറിയണം. ഉപാധിഭേദത്തോടുകൂടി ഉപാസിക്കപ്പെടാറു ള്ളതൊന്നം ബ്രഹ്മമല്ല.

മനസ്സ് എന്നതു് അന്തഃകരണമാകുന്നു. ബുദ്ധിയേയും ഒരുമിച്ചുചേർത്താണു് ഇവിടെ മനസ്സെന്ത പറഞ്ഞിരിക്കുന്നതും. മനസ്സ് എന്നുവച്ചാൽ മനനംചെയ്വാ നുള്ള കരണം എന്നർത്ഥം. ആ മനസ്സ ചക്ഷുസ്സ മുതലായ എല്ലാ കരണങ്ങ⊙ക്കും പൊതുവായിട്ടുള്ളതാണു°. അതിൻെറ സഹായം എല്ലാ കരണങ്ങഠംകും ആവശ്യമാകുന്നു. അതു എല്ലാ വിഷയങ്ങളേയും ഗ്രഹിക്കയും ചെയ്യും. മനസ്സിന കാമം മതലായി പല വൃത്തികയ ഉണ്ട°. ''കാമഃ സങ്കല്പോ വിചികിത്സാശ്രദ്ധാ ൃശ്രദ്ധാധ്രതിരധ്രതിർ ഢീ ർ ദ്ധീ രി ത്യേതത്സർവം മന ഏവ'' (കാമം, സങ്കല്പം, സംശയം, ശ്രദ്ധ, അശ്രദ്ധ, സന്തോഷം, വിഷാദം, ലജ്ജ, ബുദ്ധി, ഭയം, എന്നിങ്ങനെ ഉള്ളതെല്ലാം മനസ്സതന്നെയാകുന്നു) എന്ന ശ്രുതിയുണ്ട്. അങ്ങനെയുള്ള മനസ്സകൊണ്ട്, അതിനും ചൈതന്യം നൽകുന്ന വസ്തവിനെ സങ്കല്പിക്കുവാനോ നിശ്ച യിപ്പാനോ സാധിക്കയില്ല. എന്തെന്നാൽ അതിനെ നിയആീ ക്കുന്നതു<sup>°</sup> ആ ചൈതന്യമാകുന്നു. ആ ചൈതന്യം എല്ലാ വിഷയങ്ങളടേയും അന്തർഭാഗത്തിൽ ഇരിക്കുന്നതിനാൽ, അന്തഃകരണത്തിന്റേയും അതിനാൽ ആത്മാവാകുന്നു. അതിൽ അന്തഃകരണം പ്രവർത്തിക്കയില്ല. നേരേമറിച്ച് ഉള്ളിലിരിക്കുന്ന ചൈതന്യജ്യോതിസ്സിനാൽ പ്രകാശിപ്പിക്ക പ്പെടുന്നതുകൊണ്ടാണു ് മനസ്സിന മനനത്തിനുള്ള സാമർത്ഥ്യം സിദ്ധിക്കുന്നതു്. അതുകൊണ്ടു മനസ്സം, പലവിധത്തിലുള്ള അതിൻെറ വൃത്തികളം ആ ബ്രഹ്മത്താൽ വ്യാപ്തമാന്നെന്ന ബ്രഹ്മജ്ഞന്മാർ പറയന്നു. 'നേദം ബ്രഹ്മ' ഇത്യാദി ഭാഗത്തിൻെറ വ്യാഖ്യാനം മുമ്പിലത്തെപ്പോലെതന്നെ.

മന്ത്രം—യച്ചക്ഷഷാ ന പശൃതി യേന ചക്ഷൂംഷി പശൃതി തദേവ ബ്രഹ്മ ത്വം വിദ്ധി നേദം യദിദമപാസതേ. 6

യത° ചക്ഷഷാ = യാതൊന്നിനെ ചക്ഷസ്സകൊണ്ട°

ന പശ്യതി = കാണുന്നില്ലയോ ;

യേന ചക്ഷുംഷി ചയാതൊന്നുനിമിത്തം ജനങ്ങ⊙

ചക്ഷസ്സകൊണ്ട

പശ്യതി = പദാർത്ഥങ്ങളെ ഗ്രഹിക്കനാവോ,

തദ<sup>്</sup> ഏവ = അതിനെത്തന്നെ

ബ്രഹ്മതാം വിദ്ധി — ബ്രഹ്മമെന്ന നീ അറിയുക

യത° ഇദം 😑 യാതൊന്നിനെയാണോ ഉപാധിലേദ

ത്തോടുകൂടി

ഉപാസതേ = ഉപാസിക്കുന്നത്ര°,

ഇദം ബ്രഹ്മ ന (ഭവതി) = ഇതു ബ്രഹ്മമല്ല.

ഭാ—കണ്ണുകയകൊണ്ടു ഗ്രഹിക്കുവാൻ സാധിക്കാത്തത്രം എന്നാൽ കണ്ണുകയക്കു വിഷയങ്ങളെ ഗ്രഹിക്കുന്നതിനുള്ള സാമർത്ഥ്യത്തിനു നിമിത്തവുമായ ചൈതന്യംതന്നെയാണ ബ്രഹ്മമെന്നു് അറിഞ്ഞുകൊള്ളുക. ഉപാധിഭേദത്തോടു കൂടി ഉപാസിക്കപ്പെടാറുള്ളതു് ബ്രഹ്മമല്ല.

'യേന ചക്ഷൂംഷി പശ്യതി' എന്നിടത്തു 'ചക്ഷൂംഷി' എന്നതിന ചക്ഷരിന്ദ്രിയവൃത്തികളെ അതായതു്, കണ്ണു കഠക്കു ഗ്രഹിക്കവാൻ കഴിയുന്ന വിഷയങ്ങളെ—രൂപാദി കളെ—എന്നർത്ഥം 'ജന്ദു' എന്നു് അദ്ധ്യാഹരിക്കണം. അപ്പോഠം ജനങ്ങഠം ഏതു ചൈതന്യത്തിൻെറ സഹായത്താൽ കണ്ണുകളെക്കൊണ്ടു ഗ്രഹിക്കാവുന്ന വിഷയങ്ങളെ അറിയുന്നു വോ = (കണ്ണുകളെക്കൊണ്ടു് രൂപാദികളെ ഗ്രഹിക്കുന്നുവോ) എന്നർത്ഥം കിട്ടും. 'തദേവ' ഇതാദി മുമ്പു വ്യാഖ്യാനിച്ചി ട്ടുള്ളതാണു്.

മന്ത്രം—യല്ഷോത്രേണ ന ശുണോതി യേന ശ്രോത്രമിദം ശൃതം തദേവ ബ്രഹ<sup>്</sup>മ ത്വം വിദ്ധി നേദം യദിദമപാസതേ. 7

യത് ശ്രോത്രേണ ന } = യാതൊന്നിനെ ശ്രോത്രം തുണോതി } കൊണ്ടു ശ്രവിക്കുന്നില്ലയോ,

യേന = യാതൊന്നിനാൽ = യാതൊത ചൈതനൃജ്യോതിസ്സിനാൽ

ഇദം ശ്രോത്രം = ഈ ശ്രോത്രം = ഈ ശ്രോത്രേ ന്ദ്രിയം

🕳 ശുതമായിരിക്കുന്നവോ ത്രതം = ശ്രോത്രമെന്നു പ്രസിദ്<sup>ധ</sup>ധ മായിരിക്കുന്നുവോ, തത് ഏവ 😑 അതിനെത്തന്നെ 🗕 ആ ചൈത ന്യജ്യോതിസ്സിനെത്തന്നെ ബ്രഹ്മ ത്വം വിദ്ധി **= ബ്രഹ**്മമെന്ന നീ അറിയുക. യദ് ഇദം ഉപാസതേ } 😑 ജനങ്ങ∞ ഉപാധിഭേദത്തോടു കൂടി ഉപാസിക്കാറുള്ളതു<sup>ം</sup> ബ്രഹ്മ ന (ഭവതി)

ഭാഷ്യം—ശ്രോത്രേന്ദ്രിയംകൊണ്ട ഗ്രഹിക്കുവാൻ സാധി ശ്രോത്രേന്ദിയത്തിനം ശ്രോത്രേന്ദിയമെന്ന ക്കാത്തത്രം, പ്രസിദ്ധിക്കു നിമിത്തമായിട്ടുള്ളതും — അതായതു', ശ്രോത്രേ ന്ദ്രിയത്തിന്റെ ശ്രവണശക്തിയ്ക്കു നിമിത്തമായിട്ടുള്ളതും— ആയ ചൈതനൃമാണ° ബ്രഹ്മം എന്നറിയുക. ഉപാധിഭേദ ത്തോടുകൂടി ജനങ്ങ⊙ ഉപാസിക്കാറുള്ളതു ബൃഹമമല്ല.

🕳 ബ്രഹ്മമല്ല.

ശ്രോത്രേന്ദ്രിയമെന്നതു ദിഗേവതകളാൽ -അധിഷിത മായം ആകാശജന്യമായമുള്ളതും മനോപ്പത്തിയോടുചേന്നതും, ശബ്യ**ത്തെ ഗ്രഹിക്കു**ന്നതുമായ കരണമാകുന്നു. അതുകൊണ്ടു അറിവാൻ ജനങ്ങാക ബ്രഹ്മത്തെ -സാധിക്കയില്ല. (കേരപ്പാൻ സാധിക്കയില്ല.) ബ്രഹ്മം കേട്ടറിയാവുന്ന ഒര സാധനമല്ലെന്നു സാരം. ഈ ഇന്ദ്രിയം ശ്രോത്രമെന്നു പ്രസി ദ്ധമാകുന്നതിനുള്ള കാരണം അതുകൊണ്ട ശബ്ദങ്ങളെ ശ്രവി ക്കാമെന്നതാണ്. ആ ശബ്ദഗ്രഹണശക്തി ശ്രോത്രത്തിന ണ്ടാകുന്നതു° ആത്മചൈതന്യം അതിനെ സഹായിക്കുന്നതു കൊണ്ടാകുന്നു. 'തദേവ' മുതലായതു മുൻപറഞ്ഞപോലെ.

മന്ത്രം—യത് പ്രാണേന ന പ്രാണിതി യേന പ്രാണഃ പ്രണീയതേ തദേവ ബ്രഹ്മ ത്വം വിദ്ധി നേദം യദിദമപാസതേ. 8

= യാതൊന്നിനെ സ്വാണേന്ദ്രി യംകൊണ്ട ഘോണിച്ചറിയു യത് പ്രാണേന ന പ്രാണിതി **വാൻ സാ**ധിക്കുനില്ലയോ

യേന പ്രാണഃ പ്രണീയതേ ടെ യാതൊന്നിനാൽ ഘോണേ ന്ദ്രിയം അതിൻെറ വിഷയ ത്തിലേയ്യൂ നയിക്കെറ്റുടുന്ന വോ

തദേവ ബ്രഹ്മ തചം വിദ്ധി 😑 അതുതന്നെ ബ്രഹ്മമെന്ന നീ അറിയുക.

ഭാ— ഘോണേന്ദ്രിയംകൊണ്ട അറിവാൻ സാധിക്കാത്തത്തം തെതായത്ര്, ഗന്ധം മുതലായതുപോലെ മണപ്പിച്ചറിയാൻ കഴിയാത്തത്തം— ഘോണേന്ദ്രിയത്തിൻെറ വിഷയഗ്രഹണ ശക്തിക്കു നിമിത്തവും ആയ ചൈതന്യംതന്നെ ബ്രഹ്മമെന്ന് അറിയുക. ശിഷൂം മുമ്പിലെപ്പോലെ.

പ്യഥിവീജന്യവും നാസികാപ്യടത്തിനുള്ളിൽ ഉള്ളതും അന്തഃകരണവൃത്തിയോടും പ്രാണവൃത്തിയോടും കൂടിയതു മായ ഇന്ദ്രിയമാണ് ഘ്രാണമെന്നു പറയുന്നത്ര്. അതുകൊണ്ടു ഗന്ധംമുതലായവയെപ്പോലെ ബ്രഹ്മത്തെ അറിവാൻ കഴികയില്ല. നേരേമറിച്ച് ആ ഘ്രാണേന്ദ്രിയത്തിനു ഗന്ധാദികളെ ഗ്രഹിക്കുന്നതിനുള്ള സാമർത്ഥ്യം സിദ്ധിക്കുന്നത്ര്, ആ ചൈതന്യത്തിനെ സഹായത്താലാണ്ം. 'തദേവ' മുതലായതു മുമ്പിലെപ്പോലെതന്നെ.

ഒന്നാംഖണ്ഡം കഴിഞ്ഞു.

ഭാ—ഇപ്രകാരം ഉപേക്ഷിക്കപ്പെടേണ്ടതോ സ്വീകരിക്ക പ്പെടേണ്ടതോ ആയിട്ടുള്ളതിനെല്ലാം വിപരീതമായുള്ളതും 'തത്താമസി' ഇത്യാദി വാക്യങ്ങളിൽ 'ത്വം' എന്ന പദ ത്താൽ കറിക്കപ്പെടുന്നതുമായ ആത്മാവാകുന്നു ബ്രഹ്മം എന്നു ഇരുവിനാൽ ബോധിപ്പിക്കപ്പെട്ട ശിഷ്യൻ, 'ഞാൻതന്നെ യാണ ബ്രഹ്മമെന്ന്', എനിക്കു എന്നെ നല്ലവണ്ണം അറിയാം' എന്നു ഗ്രഹിച്ചേക്കമെന്നു് ആശങ്കിച്ചിട്ട് ശിഷ്യൻറ ബ്യദ്ധിയെ ഇളക്കുന്നതിനായി പറയുന്നു:—— മന്ത്രം—യദി മന്യസേ സവേദേതി ദഹരമേവാപി ആനം താം വേത്ഥ ബ്രഹ്മണോ രൂപം യദസ്യ താം യദസ്യ ദേവേഷാഥ ന മീമാംസ്യമേവ തേ മന്യേ വിദിതം.

ത്വം = നീ

യദ് ത്രപം

സുവേദ ഇതി — നല്ലവണ്ണം അറിയന്നു എന്നും

മന്യസേ യദി = വിചാരിക്കുന്ന എങ്കിൽ

അസ്യ ബ്രഹ്മണഃ = ഈ ബ്രഹ്മത്തിൻെറ = അദ്ധ്യാത്മോ പാധിപരിച്ഛിന്നമായ ബ്രഹ്മത്തിന്റെ

🕳 യാതൊരു രൂപത്തെ

ത്വം വേത്ഥ = നീ അറിയന്നുവോ

അസ്യ = ഇതിൻെറ = ഈ ബ്രഹ്മത്തിൻെറ

യത് ആപം 😑 യാതൊരു രൂപത്തെ

ദേവേഷു = ദേവന്മാരിൽ

ത്വം വേത്ഥ = നീ അറിയുന്നവോ

തത' = അത്ര' (നീ അറിഞ്ഞത്ര')

ദഹരം ഏവ = അല്പം തന്നെ അപിന്തനം = നിശ്ചയം അഥന = അതിനാൽ

തേ = നിനക്ക്

മീമാംസ്യം ഏവ = വിചാരണചെയ്യേണ്ടതായിത്തന്നെ ഇരിക്കുന്നു.

(അനന്തരം വീണ്ടം വിചാരണചെ∑ മനഎിലാക്കിയ തിൻറശേഷം ശിഷൃൻ പറയുന്ന:—-)

വിദിതം = വിദിതമെന്ന് = ഇപ്പോരം ബ്രഹ്മം

എന്നാൽ അറിയപ്പെട്ട എന്നം′

അഹം മന്യേ = ഞാൻ വിചാരിക്കുന്നു.

ആകട്ടെ, എനിക്കു എന്നെ നല്ലവണ്ണം അറിയാമെന്നുള്ള നിശ്ചയത്രപമായ ജ്ഞാനം ഇഷ്ടമല്ലേ? പിന്നെ ശിഷ്യനം' ആമാതിരി ഗ്രഹണമുണ്ടായാൽ ദോഷമെന്ത്ര'? എന്തിനാണം' ശിഷ്യന്റെ ബുദ്ധിയെ ഇളക്കുന്നത്ര'? എന്നാണെങ്കിൽ, ശരി,

നിശ്ചയരൂപമായ ജ്ഞാനം ഇഷ്ടംതന്നെ; എന്നാൽ അപ്ര കാരം ഇഷ്ടമായ നിശ്ചയത്രപത്തിലുള്ള ജ്ഞാനം 'ഞാൻ എന്നെ നല്ലവണ്ണം അറിയന്നു' എന്നുള്ളതല്ല. അഗ്നിക്കു മററു സാധനങ്ങളെ നല്ലവണ്ണം ദഹിപ്പിക്കുവാൻകഴിയും. എന്നാൽ തൻെറ സ്വര്യപത്തെത്തന്നെ ദഹിപ്പിക്കുവാൻ സാധിക്കുകയി ല്ലലോ. - അതുപോലെ മററു വിഷയങ്ങളെ ആണെങ്കിൽ അറിവാൻകഴിയും. എന്നാൽ തന്നെ ഒരായക്കു നല്ലവണ്ണം ത്തന്നെ അറിയുവാൻ സാധിക്കയില്ല. അറിയുന്നവരുടെ എല്ലാം സ്ഥാത്മാവുതന്നെയാണ് ബ്രഹ്മമന്നെള്ള സംഗതി സർവ്വ വേദാന്തങ്ങളിലും തീർച്ചപ്പെട്ടിട്ടുള്ളതാണം". ഇതിലും 'ശ്രോത്രസ്യ ശ്രോത്രം' എന്ന തുടങ്ങി, ചോദ്യോത്തരരൂപ ത്തിൽ അതുതന്നെ പ്രതിപാദിക്കപ്പെട്ടിട്ടമുണ്ട്. 'യദ്ധാചാ ൃ നഭ്യദിതം' എന്ന പ്രത്യേകം ഉറപ്പിച്ച പറകയം ചെയ്യി ട്ട്ണം°. <sup>°</sup> 'അന്യദേവ തദ്വദിതാദഥാ അവിദിതാദധി' എന്ന ബ്രഹ്മജ്ഞന്മാരുടെ പാരമ്പവ്വവഴിയ്ക്കുള്ള നിശ്ചയവും പ**റ** ഞ്ഞിരിക്കുന്നു, 'അവിജ്ഞാതംവിജാനതാം വിജ്ഞാതമവ<del>ി</del> ജാനതാം' എന്ത് ഇനി, ഉപനൃസിച്ചതിനെ ഉപസംഹരി ക്കയുംചെയ്യും. അതിനാൽ 'എനിക്ക എന്നെ നല്ലവണ്ണം അറിയാം' എന്നുള്ള ശിഷ്യൻെറ വിചാരത്തെ നീക്കേണ്ട അറിയുന്നവനം തുതന്നെയാണ്ം. അറിയുന്നവനെത്തന്നെ അറിവാൻ കഴികയിപ്പതന്നെ. അഗ്നിയ്ല് അഗ്നിയെത്തന്നെ ദഹിപ്പിക്കുവാൻ കഴികയില്ലല്ലോ. ബ്രഹ<sup>ം</sup>മമല്ലാതെ വേറൊ രാ⊙ അറിയുന്നവനായിട്ടില്ലതാനും. അങ്ങനെ ഉണ്ടായിരു ന്നിട്ടവേണമല്ലോ അറിയുന്നവനിൽനിന്നു വേറേയായ ബ്രഹ്മത്തെ അറിയവാൻ. 'നാന്യദതോ ƒ സ്തിവിജ്ഞാതൃ' (ബ്രഹ്മമൊഴിച്ച വേറെ അറിയുന്നവൻ ഇല്ല) എന്ന ശ്രതി, വേറേ അറിയുന്നവനേ നിഷേധിക്കുന്നു. അതിനാൽ എനിക്കു ബ്രഹ്മത്തെ നല്ലവണ്ണം അറിയാമെന്നുള്ള വിചാരം തെററു ചിലപ്പോരം, ഗ്രഹിപ്പാൻ പ്രയാസമുള്ള വിഷയങ്ങ ളെപ്പോലം മനോദോഷങ്ങരം ക്ഷയിച്ചിട്ടള്ള - ബുദ്ധിമാ നായ ഒരാരം കേട്ട ഉടനെ ശരിയായി മനസ്സിലാക്കി എന്ന വരാം; ചിലപ്പോ⊙ മനസ്സിലാക്കിയില്ലെന്നം വരാം. അത്ര കൊണ്ടാണം 'നീ വിചാരിക്കുന്ന എങ്കിൽ' എന്നം' ആശ്രം യോടുകൂടി പറയുന്നതു്. 'യ ഏഷോക്ഷിണി പുതപോദ്വശ്യ തേ ഏഷ ആത്മേതിഹോവാചൈതദമൃതമഭയമേതദ്യൂപന

(കണ്ണിൽ കാണപ്പെടുന്ന പുരുഷൻതന്നെ ആത്മാവു<sup>ം</sup>, അമ്പതവും അഭയവം ആയ ബ്രഹ്മം ഇതുതന്നെ) എന്നു പറഞ്ഞപ്പോ⊙ം പ്രാജാപത്യനം അസുരരാജാവും ആയ വിരോചനൻ പണ്ഡിതനാണെങ്കിലും സ്വഭാവദോഷത്താൽ, ചേരാത്തതാ ണെങ്കിലും ശരീരമാണം ആത്മാവെന്നുള്ള വിപരീതാർത്ഥ ത്തെ ഗ്രഹിച്ചതായി കണ്ടിട്ടമുണ്ട്°. അതുപോലെ ദേവരാജ നായ ഇന്ദ്രനും ഒന്നു രണ്ടു മൂന്നു തവണ പറഞ്ഞിട്ടും മനസ്സിലാ കാതെ നാലാംപ്രാവശ്യം ബ്രഹ്മചയ്യംകൊണ്ട് അധർമ്മം മതലായ ദോഷങ്ങളെ ക്ഷയിപ്പിച്ചതിന്റെശേഷം ആദ്യം പറഞ്ഞുകൊടുത്തതിനെത്തന്നെ മനസ്സിലാക്കി ലോകത്തിലും ഒരേ ഗുരുവിൻെറ അടുക്കൽനിന്നു ശ്രവണംചെയ്യുന്നവരിൽ ഒരുവൻ ശരിയായും മറെറാരുവൻ തെററായും വേറൊരുത്തൻ വിപരീതമായം മനസ്സിലാക്കകയം പിന്നെ ഒരുവൻ ഒന്നും മനുസ്സിലാക്കാതിരിക്കകയും ചെയ്യന്നതായി നാം കാണുന്നു ആ സ്ഥിതിക്ക് ഇന്ദ്രിയങ്ങളെക്കൊണ്ടു ഗ്രഹിക്ക വാൻ സാധിക്കാത്ത ആത്മതത്വത്തെ ഒരുവൻ ശരിയായി മനുസ്സിലാക്കിയിട്ടണ്ടോ എന്നു സംശയിക്കുന്നതു അയുക്ത മാണെന്നു വരികയില്ലല്ലോ. സദസദചാദികളായ താർക്കിക ന്താക്കെല്ലാം ഈ വിഷയത്തിൽ അഭിപ്രായഭേദമുണ്ടതാനും. അതിനാൽ അറിയപ്പെടാത്തതാണ ബ്രഹ്മമെന്നു ഉറപ്പിച്ച പറഞ്ഞ എങ്കിലും മനസ്സിലാക്കാൻ പ്രയാസമുള്ളതിനാൽ 'നീ വിചാരിക്കുന്നു എങ്കിൽ' എന്നുള്ള ആചായ്പ്രൻറ ആശ ങ്കയോടുകൂടിയ വാക്കും, യുക്തംതന്നെ, ആകട്ടെ, നീ ബ്രഹ്മ ത്തിൻെറ രൂപം അറിഞ്ഞതു അല്പംതന്നെ എന്നു പറഞ്ഞു ബ്രഹ്മത്തിനു വലുതും ചെറുതുമായി പല രൂപ ങ്ങ⊙ ഉണ്ടോ? എങ്കിലല്ലേ അല്പമായിട്ടള്ള രൂപത്തെമാത്രമേ നീ അറിയന്നുള്ള എന്ന പറഞ്ഞുകൂടൂ? ശരി; ബ്രഹ്മത്തിന സ്വതേ അനേക രൂപങ്ങളില്ലെങ്കിലും നാമം, രൂപം, ഉപാധി ഇവയാൽ ഉണ്ടാക്കപ്പെട്ട പല രൂപങ്ങ≎ം ഉണ്ട°. സ്വതേയാ കട്ടെ, 'അശബുമസ്പർശമരൂപമവ്യയം തഥാരസം നിത്യമ ഗഗ്ധവച്ച തയം, (അതും ശബംദവം സ്മർശവം രൂപവം ഗന്ധവുമില്ലാത്തതും ഉല്പത്തി, നാശം ഇവയോടുകൂടാത്തതുമാ കന്ന) എന്ന° ശബ°ദാദികളം രൂപങ്ങളം നിഷേധിച്ചിരി ക്ഷസം. ആകട്ടേ, ഏതു ധർമ്മത്താൽ ഒന്നിനെ രൂപണംചെയ്യ സഭവാ അതുതന്നെ അതിൻെറ രൂപം എന്നത.നസരിച്ച<sup>ം</sup>

ബ്രഹ്മത്തെ ഏതു വിശേഷംകൊണ്ട നിരൂപണംചെയ്യന്ത പോ അതുതന്നെ അതിൻെറ രൂപമെന്നു പറഞ്ഞുകൂടേ? ചൈതന്യം എന്നതു പ്പഥിവിമുതലായവയിൽ ഒന്നിൻെറ യോ, അവയുടെ എല്ലാററിൻെറയുമോ അവയുടെ പരിണാമ ങ്ങളുടെയോ ധർമ്മമല്ല. അതുപോലെതന്നെ ശ്രോത്രം മുത ലായ ഇന്ദ്രിയങ്ങളുടേയോ അന്തഃകരണത്തിൻേറയോ ധർമ്മ വുമല്ല എന്നു പറയുന്നതു് അതുകൊണ്ടാണല്ലോ. ബ്രഹ്മ ത്തിൻെ രൂപമെന്നവച്ചാൽ എതിനാൽ ബ്രഹ്മം രൂപപ്പെ ടത്തപ്പെടുന്നുവോ അതു' എന്നർത്ഥമാണ്. ബ്രഹ്മത്തെ **രൂപപ്പെടുത്തുന്നതു° ചൈതന്യ**മാണം°. ഇപ്രകാരം സ്വതന്ത്ര ചൈതന്യസചത്രപമാണ ബ്രഹ്മമെന്ന വന്നുകൂടുന്നു. അപ്ര കാരംതന്നെ, 'വിജ്ഞാനമാനന്ദം ബ്രഹ്മ' (ബ്രഹ്മം സചരുപത്തോടുകൂടിയതാക വിജ്ഞാനവുമാനന്ദവുമാകന്ന ന്നം.) 'വിജ്ഞാനഘന ഏവ' (വിജ്ഞാനഘനസ്വരൂപമാ കുന്നു. 'സത്യം ജ്ഞാനമനന്തം' (സത്യവും ജ്ഞാനവും അനന്ത വുമാകുന്നു.) 'പ്രജ്ഞാനം ബ്രഹ്മു' (ബ്രഹ്മം പ്രജ്ഞാനമാകുന്നു.) എന്നും മററും ബ്രഹ്മത്തിന്റെ രൂപം ശ്രുതികളിൽ നിർദ്ദേശി അതിനാൽ ബ്രഹ്മത്തിനു രൂപമില്ലെന്നു ക്കപ്പെട്ടിട്ടമുണ്ട്. പറയാമോ? എന്നാണെങ്കിൽ, വാസ്തവം ഇങ്ങനെയാണെ ങ്കിലും ആ ചൈതന്യം അന്തഃകരണം, ദേഹം, ഇന്ദ്രിയങ്ങ $\sim$ ഇവയാകുന്ന ഉപാധിക⇔ വഴിയായിട്ടു, മാത്രമേ വിജ്ഞാനം നിർദ്ദേശിക്കപ്പെടുന്നള്ള. ശബൃങ്ങളെക്കൊണ്ടു എന്തെന്നാൽ ദേഹം മുതലായവയുടെ വൃദ്ധിയോ ക്ഷയമോ ഛേദം മുതലായ നാശമോ ഉണ്ടാകുമ്പോ≎ം ആ ചൈതന്യവും ആ ഉപാധികളെ അനസരിക്കുന്നു. സ്വതേ ഉള്ള രൂപം അതല്ല. വിജാനതാം വിജ്ഞാതമവിജാനതാം' 'അവിജ'ഞാതം (അറിയാമെന്നു വിചാരിക്കുന്നവക്കും അറിയാൻ പാടില്ലാ ത്തതും അറിയാൻപാടില്ലെന്നു വിചാരിക്കുന്നവക്ക് അറിയാ പുന്നതും) എന്നുള്ളതാണം സ്വതേ ഉള്ള രൂപമെന്നു പറയും. അങ്ങനെയുള്ള ബ്രഹ്മത്തിൻെറ രൂപം നീ നല്ലവണ്ണം അറി ഞ്ഞു എന്നു വിചാരിക്കുന്നുവെങ്കിൽ നീ അറിഞ്ഞതു് അല്പ മായ രൂപമാണെന്നു സാരം. നീ അറിഞ്ഞതു' അല്പമാണെന്ന പറഞ്ഞതു് അദ്ധ്യാത്തോപാധിപരിച്ഛിന്നമായ ബ്രഹ്മത്തിന്റെ രൂപത്തെമാത്രമല്ല, അധിദൈവതോപാധി പരിച്ഛിന്നമായ ബ്രഹ്മത്തിന്റെ രൂപത്തെ ദേവന്മാ രിൽ നീ അറിയുന്നതും അല്പംതന്നെ എന്നാണം ഞാൻ വിചാ രിക്കുന്നതു്. ദേവന്മാരിലും അധ്യാത്മവും അധിദൈവവുമാ യിട്ടള്ളതു രണ്ടും ഉപാധിപരിച്ഛിന്നമായിരിക്കുകയാൽ ദഹരതാം (അല്പതാം) ഒഴിഞ്ഞുപോകന്നില്ല. എല്ലാ ഉപാധി കളം നീഞ്ങി ശാന്തവും അനന്തവും ഏകവും അദൈചതവും നിതൃവുമായ ബ്രഹ്മമാകട്ടെ എളുപ്പത്തിൽ ഭൂമാഖ്യവും അറിവാൻ കഴിയുന്നതല്ല. അതിനാൽ നീ ഇനിയം ബ്രഹ<sup>ം</sup>മ ചിന്തിക്കേണ്ടിയിരിക്കുന്നു. എന്നിങ്ങനെ ത്തെക്കുറിച്ച ആചായ്പൻ പറഞ്ഞതുകേട്ട് ശിഷ്യൻ ഏകാന്തത്തിൽ ഇരുന്ന മനസ്സറപ്പിച്ച്, ആചായ്പൻ പറഞ്ഞപ്രകാരമുള്ള ആഗമത്തി ൻെറ അർത്ഥത്തെ വിചാരിക്കയും യുക്തികളെക്കൊണ്ടു നിത്ര പണം ചെയ്കയും ചെയ്ത് അനഭവപ്പെടുത്തിക്കൊണ്ടും, ഗുരു വിൻെറ അടുക്കൽവന്നു് 'ഇപ്പോ≎ എനിക്കു ബ്രഹ്മത്തെ അറിയാമെന്നു ഞാൻ വിചാരിക്കുന്നു' എന്നു പറഞ്ഞു.

സാരം:— 'ക്രോത്രസ്യ ക്രോത്രം' ഇത്യാദികളെക്കൊണ്ട ആത്മാവുതന്നെയാണ ബ്രഹ്മമെന്നുപദേശിച്ചതിനെ ശിഷ്യൻ ശരിയായി ധരിച്ചോ എന്നറിയന്നതിനായി ഗുരു, നിനക്കു ബ്രഹ്മത്തിൻെറ സ്വരൂപം നല്ലവണ്ണം മനസ്സി ലായി എന്നു നീ വിചാരിക്കുന്നു എങ്കിൽ അതു ശരിയായ ബ്രഹ്മത്തിൻെറ രൂപമല്ല. അദ്ധ്യാത്മമായോ അധിദൈ വതമായോ ഉള്ള ഉപാധികളാൽ പരിച്ഛിന്നമായ അല്പ മായ രൂപമാണം'. ബ്രഹ്മമെന്നതു യാതൊരുപാധിയാലും പരിച്ഛിന്നമല്ലാത്ത സ്വതന്ത്രചെതന്യമാകുന്നു. നിൻെറ ആതമാവതന്നെയാണ് ആ ബ്രഹ്മം. അതിനാൽ നിനക്ക് അതിനെ അത്ര എളപ്പത്തിൽ അറിവാൻ സാധിക്കയില്ല. 'അനൃദേവ തദ്വിദികാത" ഇത്യാദി ബുപറഞ്ഞിട്ടുള്ള ആഗമത്തിൻെറ അർത്ഥത്തെ ഇനിയം നീ ചിന്തിച്ചനോ ക്കക' എന്ന പറചാനു. അതുകേട്ട ശീഷ്യൻ വിജനസ്ഥലത്തു പോയിരുന്നു ഏകാഗ്രചിത്തനായി ആഗമാർത്ഥത്തെ ആലോ ചിക്കയും യുക്തികളെക്കൊപ്ട ബലപ്പെടുത്തുകയുംചെയ്യ് അനഭവംവതത്തിയിട്ടു വീതഭം ഗുരുസന്നിധിയിൽ എത്തി 'ഇപ്പോ⊙ എനിക ബ്രഹ്മത്തെ അറിയാമെന്നു ഞാൻ (9)വിചാരിക്കുന്നു എന്ന പറഞ്ഞു.

മന്ത്രം—നാഹം മന്യേ സുവേദേതിനോ ന വേദേതി വേദ ച യോനസ്സദേചദ തദേചദ നോ ന വേദേതി വേദ ച. 2.2

സുവേദ ഇതി = നല്ലവണ്ണം അറിയുന്നു എന്നു<sup>്</sup> അവരം തുരുവ

അഹം നമന്യേ = ഞാൻ വിചാരിക്കുന്നില്ല.

നവേദ ഇതി ച = അറിയുന്നില്ലെന്നും അഹം നോ മന്യേ = ഞാൻ വിചാരിക്കുന്നില്ല.

വേദ ച = അറിയുന്നുമുണ്ടും

നഃ = ഞങ്ങളുടെ കൂട്ടത്തിൽ = സബ്രഹ്മ

ചാരികളടെ കൂട്ടത്തിൽ

യഃ = എവൻ

തത് = അതിനെ = ആ പറഞ്ഞ വാക്യ

ത്തിൻെറ അർത്ഥത്തെ

വേദ — അറിയുന്നുവോ,

സഃ = അവൻ

തത് = അതിനെ = ആ ബ്രഹ്മത്തെ

പേട = അറിയുന്നു

ന വേദ ഇതി നോ = അറിയുന്നില്ല എന്നും ഇല്ല = അറി

യാതിരിക്കുന്നുമില്ല

പേദ ഇതി നോ = അറിയന്നു എന്നും ഇല്ല = അറിയ

ന്നുമില്ല.

ഭാഷ്യം:—'എനിക്കു മനസ്സിലായി എന്നു ഞാൻ വിചാരിക്കുന്നത്രെങ്ങനെയാണെന്നു കേട്ടുകൊണ്ടാലും! ഞാൻ ബ്രഹ്മത്തെ നല്ലവണ്ണം അറിയുന്നു എന്നു വിചാരിക്കുന്നില്ല.' 'എന്നാൽ നിനക്കു ബ്രഹ്മത്തെ അറിവാൻ പാടില്ല' എന്നു ഗ്രത്ര പാഞ്ഞതിനുത്തരം പറയുന്നു—'അറിയുന്നില്ലെന്നും അറിയാമെന്നു എന്നും അറിയാമെന്നു വിചാരിക്കുന്നില്ലെന്നും അറിയാമെന്നും അറിയാമെന്നും വിചാരിക്കുന്നില്ലെന്നും പരസ്പരവിരുക്കായി പറയുന്നത്ര്? നല്ലവണ്ണം അറിയാമെന്നു വിചാരിക്കുന്നും വിചാരിക്കുന്നും വിചാരിക്കുന്നും വിചാരിക്കുന്നും വിചാരിക്കുന്നും വിചാരിക്കുന്നും വിചാരിക്കുന്നും നല്ലവണ്ണം അറിയുന്നും എന്നും എത്തുകൊണ്ടും അറിയുന്നും എന്നും എത്തുകോത്യം അറിയുന്നും എന്നും എത്തുകോത്യം പ്രവേദ്യം പ്ര

വിചാരിക്കുന്നില്ല? ഒരു വസ്തവിനെ അറിയുന്നവൻ അതേ വസ്തുവിനെത്തന്നെ നല്ലവണ്ണം അവിയുന്നില്ല എന്നു പറയു സംശയമോ വിപരീതജ്ഞാനമോ ഇല്ലെങ്കിൽ, ബ്രഹം സംശയമായിട്ടോ വിപരീതമാ വിതദ്ധമാണം'. യിട്ടോ അറിയപ്പെടേണ്ടതല്ലെന്നുള്ളതു തീർച്ചതന്നെ. യവും വീപരീതജ്ഞാനവും എല്ലായിടത്തുംതന്നെ അനർത്ഥ കരങ്ങളാണെന്നുള്ളതു പ്രസിദ്ധവുമാണം".' ഇപ്രകാരം ആചാ യ്യൻ പറഞ്ഞിളക്കിയിട്ടം ശിഷ്യൻ, 'അന്യദേവ തദ്വിദിതാ ദഥോ അവിദിതാദധി' എന്ന് ആചായ്പൻ പറഞ്ഞിട്ടുള്ള ആഗമസ ബ്രദായത്തിൻെറയും യുക്തിയുടെയും അനുഭവത്തി ബലത്താൽ ഇളകിയില്ലെന്നമാത്രമല്ല, ഉറച്ച ജ്ഞാനത്തെ വെളിപ്പെടുത്തി ബ്രഹ്മവിദ്യയിലുള്ള ക്കൊണ്ടു ഗർജ്ജിക്ക (വമ്പുപറക)യും ചെയ്തു. അതെങ്ങനെ എന്നു പറയുന്നു:—ഒരുമിച്ചു പഠിക്കുന്ന ഞങ്ങളുടെ കൂട്ടത്തിൽ ആ വചനം (അനൃദേവ തദ്വിദിതാത്' ഇത്യാദി) ശരിയായി അറിയാവുന്നവന് ബ്രഹ്മത്തെ അറിയാം. ആ വചനം ഏതെ ന്നാൽ 'അറിയുന്നില്ലെന്നമില്ലാ, അറിയുന്നുവെന്നമില്ല' എന്ന ള്ളതാണം". '.അനുദേവ തദചിതിതാദഥോ അവിദിതാദധി' എന്നു പറഞ്ഞിട്ടുള്ളതിനെത്തന്നെ അനുമാനത്തോടും (യുക്തി യോടും) അനഭവത്തോടും യോജിപ്പിച്ച നല്ലവണ്ണം മനസ്സി ലാക്കി, തനിക്കു മനസ്സിലായി എന്ന ഗുരുവിനെ ബോദ്ധ്യ പ്പെടുത്തവാനം മന്ദബുദ്ധിക∞ക്കു മനസ്സിലാകാതിരിപ്പാനംം വേണ്ടി ശിഷൃൻ മറെറാത വാകൃംകൊണ്ട് പറഞ്ഞിരിക്ക യാണം'. അതുകൊണ്ട ശിഷ്യന്റെ വമ്പപറച്ചിൽ അസ്ഥാന ത്തിലല്ല.

സാരം:—മുമ്പിലത്തെ മത്രത്തിൽ 'ഇപ്പോരം എനിക്കു ബഹമത്തെ അറിയാമെന്നു ഞാൻ വിചാരിക്കുന്നു്. എന്നു പറഞ്ഞതെങ്ങനെയാണെന്നു ശിഷ്യൻ ഗുരുവിനെ ധരിപ്പിക്കു ന്നതാണ് ഈ മന്ത്രം. 'ബ്രഹ്മത്തെ നല്ലവണ്ണം അറിയാമെന്നോ തീരെ അറിഞ്ഞുകൂടെന്നോ ഞാൻ വിചാരിക്കുന്നില്ല. അറിയാ മെങ്കിലും അറിയുന്ന വിഷയവും അറിയുന്ന ആളം രണ്ടെന്നു തോന്നാത്തതിനാൽ മററു വിഷയങ്ങളെ അറിയാമെന്നു പറയുന്നതുപോലെ ബ്രഹ്മത്തെ അറിയാമെന്നു പറവാൻ നിവൃ ത്തിയില്ല. അതു മനസ്സിലാക്കുവാൻ വളരെ പ്രയാസംതന്നെ യാണം. എന്നെ ഒഴിച്ച എൻെറ സഹപാഠികളുടെ മുട്ടത്തിൽ ഞാൻ പറഞ്ഞത് (നല്ലവണ്ണം അറിയന്നില്ല അറിയാതെയുകി രിക്കുന്നില്ല, അറികയം ചെയ്യുന്നു എന്നത്ല്) അറിയുന്നവന ബ്രഹ്മത്തെ അറിയാമെന്നുള്ളത് അവിടെയ്ക്കറിയാമല്ലോ.

ശിഷ്യാചാര്യസംവാദത്തെ മാററിയിട്ട ശ്രതി സ്വന്തനി ലയിൽ ഇതേവരെയുള്ള സംവാദങ്ങളാൽ എല്ലാം സിദ്ധമായ അർത്ഥത്തെത്തന്നെ കാണിക്കു:—

മന്ത്രം—യസ്യാമതം തസ്യ മതം മതം യസ്യ ന വേദ സഃ അവിജ്ഞാതം വിജാനതാം വിജ്ഞാതമവിജാനതാം. 3

യസ്യ = യാവനൊരുത്തന്

അമതം = അമതമാകുന്നുവോ, = അറിയപ്പെടാ

ത്തതാണ ബ്രഹ്മം എന്നു നിശ്ചയമ

ണ്ടായിരിക്കുന്നുവോ,

തസ്യ = അവനം

മതം = മതമാകന്നു = അറിയപ്പെട്ടതാക

ന്നു = ബ്രഹ<sup>്</sup>മം നല്ലവണ്ണം അറിയ

പ്പെട്ടതാകുന്നു.

യസ്യ മതം = യാവനൊരുത്തന മതമാകുന്നു

പോ, = ബ്രഹ്മത്തെ ഞാൻ നല്ലവ

ണ്ണം അറിയന്നു എന്നു് ആരു വിചാ

രിക്കുന്നുവോ,

സഃ = അവൻ

ന വേദ = അറിയുന്നില്ല.

വിജാനതാം = അറിയന്നവർക്ക് = ശരിയായ അറി

വുള്ളവർക്ക്

അവിജ്ഞാതം = ബ്രഹ്മം അറിയപ്പെടാത്തതാക

ന്നു.

അവിജാനതാം = അറിയാത്തവർക്ക<sup>o</sup>, = ഇന്ദ്രിയങ്ങളും

മനസ്സം ബദ്ധിയുമാണം ആത്മാറെ

ന്നു വിചാരിക്കുന്ന അറിവു കറഞ്ഞ

വർക്ക്

വിജ്ഞാതം അറിയപ്പെട്ടതാകന്നു ബേഹ്കം.

<mark>ഭാഷ്യം—ഏതു ബ്രഹ്</mark>മജ്ഞാനിക്ക് ബ്രഹ്മം അറി യപ്പെടാത്തതാണെന്നു നിശ്ചയമണ്ടോ അവൻ ബ്രഹ്മത്തെ നല്ലവണ്ണം അറിയന്നു എന്നു സാരം. എന്നാൽ, എനിക്ഷ ബ്രഹ്മത്തെ നല്ലവണ്ണം അറിയാമെന്നു നിശ്ചയമുള്ളവന് ബ്രഹ<sup>്</sup>മത്തെ അറിവാൻ പാടില്ല. വിദ്വാന്മാർക്കും അവി ഇപ്പറഞ്ഞ രണ്ട പക്ഷങ്ങളെന്നു ദ**്ധാന്മാർക്കും തന്നെയാ**ണ പറയുന്നു: നല്ലവണ്ണം അറിയുന്നവർക്കു — വിദ്വാന്മാക്ക ബ്രഹ്മം അറിയപ്പെടാത്തതുതന്നെ. എന്നാൽ ഇന്ദ്രിയങ്ങരം, മനസ്സ്–ബുദ്ധി ഇവയാണം ആതമാവെന്നു വിചാരിക്കുന്ന വേണ്ടംവണ്ണമറിവില്ലാത്തവർക്കു ബ്രഹ്മം അറിയപ്പെട്ടതാ കുന്നു. ഇവിടെ വേണ്ടം വണ്ണം അറിവില്ലാത്തവരെന്നു പറ അറിവില്ലാത്തവരെയല്ല. ഞ്ഞതു തീരെ എന്തെന്നാൽ, അവർക്ക്, ഞങ്ങഠംക്കു ബ്രഹ്മത്തെ അറിയാമെന്നുള്ള വിചാരമേ ഉണ്ടാകയില്ലല്ലോ. ഇന്ദ്രിയങ്ങ⊙, മനസ്സ്-ബുദ്ധി എന്നീ ഉപാധികളെ ആത്മാവാണെന്നു വിചാരിക്കുന്നവർക്കാ ബ്രഹ്മത്തെയും ഉപാധികളെയും വേർതിരിച്ചുള്ള അനഭവമില്ലാത്തതിനാലും ഉപാധികളെ അറിയാവുന്നതി നാലും ബ്രഹ്മം അറിയപ്പെട്ടതാണെന്നുള്ള തെററിദ്ധാരണ ഉണ്ടാകാവുന്നതാണം'. അതിനാൽ 'വിജ്ഞാതമവിജാനതാ' മെന്നുള്ള ശരിയായിട്ടുള്ളതല്ലാത്ത അറിവിനെ ആക്ഷേ പിച്ച പറഞ്ഞതാണം. അല്ലെങ്കിൽ പൂർവാർദ്ധത്തിൽ 'അറി ഞ്ഞുകൂടാത്തവനം' അറിയാവുന്നതും അറിയാവുന്നവനം' അറി ഞ്ഞൂ**കൂടാത്തതുമാ**ണു ബ്രഹ<sup>്</sup>മം' എന്നു പറഞ്ഞതിനു കാരണം കാണിക്കുന്നതിനാകുന്ന 'അവിജ്ഞാതം വിജാനതാം' എന്ന മതലായ ഉത്തരാർദ്ധം എന്നും പറയാം. മത്തുച്ചിച്ചി മതലാ – (അവ ചിപ്പി മതലായവയാണെ യവയുടെ പരമാർത്ഥം ന്നുള്ള വാസ്തവം) അറിയാവുന്നവർക്ക് അവസിൽ ആരോപി ക്കുന്ന രൂപം മുതലായവയെപ്പററി അറിവുണ്ടാകയില്ലെന്നം, പരമാർത്ഥമറിഞ്ഞുകൂടാത്തവർക്കമാത്രതേ ആരോപിക്കുന്ന <u>രൂപാദികളെപ്പററി അറിവുള്ളൂ എന്നുള്ള</u>ും പ്രസിദ്ധമാ ണല്ലോ. അതുപോലെ ബ്രഹ്മത്തിൽ ജ്ഞേയത്വം (ജ്ഞാ നവിഷയതാം = അറിവിനു വിഷയമാണെന്നുള്ളത്ര്) ആരോ പിതമാകയാൽ അറിവുള്ളവർക്ക ബ്രഹ്മം അറിവിന വിഷ യമാണെന്നു' — അറിയപ്പെട്ടതാണെന്നു' — തോന്നുകയേ ഇല്ലെന്നു സാരം.

സാരം:—ബ്രഹ്മത്തെ എനിക്കു നല്ലവണ്ണം അറിയം മെന്നു വിചാരിക്കാതെ, ബ്രഹ്മം അറിയപ്പെടാത്തതാ ഒണന്തു വിചാരിക്കുന്ന ബ്രഹ്മജ്ഞാനി ശരിയായി ബ്രഹ്മത്തെ അറിയുന്നവൻതന്നെയാണു്. ഞാൻ ബ്രഹ്മത്തെ നല്ലവണ്ണം അറിയുന്നു എന്നാണു് വിചാരമെങ്കിൽ അവനു ശരിയായ ബ്രഹ്മജ്ഞാനമില്ലതന്നെ. ആദ്യം പറഞ്ഞവർ വിദാന്മാരും രണ്ടാമതു പറഞ്ഞവർ അവിദാന്മാരും മാണു്.

അറിവുള്ളവർക്കു ബ്രഹ്മം അറിയപ്പെടാത്തതാണെന്നു തീർച്ചപ്പെടത്തിപ്പറഞ്ഞുവല്ലോ. [ബഹ്മത്തെ തീരെ അറി യാൻ പാടില്ലെങ്കിൽ ബ്രഹ്മജ്ഞന്മാർക്കും ലൗകികന്മാർക്കും ഭേദമില്ലെന്നു വരികയില്ലേ? അറിയന്നവക്ക് അറിയാൻപാടി ല്ലാത്തതെന്നു പറയുന്നതു പരസ്പരവിരുദ്ധവുമാണ്. പിന്നെ എങ്ങനെയാണ ശരിയായി ബ്രഹ്മത്തെ അറിയേണ്ടതു്? എന്നതിനു സമാധാനം പറയുന്നു:—

മന്ത്രം—പ്രതിബോധവിദിതം മതമമൃതത്വം ഹി വിന്ദതെ ആത്മനാ വിന്ദതേ വീയ്യം വിദ്യയാ വിന്ദതേ ∫ മൃതം 4

പ്രതിബോധവിദിതം = പ്രതിബോധവിദിതമാണെങ്കിൽ == ബേഹ്മം ബോധംതോറും അറിയ പ്പെട്ടിരിക്കുനു എങ്കിൽ

= (അ<u>ത</u>) മതംതന്നെ <u>-</u> അതു ശരിയായ

അവസ്ഥാനത്തെ = മോക്ഷത്തെ

ജ°ഞാനംതന്നെ. ഹി = എന്തെന്നാൽ

(തത്) മതം

(തസൂാത്) = അതിൽനിന്നു = പ്രതിബോധം അറിയപ്പെട്ടതായ അതിൽനിന്നു

അമൃതതവം = അമൃതതവത്തെ = സ്വാതമാവിലുള്ള

വിന്ദതേ = ലഭിക്കു.

ആത്മനാ = ആത്മാവിനാൽ = സ്വന്ത്രപത്താൽ

വീയ്യം = വീയ്യത്തെ = ബലത്തെ, അല്ലെങ്കിൽ

സാമർത്ഥ്യത്തെ

വിന്ദതേ = ലഭിക്കുന്നു.

വിദ്യയാ = വിദ്യകൊണ്ട് = ആത്മവിഷയക

മായ വിദ്യ (ജ'ഞാനം)കൊണ്ട്

അമ്മതം = അമ്മതത്തെ = മോക്ഷത്തെ

വിന്ദതേ == ലഭിക്കുന്നു.

ഭാഷ്യം:---ബോധംതോറും അറിയപ്പെട്ടതും എന്നിടത്ത ബോധശബ്ദം ബുദ്ധിയിലുണ്ടാകുന്ന പ്രത്യയങ്ങളെ (ജ°ഞാന ങ്ങളെ) കുറിക്കുന്നു. എല്ലാ പ്രത്യയങ്ങളും ആർക്കു വിഷയമാ കുന്നുവോ ആ ആത്മാവു് എല്ലാ ബോധങ്ങളേയും അറിയുകയും, ബോധങ്ങളിലും സാക്ഷിയായിരിക്കയും ചെയ്യുന്ന ചൈതനൃശക്തിസാത്രപമാത്രനാണം'. എല്ലാ ബോധങ്ങ ബോധങ്ങളാൽത്തന്നെ, യാതൊരു വിശേഷവം കൂടാതെ അറിയിക്കപ്പെടുന്നവനമാണ്. ആത്മാവിനെ അറി യുന്നതിന വേറേവഴിയില്ല. അതിനാൽ ബോധങ്ങളടെ എല്ലാം അന്തയ്യാമിയായ .ആത്മാവായിട്ടാണ് ബ്രഹ്മത്തെ അതു ശരിയായ അറിവുതന്നെ. അറിഞ്ഞതെങ്കിൽ ചൈതനൃസ്വത്രപത്തിൽ എൻെറ ബോധത്തിനു ഞാൻ സാക്ഷിയായിരിക്കുന്നുവോ ആ ചിത്സാരൂപം എല്ലായിടത്തും ഒരുപോലെ ഉള്ളതാകയാൽ ഞാൻ എല്ലാ ദേഹത്തിലും സാക്ഷിതന്നെ. ഭേദം, ഉൽപത്തി, നാശം മുതലായതൊന്നം അതിനാൽ സർവബോധങ്ങ∞ക്കം സാക്ഷിയിലുള്ളതല്ല. സാക്ഷിയാണെന്നുവരുമ്പോരം ഉൽപത്തി, നാശം ഇവയി ല്ലാത്ത ബോധസ<u>ചത്രപനാണെ</u>ന്നും നിത്യനാണെന്നും വിശ<u>്</u>ര ദ്ധസ്വരൂപനാണെ നം ആത്മാവാണെന്നും കർത്തൃതിഭോക്തൃ തചാദികളൊന്നമില്ലാത്തവനാണെന്നം, വ്യത്യാസപ്പെട്ട ലക്ഷ ണമൊന്നുമില്ലാത്തതിനാൽ, ഘടം. പർവതഗുഹ മതലായ വയിൽ ആകാശമെന്നപോലെ എല്ലാ ഭൂതങ്ങളിലും ഒന്നാ ണെന്നും സിദ്ധിക്കുന്നു. വിദിതമല്ലാത്തതും അവിദിത മല്ലാത്തതും (അറിയപ്പെട്ടതും അറിയപ്പെടാത്തതുമല്ലാത്തത്യ°) ആണ് ബ്രഹ്മമെന്നാണ് ആഗമവാക്യത്തിന്റെ അർത്ഥം. ഇപ്രകാരം പരിശുദ<sup>ം</sup>ധനാണെന്നു പറഞ്ഞവസാനിപ്പിച്ചിരി ക്കുന്നു. 'ദൃഷ്ടേർദ്രഷ്ടാ ശ്രത്തേ ശ്രോതാ മതേമ്മന്താ വിജ്ഞാതേർ വിജ്ഞാതാ' (കണ്ണിന കാണുന്ന ആളം ചെവിക്ക കേയക്കുന്നവനും മനസ്സിനു മനനംചെയ്യുന്നവനും അറിവിനു അറിയുന്നവനും) എന്നാണല്ലോ വേറേ ശ്രുതിയും പറയുന്നതു്.

ഇനി ''പ്രതിബോധവിദിതം എന്നതിന്', ബോധക്രിയ (അറിയക എന്നുള്ള ക്രിയ) ആകുന്ന അടയാളം കൊണ്ട്, വൃക്ഷ ശാഖാചലനം കൊണ്ടു വായുവിനെ എന്നപോലെ, ആ ക്രിയ യുടെ കത്താവിനെ അറിയുക എന്നാണ്' അർത്ഥ'' മെന്നു പറയു കയാണെങ്കിൽ, ബോധക്രിയാശക്തിയോടുകൂടിയ ആത്മാവു് ബോധസ്വര്യപൻതന്നെയല്ലെന്നും ദ്രവ്യമാണെന്നും വരും. ബോധം, ഉണ്ടാവുകയും നശിക്കയും ചെയ്യുന്നതാകുന്നു. ബോധം ഉണ്ടാകുമ്പോരം ബോധക്രിയ ആത്മാവിനു വിശേഷ ണമാകും. അതായത്ര് ആത്മാവു ബോധക്രിയയുള്ള വനായി ത്തീരും. ബോധം നശിക്കുമ്പോരം ബോധം കൂടാതെ വെറും (വിശേഷണമൊന്നുമില്ലാത്ത) ദ്രവ്യംതന്നെ ആയിരിക്കയും ചെയ്യും. ഇങ്ങനെയാകുമ്പോരം ആത്മാവു വികാരമുള്ള വനം അവയവങ്ങളോടുകൂടിയവനും അനിത്യനും അശ്രദ്ധനം മറുമാണെന്നുള്ള ദോഷങ്ങരം ഒഴിക്കുവാൻ പാടില്ലാത്തവയായിത്തീരുന്നു.

ഇനിയം, ''ബോധമെന്നത്ല' ആത്മാവിനം മന∰ിനം തമ്മിലുള്ള സംയോഗംകൊണ്ടുണ്ടാകുന്നതാണും. അതു സമ വായസംബന്ധത്താൽ ആത്മാവിലിരിക്കന്നു. അതിനാ**ൽ** ആണു° ആത്മാവു° അറിയുന്നവനെന്നോ അറിവുള്ളവനെന്നോ പറയുന്നതും, അല്ലാതെ ആത്മാവു വികാരാത്മകനായതുകൊ ണ്ടല്ല; എന്നാൽ ദ്രവ്യംതന്നെയാണുതാനും. ഘടത്തിൽ ചുവ പ്പനിറം സമവായ സംബന്ധത്താൽ ചേർന്നിരിക്കുന്നതുപോ ലെയാണു' ആതമാവിൽ ജ്ഞാനം ചേർന്നിരിക്കുന്നതു്.'` എന്നുള്ള വൈശേഷികമതത്തിലും, ബ്രഹ്മം അചേതന മായ ഒരു ദ്രവ്യംമാത്രമാണെന്നു വരുന്നതിനാൽ 'വിജ'ഞാന മാനന്ദം ബ്രഹ്മ (ബ്രഹ്മം വിജ്ഞാനാനന്ദസ്വത്രപമാ കന്നു) എന്നു തുടങ്ങിയ ശ്രുതികളോടു ചേരാതെവരും എന്നു മാത്രമല്ല, ആതമാവിന<sup>്</sup> അവയവമില്ലാത്തതിനാൽ ഒരിടത്ത മനസ്സിൻെറ സംയോഗമണ്ടായി എന്നും മറെറാരിടത്തുണ്ടാ യില്ലെന്നും പറവാൻ സാധിക്കയില്ല. മനസ്സ് എപ്പോഴം ആത്മാവിനോടു ചേർന്നിരിക്കുന്നതുമാണും. അതിനാൽ സ്മൃതി (ഓർമ്മ) ഗ്രഹണകാലത്തിൽ (മനസ്സിലാക്കുന്ന സമ

യത്ത്ര°) ഉണ്ടാകയില്ലെന്നും മററു സമയങ്ങളിലേ ഉണ്ടാകയുള്ള എന്നും ഉള്ള നിയമത്തിന് ഉപപത്തി ഇല്ലാതെവരികയും ചെയ്യം. എന്തെന്നാൽ ഗ്രഹിക്കുന്ന സമയത്തും, സംസ്കാരത്തോ ടുകൂടിയ ആത്മാവിനം മനസ്സിനുംതമ്മിൽ സംയോഗമുള്ളതി നാൽ സ്മൃതി ഉണ്ടാകേണ്ടതാണല്ലോ. ആതമാവിന മറെറാ ന്നിനോടു സംസർഗ്ഗമുണ്ടെന്നു പറയുന്നതും ശ്രതിയ്ക്കും സൂൃതിക്കും കല്പനയാണു് ''അസങ് ന്യായത്തിനും വിതദ്ധമായ (അസങ്ഗനായ ആത്മാവ് ഒന്നി ഗോനഹി സജ്ജതേ' നോടും ചേരുകയില്ല) 'അസക്തം സർവദ്ദത''' (യാതൊന്നി നോടും ചേരാത്തതും സർവത്തേയും ഭരിക്കുന്നതുമാകുന്നു എന്ന ശൃതിയം സ്മൃതിയം പറയന്നു. ന്യായവും, 'ഇണമു ള്ളത് ഗുണമുള്ളതിനോട്ട ചേരും, വേറേജാതിയിലുള്ളതി നോടു ചേരുകയില്ല' എന്നാനു്. അതിനാൽ യാതൊരു ഇണവം വിശേഷവമില്ലാത്തതും എല്ലാററിലുംനിന്ന വ്യത്യാ സപ്പെട്ട ലക്ഷണത്തോടുകൂടിയതുമായ വസ്ത വേറേ ജാതിയിൽ പ്പെട്ട ഒന്നിറോടു ചേരുന്നു എന്നു പറയുന്നതു ന്യായവിരുദ്ധ അതിനാൽ എല്ലാബോധവം ബോദ്ധാവുമാണ് ആതമാവെനാവന്നാൽമാത്രമേ, നിത്യവും കുറവില്ലാത്തതുമായ വിജ്ഞാനസ്വത്രപമാകന്ന ജ്യോതിസ്സായ ആത്മാവാകുന്നു ബ്രഹ്മം എന്നുള്ള അർത്ഥം സിദ്ധിക്കയുള്ള. മറെറാരുപ്രകാര ത്തിൽ സിദ്ധിക്കയില്ല. അതിനാൽ 'പ്രതിബോധവിദിത' മെന്നതിൻെ അർത്ഥം നാം വ്യാഖ്യാനിച്ചതുപോലെതന്നെ.

'പ്രതിബോധവിദിത'മെന്ന വാക്യത്തിന്, ആത്മാവ്യ ആത്മാവിനെക്കൊന്നുതന്നെ അറിയപ്പെടേണ്ടതാണ് എന്ന് അർത്ഥം പറയാറുള്ളതും ഉപാധിയുള്ള പക്ഷത്തിൽ ആണ്. ആത്മാവിനു, ബുദ്ധിയാകന്ന ഉപാധിയുടെരുപത്തിൽ ഭേദം കല്പിച്ചിട്ടതന്നെയാണ് ആത്മാവിനെക്കൊണ്ട് ആത്മാ വിനെ അറിയുന്നു എന്നുള്ള അർത്ഥത്തിൽ 'ആത്മനൈവാ ∫് ൃ ത്മാനം പശ്യതി' 'സ്വയമേവാ ∫് ൃത്മനാത്മാ ∫് നം വേത്ഥ ത്വം പുരുഷോത്തമ!'' എന്നുള്ള സംവ്യവഹാരം. യാതൊരു പാധിയും ഇല്ലാത്ത ആത്മാവ്, തന്നെക്കൊണ്ടുതന്നെ അറിയേ ണ്ടതെന്നോ മറെറാന്നുകൊണ്ടു അറിയേണ്ടതെന്നോ വരിക യില്ല. അതുതന്നെ ബോധസ്വരുപമാണം'. അതിനാൽ വെളി പോലെ അതിന മറെറാരറിവിൻെറ ആവശ്യമില്ല. പിസെ ബൗദ്ധന്മാർ ആത്മാവിനെ തന്നെത്താൻ അറിയേണ്ടുന്ന വിജ്ഞാനമായിട്ടാണല്ലോ പറയന്നത്ര്. അതു നിങ്ങയക്കം സ്വീകരിച്ചകൂടേ? എന്നാണെങ്കിൽ, അവരുടെ പക്ഷത്തിൽ ക്ഷണികമായ വിജ്ഞാനമാണം' ആത്മാവു'. ഒരുക്ഷണത്തി ലുള്ള ആത്മാവും വേറൊരുക്ഷണത്തിലുള്ള ആത്മാവും വേറേ വർത്തമാനകാലത്തിലുള്ളതിനെ മാത്രമേ യാണം'. ക്ഷംകൊണ്ട ഗ്രഹിപ്പാൻ കഴികയുള്ള. അതിനാൽ, ഒരുക്ഷണ ത്തിലുള്ള വിജ്ഞാനത്തിന മറെറാരുക്ഷണത്തിലുള്ള വിജ്ഞാ നത്തെ പ്രത്യക്ഷമാക്കുവാൻ സാധിക്കയില്ല. ആത്മാവ് ക്ഷണ ഭംഗുരമാണെന്നും വരും. സ്വസം വേദ്യമായിട്ട ഒരു സാക്ഷി അംഗീകരിക്കാത്തതിനാൽ അവരുടെ പക്ഷത്തിൽ വിജ്ഞാനമാത്മാവല്ലെന്നും വരും. ഇതെല്ലാം ശ്രതിവിരുദ്ധ മാണുതാനം. അറിയുന്നവൻെറ അറിവാനുള്ള ശക്തിയ്ക്ക് ഒരി ക്കലും കുറവുവരികയില്ല. എന്തെന്നാൽ അതു" നശിക്കാത്ത താകന്നു. 'നിത്യം വിളം സർവഗതം' 'സ വാ ഏഷ മഹാനജ ആത്മാ ∫ ജരോ ∫ മരോ ∫ മൃതോ ∫ ഭയഃ' ഇത്യാദി ശ്രുതിക∞ ബൗദ്ധന്മാരുടെ അഭിപ്രായത്തോടു യോജിക്കയില്ല.

പ്രതിബോധം എന്നതിന് ഉറങ്ങുന്നവനുള്ളത്രപോലെ നിമിത്തംകൂടാതെയുള്ള ബോധമാണെന്നു ചിലർ അർത്ഥം കല്പിക്കാറുണ്ട്. ഒന്നാമതായി അറിയുന്നതാണു പ്രതിബോധ മെന്നു വേറേ ചിലരും പറയുന്നു. നിമിത്തംകൂടാതെയുള്ളതായാലും നിമിത്തമുള്ളതായാലും ആദ്യമുള്ളതായാലും വീണ്ടുമുണ്ടാകുന്നതായാലും അതു ബോധംതന്നെയാണല്ലോ.

പ്രതിബോധവിദിതമെന്നുപറഞ്ഞ പ്രതിബോധത്തിൽ നിന്നു സ്വാത്മരൂപത്തിലുള്ള സ്ഥിതിയാകുന്ന മോക്ഷം ലഭിക്കുന്നതിലാണു് അതു ശരിയായ അറിവാണെന്നു പറഞ്ഞത്ത്. ബോധം സർവാന്തയ്യാമിയായ ആത്മാവിനെ വിഷയീകരിക്കുന്നുകൊണ്ടാണു അതു മോക്ഷത്തിനു കാരണമാകന്മും, ആത്മാവു് ആത്മാവല്ലാത്തതായിരിക്കുന്നത്ര അമൃതത്വമാകയില്ലലോ. ആത്മാവു് ആത്മാവുതന്നെയായിരുന്നാൽ വേറേ നിമിത്തമൊന്നും കൂടാതെതന്നെ അമൃതതവം സിദ്ധിക്കയും ചെയ്യുന്നു. അവിദ്യകൊണ്ട് ആത്മാവല്ലാത്ത ദേഹാദിക്കളും ആത്മാവാണെന്നും ധരിക്കുന്നും മർത്ത്യത്വം.

പറഞ്ഞപ്രകാരമുള്ള ആത്മവിദ്യകൊണ്ട അമൃതത്വത്തെ ലഭി ക്കുന്നതെങ്ങനെയെന്നുള്ളതു പറയുന്നു:—സ്വന്തമായ സ്വത്ര മൃത്യവിനെ ജയിപ്പാനുള്ള ബലം സിദ്ധികം. അനിത്യവസൂക്കളായ ധനം, സഹായന്മാർ, മന്ത്രം, ഔഷധം, തപസ്സ<sup>°</sup>, യോഗം മതലായവയാൽ ഉണ്ടാകുന്ന വീയ്യംകൊണ്ടു **മൃത്യവിനെ തോല്പിക്കാൻ സാധിക്കയില്ല.** ആത്മവിദ്യ കൊണ്ടലഭിക്കുന്ന വീയ്പ്മാകട്ടെ തന്നെക്കൊണ്ടതന്നെ തനിക്ക സിദ്ധിക്കുന്നതാകുന്നു. മറെറാന്തുകൊണ്ടല്ല. അതു മററുപാ യങ്ങളാൽ സിദ്ധിക്കാത്തതാകയാൽ അതുകൊണ്ടു വിനെ തോല്പിക്കാൻ കഴിയം. ഇപ്രകാരം ആത്മവിദ്യയിൽ നിന്നു സിദ്ധിക്കുന്ന ബലം ആത്മാവിനെക്കൊണ്ടതന്നെ ഉള്ളതാകയാൽ ആന്ന വിദ്യകൊണ്ട് അമൃതത്തെ ലഭിക്കും എന്ന പാഞ്ഞതു്. 'നായമാത്മാ ബലഹീനേന ലഭ്യഃ' (ഈ ആത°മാവ് ബലഹീനന ലഭിക്കുന്നതല്ല) എന്ന് ആഥർവണ ത്തിൽ പറഞ്ഞിരിക്കുന്നു. അതിനാൽ, പ്രതിബോധവിദി ് ശരിയായ ജ്ഞാനംതന്നെ എന്നതി തമാണെങ്കിൽ അതു ലേയ്ക്ക് 'അമൃതതാം ഹി വിന്ദതേ' എന്നുകാണിച്ച ന്യായം 12 ശരിതന്നെ.

സാരം — അറിയാൻപാടില്ലാത്തവക്ക ബ്രഹ്മജ്ഞാന മുണ്ടെന്നാണല്ലോ മുമ്പിലത്തെമന്ത്രത്തിൽ പറഞ്ഞതും. അങ്ങ നെയാണെങ്കിൽ സൃഷുപ്തി, ബോധക്കേടുമുതലായ സന്ദ്രർഭ ജ്ഞാനവുമില്ലാത്തതിനാൽ അവർ ങ്ങളിൽ ആക്കം ഒരു ബ്രഹ്മജ്ഞന്മാരാണെന്നു വരുമല്ലോ. എന്ന സംശയത്തെ പരിഹരിച്ചകൊണ്ട പറയന്നതാണം' ഈ മന്ത്രം. എല്ലാ അടങ്ങിപ്പോകന്ന സഷപ്പ്യാദികളിലല്ല ജ<sup>്</sup>ഞാനങ്ങളും ബ്രഹ്മജ്ഞാനമുണ്ടെന്നു പറഞ്ഞതു്. നമുക്കുണ്ടാകുന്ന അറിവു കളിലൊക്കെ സാക്ഷിയായിരിക്കുന്ന ഒരു ചൈതന്യമുണ്ട്. അതു തനിയേ വെളിപ്പെടുന്നതല്ലാതെ അതിനെ ആർക്കും അറിവാൻ സാധിക്കയില്ല. മറെറാന്തകൊണ്ട<sup>ം</sup> ഓരോ ജ്ഞാനത്തിലും വെളിപ്പെടുന്ന ചൈതന്യമാണ് ബ്രഹ്മമെ ന്നുള്ള അനഭവമുണ്ടായാൽ അതു അമ്യതത്വത്തിന കാരണമാ യിത്തിരും. എന്തെന്നാൽ, അതുകൊണ്ട അവിദ്യാനിവ്വത്തിക്ക കാരണമായ വീയ്യമുണ്ടാകം. കർമ്മലേശം പോലം ആവ ആ ത്മസ്വത്ര പസാക്ഷാ ൽക്കാരരുപമായ ശ്യമില്ലാത്ത വിദ്യകൊണ്ട<sup>ം</sup> ആത്മാവല്ലാത്തതിനെ ത്തുത്താവെന്നു

തെററിദ്ധരിക്കയാലുണ്ടായിട്ടുള്ള ദുഃഖമാകുന്ന മരണത്തിനുള്ള കാരണം നീങ്ങി, നിർവികാരമായ ആത്മാവു സ്വന്തര്രപത്തിൽ സ്ഥിതിചെയ്യുന്ന അവസ്ഥയാകുന്ന മോക്ഷം ലഭിക്കം.

മന്ത്രം:--- ഇഹ ചേദവേദീദഥ സത്യമസ്ത । ന ചേദിഹാവേദീന്മഹതീ വിനഷ്യിഃ ഭൂതേഷ ഭൂതേഷ ്വിചിത്യ ധീരാഃ പ്രേത്യാസ്കാലോകാദമൃതാ ഭവന്തി. 13

ഇഹ = ഈ ജന്മത്തിൽത്തന്നെ = ഈ മനുഷ്യ ജന്മത്തിൽത്തന്നെ

അവേദീത് ചേത് = അറിഞ്ഞു എങ്കിൽ = മൻപറഞ്ഞ വിധത്തിലുള്ള ആത്മാവിനെ അറിഞ്ഞാൽ

അഥ സത്യം അസ്തി = ആ സത്യം ഉണ്ട് = ഈ മനഷ്യജ ന്മത്തിൽ വിനാശമില്ലായ്കയോ, പ്രയോജനമോ, സാധുത്വമോ പര മാർത്ഥതയോ ഉണ്ട്.

ഇഹ = ഈ ജീവിതത്തിൽ

ന ചേത് അവേദീത് = അറിയാതിരുന്നാൽ = അധികാരി യായുള്ളവൻ ആത്മാവിനെ അറി യാതിരുന്നാൽ

മഹതീ = മഹതിയായ = ദീർഘമായ = അവസാനമില്ലാത്ത

വിനഷ്യിഃ = വിനാശം = ജന്മം, ജര, മരണം മൃതലായവയുടെ ഒരിക്കലും അവ സാനിക്കാത്ത തുടർച്ചയാകുന്ന സംസാരഗതി (ഉണ്ടാകം)

(തസ്മാത<sup>°</sup>) = (അതിനാൽ)

ധീരാഃ = ധീരന്മാർ = ബുദ്ധിമാന്മാർ = ഈ ഗുണദോഷങ്ങളെ അറിയുന്ന ബ്രഹ്മ

ജ്ഞന്മാർ

ഭൂതേഷ ഭൂതേഷ ച ഭൂതങ്ങരംതോറും = ചരങ്ങളും അച രങ്ങളമായ എല്ലാ ഭൂതങ്ങളിലും. വിചിത്യ

-- അറിഞ്ഞിട്ട് - ഒരേ ആത്മതതാ മായ ബ്രഹ്മത്തെ സാക്ഷാൽക്കരി ച്ചിട്ട്

അസൂാത° ലോകാത°

= ഈ ലോകത്തിൽനിന്ന° = എൻെറ എന്നും ഞാൻ എന്നുമുള്ള അഭിമാന മാകുന്ന ഈ ലോകത്തിൽനിന്നം

പ്രേത്യ

= പ്രഗമിച്ചിട്ട് = പിൻതിരിഞ്ഞിട്ട്

അമൃതാഃ

പ്രാപിച്ച ബ്രഹ്മമായി

ഭവന്തി

🕳 തീരുന്നു.

ഭാഷ്യം — സംസാരദ്ദാഖം അധികമുള്ള ദേവന്മാർ, മനുഷ്യർ തിര്യക്കുക⇔, പ്രേതങ്ങ≎ മതലായ പ്രാണിസമൂഹ ങ്ങാക്കു് അജ്ഞാനംനിമിത്തം ജന്മം, ജര, മരണം, രോഗം കഷ<sup>ം</sup>ടമായിട്ടള്ളതാണല്ലോ. മുതലായതുണ്ടാകുന്നതു കൊണ്ട മനുഷ്യൻ ഈ ജന്മത്തിൽത്തന്നെ, അധികാരവം സാമർത്ഥൃവുമുള്ളവനായിരിക്കുമ്പോയ മൻപറഞ്ഞപ്രകാര മുള്ള ആത്മാവിനെ, പറഞ്ഞപ്രകാരത്തിൽ അറിയുകയാണെ ങ്കിൽ ഈ മനുഷ്യജന്മത്തിൽ നാശമില്ലായ<sup>്</sup>കയോ, പ്രയോജ നമോ, സാധതാചമോ, പരമാർത്ഥതയോ വാസൂവത്തിൽ ഉണ്ട°. അധികാരമുള്ളവൻ, ജീവിച്ചിരിക്കമ്പോഠം അറിയാ തിരിക്കയാണെങ്കിൽ ഒരിക്കലും ഒടുങ്ങാത്ത ജന്മം, ജര, മരണം മുതലായതിൻെറ തുടർച്ചയാകുന്ന സംസാരഗതി സംഭവിക്ക ഈ ഗുണദോഷങ്ങളെ അറിയുന്ന ബുദ്ധിമാ തന്നെചെയ്യം. ന്മാരായ ബ്വാഹ്മണർ ചരങ്ങളും അചരങ്ങളുമായ എല്ലാ ഭൂത ങ്ങളിലും ഒന്നായിരിക്കുന്ന ആത<sup>്</sup>മതത്ത്വമാകുന്ന ബ്രഹ്മത്തെ സാക്ഷാൽക്കര ച്ച് എൻെറ എന്നും ഞാൻ എന്നമുള്ള അഭിമാ െലോകത്തിൽനിന്ത പിൻവാങ്ങി എല്ലാ ഈ നമാകുന്ന ആത്യമാവുമൊന്നാണെന്നുള്ള അനഭവമാകുന്ന അദ്വൈതാവ സ്ഥയെ പ്രാപിച്ച ബ്രഹ്മമായിത്തന്നെ തീരുന്നു. ''സ യോ ഹ വൈ പരമം ബ്രഹ്മ വേദ ബ്രഹ്മൈവ ഭവതി'' (പരമായ

ബ്രഹ്മത്തെ അറിയുന്നവൻ ബ്രഹ്മമായിത്തന്നെതീരുന്നു എന്നു ശൂതി പറയുന്നു.

രണ്ടാം ഖണ്ഡം കഴിംത്തു.



ഭാ:—-'അവിജ്ഞാതം വിജാനതാം വിജ<sup>്</sup>ഞാത മവിജാനതാം' ഇത്യാദി കേ∞ക്കുമ്പോ∞, 'വാസ്തവത്തിൽ ഉള്ളതെല്ലാം പലമാതിരി പ്രമാണങ്ങളെക്കൊണ്ട് അറിയപ്പെ ട്ടിട്ടണ്ട°. മയലിൻെറ കൊമ്പപോലെ വാസ്തവത്തിൽ ഇല്ലാ ത്തതുമാത്രമാണം' അറിയപ്പെടാത്തതു''. ബ്രഹ്മം അറിയ പ്പെടാത്തതാകയാൽ അതും ഇല്ലാത്തതുതന്നെ.' എന്നിങ്ങനെ മന്ദബുദ്ധികയക്ക വ്യാമോഹമുണ്ടാകരുതെന്നു വിചാരിച്ച് അതിന്നായി ഒരു കഥ പറവാൻ തുടങ്ങുന്നു. എന്തെന്നാൽ, ആ ബ്രഹ്മംതന്നെയാന്ന് എല്ലാ പ്രകാരത്തിലും ലോക ത്തിൻെറ നിയന്താവായും, ദേവന്മാക്കം പരനായ ദേവ എളപ്പത്തിൽ അറിയാൻസാധിക്കാത്തവനായം ഈശചരന്മാർക്കും ഈശചരനായും, ദേവന്മാക്ക ജയത്തിനം **അസു**രന്മാക്കു പരാജയത്തിനും കാരണമായും ഇരിക്കുന്നതു്; **അതു്** ഇല്ലെന്നു് എങ്ങനെ പറയും? എന്നു മൻപറഞ്ഞ മന്ദ ബുദ്ധികളടെ വ്യാമോഹത്തെ നീക്കുന്നതിനുള്ള വാക്കുകളാണ പറവാൻപോകുന്നതു്. അല്ലെങ്കിൽ, ബ്രഹ്മവിജ്ഞാനം കൊണ്ട് അഗ്നിമതലായ ദേവന്മാർ ദേവന്മാരിൽ ശ്രേഷ്ടതചം പ്രാപിച്ചതും ഇന്ദ്രൻ അവരെ എല്ലാവരെക്കാളം അധികം ശ്രേഷനായതും എങ്ങനെയാണെന്നു കാണിച്ച ബ്രഹ്മവി ദ്യയെ സ്തുതിപ്പാൻ തുടങ്ങുന്നു എന്നും പറയാം. അല്ലെങ്കിൽ, അഗ്നിമുതലായ അതിതേജസ്വികരംപോലും വളരെ ക്ലേശി ബ്രഹ്മത്തെ അറിഞ്ഞിട്ടുള്ളതും; ദേവന്മാരുടെ ച്ചാണ ഈശ്വരനായിരുന്നിട്ടം ഇന്ദ്രനും ബ്രഹ്മജ്ഞാനത്തിനായി വളരെ ക്ലേശം അനഭവിച്ച; എന്നിങ്ങനെ ബ്രഹ്മത്തെ അറിവാൻ വളരെ പ്രയാസമുണ്ടെന്നു കാണിപ്പാനായിട്ടാണ താഴെ പറയുന്ന കഥ എന്നും വിചാരിക്കാം. അതുമല്ലെങ്കിൽ ഇനി മന്ദാധികാരിക⇔ക്കായി പറവാൻപോകന്ന സഗുണ ബ്രഹ്മോപാസനവിധിയുടെ പ്രാധാന്യത്തെ കാണിപ്പാ നായിപ്പറയന്നു എന്നും പറയാം. പ്രാണികരം**കം ബ**േഹ്ന

വിദ്യയില്ലായ്കയാൽ ദേവന്മാർക്കു തങ്ങളാണ ജയിച്ച തെന്നും മററും തോന്നിയതുപോലെ, താൻ കത്താവാണെന്നും മററും തോന്നുന്തു തെററാണെന്നു കാണിപ്പാനായിട്ടാണ പറവാൻപോകുന്ന ആഖ്യായിക എന്നു വിചാരിക്കുന്നതിനും വിരോധമില്ല.

മന്ത്രം:—ബ്രഹ്മ ഹ ദേവേഭ്യോ വിജിഗ്യേ തസ്യ ഹ ബ്രഹ്മണോ വിജയേ ദേവാ അമഹീയന്ത ത ഐക്ഷന്താസൂാകമേവായം വിജയോ— ൃസൂാകമേവായം മഹിമേതി.

ബ്രഹ°മ = മൻപറഞ്ഞ ലക്ഷണങ്ങളോടു കൂടിയ ബ്രഹ°മം

ദേവേട്യു = ദേവന്മാർക്കുവേണ്ടി

വിജിഗ്യേഹ = ജയിച്ചപോൽ = ദേവന്മാരും

അസുരന്മാരും തമ്മിലുണ്ടായ യുദ്ധത്തിൽ ലോകശത്രുക്കളും ഈശപരൻ നിശ്ചയിച്ചിട്ടുള്ള മസ്റ്റാദകളെ ലങ്ഘിക്കുന്നവരു മായ അസുരന്മാരെ ജയിച്ച

പോൽ.

തസ്യ ബ്രഹ്മണഃ = ആ ബ്രഹ്മത്തിൻെറ

വിജയേ = വിജയത്തിൽ

ദേവാഃ = ദേവന്മാർ = അഗ്നി മുതലായ

ദേവന്മാർ

അമഹീയന്ത = മാഹാതമ്യത്തെ പ്രാപിച്ച.

തേ = അവർ = ആ ദേവന്മാർ

അയം വിജയഃ = ഈ വിജയം അസൂാകം ഏവ = നമ്മുടെതന്നെ

അയം മഹിമാ = ഈ മാഹാത്മ്യം = അഗ്നിത്വം,

വായത്വം, ഇന്ദ്രത്വം മുതലായി അസുരന്മാരെ ജയിച്ചതുകൊണ്ടു

സിദ്ധിച്ച മാഹാതമും.

അസ<sup>്മാകം</sup> ഏവ = നമ്മടേതുതന്നെ ഇതി ഐക്ഷന്ത = എന്നു വിചാരിച്ച.

ഭാ:—മുമ്പു പറഞ്ഞമാതിരിയിലുള്ള ലക്ഷണങ്ങളോടു കൂടിയ ബ്രഹ്മം, ദേവന്മാർക്കും അസുരന്മാർക്കും തമ്മിലുണ്ടായ യുഭ്യത്തിൽ ജഗദ്രിപുക്കളും ഈശ്വരസേതുക്കളെ ഭേദിക്കുന്നവ രുമായ അസുരന്മാരെ ജയിച്ച, ജയവും അതിനെെ ഫലവും ലോകത്തിൻെറ നിലനില്പിനായി ദേവന്മാക്ക് കൊടുത്തു. അങ്ങനെ ബ്രഹ്മം അസുരന്മാരെ ജയിച്ചതിനാൽ ദേവ ന്മാർക്കു മാഹാത്മ്യമുണ്ടായി. എന്നാൽ ആ ജയവും മാഹാ ത്മ്യവം, അവരുടെ (തങ്ങളുടെ) ആത്മാവിൽ ഇരിക്കുന്നവനം സർവാന്തയ്യാമിയം സർവജ്ഞനം പ്രാണികളുടെ എല്ലാ ക്രിയാഫലങ്ങളേയും സംയോജിപ്പിക്കുന്നവനം സർ**വ**ശ ക്തിയം ലോകസ്ഥിതി ഉണ്ടാക്കവാൻ ഇച്ഛിക്കുന്നവനമായ ഈശചരൻേറതാണെന്നം' അറിയാതെ, ആ ദേവന്മാർ ഈ വിജയവും മഹിമാവും, അഗ്നിമുതലായ സ്വത്രപങ്ങളാൽ പരിച്ഛേദിക്കപ്പെട്ട ആത്മാവിനാൽ ഉണ്ടാക്കപ്പെട്ടതാണെന്നും 'നമ്മടെതന്നെ' (തങ്ങളുടെതന്നെ) ആണെന്നും വിചാരിച്ച. തങ്ങളുടെ അന്തഃസ്ഥനായ ഈശചരൻ ഉണ്ടാക്കിയതാണെന്നു് അവർ വിചാരിച്ചില്ല. അഗ്നിത്വം വായതവം മതലായ ജയഫലഭൂതങ്ങളായ മാഹാത്മ്യങ്ങരം തങ്ങളുടെ സാമർത്ഥ്യ ത്താൽ ലഭിച്ചതാണെന്നും ഈശ്വരൻ നൽകിയതല്ലെന്നും അവർ തെററായി വിചാരിച്ച എന്ന സാരം.

മന്ത്രം:—തലൈഷാം വിജജ്ഞൗ തേഭ്യോ ഹ പ്രാദുർബ്ബഭ്രവ തന്ന വൃജാനത കിമിദം യക്ഷമിതി. 2

തത<sup>°</sup> = അതു<sup>°</sup>=ആ ബ്രഹ<sup>°</sup>മം

ഏഷാം = ഇവരുടെ = ഈ അഗ്ന്യാദിദേവന്മാ

ത്രടെ

(മിഥ്യേക്ഷണം) = (തെററായ വിചാരത്തെ)

വിജജ്ഞൗ ഹ = അറിഞ്ഞുപോൽ. തേഭ്യഃ = ആ ദേവന്മാർക്ക്

പ്രാദർബ്ബഭ്രവഹ = പ്രത്യക്ഷമായിപോൽ.

തത് = അതിനെ

4

ഇദം കിം യക്ഷം ഇതി ₌ ഈ പൂജ്യമായ വലിയഭ്രതം എന്താ ണെന്ന്

ന വ്യജാനത = അറിഞ്ഞില്ല - ആ അഗ്ന്യാദിദേ വന്മാർ അറിഞ്ഞില്ല.

ഭാ:—സർവസാക്ഷിയം സർവഭൂതങ്ങളുടേയും കരണ ങ്ങളെ പ്രേരിപ്പിക്കുന്നതുമായ ബ്രഹ്മം ദേവന്മാർക്കും തെററായ ജ്ഞാനമുണ്ടായതറിഞ്ഞ്, അസുരന്മാരെപ്പോലെ മിഥ്യാഭിമാനത്താൽ ദേവന്മാർക്കും ഇടിവുണ്ടാകരുതെന്നുള്ള അനുകമ്പയാൽ അവരുടെ മിഥ്യാഭിമാനം നീക്കി അവരെ അനുഗ്രഹിക്കണമെന്നുവിചാരിച്ച് തൻെറ യോഗമാഹാത്മ്യ ത്താൽ വിസ്മയജനകമായ ഒരു മഹാരൂപം ധരിച്ച ദേവ ന്മാർക്കു പ്രത്യക്ഷനായി. പൂജ്യമായ ഈ വലിയഭൂതം എന്താണെന്ന് അവർക്കു മനസ്സിലായില്ല.

മന്ത്രം $m{s}$ —തേ $m{f}$  ഗ്നിമബ്രുവൻ ജാതവേദാ ഏതദ്വിജാനീഹി കിമേതദ്യക്ഷമിതി തഥേതി. 3

> തദഭൃദ്രവത്തമഭൃവദൽ കോ ∕ സീതൃഗ്നിർവ്വാ അഹമസ്മീതൃബ്രവീജ്ജാതവേദാ വാ അഹമസ്മീതി.

തേ = അവർ = ആ ഭൂതത്തെക്കണ്ട്

ഉള്ളിൽ ഭയത്തോടുകൂടിയ

ദേവന്മാർ

അഗ്നിം = അഗ്നിയോട്ട് = മിക്കവാറും

സർവജ്ഞനായ അഗ്നിദേവ

നോട്ട്

ഹേ ജാതവേദാഃ — അല്ലയോ ജാതവേദസ്സേ!

ഏതത് = ഇതിനെ = ഞങ്ങളുടെമുമ്പിൽ

കാണപ്പെടുന്ന ഇതിനെ

ഏതത് യക്ഷം കിം ഇതി 😑 ഈ വലിയഭൂതമെന്താണെന്ത്

വിജാനീഹി = അറിയുക

ഇതി അബ്രുവൻ — എന്ന പറഞ്ഞു.

തഥാ ഇതി 🕳 അങ്ങനെയാകട്ടേ എന്ന<sup>ം</sup> തത് അഭ്യദ്രവത് 😑 അതിനെതിരായിച്ചെന്നു. 😑 അഗ്നി ആ യക്ഷരൂപത്തിന ടുക്കലേയ്ക്കുചെന്നു. = അവനോട് = ആ അഗ്നി തം യോട്ട് = നീ ആരാണ് എന്ന് കഃ അസി ഇതി അഭ്യവദത് = (ആ യക്ഷത്രപം) ചോദിച്ച അഹം 🕳 ഞാൻ അഗ്നിഃ വൈ അസ്മി = അഗ്നിയെന്ന പ്രസിദ്ധനാ കുന്നു ഇതി  $= \mathfrak{A}^{m_0}$ 💳 ഞാൻ അഹാം ജാതവേദാഃ വൈ അസ°മി = ജാതവേദസ്സെന്നു പ്രസിദ്ധനാ കുന്നു  $= \mathfrak{A}^{\mathfrak{m}_{\mathfrak{o}}}$ ഇതി അബ്രവീത് = പറഞ്ഞു = അഗ്നിദേവൻ

ഭാ—ദേവന്മാർ യക്ഷത്രപത്തെ അറിയാഞ്ഞു് ഉള്ളിൽ ഭയത്തോടും അതിനെ അറിവാനുള്ള ആഗ്രഹത്തോടുംകൂടി തങ്ങളിൽ മുമ്പനും സർവജ്ഞകല്പനും ആയ ജാതവേദസ്സി നോട്ട്, 'അല്ലയോ ജാതവേദസ്സ്രി നീ ഞങ്ങളുടെ കൂട്ടത്തിൽ തേജസ്വി ആണല്ലോ; ഞങ്ങാം കാണന്ന ഇതു് എന്തൊരു ഭൂതമാണെന്നു സൂക്ഷുമായി അറിയുക' എന്നു പറഞ്ഞു. അഗ്നി അതുകേട്ട്, അങ്ങനെ ആകട്ടെ എന്നു പറഞ്ഞു് അതിനു നേരേചെന്നു അതിനു സമീപത്തിൽ എത്തി, ചോദി പ്പാൻ ആഗ്രഹമുണ്ടായിരുന്നു എങ്കിലും തൻേറടമില്ലായ്ക യാൽ മിണ്ടാതെ നിന്നും. അവനോട്ട് ആ ഭൂതം 'നീ ആരാണെ'ന്നു ചോദിച്ചും. ഇതിനു 'ഞാൻ അഗ്നിയെന്നും ജാതവേ ദസ്സെനുമുള്ള രണ്ടു പേരിൽ പ്രസിദ്ധനാണു്' എന്നു് തന്നെ ശ്രാഘിച്ചുകൊന്നു് അഗ്നി ഉത്തരം പറഞ്ഞു.

പറഞ്ഞു.

മത്രം—തസ<sup>ം</sup>മിംസൂപയി കിം വീയ്യമിതൃപീദം

സർവം ദഹേയം യദിദം പൃഥിവ്യാമിതി.

5

തസ്മൈ തൃണം നിദധാവേതളഹേതി

തുപപ്രേയായ സർവജവേന തന്ന ശശാക ദഗ്ദ്ധും

സ തത ഏവ നിവവൃതേ

നൈതദശകം വിജ്ഞാതും കിമേതദ്യക്ഷമിതി. 🤄

തസ്തിൽ തചയി = ആ നിന്നിൽ = നീ മുമ്പുപറഞ്ഞ

പ്രകാരം പ്രസിദ്ധമായ ഗുണ

ത്തോടും നാമത്തോഴും കൂടിയ

നിന്നിൽ

ഇതി = എന്ന് (യക്ഷൻ ചോദിച്ചു)

പൃഥിവ്യാം = ഭൂമിയിൽ

യദിദം (അസ്തി) = എന്തെല്ലാം ഉണ്ടോ = സ്ഥാവരമോ

ജംഗമമോ ആയി എന്തെല്ലാമുണ്ടോ

ഇദം സർവം അപി ⊨ ഇതിനെ എല്ലാററിനേയും

ദഹേയം = എനിക്കദഹിപ്പിക്കവാൻ കഴിയം.

ഇതി = എന്ന് (അഗ്നി ഉത്തരം പറഞ്ഞു)

തസ്ലൈ = അവന്നം' = ആ അഗ്നിക്കം'

ഏതത് ദഹ = ഇതിനെ ദഹിപ്പിക്കക = എൻെറ

മുമ്പിൽവച്ച നിസ്സാരമായത്വണത്തെ

ദഹിപ്പിക്ക; ഞാൻ കാണട്ടെ.

ഇതി = എന്നുപറഞ്ഞിട്ട്

തൃണം നിദധൗ = പുല്ല് ഇടുകൊടുത്തു =അഗ്നിയുടെ

മുമ്പിൽ പുല്ലിട്ടകൊടുത്തു.

സ: = അവൻ=ആ അഗ്നി

സർവജവേന = സർവവേഗത്തോടും കൂടി

തത് ഉപപ്രേയായ 😑 അതിൻെറ സമീപത്തിൽച്ചെന്ന=

പുല്പിനടക്കൽ എത്തി

തത് = അതിനെ = പുല്ലിനേ

ദശ്ധും = ഭഹിപ്പിക്കുന്നതിന

ന ശശാക = ശക്തനായില്ല.

[a:3.6]

8

തതഃ ഏവ = അപ്പോരംതന്നെ നിവവൃതെ = തിരിച്ചപോന്നു. ഏതത് = ഈ കാണന്നതിനെ

ഏതത<sup>ം</sup> കിം യക്ഷം ഇതി <u>–</u> ഇതെന്തൊരു ഭൂതമാണെന്ന<sup>ം</sup>

വിജ്ഞാതും = അറിയുന്നതിന്

ന അശകം = എനിക്കു കഴിഞ്ഞില്ല

ഇതി = എന്തപറഞ്ഞു.

ഭാ—ഇപ്രകാരം വമ്പുപറഞ്ഞ അഗ്നിയോട്ട് 'ഇത്ര പ്രസിദ്ധമായ നാമങ്ങളം ഗുണങ്ങളുമുള്ള നിനക്കുള്ള സാമർത്ഥ്യമെന്താണെന്നു പറയുക' എന്നു ബ്രഹ്മം ചോദിച്ചു. 'ഭൂമിയിൽമാത്രമല്ല ആകാശത്തിലും ലോകത്തിലെവിടെയും ഉള്ള സ്ഥാവരമോ ജംഗമമോ ആയ എച്ചാററിനേയം ദഹിപ്പി ക്കുവാനുള്ള വീയ്യം എനിക്കുന്നോയിരുന്നു അഗ്നിയുടെ ഉത്തരം. ഇപ്രകാരം അഭിമാനിച്ച അഗ്നിയുടെ <u>മ</u>മ്പിൽ ഒരു പുല്ല് ഇട്ടകൊടുത്തിട്ട്, 'കാണട്ടെ, ഇതുമാത്രമൊന്നു ദഹിപ്പിക്കുക, ഇതു ദഹിപ്പിക്കുവാൻ കഴിയുന്നില്ലെങ്കിൽ എല്ലായിടത്തും നീയാണ് ദഹിപ്പിക്കുന്നവൻ എന്നുള്ള അഭിമാ നത്തേ വിട്ടകളയുക' എന്ന ബ്രഹ്മം പറഞ്ഞപ്പോരം, അഗ്നി ഉത്സാഹപൂർണ്ണനായി വേഗത്തിൽ തുണസമീപ ത്തിൽ എത്തി. എന്നാൽ അതിനെ ദഹിപ്പിക്കവാൻ കഴി ഞ്ഞില്ല. പ്രതിജ്ഞാഭംഗത്താൽ നാണിച്ച് ആ ജാതവേ ദസ്സ് ഒന്നുംമിണ്ടാതെ ദേവന്മാരുടെ അടുക്കലേയ്ക്കു മടങ്ങി. ഭ്രതമാണെന്നറിയുന്നതിന° എനിക്ക കഴി 'ഇതെന്തൊരു ഞ്ഞില്ല' എന്നം' അവരെ അറിയിക്കയും ചെയ്തു.

> തദഭ്യദ്രവത്തമഭ്യവദൽ കോസീതി വായർവാ അഹമസ്മിത്യബ്രവീ– ന്മാതരിശ്വാ വാ അഹമസ്മീതി.

ഭാഷ്യം—അഥ = പിന്നെ

വായും = വായുവിനോട്ട° ഹേ വായോ = അല്ലയോ വായോ!

ഏതത് = ഇതിനെ

ഏതത് കിം യക്ഷമിതി 😑 ഇതെന്തൊരു ഭൂതമാണെന്ന്

വിജാനീഹി = അറിയുക.

ഇതി = എന്നപറഞ്ഞു.

തഥാ ഇതി ⊨ അങ്ങനെ ആകട്ടെ എന്ന°

തദ് അഭ്യദ്രവത് = അതിനെ അഭിദ്രവിച്ച = വായ

അതിന നേരേചെന്നു.

കഃ അസി ഇതി = നീ ആരാണെന്ന്.

തം അഭ്യവദത് = അവനോടു ബ്രഹ്മം

ചോദിച്ചു.

അഹം = ഞാൻ.

വായുഃ വൈ അസ്മി ഇതി = വായവെന്ന പ്രസിദ്ധനാ

ണെന്നും

അഹം = ഞാൻ

മാതരിശചാ വൈ അസ്മി ⇒ മാതരിശചാവെന്ന പ്രസിദ്ധ

നാണ്

ഇതി = എന്നം

അബ്രേവീത് = പറഞ്ഞു = വായു ഉത്തരം

പറഞ്ഞു.

ഭാ—വായുവിനോടുപറഞ്ഞു എന്ന മുതലായ ഭാഗ ത്തിൻെറ അർത്ഥം മുമ്പു അഗ്നിയോടു പറഞ്ഞു, ഇത്യാദി ഭാഗത്തിൻെറ അർത്ഥംപോലെതന്നെ. മാതാവിൽ (ആകാശ ത്തിൽ) ശചയനം ചെയ്യുന്നവൻ (ഗമിക്കുന്നവൻ) ആണ മാതരിശ്ചാവ്യ്.

മത്രം—തസ്മിംസ്ലായി കിം വീയ്യമി– തൃപീദം സർവമാദദീയ യദിദം പൃഥിവ്യാമിതി. 9

തസ്മൈ തൃണം നിദധാവേത്ദാദത്സേതി തുപപ്രേയായ സർവജവേന തന്ന ശശാകാ ƒ ƒ ദാതും സ തത ഏവ നിവവൃതേ നൈതദശകം വിജ്ഞാതും കിമേതദ്യക്ഷമിതി. 10

 ഇതി = എന്ന ന്രഹമം ചോദിച്ചു.

പൃഥിവ്യാംയദിദം 😑 പൃഥിവിയിൽ എന്തെല്ലാം ഉണ്ടോ

ഇദം സർവം അപി = ഇതിനെ എല്ലാത്തിനേയും ആദദീയ = എനിക്കു എടുക്കുവാൻ കഴിയും ഇതി = എന്ന (വായു ഉത്തരം പറഞ്ഞു.)

തനാ്മൈ = അവന്ന് = ആ വായുവിൻെറമുമ്പിൽ ഏത് ആദത്സച = ഇതിനെ എടുക്കുക

ഇതി = എന്നുപറഞ്ഞു

തൃണം നിദധൌ 📁 പുച്ച് ഇട്ടകൊടുത്തു.

സർ വജവേന = സിവവേഗത്തോടും കൂടി

തത്ഉപപ്രേയായ = (വായു) അതിൻെറ അടുക്കൽ എത്തി

തത് ആദാതും — അതിനെ എടുക്കുന്നതിന്

ന ശശാക = ശക്തനായില്ല.

സഃ = അവൻ = ആ വായ

തരം: ഏവ = അപ്പോരംതന്നെ നിവവൃതേ = മടങ്ങിപ്പോന്നം.

ഏതത്യക്ഷം = ഈ ഭൂതം

കിം ഇതി <u>—</u> എന്താണെന്നം

ഏതത് വിജ്ഞാ<u>തം</u> = ഇതിനെ സൂച്ചമായി അറിയന്ന

തിനം

ന അശകം = എനിക്കു കഴിഞ്ഞില്ല.

ഇതി = എന്നം ദേവന്മാരെ അറിയിക്കയും

ചെയ്തു.

ഭാ—'പൃഥിവിയിലുള്ളതു മുഴുവൻ' ഇത്യാദിഭാഗ ത്തിൻെറ അർത്ഥം മൻപറഞ്ഞതുപോലെതന്നെ.

മന്ത്രം — അഥൈനമബ്രൂവൻ മഘവന്നേതദ്വിജാനീഹി കിമേതദ്യക്ഷമിതി തഥേതി തദഭ്യദ്രവത്തസ്മാത്തി രോദധേ.

അഥ = അനന്തരം = വായു മടങ്ങിവന്ന തനിക്കു സാധിക്കയില്ലെന്ന പറ ഞ്ഞതിൻെറ ശേഷം [മ:3.11] ശാങ്കരഭാഷ്യസാരത്തോടുകൂടിയത്ര്.

ഇന്ദ്രം = ഇന്ദ്രനോട്ട് മഘവൻ = മഘവാവേ! ഏതത് = ഇക്കാണുന്ന

യക്ഷം = ്രതം

കിം ഇതി <u>–</u> എന്താണെന്ന്

വിജാനീഹി = അറിയുക = വ്യക്തമായി

അറിയുക

ഇതി = എന്നം

അബ്രുവൻ = പറഞ്ഞു = ദേവന്മാർ പറഞ്ഞു.

തഥാ ഇതി = അങ്ങനെ ആകട്ടെ എന്ന് തത് അഭ്യദ്രവത് = അതിനുനേരേചെന്ന

തസൂാത് = അവനിൽനിന്ന് = ഇന്ദ്രനിൽ

നിന്ത്

തിരോദധേ = തിരോധാനംചെയ്യ = ആ ബ്രഹ്മം

മറഞ്ഞു.

ഭാഷ്യം:— 'അനന്തരം ഇന്ദ്രനോടു പറഞ്ഞു' എന്നു മുതലായ ഭാഗത്തിൻെറ അർത്ഥം മുൻപറഞ്ഞതുപോലെതന്നെ. ഇന്ദ്രൻ എന്ന വാക്കിനു പരമേശ്വരൻ എന്നും മഘവാൻ എന്നതിനു ബലവാൻ എന്നുമാണർത്ഥം. അദ്ദേഹം ബ്രഹ്മ ത്തിൻെറ അടുക്കൽ ചെന്നപ്പോരം ആ ബ്രഹ്മം ഇന്ദ്രനിൽനിന്നു മറഞ്ഞുകളുത്തു. താൻ ഇന്ദ്രനാണെന്നുള്ള (തനിക്കു പരമേശ്വ രത്വമുണ്ടെന്നുള്ള) ഇന്ദ്രൻേറ അഭിമാനത്തെ തീരെ നീക്കണ മെന്നുവച്ചിട്ടാണ് ബ്രഹ്മം ഇന്ദ്രനോടു സംഭാഷണംപോലും ചെയ്യാതിരുന്നതു്.

മന്ത്രം:—സ തസ്തിന്നേവാ ∫ ∫ കാശേ സ്ത്രിയമാജഗാമ ബ<u>ഛ</u>ശോഭമാനാമമാംഹൈമവതീം താം ഹോവാച കിമേതദ്യക്ഷമിതി. 12

സഃ = അവൻ = ഇന്ദ്രൻ തസൂിൻ ആകാശേഷ്യവ = ആ ആകാശത്തിൽതന്നെ = ബ്രഹ<sup>°</sup>മം മറഞ്ഞ സമയം താൻ നിന്നിരുന്ന ആ കാശ പ്രദേശ ത്തിൽതന്നെ ഹൈമവതീം = ഹേമാഭരണങ്ങളോടുകൂടിയവളെ പ്പോലെ

ബഹ്ഗോഭമാനാം = ഏററവും ശോഭിക്കുന്ന

ഉമാം സ്ത്രിയം = ഉമാത്രപിണിയായ വിദ്യയെ ⇒

സ്ത്രീ രൂപിണിയാ**യ** വിദ്യയെ

ആജഗാമ = ആഗമിച്ച = സമീപിച്ച.

താം = അവളോട് = ആ ഉമയോട്

ഏതത്യക്ഷം = ഈ ഭൂതം

കിം ഇതി = എന്താണെന്ത

ഉവാച ഹ = ചോദിച്ചപോൽ.

. ഭാ:—ആ ഭൂതം ഏതു<sup>ം</sup> ആകാശപ്രദേശത്തിൽ പ്രത്യക്ഷ നായിട്ട മറയുകയും ആ സമയത്തു താൻ ഏത്ര° ആകാശപ്രദേ ശത്തിൻ സ്ഥിതിചെയ്കയംചെയ്യവോ, ആ ആകാശത്തിൽ ത്തന്നെ ഇന്ദ്രൻ ആ ഭ്രതം എന്താണെന്നു ചിന്തിച്ചകൊണ്ട നിന്നു. അഗ്നി മതലായവരെപ്പോലെ തിരിച്ചപോയില്ല. അപ്പോരം ഇന്ദ്രസ് യക്ഷനിൽ ഉള്ള ഭക്തി അറിഞ്ഞു വിദ്യ ഒരു സ്ത്രീയുടെ രൂപത്തിൽ അദ്ദേഹത്തിന പ്രത്യക്ഷപ്പെട്ടു. ഇന്ദ്രൻ എല്ലാററിലും ശോഭയേറിയവയിൽ ശോഭയേറിയ വളം സചർണ്ണാഭരണങ്ങാ അണിഞ്ഞിരിക്കുന്നതുപോലെ ഇരിക്കുന്നവളമായ അവളോടു, സചത്രപം കാണിച്ച മറ ഞ്ഞതു് എന്തൊരു ഭൂതമാണെന്നു ചോദിച്ചു. ഉമ എന്നതിനു പാർവതി എന്നും ഹൈമവതി എന്നതിനു ഹിമവൽപുത്രി എന്നും അർത്ഥംവച്ചകൊണ്ട്, പാർവതി എപ്പോഴം സർവ ജ്ഞനായ ഈശചരനോടുകൂടി ഇരിക്കുന്നവളാകയാൽ തൻെറ സംശയംതീർപ്പാൻ കഴിയുന്നവളാണെന്നു കരുതി ഇന്ദ്രൻ ആ ദേവിയുടെ അടുക്കൽച്ചെന്നു' ആ ഭൂതം എന്തായിരുന്നു എന്നു ചോദിച്ച എന്നും അർത്ഥം പറയാം.

മൂന്നാം ഖണ്ഡം കഴിഞ്ഞു.



മന്ത്രം:—സാ ബ്രഹ്മേതി ഹോവാച ബ്രഹ്മണോ വാ ഏതദ്വിജയേ മഹീയദ്ധ്വമിതി തതോ ഹൈവ വിദാംചകാര ബ്രഹ്മേതി. 1

സാ = അവയ = ആ സ്ത്രീരുപിണിയായ വിദ്യ,

ബ്രഹ°മ ഇതി = ബ്രഹ°മമാണെന്നും = പ്രത്യക്ഷ മായി മറഞ്ഞ ആ ഭൃതം ബ്രഹ°മ

മാണെന്നും

ബ്രഹ്മണഃ വൈ 😑 ബ്രഹ്മത്തിൻെറ 😑 ഈശവരൻറ

ത്രമെ

വിജയേ = വിജയത്തിൽ ആന്നം

ഏതത° മഹീയദ്ധാം ഇതി ⇒ ഇങ്ങനെ നിങ്ങഠം മാഹാത്മൃത്തെ പ്രാചിച്ചിരിക്കുന്നതെന്നും

ഉവാച ഹ = പറഞ്ഞപോൽ,

തതഃ ഏവ ഹ = അതിൽനിന്ന തന്നെയാണപോൽ

**–** ആ വാകൃത്തിൽനിന്നുതന്നെ

യാണപോ**ൽ** 

ബ്രഹ്മ ഇതി = പ്രത്യക്ഷമായി മറഞ്ഞ രൂപം

ബേഹ°മമാണെന്നു°

ഭാഷ്യം—''പ്രത്യക്ഷമായി മറഞ്ഞ ആ രൂപം ബ്രഹ്മ മാണ്'; അദ്ദേഹംതന്നെയാണ് അസുരന്മാരെ ജയിച്ചതു്; നിങ്ങാം അതിന നിമിത്തമായിത്തീർന്നതേയുള്ള; അദ്ദേഹ ത്തിൻെ വിജയത്തിൽ ആണ് നിങ്ങാം മാഹാത്മ്യത്തെ പ്രാപിച്ചിരിക്കുന്നത്. ഈ വിജയവും അതുകൊണ്ടുണ്ടായ മഹിമാവും നമ്മുടേതന്നെയാണെന്നുള്ള നിങ്ങളുടെ അഭിമാനം വെറുതെയാണും"' എന്നു് ആ സ്ത്രീരുപിണിയായ വിദ്യ ഇന്ദ്രനോടു പഞ്ഞുപോൽ. അതുകൊണ്ടുതന്നെയാണത്രേ ആ രൂപം ബ്രഹ്മമാണെന്ന ഇന്ദ്രൻ അറിഞ്ഞതും. അല്ലാതെ തനിയേ അല്ല.

മത്രം:—തസൂാദ്വാ ഏതേ ദേവാ അതിതരാമിവാന്യാൻ ദേവാൻ യദഗ്നിർവായരിന്ദ്രസ്ലേഹ്യേനന്നേദിഷം പസ്പൃശുസ്ലേഹ്യേനൽ പ്രഥമോ വിദാംചകാര ബ്രഹ്മേതി.

 $^{2}$ 

അംഗനിം വായും ഇന്ദ്രം 😑 അഗനി, വായു, ഇന്ദ്രൻ

അതിതരാം ഇവ = അതിശയിച്ചതന്നെ ഇരി

ക്കുന്നു <u>—</u> ശക്തി, ഗുണം മുതലായ മഹാഭാഗ്യങ്ങളെക്കൊണ്ടു കടന്നു

നിൽക്കുന്നു.

ഇതിയത് ≃ എന്നുള്ളത്

തസ<sup>്</sup>മാൽ വൈ = അതുകൊണ്ടാണു = താഴെപ്പറ

യുന്ന കാരണംകൊണ്ടാണു്.

തേഹി = അവരാണല്ലോ = അഗ്നിയും വായുവും ഇന്ദ്രനമാണല്ലോ

നേദിഷ്ടം = സമീപസ്ഥമായ

ഏനത് = ഇതിനെ = ഈ ബ്രഹ്മത്തെ

പസ്പൃശുഃ = സ്റർശിച്ചത് തേഹി = അവരാണല്ലോ ഏതൽ = ഇതിനെ

പ്രഥമം = പ്രഥമന്മാരായിട്ട് = ആദ്യമാ

യിട്ട്

ബ്രഹ്മ ഇതി = ബ്രഹ്മമാണെന്നു്

**വി**ദാംചകാര ≔ അറിഞ്ഞത്ര°.

ഭാഷ്യം—അഗ്നി, വായു, ഇന്ദ്രൻ ഈ ദേവന്മാക്ക്, ശക്തി ഗുണം മുതലായ മഹാഭാഗ്യങ്ങയ മററു ദേവന്മാരെക്കായ കൂടുത ലായിരിക്കുന്നതിനു കാരണം അവർ സമീപത്തിൽച്ചെന്നു ബ്രഹ്മത്തെ തൊട്ട എന്നുള്ളതും, ഒന്നാമതായി ഇതു ബ്രഹ്മ മെന്നറിഞ്ഞു എന്നുള്ളതുമാണു്. ബ്രഹ്മത്തോടു സംവാ ദാദികയ ചെയ്തതു് അവരാണല്ലോ.

മത്രം —തസ്മാദ്വാ ഇന്ദ്രോ ƒ തിതരാമിവാന്യാൻ ദേവാൻ സഹ്യേനന്നേദിഷും പസ്പർശ സ ഹ്യേനൽ പ്രഥമോ വിദാഞ്ചകാര ബ്രഹ്മേതി. 3

തസ്മാൽ വൈ — അതുകൊണ്ടതന്നെ — താഴെ പറയുന്ന കാരണംകൊണ്ടുതന്നെ

= ഇന്ദ്രൻ ഇന്ദ്രഃ

<u>ച</u> മററു ദേവന്മാരെ <u>ച</u> അഗ്നി അന്യാൻ ദേവാൻ

മൃതലായ ദേവന്മാരെ

🕳 ഐശചര്യാദി ഗുണങ്ങളിൽ കടന്നു അതിതരാം ഇവ

നിൽക്കുന്നു.

🕳 അവൻ സഃ ഹി ആണല്ലോ 😑 ഇന്ദ്രൻ

ആണല്ലോ

നേദിഷ**ാം** ഏനത് = സമീപസ്ഥമായ ഈ ബ്രഹ്മത്തെ

പസ്സർശ = സ്റർശിച്ചത്ര്. സഃ ഹി 😑 അവൻ ആണല്ലോ

= പ്രഥമനായി<u>ട്ട്</u> = ഒന്നാമതായിട്ട് രിനമഃ

ഏനത് ബ്രഹ്മ ഇതി 🗕 ഇതു ബ്രഹ്മമാണെന്ന്

വിദാം ചകാര ≖ അറിഞ്ഞത്ര°.

ഭാ:—ബ്രഹ്മത്തെ അടുക്കൽച്ചെന്നു തൊടുകയും മായി ഇതു ബ്രഹ്മമാണെന്നറിയുകയും ചെയ്തതുകൊണ്ടാണ് ഇന്ദ്രസ് അഗ്നി മൃതലായ മററു ദേവന്മാരെക്കായ കൂടുതൽ ഐശചയ്യാദിഗുണങ്ങരം സിദ്ധിച്ചിരിക്കുന്നത്ര്.

അഗ്നിയം വായുവും ഇന്ദ്രൻ പറഞ്ഞാണം ബ്രഹ്മ**ത്തെ** ഇന്ദ്രൻ ഉമാവാക്യത്തിൽനിന്നു' ആദ്യമേ അറിഞ്ഞതു" - അതാണ് അഗ്ന്യാദികളിൽത്തന്നെയും ഇന്ദ്രസ് അറിഞ്ഞു. ഐശചയ്യാദിഗുണങ്ങഠം ഉണ്ടായതു്.

മന്ത്രം—തസ്യൈഷ ആദേശോ യദേതദചിദ്യതോ വ്യദ്യതദാ ഇതീന്ന്യമീമിഷദാ ഇത്യധിദൈവതം.

യത് ഏതത് = പ്രസിദ°ധമായിട്ടുള്ള

😑 വിദൃത്തിൻെറ 😑 മിന്നവിൻെറ വിദ്യതഃ

വ്യദ്യത്ത് ആ ഇത് 😑 വിദ്യോതനംപോലെയും 😑 മിന്നൽ പോലെയും

നൃമീമിഷ**ൽ** ആ ഇത<sup>ം</sup> — നിമേഷം ചെയ്തുമപോലെയും — കണ്ണടയ്ക്കുന്നതുപോലെയും

😑 എന്നിങ്നെ ആകന്നു ഇതി ഏഷഃ

😑 ബ്രഹ°മത്തിൻെറ ബ്രഹ്മണഃ

😑 ആദേശം 😑 ഉപമകൊണ്ടുള്ള ഉപ ആദേശഃ

ദേശം

ഇതി അധിദൈവതം = ഇങ്ങനെ അധിദൈവ തമായിട്ട ള്ളത് = ബ്രഹ്മത്തിന ദേവതാവി ഷയമായിട്ടള്ള ഉപമ ഇങ്ങനെയാ ണം°.

ഭാ:—ബ്രഹ്മത്തിന അധിദൈവതമായം അധ്യാത്മമായം ഉപദേശമുണ്ട്. അവയിൽ അധിദൈവതമായിട്ടുള്ള ഉപദേ ശത്തെ ഉപമകൊണ്ടു കാണിക്കുന്നു:—മിന്നൽമിന്നിയതുപോലെയം ആണ് ആ ബ്രഹ്മം. മിന്നലിൻറെ പ്രകാശം ഒരേസമയത്തുതന്നെ ലോകംമുഴവൻ ധ്യാപിക്കുന്നതാണല്ലോ. അതുപോലെ സർവത്ര വ്യാപിക്കുന്നു നിരതിശയമായ ജ്യോതിസ്സാകുന്ന സ്വര്യപത്തോടുകൂടിയതും കണ്ണടയ്ക്കുന്നതുപോലെ അത്ര വേഗത്തിലും യാതൊരു പ്രതിബന്ധവുംകൂടാതെയും സകലവും സുഷ്ടിക്കയും മററും ചെയ്യുന്നതും പരമൈശചയ്യത്തോടുകൂടിയതുമാണ്ട് ബ്രഹ്മമെന്നു സാരം.

'വിദൃതഃ വ്യദൃതത'' എന്നതിൽ 'വിദൃതഃ' എന്നത് പഞ്ചമിയാണെന്നു വയ്ക്കുന്നപക്ഷം 'വിദ്യത്തിൽനിന്നു പ്രകാ ശിച്ച' എന്നാണ<sup>ം</sup> അർത്ഥം വരിക. അതു ചേരുന്നതല്ല; എന്തെന്നാൽ, ബ്രഹ്മം സ്വയംജ്യോതിസ്സാണ്യ; അതുകൊണ്ടു അതിന പ്രകാശമെന്നു മറെറാന്നിൽനിന്നാണ<sup>ം</sup> 'വിദൃതഃ' എന്നതു ഷഷ്ഠിയെന്നു വിചാരിക്കുന്ന തായാൽ വിദൃത്തിനെ സംബന്ധിച്ച വിദ്യോതനംചെയ്ത എന്നർത്ഥമാകും. അതും ശരിയല്ല. ഒന്നിന്റെ വിദ്യോതനം മറെറാന്തുചെയ്ത എന്നതു ചേരുന്നതല്ല. ഇങ്ങനെ യഥാശൂത മായ അർത്ഥം പറഞ്ഞാൽ പോരാത്തതിനാൽ 'വ്യദ്യത്ത' എന്നതിന 'വിദ്യോതനം' എന്ന് അർത്ഥം കല്പിക്കുന്നു. 'ആ' എന്നതു ഉപമാർത്ഥത്തിലുള്ള പദമാണ<sup>ം</sup>'. വിദ്യത്തിൻെറ വിദ്യോതനംപോലെ എന്ന് അർത്ഥം. 'യഥാ സകൃദ്ധിദ്യതം' (ഒരു ത<mark>വ</mark>ണ മിന്നൽമിന്നിയതുപോലെ) എന്ന വേറെ ശ്രുതി 'മിന്നൽപോലെ ബ്രഹ്മം ഒത കാണന്തണ്ട്. പ്രാവശ്യം ദേവന്മാക്കു പ്രത്യക്ഷപ്പെട്ട മറകയാണല്ലോ ചെയ്യത്ര്. അല്ലെങ്കിൽ, 'തേജഃ' എന്ന പദം അധ്യാഹരിച്ച്', വിദ്യത്തിൻെറ തേജസ്സ വിദ്യോതിച്ചതുപോലെ എവര്

'ഇതി' എന്നതു 'ഇത്യേഷ ആദേശഃ' അർത്ഥം പറയാം. എന്നുള്ള പ്രതിനിർദ്ദേശത്തിനുവേണ്ടിയാണം". 'ഇത്' എന്ന തിന 'ഉം' എന്ന സമച്ചയമാണ' അർത്ഥം. ആദ്യം ഒരുപമ പറഞ്ഞു. രണ്ടാമത്തെ ഉപമയാണം' 'ന്യമീമിഷൽ ആ' എന്നത്ര്. അതിന് 'നിമേഷിപ്പിച്ചത്രപോലെ' എന്നുള്ള ഹേത്വർത്ഥമല്ല, 'നിമേഷിച്ചതുപോലെ' എന്നുള്ള കേവ ലാർത്ഥമാണം വിവക്ഷിച്ചിരിക്കുന്നതു്; കണ്ണടച്ചതുപോലെ ഇവിടെയം 'ആ' എന്നതിന 'പോലെ' എന്ന സാരം. എന്നതന്നെയാണ് അർത്ഥം. ചക്ഷസ്സിന അതിനെെ വിഷയ ത്തിനുനേർക്കുള്ള കാഴ്ച മറയുന്നതുപോലെയും എന്നു സാരം. 'ഇത്യധിദൈവതം' എന്നതിനം′, ദേവതാവിഷയകമായ ഉപമാനപ്രദർശനം എന്നർത്ഥം.

മന്ത്രം—അഥാദ്ധ്യാത്മം യദേതദ്ഗദൃതീവ ച മനോ ∫ നേന ചൈതുപസ്മരത്യഭീക്ഷ്ണം സങ്കല്പും. 5

വത **=** അനന്തരം <sub>=</sub> അധിദൈവതമായ ഉപ

ദേശം പറഞ്ഞതിൻെറശേഷം

**– പ്രത്യഗാത്മവിഷയമായ** അദ്ധ്യാത്മം ഉപദേശം

(പറയന്ത)

= മനസ്സ് മനഃ

= ഇതിനെ = ഈ ബ്രഹ്മത്തെ ഏതത്

🕳 ഗമിക്കുന്നതുപോലെയിരിക്കുന്നതും 🕳 ഗച്ഛതിഇവച

വിഷയീകരിക്കു (അറിയു) ന്നതു

പോലെ ഇരിക്കുന്നതും

ഇതുകൊണ്ട് = ഈ മനസ്സുകൊണ്ട് അനേന

= ഇതിനെ = ഈ ബ്രഹ്മത്തെ ഏതത്

ഉപസ്മരതി = ഉപസ<sup>ം</sup>മരിക്കുന്നതും = സാധകൻ

അടുത്ത സ<sup>്</sup>മരിക്കുന്നതും

\_ കുടെക്കുടെയുള്ള (വീണ്ടം വീണ്ടുമുള്ള) അഭീക്ഷ്ണം

= സങ്കല്പവം = മനസ്സിനുള്ള ബ്രഹ്മ സങ്കല്പഃ

വിഷയമായ സങ്കല്പവം

ഇതാതെ ബ്രഹ്മ യത് 🕳 യാതൊന്നോ;

ത്തിന്റെ അധ്യാത്മമായ ഉപദേശം.

ഭാഷ്യം -- അനന്തരം ബ്രഹ്മത്തിന്റെ അദ്ധ്യാത്വകാസം ള്പദേശത്തെ പറയുന്നു:—പറഞ്ഞുവന്ന ജ്യോതിഃസ്വശ്രപ മായ ബ്രഹ്ഥത്തിനനേർക്ക് --എൻെറ മനസ്സ് എപ്പോഴം പൊയ്ക്കൊണ്ടിരിക്കുന്നു എന്നു വിചാരിക്കയും മനസ്സകൊക്കു സ്മരിക്കയും വീണ്ടും വീണ്ടും സങ്കല്പിക്കയും ചെയ്യുന്നവന് അന്തയ്യാമിയായ ബേഹ്മം വെളിപ്പെടുന്നതാണം": ഇതാനം അദ്ധ്യാത്മമായ ഉപദേശം. മിന്നൽമിന്നുന്നതുപോലെ വളരെ വേഗത്തിൽ പ്രകാശിക്കുന്ന സ്വഭാവത്തോടുകൂടിയതു<sup>ം</sup> അധി ദൈവതവം, മനസ്സിൻെറ പ്രത്യയങ്ങളോടൊരുമിച്ച വ്യക്ത സ്വഭാവത്തോടുകൂടിയത്ര് മാകുന്ന അധ്യാത്മവുമാണെന്നു സാരം. ഇങ്ങനെ ഉപദേശിച്ചാലല്ലാതെ മന്ദബ്ദധിക∞ക്ക ബ്രഹ്മത്തെ മനസ്സിലാക്കുവാൻ സാധിക്കയില്ല, എന്നതു കൊണ്ടാണ് ഇപ്രകാരമുള്ള ആദേശോപദേശം പറഞ്ഞത്ര്. നിരുപാധികമായ ബ്രഹ്മത്തെ മന്ദബുദ്ധികഠംകും ഗ്രഹിക്കു വാൻതക്കവണ്ണം ഉപദേശിപ്പാനം ഉപാസിപ്പാനം. വിഷമമാ ണെന്നു സാരം.

മത്രം — തദ്ധ തദ്വനം നാമ തദ്വനമിത്യുപാസിതവ്യം, സയ ഏതദേവം വേദാഭിഹൈനം സർവാണി ഭൃതാനി സംവാഞ്ചമന്തി.

തൽഹ = അതത്രേ

തദചനം നാമ = തദചനമെന്ന പ്രസിദ്ധമായിട്ടുള്ള്ം ≃

എല്ലാ പ്രാണികഠംക്കും അന്തരാ**ത്മാ** വായതിനാൽ ഭജിക്കപ്പെടേണ്ടതെ ന്നുള്ള അർത്ഥത്തിൽ 'തദ്വനം' എന്നു

പ്രസിദ്ധമായിട്ടുള്ളതും.

തദ്വനം ഇതി = തദ്വനം, എന്നു് = അതിന്റെ ഗുണ

ത്തെക്കാണിക്കുന്ന 'തദ്വനം' എന്ന

പേരിൽ

ഉപാസിതവ്യം = ഉപാസിക്കപ്പെടേണ്ടതാകന്ത =

ചിന്തിക്കപ്പെടേണ്ടതാകുന്നു.

സയഃ = ആരൊരുവൻ

ഏതൽ = പറഞ്ഞപ്രകാരമുള്ള ഈ ബ്രഹ്മത്തെ

ഏവം <u>ഇപ്പത്തെ ഇ</u>പ്പറഞ്ഞ ഇണത്തോടു

**ക**ടിയതായി

G1

വേദ = അറിയന്നുവോ = ഉപാസിക്ഷാവോ

ഏനം = ഇവനെ = ഈ ഉപാസകനെ

സർവാണി ഭൃതാനി 🕳 എല്ലാ ഭൂതങ്ങളും

അഭിസംവാ– } = പ്രാർത്ഥിക്കതന്നെ ചെയ്യന്നു = ബരന്തി ഹ } (ബഹ്മത്തെ എങ്ങനെയോ അതു പോലെ അവനെയും ഭൂതങ്ങയം എല്ലാം പ്രാർത്ഥിക്കും (സ്ലേഹിക്കും)

ഭാഷ്യം — ആ ബ്രഹ്മം 'തദ്വന' മെന്നു പ്രസിദ്ധപ്പെട്ടിരി ക്കുന്നു. ആ പേരിൻെറ അർത്ഥം 'തസ്യ വനം' (അതിന്നു വന മായിട്ടുള്ളത്) എന്ന അർത്ഥത്തിലാണു്. അതു് എന്നാൽ എല്ലാ ജീവവർഗ്ഗവുമാണു്. 'വനം' എന്നാൽ വനനം ചെയ്യ പ്രേടേണ്ടത്ര് = ഭജിക്കപ്പെടേണ്ടതാകുന്നു. ഇങ്ങനെ 'തദ്വനം' എന്നതിനു് സർവപ്രാണിവർഗ്ഗത്തിനും ഭജിക്കപ്പെടേണ്ട വസ്ത എന്നർത്ഥം. ആ വസ്തവാണ ബ്രഹ്മം. അതേപേരിൽ ആഗുണത്തോടുകൂടിത്തന്നെ അതിനെ ചിന്തിക്കേണ്ടതുമാണു്. ഇപ്രകാരം ഉപാസിക്കുന്നവനെ ബഹ്മത്തെപ്പോലെതന്നെ എല്ലാ ഭ്രതങ്ങളും സ്നേഹിക്കമെന്നത്ര തീർച്ചതന്നെ.

മന്ത്യം—ഉപനിഷദം ഭോ ബ്രൂഹിതൃക്താ ത ഉപനിഷദ് ബ്രാഹ്മീം വാവ ത ഉപനിഷദമബ്രൂമേതി. 7

ഭോ ഉപനിഷദം ബ്രൂഹി⇒ അല്ലയോ ഭഗവാനേ! രഹസ്യ വം ചിന്തിപ്പാനുള്ളതുമായ ഉപ നിഷത്തിനെ എനികപേദേശി

ക്കേണമേ!

ഇതി = എന്ന ശിഷ്യൻ പറഞ്ഞപ്പോരം

തേ = നിനക്ക്

ഉപനിഷത<sup>°</sup> ഉക്താ = ഉപനിഷ<u>ത്ത</u> ഉക്തയായി = നിനക്ക<sup>°</sup> ഉപനിഷ<u>ത്ത</u> പറഞ്ഞു

തനാകഴിചാതു.

ബ്രാഹ്മീം ഉപനിഷദം വാവ⇒ പരമാത്മവിഷയമായിട്ടുള്ള ഉപ നിഷത്തിനെത്തന്നെയാഅ് തേ അബ്രൂമ = നിനക്കപദേശിച്ചത്. ഇതി = എന്നം ഗൃത പറഞ്ഞു.

ഭാഷ്യം —ഈ ഉപദേശങ്ങരം കേട്ടിട്ട ശിഷ്യൻ പിന്നെയും ആചായ്യനോട് എനിക്ക രഹസ്യവം ചിന്തിപ്പാനുള്ളതുമായ ഉപനിഷത്തിനെ ഉപദേശിച്ചതരണമെന്നു പ്രാർത്ഥിച്ചു. അതു കേട്ട് ആചായ്യൻ 'പരബ്രഹ്മവിഷയകമായ ഉപനിഷത്തു തന്നെയാണം' നിനക്ക് ഉപദേശിച്ചതന്നത്രം' എന്നുപറഞ്ഞു. മുമ്പുപദേശിച്ചതെല്ലാം പരമാതമ വിഷയകമാണല്ലോ. 'വാവ' എന്നതു 'തന്നെ' എന്ന അർത്ഥത്തിലുള്ളതാണം".

'ആകട്ടെ, പരമാത്മവിഷയകമായ ഉപനിഷത്തിനെ കേട്ടകഴിഞ്ഞതിൻെറ ശേഷവം, ഉപനിഷത്തിനെ ഉപദേശി ച്ചാലും!' എന്ന ചോദിക്കുന്ന ശിഷ്യൻെറ അഭിപ്രായം എന്താണു°? കേട്ടകഴിഞ്ഞ കായ്പംതന്നെയാണു വീണ്ടം ചോദിക്കുന്നതെങ്കിൽ പിഷ്ടപേഷണംപോലെ ചോദ്യം പുനരുക്തമായും പ്രയോജനമില്ലാത്തതായും തീരും. പറഞ്ഞ തിനശേഷം ഇനിയം പറയാനുള്ളതുകൊണ്ടാണു ചോദിച്ച തെങ്കിൽ 'പ്രേത്യാസ്മാല്ലോകാദമൃതാ ഭവന്തി' എന്ന - ഫലം ഉപസംഹരിച്ചതു ശരിയായില്ല. അതിനാൽ പറഞ്ഞുകഴിഞ്ഞ ഉപനിഷത്തിൻെ<u>റ</u> ശേഷത്തെപ്പററി ചോദിച്ച എന്ന വിചാരിപ്പാൻ നിവൃത്തിയില്ല. അതു മുഴവൻ പറഞ്ഞുകഴിഞ്ഞു. പിന്നെ ചോദിച്ച ആളിനെറ അഭിപ്രായം എന്താണു<sup>ം</sup>? എന്നാണെങ്കിൽ പറയാം. മൻപറഞ്ഞ ഉപനി ഷത്തുകാക്കു ഫലസിദ്ധിക്കു അംഗമായിട്ടോ ഒരുമിച്ച് അനു ഷ്മിക്കേണ്ടതായോ വേറേ വല്പതുംകൂടി ആവശ്യമുണ്ടോ? ഇല്ലയോ? ആവശ്യമുണ്ടെങ്കിൽ ആ ആവശ്യമുള്ളതിനെ പ്രതി പാദിക്കുന്ന ഉപനിഷത്തു പറഞ്ഞുതരിക. ആവശ്യമില്ലെ **ങ്കിൽ ഇതിൽ കൂടുതലായി ഒന്നും പറ**വാനില്ലെന്നു തീർത്ത പറയുക. എന്നാണു ചോദ്യകർത്താവിൻെറ അഭിപ്രാഗം. 'നിനക്ക്' ഉപനിഷത്തതന്നെയാണു പറഞ്ഞുതന്നതും' എന്ന് ആചായ്പൻ ഉറപ്പിച്ചപറഞ്ഞത് ഈ ചോദ്യത്തിനനത്രപമായ ഉത്തരമാണും.

ആകട്ടെ, ഇനിയം ചിലതു പറയാനണ്ടെനാവച്ചിട്ടപ്പേ 'തസ്യൈ തപോ ദമഃ' ഇത്യാദി പറയുന്നതു'' അതിനാക ഇത് 'ഇനി യാതൊന്നം പറവാനി'ല്ലെന്ന തീർത്ത പറഞ്ഞ താണെന്ന വിചാരിക്കവാൻ പാടില്ല; എന്നാണെങ്കിൽ, വാസ്സവംതന്നെ. ഇനിയം ചിലത പറയാനുള്ളത് ആചായ്യൻ പറയുന്നുണ്ട്; എന്നാൽ അതു പറഞ്ഞ ഉപനിഷത്തിൻെറ അംഗമാണെന്നോ അതിന സഹകാരിയായ വേറേ സാധന ങ്ങളാണെന്നോ ഉള്ള അഭിപ്രായത്തോടുകൂടി അല്ല; ബ്രഹ്മ വിദ്യ ലഭിക്കുന്നതിനുള്ള ഉപായങ്ങളാണെന്നവച്ചു മാത്ര മാണ്ം. എന്തെന്നാൽ, വേദങ്ങളോടും വേദാംഗങ്ങളോടും ഒരുമിച്ചാണു' അവയെ പറഞ്ഞിരിക്കുന്നത്ല്. അതിനാൽ തപോദമാദികളും വേദവേദാംഗങ്ങാക്കും സമമാണെന്നാണു വിചാരിക്കേണ്ടത്ര്. വേദങ്ങാക്കും ശിക്ഷ മുതലായ വേദാം ഗങ്ങാക്കും ബ്രഹ്മവിദ്യയുടെ അംഗമെന്നോ സഹകാരി

ഇനിയം ആക്ഷേപമതു്:—-ഒരുമിച്ചചേർത്തു പറഞ്ഞു എന്നുള്ളതുകൊന്നുമാത്രം തപോദമാദികരം, വേദങ്ങളെയും വേദാംഗങ്ങളെയുംപോലെ ബ്രഹ്മവിദ്യയ്ക്ക് അംഗങ്ങള ല്ലെന്നു പറയാൻ പാടില്ല. എന്തെന്നാൽ, ഒരുമിച്ചു പറഞ്ഞി രിക്കുന്നവയെത്തന്നെ യോഗ്യതയനുസരിച്ചു വിഭജിച്ച വിനി യോഗിക്കാറുണ്ട്. ഉദാഹരണത്തിന സൂക്തവാകത്തിലുള്ള അനമത്രണമത്രങ്ങള എടുക്കാം. അഗ്നിരിദം ഹവിരജ്ഷ താവീവൃധതാം മഹോജ്യായോൃ കൃത; അഗ്നീഷോമാവിദം ഹവിരജഷേതാമവീവ്യേതാം മഹോ ജ്യായോ ∫ക്രാതാം'' ഇത്യാദി സൂക്തവാകംകൊണ്ടതന്നെയാണ്, എല്ലാ യാഗ ത്തിൻെറയും അവസാനത്തിൽ ദേവതകളെ അനമന്ത്രിക്ക ന്നതും. ഈ സൂക്തവാകത്തിൽ വളരെ ദേവതകളെ പറയുന്നു ണ്ടെങ്കിലും, അതാതു യാഗത്തിൽ വിളിച്ചവരുത്തിയ ദേവത കളെ വിസർജ്ജിക്കുന്ന (തിരിച്ചയയ്ക്കുന്ന)തിനാണ യോഗ്യത യനുസരിച്ച സൂക്തവാകത്തെ ഉപയോഗിക്കുന്നതു°. പോലെ ഒരുമിച്ചുപറഞ്ഞിട്ടുള്ളതാണെങ്കിലും, തപസ്സ്, ദമം, കർമ്മം, സത്യം മതലായവ ബ്രഹ്മവിദ്യയുടെ അംഗങ്ങളോ സഹകാരിസാധനങ്ങളോ ആണെന്നും, വേദങ്ങളും വേദാംഗ ങ്ങളും അർത്ഥങ്ങളെ വെളിപ്പെടുത്തുന്നതിനാൽ കർമ്മത്തിനം ആത്മജ്ഞാനത്തിനും ഉപായങ്ങളാണെന്നും കല്പിക്കാറുന്ന താത്ത്. അർത്ഥവം സംബന്ധവം ചേർച്ഛയും നോക്കിയാൽ, ഈ വിഭാഗംതന്നെയാണ യുക്തമായിട്ടള്ളത്ര°. ഇതിനം സമര

ധാനം പറയാം;—ഈ വിഭാഗം ചേരുന്നതല്ല. എതെന്നാൾ നിങ്ങരം പറയുന്ന യോഗ്യത ഇല്ല. ക്രിയ, കാരകങ്ങരം, ഫലം എന്നിങ്ങനെയുള്ള ഭേദങ്ങളെ എല്ലാം തിരസ്സരിക്കുന്ന ബ്രഹ്മവിദ്യയ്ക്കു വേറെ അംഗത്തിൻെറ ആവശ്യമോ സഹകാ രിസാധനങ്ങളുടെ സംബന്ധമോ ഉണ്ടാവാൻ പാടില്ല; എന്ന മാത്രമല്ല, ബ്രഹ്മവിദ്യയം, അതിൻെറ ഫലമായ മോക്ഷവും എല്ലാവിഷയങ്ങളിലുംനിന്നു വ്യത്യാസപ്പെട്ട അന്തയ്യാമി യായ ആത്മാവിൽ പ്രതിഷ്ഠിതങ്ങളാന്നതാനും.

''മോക്ഷമിച്ഛൻ സദാ കർമ്മ തൃജേദേവ സസാധനം തൃജതൈവ ഹി തജ്ഞേയം തൃക്തും പ്രതൃൿ പരം പദം.'' (മോക്ഷത്തെ ഇച്ഛിക്കുന്നവൻ എപ്പോഴം - കർമ്മങ്ങളേയും അവയുടെ സാധനങ്ങളേയും തൃജിക്കതന്നെ വേണം. തൃജി ക്കുന്നവനുമാത്രമേ അന്തയ്യാമിയായ ആത്മാവിനെ അറിയു വാൻ കഴികയുള്ള. തൃക്താവിനമാത്രമേ പരമമായ പദവും ലഭിക്കയുള്ള.) അതിനാൽ ജ്ഞാനത്തിനു, കർമ്മങ്ങരം സഹ കാരികളാണെന്നോ കർമ്മശേഷത്തിന്റെ അപേക്ഷയുണ്ടെ നോ വരാൻ പാടില്ല. അതിനാൽ, സൂക്തവാകാനമന്ത്രണം പോലെ യോഗ്യതയനുസരിച്ച വിഭജിക്കണമെന്നു പറഞ്ഞതു ശരിയല്ല; അതുകൊണ്ട° ചോദ്യത്തിന്റെ ഉത്തരം 'ഇനി **ഒന്നം പറയാനില്ല, ഉപനിഷത്തുമുഴവൻ പറഞ്ഞുകഴി**ത്തു അവധാരണാർത്ഥത്തിൽത്തന്നെയാണ്<sup>ം</sup>. എന്നുള്ള പറഞ്ഞിടത്തോളമേ ഉപനിഷത്തുള്ള. ഇതുകൊണ്ടു മോക്ഷം ലഭിക്കുന്നതിന മറെറാന്നിൻെറ അപേക്ഷയില്ല. എവര സാരം.

മന്ത്രം:—തസ്യൈ തപോ ദമഃ കർമ്മേതി പ്രതിഷ്യാ വേദാഃ സർവാങ്ഗാണി സത്യമായതനം. 8

തസ്യെ ⇒ അതിന്ന° ⇒ നിനക്ക പറഞ്ഞു തന്ന ബ്രഹ്മ വിഷയമായ ഉപനി ഷത്തിനം°

തപഃ = തപസ്സ് = ശരീരം, ഇന്ദ്രിയങ്ങരം, മനസ്സ് ഇവയുടെ സമാധാനം

ദമഃ = ദമം = ഉപശമം

കർമ്മം = അഗ്നിഹോത്രം മുത ലായത്ര

വേദാഃ സർവാങ'ഗാണി = വേദങ്ങളം അവയുടെ എല്ലാ അങ'ഗങ്ങളം

ഇതി = എന്നിങ്ങനെ ഉള്ളവ

പ്രതിഷ്ഠാകുന്നു = പാദങ്ങളാ

കുന്നു.

സത്യം = സത്യം = വാക്കിനം, മനസ്സിനം, കർമ്മത്തിനം കുടിലതയില്ലായ്മ

ആയതനം = ഇരിപ്പിടമാകുന്ന (അല്ലെങ്കിൽ)

തസ്യൈ = അതിന് = നിനക്കു പറഞ്ഞുതന്ന ബ്രഹ്മവിഷയമായ ഉപനിഷ

ത്തിനു

തപഃ ദമഃ കർമ്മ ഇതി = തപസ്സ°, ദമം, കർമ്മം മുതലാ

യത്ര

പ്രതിഷാ = പാദങ്ങ⊙ ആകന്നു.

വേദാഃ = വേദങ്ങ∞ = നാലുവേദങ്ങളം

അവയുടെ ആറു് അങ്ഗങ്ങളും

സർവാങ്ഗാണി = ശിരസ്സ് മുതലായ മറെറല്ലാ

അങ്ഗങ്ങളുമാകുന്നു.

എന്നം അന്വയിക്കാം.

ഭാഷ്യം:—നിനക്കു പറഞ്ഞുതന്ന ബ്രാഹ്മിയായ ഉപനി ഷത്തിനേ ലഭിക്കുന്നതിനു തപസ്സ മുതലായവ ഉപായങ്ങളാ കുന്നു. തപസ്സ്, ദമം, അഗ്നിഹോത്രാദികർമ്മങ്ങാ ഇവ യാൽ സംസ്കരിക്കപ്പെട്ടവനു സത്ത്വശുദ്ധിയം അതുവഴിയായി തത്തവഴഞാനത്തിന്റെ ഉല്പത്തിയം കാണുന്നുണ്ട്. കല്മഷ് ഒരോ തീരാത്തവനു്, ഇന്ദ്രവിരോചനാദികാക്കെന്നപോലെ, ബ്രഹ്മത്തെ ഉപദേശിച്ചാലും, മനസ്സിലാകാതെപോ കയോ, തെററിദ്ധാരണ ഉണ്ടാകയോ ചെയ്യം. അതിനാൽ, ഈജന്മത്തിലോ മുജ്ജന്മങ്ങളിലോ തപസ്സ മുതലായവംകാണും സത്താശുദ്ധി വരുത്തിയിട്ടുള്ളവനമാത്രമേ കേട്ട ഉടനെ ഉത്താനമുണ്ടാകയുള്ള. ''യസ്യ ദേവേ പരാഭക്തിവ്യവാദ്രവേ

തഥാ ഗുരൗ തസ്യൈതേ കഥിതാ ഹ്യർത്ഥാഃ പ്രകാശന്തേ മഹാത്മനഃ'' (ഏതു മഹാത്മാവിന്ന ദേവനിലും അതുപോലെ തന്നെ ഗുരുവിലും പരമമായ ഭക്തിയുണ്ടോ, അവനമാത്രമേ ഇപ്പറഞ്ഞ അർത്ഥങ്ങരം പ്രകാശിക്കയുള്ളു എന്ന ശ്രുതിയം, ''ജ്ഞാനമുൽപദ്യതേ പംസാം ക്ഷയാൽ പാപസ്യ കർമ്മണഃ'' (പാപകർമ്മം ക്ഷയിക്കുമ്പോഠം പുരുഷന്മാക്കു ജ്ഞാനം ഉണ്ടാ കുന്നു.) എന്ന സ<sup>്</sup>മൃതിയം പറയുന്നു. 'ഇതി' എന്ന ശബൃം 'ഇപ്രകാരമുള്ളവ' എന്ന അർത്ഥത്തിലാകയാൽ, ജ്ഞാനോൽ പത്തിക്കുപകരിക്കുന്ന, അഭിമാനമില്ലായ്ക, കപടമില്ലായ്ക്ക തപസ്സുമുതലായവയുടെ കൂട്ടത്തിൽ മുതലായവകൂടി ചേർത്തുകൊള്ളണം. മേല്പറഞ്ഞ ഗുണങ്ങരംകൊണ്ടാണം്, മനുഷ്യൻ പാദങ്ങളെക്കൊണ്ടെന്നപോലെ, ബ്രഹ്മവിദ്യ പ്രവർത്തിക്കുന്നതും. അതുകൊണ്ടും ആ ഗുണങ്ങരം ബ്രഹ്മ വിദൃയടെ പാദങ്ങ⇔പോലെയാണം°. വേദങ്ങ⇔ കർമ്മ ജ°ഞാനത്തേയും പ്രകാശിപ്പിക്കുന്നതുകൊണ്ടും ത്തേയും വേദാങ്ഗങ്ങളായ ശിക്ഷ മുതലായവ അവയെ രക്ഷിക്കുന്ന തുകൊണ്ടം അവയെ ബ്രഹ്മവിദ്യയടെ പ്രതിഷയായിപ്പ പ്രതിഷ എന്നാൽ നിലനില്പാകുന്നു. അല്ലെങ്കിൽ റഞ്ഞു. പ്രതിഷ എന്നതിന പാദങ്ങയ എന്നർത്ഥം കല്പിച്ചിട്ട°, തപസ്സമതലായവ പാദങ്ങളാണെന്നും വേദങ്ങളും വേദാങ്ഗ ങ്ങളം ശിരസ്സ മുതലായ മററുള്ള അങ്ഗങ്ങളാണെന്നും പറയാം. ഈ പക്ഷത്തിൽ വേദങ്ങ≎ എന്നതിന വേദങ്ങളം വേദാങ്ഗങ്ളം എന്നാണ് അർത്ഥം. അങ്ഗിയെ ഗ്രഹി ക്കുമ്പോാ അങ്ഗങ്ങളേയും ഗ്രഹിക്കാതെ കഴികയില്ലല്ലോ. എന്തെന്നാൽ, അങ്ഗിയിലാണല്ലോ അങ്ഗങ്ങരം സ്ഥിതി ചെയ്യന്നതു്. ഉപനിഷത്തിൻെറ ഇരിപ്പിടം സത്യമാകുന്നു. സത്യം എന്നുവച്ചാൽ, വാക്ക്, മനസ്സ്, പ്രവൃത്തി ഇവയിൽ വ്യാജമോ കൗടില്യമോ ഇല്ലാതിരിക്കയത്രേ. മായാവികള ല്ലാത്ത സജ്ജനങ്ങളെയല്ലാതെ, അസുരപ്രകൃതികളായ മാന്ത വികളെ വിദ്യ ആശ്രയിക്കയില്ല. - ''ന യേഷ ജിഷകുതം ന മായാ ചു'' (ആരിൽ കൗടിലുവും വുാജവും മാസസ്തം ഇല്ലയോ അവർക്കു ബ്രഹ്മവിദ്യ സിദ്ധിക്കും) എന്ന ശ്രതി യുണ്ടും. അതിനാൽ ആണ സത്യത്തെ ബ്രഹ്മവിദ്യനുടെ ഇരിപ്പിടമായി കല്പിച്ചിരിക്കുന്നത്ര്. എവുപ്രതിഷയാഡി പ്പറഞ്ഞ തപസ്സ മുതലായവയ*്*ൽ സത്യമയപ്പെട്ടിരികെ അതിനെ വീണും ബ്രഹ്മവിദ്യയ്ക്ക് ഇരിപ്പിടമാക്കിപ്പറ ഞ്ഞത, സത്യം മറുള്ളവയെ ഒക്കെക്കാരം ബ്രഹ്മവിദ്യയ്ക്ക കൂടതൽ ഉപകരിക്കമെന്നു കാണിപ്പാൻവേണ്ടിയാംസ്. "അശ്വമേധസഹസ്രം ച സത്യം ച തുലയാ ധ്യതം; അശ്വമേധസഹസ്രാച്ച സത്യമേകം വിശിഷ്യതേ" (ആയിരം അശ്വമേധത്തേയും സത്യതേയും തുലാസിൽ ഇട്ട തുക്കിനോ ക്കിയാൽ ആയിരം അശ്വമേധത്തെക്കാരം സത്യം കൂടതൽ ഗുരുതവുള്ളതായിരിക്കും) എന്ന സ്മൃതിയിൽ പറയുന്നു.

മന്ത്രം—യോ വാ ഏതാമേവം വേദാപഹത്യ പാപ്മാന— മനന്തേ സ്വർഗ്ഗേ ലോകേജ്യേയേ പ്രതിതിഷതി. പ്രതിതിഷതി. 9

ഏവം = ഇപ്രകാരമുള്ള.

ഏതാം = ഇതിനെ = ഈ ബ്രഹ്മവിദ്യയെ

യഃ വാ = യാവനൊതത്തനാണോ,

വേദ — അറിയുന്നതു

സഃ = അവൻ

പാപ്മാനം = പാപ്മാവിനെ = പാപത്തെ =

അവിദ്യ, കാമം, കർമ്മം ഇവയാ

കന്ന സംസാരബീജത്തെ

അപഹത്യ = അപഹനിച്ചിട്ട് = നശിപ്പിച്ചുകള

ഞ്ഞിട്ട്

അനന്തേ = അനന്തവും = അവസാനമില്ലാത്തതും

ജ്യേയേ = ജ്യേയമായം = എപ്പാററിനെക്കാളം

മഹത്തരവുമായ

സ്വർഗ്ഗേലോകേ = സ്വർഗ്ഗമാകുന്ന ലോകത്തിൽ = സുഖ

സാരൂപമായ ബ്രഹ്മത്തിൽ

പ്രതിതിഷതി = പ്രതിഷ്ഠിതനായിത്തീരം.

ഭാഷ്യം—'കേനേഷിതം' ഇത്യാദികൊണ്ട പറയപ്പെട്ടതും, 'ബഹ്മ ഹി ദേവേഭ്യോ വിജിഗ്യേ' എന്നുംമററും സ്കൂതിക്ക പ്പെട്ടതും, സർവവിദ്യകയക്കും ആധാരഭ്രതവുമായ ബ്രഹ്മ വിദ്യയെ അറിയുന്നവൻ അവിദ്യ, കാമം, കർമ്മം ഇവയാ കുന്ന സംസാരബീജത്തെ നശിപ്പിച്ച്, അവസാനരതിൽ, അവസാനമില്ലാത്തതും സർവത്തെക്കാളം മഹത്തരവും സുഖ സ്വരൂപവുമായ സ്വാതമാവാകുന്ന ബ്രഹ<sup>്</sup>മത്തിൽ ഉറയ്ക്കും. അവനു വീണ്ടും സംസാരമുണ്ടാകയില്ല.

'അമൃതത്വം ഹി വിന്ദതേ' എന്ന മുമ്പുപറഞ്ഞ ബ്രഹ്മ വിദ്യ ഫലത്തെത്തന്നെ ആണം' ഒടുവിൽ പറയുന്നതു്. സ്വർഗ്ഗ ലോകത്തിനം' അനന്തമെന്ന വിശേഷണമുള്ളതിനാൽ ത്രിവി ഷൂപമെന്നർത്ഥം പറയാൻ പാടില്ല. ഔപചാരികമായിട്ടു് അനന്തശബ്ദം ത്രിവിഷൂപത്തിലും പ്രയോഗിക്കാവുന്നതാ ണെന്നുള്ളതുകൊണ്ടു് ജ്യേയമെന്നു വീണ്ടും വിശേഷണം ചേർത്തിരിക്കുന്നു. ജ്യേയം എന്നതിനു എല്ലാററിലും വലുതെ ന്നർത്ഥം; അതു സ്വാത്മാവുതന്നെയാണതാനും.

> സഹ നാവവതു സഹ നൗ ഭുനക്ത സഹവീയ്പം കരവാവഹൈ തേജസ്വി നാവധീതമസ്യ മാ വിദ്വിഷാവഹൈ.

> > ഓം ശാന്തിഃ ശാന്തിഃ ശാന്തിഃ.

ഉപനിഷത്തുകളാൽപ്രതിപാദിക്കപ്പെടുന്ന പരമേശ്വരൻ വിദ്യാസ്വരൂപത്തെ പ്രകാശിപ്പിച്ച്, നമ്മെ രണ്ടപേരെയും ഒരുമിച്ചരക്ഷിക്കട്ടെ! അതിൻെ ഫലത്തെ വെളിപ്പെ ടത്തി നമ്മെ രണ്ടപേരെയും രക്ഷിക്കട്ടെ! വിദ്യകൊണ്ടുള്ള വീര്യം നമുക്കൊരുമിച്ച് സമ്പാദിക്കമാറാകട്ടെ! നാം പഠിച്ച വിദ്യ വീര്യമുള്ളതായിരിക്കട്ടെ! ഗുരുശിഷ്യന്മാരായ നാം രണ്ടപേരും തമ്മിൽ ഒരിക്കലും ദേവഷിക്കാതിരിക്കട്ടെ!

ആപ്യായത്ത മമാങ്ഗാനി വാക്പ്രാണശ്ചക്ഷു ശ്രോത്രമഥോ ബലമിന്ദ്രിയാണി ച സർവ്വാണി. സർവം ബ്രഹ്മൗപനിഷദം മാഹം ബ്രഹ്മ നിരാകയ്ക്കാം മാ മാ ബ്രഹ്മ നിരാകരോദനിരാകരണമ ƒ സ്ത്വനിരാകരണം മേ ƒ സ്ത തദാത്മനി നിരതേ യ ഉപനിഷൽസ് ധർമ്മാസ്തേ മയി സത്തു! തേ മയി സത്രു!

ഓം ശാന്തിഃ ശാന്തിഃ ശാന്തിഃ.

എൻറ എല്ലാ അംഗങ്ങളും വാക്കും പ്രാണനും ചക്ഷസ്സും ത്രോത്രവും ബലവും എല്ലാ ഇന്ദ്രിയങ്ങളും പൂർണ്ണങ്ങളായിത്തീ രട്ടെ! ഉപനിഷത്തുകളിൽ പ്രതിപാദിക്കുന്ന ബ്രഹ്മം എനിക്ക് പൂണ്ണമായി വിളങ്ങട്ടെ. ഞാൻ ഒരിക്കലും ബ്രഹ്മ ഞ്ഞെ നിരാകരിക്കാതിരിക്കട്ടെ! ബ്രഹ്മം ഒരിക്കലും എന്നെ നിരാകരിക്കാതിരിക്കട്ടെ! ഞാൻ നിരാകരിക്കാതിരിക്കട്ടെ! എന്നെയും നിരാകരിക്കാതിരിക്കട്ടെ! ഉപനിഷത്തുകളിൽ ആത്മാവിനു പറയുന്ന ധർമ്മങ്ങരം ആത്മതല്പരനായ എനിക്കു സിദ്ധിക്കട്ടെ! അവ എനിക്കു സിദ്ധിക്കട്ടെ!

സാമവേദീയതലവാകാരോപനിഷ<u>ത്ത</u>° പദഭാഷ്യത്തോടുകടിയതു കഴി<sup>ത്തു</sup>ം

## കേനോപനിഷത്തു്

ശാങ്കരവാകൃഭാഷ്യത്തോടുകൂടിയതും.

'കേനേഷിതം' ഇത്യാദിയായ സാമവേദശാഖാഭേദ ബോഹ്മണോപനിഷത്തിനെ പദംപ്രതി വ്യാഖ്യാനീ ച്ചിട്ടം ശാരീരകന്യായങ്ങളാൽ അതിൻെ അർത്ഥനിർണ്ണയം ചെയ്തിട്ടില്ല എന്നുള്ള കാരണത്താൽ ഭാഷ്യകാരനായ ആചാം, യ്വസ്വാമിക്കു തുപ്പിയായില്ല. അതിനാൽ ഇനിയും ന്യായത്തെ പ്രധാനമാക്കി ശ്രത്യർത്ഥത്തെ സംഗ്രഹിക്കുന്ന വാക്യങ്ങളെ കൊണ്ടു വീണ്ടം വ്യാഖ്യാനിപ്പാൻ ആഗ്രഹിച്ചുകൊണ്ട് ഈ ഉപനിഷത്തിന പൂർവകാണ്ഡത്തോടുള്ള സംബന്ധത്തെ കാണിക്കുന്നതിനായി പൂർവകാണ്ഡത്തിൻെറ അർത്ഥത്തെ ചുരുക്കത്തിൽ കാണിക്കുന്നു.—

ഭാഷ്യം:—കർമ്മങ്ങയക്ക് ആശ്രയഭൂതവും ശുദ്ധത്വം മുതലായ ഗുണങ്ങളോടുകൂടിയതുമായ പ്രാണനെക്കുറിച്ചുള്ള വിജ്ഞാനവും നിത്യനൈമിത്തികാദിയായ പലവിധത്തി ലുള്ള കർർമ്മങ്ങളും പറഞ്ഞുകഴിഞ്ഞു. അവയെ വെവ്വേറെയും ഒരുമിച്ചും അനുഷിക്കുന്നതിനാൽ ദക്ഷിണമാർഗ്ഗത്തിലും ഉത്തര മാർഗ്ഗത്തിലുംകൂടി ഗമനവും, ദക്ഷിണമാർഗ്ഗത്തിൽക്കൂടിയുള്ള

ഗമനത്തിൽ ആവൃത്തിയം ഉത്തരമാർഗ്ഗഗമനത്തിൽ അനാവ്വ ത്തിയും ഉണ്ടാകും. അത്ങനെയുള്ള ജ്ഞാനവും കർമ്മത്ങളും പറഞ്ഞുതീർന്നതിൻെറശേഷം, പലത്തെ ആഗ്രഹിക്കാതെ ജ്ഞാനവും കർമ്മങ്ങളും ഒരുമിച്ച് അനുഷിച്ച്, ആത്മസം സ്കാരം വരുത്തി, ആത്മജ്ഞാനത്തിനുള്ള പ്രതിബന്ധം നീക്കി യിട്ടുള്ളവനം, ബാഹൃവിഷയങ്ങളെയെല്ലാം അറിഞ്ഞിട്ടുള്ള തിനാൽ ദൈ തവിഷയങ്ങളിൽ ദോഷംകണ്ട്, സംസാര ബീജമായ അജ്ഞാനത്തെ ഉപ്പേദിപ്പാനാഗ്രഹിച്ച് അന്തയ്യാ അറിവാനാഗ്രഹിക്കുന്നവനുമായ ആത്മാവിനെ മിയായ മുമുക്ഷുവിനം', ആത്മസ്വരൂപത്തെ അറിയുന്നതിനായി ഈ അദ്ധ്യായം ആരംഭിക്കുന്നു. വിജ<sup>ം</sup>ഞാനംകൊണ്ടാ<sub></sub>ഞ ഈ മൃത്യകാരണവം സംസാരത്തിന നിമിത്തവുമായ അജ്ഞാ നത്തെ ഉച്ഛേദിക്കേണ്ടതു്. തൃതമാവിനെ അറിഞ്ഞിട്ടില്ലാ ത്തതിനാൽ ആ വിഷയത്തിൽ ജിജ്ഞാസ ഉണ്ടാകാവുന്ന കർമ്മങ്ളുടെ വിഷയത്തിൽ, ദേഹത്തിൽനിന്ന ആത്താവിനെപ്പററി നിരുപണംചെയ്തിട്ട വേറേയായിട്ടള്ള ണ്ടെങ്കിലും പരലോകസംബന്ധിയായ ആത്മാവിനെപ്പററി മാത്രമല്ലാതെ, ബ്രഹ്മരൂപമായ ആത്മാവിൻെറ യഥാർത്ഥ ത്രപത്തെപ്പററി അവിടെ നിത്രപണംചെയ്തിട്ടില്ല. അത്രഹേ അവിടെ ആവശ്യവുമണ്ടായിരുന്നുള്ള. എന്നുമാത്രമല്ല, കർമ്മ ങ്ങാംക്കും ആത്മജ്ഞാനത്തിനും തമ്മിൽ വിരോധമുള്ളതു കൊണ്ട കർമ്മങ്ങളെപ്പററിപ്പറയുന്നിടത്തു ആത്മതതചത്തെ പ്പറവാനം നിവൃത്തിയില്ല. ഇവിടെ അറിവാൻ ആഗ്രഹിക്ക ന്നതു° നിരതിശയബ്രഹ്മരൂപമായ ആത്മാവിനെപ്പററിയാ ''തദേവ ബ്രഹ്മത്വം വിദ്ധി നേദം യദിദമുപാ സതേ'' (അതുതന്നെയാണ ബ്രഹ്മമെന്നറിയണം; ഉപാ സിക്കാറുള്ളതു ബ്രഹ്മമല്ല) എന്നാണല്ലോ ശ്രതി പറയു ന്നതും. യാഗം മുതലായ കർമ്മങ്ങരം ദേവതാരാധനരൂപങ്ങ ളാണ്യ; ബ്രഹ്മജ്ഞാനിയാകട്ടെ, സർവദേവതകളുടെയും ആത്മാവായിത്തീരുകയും പശു എന്നുള്ള നില വിടുകയും **അവനെക്കൊ**ണ്ടു കർമ്മംചെയ്യി**ക്കുമ്പാൻ** സാധി ചെയ്യുന്നു. എതെന്നാൽ; സ്ഥാരാജ്യത്തിൽ (താന്തന്നെ ക്രയ ല്ല തൻെ നാഥൻ എന്ന നിലയിൽ) അഭിഷിക്കനം ബ്രഹ്മ ത്വരെയ പ്രാപിച്ചവനുമായ ഒരുവൻ മറെറാരുത്തനെ നമസ്സ രിക്ഷോൻ ആഗ്രഹിക്കുക എന്നുള്ളതു ഉണ്ടാകുകയിറ്റ്വറ്റ്വോ.

എല്ലാംതികഞ്ഞ ബ്രഹ്മമാണ താൻ എന്നു വിചാരിക്കുന്ന വന്, കർമ്മംകൊണ്ട എന്തെങ്കിലും പ്രയോജനമുള്ളതായി തോന്നുകയില്ല. പ്രയോജനമില്ലാതെ പ്രവൃത്തിയുമുണ്ടാക യില്ല. അതിനാൽ കർമ്മവംജ്ഞാനവം തമ്മിൽ വിതഃധം തന്നെ യാണ്. അതുകൊണ്ട കർമ്മങ്ങളെപ്പററിപ്പറഞ്ഞിടത്ത ആത്മ തത്തപത്തെപ്പറഞ്ഞിട്ടില്ല. ആ ത്മ ത് ത്തവ് ത്തെ പ്പററിയാണ താനം ഇവിടെ അറിവാൻ ആഗ്രഹിക്കുന്നത്ര്. ആകട്ടെ, ബ്രഹ്മാത്മതത്താജ്ഞാനം കർമ്മത്തിനു വിരദധമാണെ കർമ്മമേ അനുഷ്ടിക്കാതെപോകുമല്ലോ എന്നാണെ ങ്കിൽ കിൽ, അങ്ങനെ വരികയില്ല. നിഷ്കാചനായിട്ടുള്ളവന് ആ റ്മസംസ്കാരത്തിന കർച്മം അനുഷിക്കണം. ഇനിയും, അ വിദ്യാവിഷ യമായിട്ടുള്ളതാകയാൽ കർമ്മം ജ്ഞാനം ഉണ്ടാകമ്പോ⊙ പരിതൃജിക്കേണ്ടതാണെങ്കിൽ ''പ്രക്ഷാളനാദ്ധി പങ്കസ്യ ദൂരാദസ്തിശനം വരം'' (ചെളി ചവിട്ടിയതിൻൊശേഷം കഴകിക്കളയുന്നതിനെക്കാരംനല്ലതും ആദ്യമേതന്നെ അതിനെ ചവിട്ടാതെ ഇരിക്കയാണല്ലോ) എന്ന ന്യായമനസരിച്ചു, അല്പപചവും അധികം ബുദ്ധിമുട്ട ആയ കർമ്മാത്ത ചെയ്യാതിരിക്കതന്നെയല്ലയോ നല്ലതും? തത്താജ്ഞാനംകൊണ്ടതന്നെ മോക്ഷം മല്ലോ എന്ന ചോദിക്കയാണെങ്കിൽ വാസ്തവംതന്നെ. ശരീരം മുതലായവയെ ആത്മാവെന്നു തെററിദ്ധരിച്ചുകൊണ്ടുചെയ്യുന്ന യാഗാദികർമ്മങ്ങഠം കർമ്മഫലങ്ങളെ ഇച്ഛിക്കുന്നവനു അനി തൃങ്ങളം നിസ്സാരങ്ങളമായ സ്വർഗ്ഗാദിഫലങ്ങളെമാത്രമേ പ്രദാനംചെയ്കയുള്ള, എന്നമാത്രമല്ല, അവൻ കർമ്മഫല ങ്ങളെ അനഭവിക്കുന്നതിനായി വീണ്ടം വീണ്ടം ജനിക്കയും മരിക്കയും ദുഃഖങ്ങ⊙ അനഭവിക്കയും ചെയ്യേണ്ടിവരികയും 'കാമാൻ യ: കാമയതോ' – (കർമ്മപ്പലങ്ങളെ ഇച്ഛിക്കുന്നവനു സാർഗ്ഗം മുതലായ അനിതൃഫലങ്ങരം ലഭിക്കം.) 'ഇതിനു കാമയമാനു' (ഇങ്ങനെ സംസാരബാസ ത്തിൽ അകപ്പെടുന്നതു കർമ്മഫലങ്ങളെ ആഗ്രഹിക്കുന്നവ നാണം") ഇത്യാദി ശൂതികരം അത്ങനെയാണം പറയുന്നത്രം. എന്നാൽ നിഷ്കാമനായിട്ടുള്ളവര് അത്ദനെയല്ല. അവന കർമ്മങ്ങാംക്കു സിവർത്തകനും ആശ്രയഭ്രതനുമായ പ്രാണനെ പ്പററിയുള്ള വിജ്ഞാനത്തോടുകൂടിയ ആവക കർമ്മങ്ങരം, ആത്മസംസ്ഥാരത്തിനപയോഗപ്പെടുകയാണ ചെയ്യന്ന**ത്ര**്.

വാജസനേയകത്തിൽ, 'ദേവയാജീ ശ്രേയാനാത്മയാജീ വാ' (ദേവന്മാരെ യജിക്കുന്നവനോ, ആത്മാവിനെ യജിക്കുന്ന വനോ ശ്രേഷന്?) എന്നതുടങ്ങി ''ആത്മയാജീ തു കരോതി ഇദം മേ∫നേനാങ്ഗം സംസ്ക്രിയതേ'' (ആത്മയാജി കർമ്മംചെയ്യുന്നതു ''എൻെറ ഈ അംഗം ഇതുകൊണ്ടു സംസ്ത രിക്കപ്പെടുന്നു'' എന്നുള്ള സങ്കല്പത്തോടുകൂടിയാണ്') എന്ന കർമ്മങ്ങളെല്ലാം സംസ്കാരത്തിനവേണ്ടിയാണെന്നു പറഞ്ഞി ട്ടണ്ട്. ''മഹായജൈഞശ്ച യജൈഞശ്ച ബ്രാഹ്മീയം ക്രിയതേ ത<del>നഃ യജ്ഞോ</del> ദാനം തപശൈചവ പാവനാനിമനീഷിണാം '' (മഹായജ്ഞങ്ങളെക്കൊണ്ടും യജ്ഞങ്ങളെക്കൊണ്ടും ശരീരസ്ഥ നായ ആത്മാവിനു ബ്രഹ്മജ്ഞാനത്തിനുള്ള യോഗ്യത സിദ്ധി ക്കുന്നു. യജ്ഞവും ദാനവും തപസ്സം മനീഷിക∞ക്ക° (നിഷ്യാ മന്മാർക്കും) ആത്മശുദ്ധികരണങ്ങളാണം) എന്ന സുമതിയം പറയുന്നു. പ്രാണാദികളുടെ ഉപാസനം തനിച്ചോ കർമ്മങ്ങ ളോടുകൂടിയോ നടത്തുന്നതുകൊണ്ട് സകാമനായിട്ടള്ളവന പ്രാണാദികളായിത്തീരുക എന്ന ഫലം സിദ്ധിക്കം. നിഷ്യാ മനായിട്ടള്ളവനം, കണ്ണാടിതുടച്ച് അതിലെ മാലിന്യങ്ങളെ തെളിവുണ്ടാക്കുന്നതുപോലെ, ആത്മജ്ഞാനത്തിന പ്രതിബന്ധകങ്ങളായ കല്മഷങ്ങളെ നീക്കി ആത്മജ്ഞാന ത്തിനുള്ള യോഗ്യത വർദ്ധിപ്പിച്ച ആത്മാവിനെ സംസുരി ക്കുന്നതിനും, ആവക കർമ്മങ്ങളും ഉപാസനങ്ങളും പ്രയോജന പ്പെടും. എന്നാൽ ആത്മജ്ഞാനം സിദ്ധിച്ചവന കർമ്മതാരം കൊണ്ട യാതൊരു പ്രയോജനവും സാധിപ്പാനില്ലാത്തതി കർമ്മം ചെയ്കതന്നെയില്ല. ''കർമ്മണാ നാൽ അവൻ ബദ<sup>്</sup>ധ്യതേ ജ<u>ന്ത</u>ർവിദ്യയാ ച വിമച്യതേ തസ്മാൽ കർമ്മ നകർവ്വന്തി യതയഃ പാരദർശിനഃ'' (കർമ്മംകൊണ്ട ശരീരി ക≎ക്കു ബന്ധവും വിദൃകൊണ്ട മോക്ഷവും ലഭിക്കും. അതി നാൽ, ആത്മജ്ഞാനം സിദ്ധിച്ച യതിക⊙ കർമ്മത്തെ ചെയ്കയില്ല) എന്നം ''ക്രിയാ പഥശ്ചൈവ പുരസ്താൽ സംന്യാസയ്ചോത്തരേണ തയോഃ സംന്യാസ ഏവാത്യരേ— ചയൽ'' (ഒന്നാമതു കർമ്മമാർഗ്ഗവം രണ്ടാമതു സംന്യാസവും ഇങ്ങനെ രണ്ട മാർഗ്ഗങ്ങളണ്ട°; അവയിൽ സംന്യാസംതന്നെ യാണ ശ്രേഷ്യമായിട്ടുള്ളതു<sup>ം</sup>) എന്നം, 'ത്യഗേനൈകേ അമൃത തചമാനശുഃ' (ത്യാഗംകൊണ്ടാണം ചിലർ അമ്മതത്വത്തെ പ്രാപിച്ചിട്ടുള്ളത്) എന്നം 'നാന്യും പന്ഥാ വിദ്യതേ'

(മോക്ഷപ്രാപ്തിക്കു വേറേ വഴിയില്ല), എന്നും മററുമുള്ള ശ്രുതി കളം ന്യായവം അനസരിച്ചം, 'അമൃതതചം ഹി വിന്ദതേ' (ബ്രഹ്മജ്ഞാനംകൊണ്ട് അമൃതത്വത്തെ പ്രാപിക്കം) 'വിദ്യ (വിദ്യകൊണ്ട മോക്ഷത്തെ വിന്ദതേ ∫ മൃതം' പ്രാപിക്കം) ഇത്യാദികളായ ശ്രതിസ്മൃതികളന്നസരിച്ചം, കർമ്മങ്ങ⊙ ആത്മസംസ്സാരദചാരാ ജ°ഞാനപ്രാപ്തിക്കുള്ള ഉപാ യങ്ങളാകുന്നു; മോക്ഷപ്രാപ്തിയാകട്ടെ, ജ്ബാനംകൊണ്ടത ന്നെയാ™ സിദ്ധിക്കുന്നതു°. നദിയുടെ മറുകരയിൽ എത്തി, ഇഷൂമുള്ള ദിക്കിലേയ്ക്കു പോവാൻ സ്വാതന്ത്ര്യംകിട്ടിയവൻ വള്ളത്തിൽത്തന്നെ പിന്നെയും ഇരിക്കമോ? അവൻ ഉടനേ വള്ളംവിട്ട പോകയില്ലേ? എന്നമാത്രമല്ല, സ്വഭാവസിദ്ധ മായ വസ്തവിനെ സാധനങ്ങളെക്കൊണ്ട സാധിപ്പ**ാൻ** ആതം ആഗ്രഹിക്കയുമില്ല. ആതമാവ സ്വഭാവസിദ്ധവം എപ്പോഴം കൈവശമുള്ളതുമാണം. അതിനാൽ, അത്ര് ലഭിക്കവാൻ ആഗ്രഹിക്കാവുന്നതല്ല. ആത്മാവാകയാൽ അതു നിത്യവും വികാരമില്ലാത്തതും അവിഷയവും അമ്പതവമായതുകൊണ്ട°, അതിന മാററം വരത്തുവാൻ ആഗ്രഹിക്കുവാനം തരമില്ല. 'ന വർദ്ധതേ കർമ്മണാ' (കർമ്മംകൊണ്ടു വർദ്ധിക്കയില്ല) 'അവികാര്യോ∫യ മചൃതേ' (ഈ ഇത്യാദി ശുതിയം, ആത്മാവു്, മാററംവരുത്തുവാൻ പാടില്ലാത്തതാണെന്നു പറയ പ്പെടുന്നു), എന്ന സ്മൃതിയുമണ്ട്. ആതമാവിനെ സംസ്ക രിക്കണമെന്നാഗ്രഹിപ്പാനം ഇടയില്ല. എന്തെന്നാൽ, 'ശുദ<sup>ം</sup>ധ മപാപവിദ്ധം' (അതു സ്വതേ ശുദ്ധമാണം', ആഗന്തുകമായ പാപം അതിൽ പററുകയമില്ല) ഇത്യാദി ശുതിക∞ ഉണ്ട്. അതുമാത്രമല്ല, ആത്മാവല്ലാതെ വേറൊന്നില്ലതാനും. ഒന്നിനെ മറെറാന്തകൊണ്ടാണല്ലോ സംസ്കരിക്കേണ്ടതു്. വിൽനിന്ന വേറേയായി ഒരു ക്രിയയുമില്ല. ആത്മാവുകൊ ണ്ടതന്നെ ആത്മാവിനെ സംസ്കരിക്കുവാൻ ആഗ്രഹിക്കുക യമില്ല. പിന്നെ, ആത്മാവിൽ പരമാനന്ദം ഉണ്ടാക്കുന്നതിനു, കർമ്മം ആവശ്യമാണ്'; പരമാനന്ദപ്രാപ്തിയാത്ര മോക്ഷം എന്നു പറയുന്നതും ശരിയല്ല. ഒരു വസ്തവിൽ മറെറാരു വസ്ത വിനെ ഉണ്ടാക്കുന്നതായാൽ, അതു അനിതൃമായിരിക്ക നിവൃത്തിയുള്ള. ബ്രഹ്മാണ്ഡത്തിന വെളി**ക്കു**ള്ള ബ്രഹ്മത്തെ പ്രാപിക്കയാണ് മോക്ഷം, അതിന കർമ്മം ഉപകരിക്കും എന്നും പറവാൻ പാടില്ല. ബ്രഹ്മം, തൻെറ

1

ആത്മാവല്ലാതെ വേറൊന്നാണെന്ത വരുന്നതായാൽ അതിൻെറ ലാഭം നിതൃമാണെന്നു വരികയില്ല; അനിത്യം തന്നെയായിരിക്കും. മോക്ഷം നിത്യമായിരിക്കേണ്ടതുമാണം". ലഭിക്കുക, ഇപ്രകാരം, ഉണ്ടാക്കുക, മാററംവരുത്തുക, സംസ്കരിക്കുക, (നന്നാക്കുക) എന്ന നാലുവിധത്തിലുള്ള കർമ്മങ്ങളടെ ഫലവും, തൻെറ രൂപത്തിൽ താൻ സ്ഥിതി ചെയ<sup>്</sup>കയാകുന്ന കൈവല്യത്തിൽ സംഭവിക്കയില്ലാത്തതി നാൽ ആത്മജ്ഞാനം ലഭിച്ചവന കർമ്മംചെയ്ക എന്നതു അതിനാൽ ബാഹൃജ്ഞാനങ്ങളിൽനിന്ത ചേരുന്നതല്ല. പിൻതിരിഞ്ഞുവന് ആത്മജ്ഞാനത്തിനായിട്ടാണ 'കേനേ ഷിതം' ഇത്യാദി ആരംഭിച്ചിട്ടുള്ളത്യ്.

മന്ത്ര: - —ഓം. കേനേഷിതം പതതി പ്രേഷിതം മനഃ? കേന പ്രാണഃ പ്രഥമഃ പ്രൈതി യക്തഃ? കേനേഷിതാം വാചമിമാം വദന്തി? ചക്ഷഃ ശ്രോത്രം ക ഉ ദേവോ യനക്തി?

(ആരോ അയയ്ക്കുന്നതുപോലെ മനസ്സ് അതിന്റെ വിഷയ ത്തിൽ വ്യാപരിക്കുന്നതു് ആരുടെ ഇച്ഛാമാത്രത്താൽ ആണ്? എല്ലാ ചലനക്രിയയ്ക്കും നിമിത്തമായ പ്രാണൻ പ്രവ ത്തിക്കുന്നതു് ആരുടെ പ്രേരണയാൽ ആണ്ം? ആരുടെ ഇച്ഛകൊണ്ടാണു ജനങ്ങാ വാക്കുച്ചരിക്കുന്നതും? ചക്ഷരി ന്ദ്രിയത്തേയും ശ്രോത്രേന്ദ്രിയത്തേയും അവയുടെ വിഷയങ്ങ ളിൽ പ്രവർത്തിപ്പിക്കുന്നതു് ഏത്ര ദേവനാണും?

ഭാഷ്യം:—തേരുമതലായ ചെതന്യമില്ലാത്ത വസ്ത ക്കാ ചൈതന്യമുള്ളവയാൽ അധിഷ്യിതങ്ങളായിരിക്കു മ്പോരാമാത്രം പ്രവർത്തിക്കയും അല്ലാത്തപ്പോരം പ്രവർത്തി ക്കാതിരിക്കയും ചെയ്യുന്നതായിക്കാണുന്നുണ്ടു്. മനസ്സ മുത ലായ അചേതനങ്ങളും പ്രവർത്തിക്കുന്നതായി കാണുന്നു. ആ പ്രവൃത്തി ചൈതന്യമുള്ള ഒരു അധിഷ്ഠാതാവുണ്ടെ ന്നുള്ളതിലേയ്ക്കുള്ള ഒരു തെളിവാണു്. അങ്ങനെയുള്ള ഒരു അധിഷ്ഠാതാവില്ലെങ്കിൽ മനസ്സ മുതലായ കരണങ്ങളുടെ നിയമേന ഉള്ള പ്രവൃത്തിക്ക് എന്താണു ന്യായം? അതിനാൽ, ചേതനനായ ഒരു അധിഷ്ഠാതാവു് ഈ കരണങ്ങരുക്കു

താവ് എങ്ങനെയെല്ലാം ഉള്ളവനാണെ സംമററുമുള്ള വിശേ ഷങ്ങഠം ഒന്നും അറിവാൻ തരമില്ല. അതിനായിട്ടാണു ചോദ്യം. ആരാൽ ഇച്ഛിക്കപ്പെട്ട്, അല്ലെങ്കിൽ ആരുടെ ഇച<sup>്</sup>ഛാമാത്രത്താൽ, ആണു മനസ്സ നിയമേന സ്വവിഷയ ത്തിൽ വ്യാപരിക്കുന്നതു്? വിജ്ഞാനത്തിനു നിമിത്തമായ തിനാൽ, മനനംചെയ്യുന്നതിനുള്ള കരണം എന്ന അർത്ഥത്തി ലാണു മനസ്സ് എന്ന് അന്തഃകരണത്തെ പറയുന്നതു്. പ്രേഷിതം എന്നതു് 'അയയ്ക്കപ്പെട്ടതുപോലെ' എന്ന ഉപമാ ർത്ഥത്തിൽ പ്രയോഗിച്ചിരിക്കുന്നു. ഇഷിതശബൃത്തിൻേറയും പ്രേഷിതശബ'ദത്തിൻെറയും ശരിയായ അർത്ഥം ഇവിടെ ചേരുകയില്ല. രാജാവിന്റെ ഇച്ഛകൊണ്ടം ചിലപ്പോ∞ വാക്കുകൊണ്ടം ഭൃത്യൻ പ്രവൃത്തിക്കുന്നതുപോലെ എന്നുള്ള അർത്ഥം ഇവിടെ സംഭവിക്കയില്ലെന്ന സാരം. എന്തെന്നാൽ, ഗുരു, ശിഷൃന്മാരെ എന്നപോലെ, ആത്മാവ്യ, മനസ്സ മുതലാ അതതിൻെറ വിഷയങ്ങളിലേയ്ക്ക് അയയ്ക്കുന്നില്ല. അതു ശുദ്ധവം നിതൃവം ആയ ചൈതനൃമായതിനാൽ, മനസ്സ മതലായവയുടെ പ്രവൃത്തിക്കു നിമിത്തമാകുന്നതേയുള്ള. പ്രാണൻ എന്നു പറഞ്ഞതു നാസികാദ്വാരസഞ്ചാരിയായി ട്ടള്ള വായുവാണം". കണ്ണ്, ചെവി മുതലായ മററു കരണ ങ്ങളെപ്പററി പറയുന്ന സ്ഥിതി**ക്കു** പ്രകരണബലത്താൽ അങ്ങനെ പറകയാണ ന്യായം. സകലകരണങ്ങളുടേയും ചലനക്രിയയ്ക്കു നിമിത്തം പ്രാണൻ ആകുന്നു. കരണങ്ങളുടെ സ്വന്തമായ പ്രവൃത്തി, അതാതിൻെറ വിഷയങ്ങളെ പ്രകാശി പ്പിക്കമാത്രമാണ്. ചലനക്രിയ പ്രാണനുള്ളതുന്നെ. അതി നാൽ മനസ്സ മുതലായവയുടെ കൂട്ടത്തിൽ മുഖ്യത്വം പ്രാണനാ ണെന്നുള്ള അഭിപ്രായത്തോടുകൂടിയാണ്, പ്രഥമനായ എന്ന വിശേഷണം പ്രാണന ചേർത്തിരിക്കുന്നതു്. ആ പ്രാണൻ ആരാൽ പ്രേരണം ചെയ്യപ്പെട്ടിട്ടാണ് അതിൻെറ വ്യാപാരം നടത്തുന്നതു<sup>ം</sup>? എന്ന സാരം. വാക്കു പുറപ്പെടുവിക്കുന്നതിന നിമിത്തമായിട്ടുള്ളതു് ആരാണ്? പ്രാണികളുടെ ചക്ഷുസ്സം ശ്രോത്രവും പ്രയോഗിക്കുന്നതു് ഏത്ര ദേവനാണ്? ഈ കരണ ങ്ങളടെ അധിഷാതാവായി അവയെ പ്രയോഗിക്കുന്ന ചൈതന്യസചരൂപൻ എ ങ്ങ നെ യെ ല്ലാ മുള്ളവനാണെന്നു ചോദ്യം.

മന്ത്രം:—ശ്രോത്രസ്യ ശ്രോത്രം മനസോ മനോ യദ് വാചോ ഹ വാചം സ ഉ പ്രാണന്ധ്യ പ്രാണശ്ചക്ഷുഷശ്ചക്ഷുഃ അതിമുച്യ ധീരാഃ പ്രേത്യാസ്മാല്ലോകാദമൃതാ ഭവന്തി.

2

(ഒന്നാമത്തെ മന്ത്രത്തിൽ ഉള്ള ശിഷ്യൻറ ചോദ്യങ്ങരം ക്കുള്ള ഉത്തരം ഇതിൽ പറയുന്ന—നീ ചോദിച്ച ആ ദേവൻ തന്നെയാണു ശ്രോത്രേന്ദ്രിയത്തിൻറെ ശ്രവണശക്തിക്കും മന സ്സിൻെറ സങ്കല്പവികല്പാദിസാമർത്ഥ്യത്തിനം വാഗിന്ദ്രിയ ത്തിൻറെ ഉച്ചാരണസാമർത്ഥ്യത്തിനം പ്രാണൻറ പ്രാണന സാമർത്ഥ്യത്തിനം ചക്ഷസ്സിൻറെ ദർശനശക്തിക്കും നിമിത്ത മായിട്ടുള്ളതും. അങ്ങനെയുള്ള ആത്മതത്വത്തെ അറിഞ്ഞിട്ടു ബുദ്ധിമാന്മാർ സംസാരത്തെവിട്ട് ഈ ദേഹത്തോടുള്ള വിയോഗത്തിൽ മുക്കന്മാരായിത്തീരുന്നം.)

ഭാ:—'ശോത്രത്തിനം ശ്രോത്രമായിട്ടള്ളതു'' എന്നതുട **ഞ്ടിയുള്ള ഉത്തരം യാതൊ**രു വിശേഷപുമില്ലാത്തവനാണം്, മനസ്സുമുതലായവയുടെ പ്രവർത്തിക്കു നിമിത്തമായിട്ടള്ള തെന്നു കാണിപ്പാനാകുന്നു. മനസ്സമുതലായവയുടെ പ്രവത്ത കൻ എങ്ങനെയെല്ലാമുള്ള വിശേഷങ്ങളോടുകൂടിയവനാണെ ചോദ്യത്തിനു യാതൊരു വിശേഷവുമില്ലാത്തവനാ വിശേഷത്തോടുകൂടിയവനാണെന്നാണുത്തരം. ണെന്നുള്ള ഒന്നിനെത്തിരിച്ചറിയുന്നതിനുള്ള , ധർമ്മം ഗുണമോ ക്രിയയോ സംബന്ധമോ ആയിരിക്കും. അതൊന്നം ആത്മാവിനുള്ള തായി കാണിപ്പാൻ സാധിക്കയില്ല; എന്തെന്നാൽ, ആത്മാ വിനു ക്രിയാദികളുള്ള പക്ഷം അതും കുടം മുതലായതുപോലെ, ചേതനമല്ലെന്നും ആത്മാവല്ലെന്നും വതം. അതിനാൽ, 'യാതൊരു വിശേഷവുമി<u>ല്ലാത്ത</u> ചൈതന്യസചത്രപനാണു ഞാൻ' എന്നുള്ള ജ്ഞാനത്തിൽ വിഷയമാകുന്നു ആത്മാവു്. ക്രിയകരം, ശുക്താം കൃഷ്ണതാം മുതലായ വല്ല വിശേഷവും ആത്മാവിനുണ്ടായിരുന്നുവെങ്കിൽ അതിനെ പറയുമായിരുന്നു. അങ്ങനെ വികാരംമതലായ യാതൊരു വിശേവുമില്ലാ**ത്ത** ആതമാവാണു മനസ്സമതലായവയുടെ പ്രവൃത്തിക്കു നിമിഞ്ഞ, മെന്നാണു 'ക്രോത്രത്തിനം ശ്രോത്രമായിട്ടുള്ളവൻ' എന്ന **തുടങ്ങിയ ഉത്തരത്തിന്റെ അർത്ഥം.** ഈ അർത്ഥത്തിന<sup>ം</sup> അന

സരിച്ചാണു് ഇതിലെ അക്ഷരങ്ങ≎ം ഇരിക്കുന്നതു്. അതെ ത്തനെ എന്നാൽ;—എത്തകൊണ്ടു ശ്രവിക്കുന്നവോ അതാസ - ശബ്ദ**ത്ത** അറിവാൻ ശക്തിയുള്ളതുകൊണ്ടാണം <sup>ഗ</sup> ശ്രോത്രം. അതു ഗ്രോത്രമായിരിക്കുന്നതു<sup>ം</sup>. ആ അറിവിനള്ള അതിനു സ്വതേയുള്ളതല്ല; എന്തെന്നാൽ, ശ്രോത്രം ചൈതന്യ രൂപമല്ല. ആത്മാവു ചൈതന്യസചത്രപമാണതാനം. ശബ്ദത്തെ അറിയുന്നതെന്നുള്ള നിലയിൽ ശ്രോത്രത്തിനുള്ള ജ്ഞാനശക്തിക്കു നിമിത്തം ആത്മാവാകുന്നു. അതിനാൽ ക്ഷത്രജാതിക്കു നിയാമകമായ പ്രജാപാലനം, യുദ്ധം മുതലായ ക്ഷത്രത്തി'ൻെറ ക്ഷത്രമെന്നു പറയുന്നതുപോ കർമ്മങ്ങളെ ലെയും, വെള്ളത്തിനുള്ള ചൂട്, അഗ്നിനിമിത്തമുണ്ടാകുന്നതാ കയാൽ, അഗ്നി, ദശ്ധാവായ വെള്ളത്തിനം ദശ്ധാവാണെന്ത പറയംപോലെയും ആത്മാവിനെ ശ്രോത്രത്തിന്റെ ശ്രോത്ര മെന്നു പറയുന്നു. വെള്ളത്തേയും അഗ്നിയുടെ സംയോഗ ത്താൽ അഗ്നിയെന്ന പറയാറുണ്ട്. അതുപോലെ, അറിയ ന്നവനായ ആത്മാവിൻെറ സംബന്ധത്താൽ ആണ ശ്രോത്രാ ദികളം അറിയുന്നവയാണെന്നു പറയുന്നതു°.

ശ്രോത്രാദികളിൽ കാണന്ന അറിവാനുള്ള ശക്തി വെള്ള ത്തിന പൊള്ളിക്കാനള്ള ശക്തിപോലെ അനിത്യമാണ്. അവയ്ക്കുള്ള അറിവാനുള്ള ശക്തി ഏതാത്മാ അതിനാ**ൽ**, വിൻെറ സംയോഗത്താൽ ഉണ്ടാകുന്നവോ, ആ ആത്മാവിനം' അവ കരണങ്ങഠം ആകുന്നു. അഗ്നിയിൽ ചൂടപോലെ അറിവാനുള്ള ശക്തി നിത്യമായിട്ടുള്ളതു് ആത്മാവിലാണും. അതിനാൽ അഗ്നിയെ, ദഹിപ്പിക്കുന്നവൻ എന്നു പറയും പോലെ ആത്മാവിനെ, അറിയുന്നവൻ എന്നു പറയുന്നു. ശ്രോത്രത്വം മുതലായ അറിവു ശ്രോത്രാദികളിൽ അനിതൃ മായം ആത്മാവിൽ നിത്യമായം ഇരിക്കുന്നതിനാൽ 'ശ്രോത്ര ത്തിനും ശ്രോത്രം' എന്ന തുടങ്ങിയ അക്ഷരങ്ങളുടെ അർത്ഥം അനസരിച്ച്<sup>°</sup>, യാതൊരു വിശേഷവുമില്ലാത്തവനം ജ്ഞാന സ്വത്രപനമായ ആത്മാവാണു മനസ്സ മുതലായവയുടെ \_നിമിത്തമായിരിക്കുന്നതെന്നാണു<sup>ം</sup> പ്രവൃത്തിക്കു ഉത്തര ത്തിൻെറ താല്പയ്യം. 'മനസ്സിനം മനസ്സായുള്ളതു'' ഇത്യാദിക ളീലും ഇതുപോലെതന്നെ വ്യാഖ്യാനം. 'വാചോ ഹ വാചം' എന്നതിൽകാണുന്ന ദ്വീതീയയം 'പ്രാണസ്യ പ്രാണഃ' എന്ന

തിൽ കാണുന്ന പ്രഥമയം എല്ലാത്തിലും ചേർക്കുവാനള്ള താണു°. ചോദിച്ചതിൻെറ ഉത്തരം പ്രഥമകൊണ്ടാണല്ലോ നിർദ്ദേശിക്കേണ്ടതു്. അതുകൊണ്ട പ്രഥമ വേണ്ടിയിരി - ആത്മതത്ത്വം അറിവാനുള്ളതാകയാൽ കർമ്മമായതു കൊണ്ട ദചിതീയയും വേണം. അതിനാൽ 'വാചോ ഹ വാചം' 'പ്രാണസ്യ പ്രാണഃ' എന്നുള്ളവ അനസരിച്ച<sup>്</sup> രണ്ട വിഭക്തിയം എല്ലാ**ത്തി**ലം ചേർക്കണം. അതെങ്ങനെയെ ന്നാൽ:—-''ചക്ഷഃശ്രോത്രംകഉദേവോയന്തക്കി?" സ്സിനേയും ശ്രോത്രത്തേയും അതതിന്റെ വിഷയത്തിലേയ്ക്ക പ്രേരണംചെയ്യന്ന ചൈതന്യസ്വരൂപൻ ആരാണു"?) എന്ന നീ ചോദിച്ച ആ ചൈതനുസചരുപൻ, ശ്രോത്രത്തിന ശ്രോത്രവും, മനസ്സിനു മനസ്സം, വാക്കിനു വാക്കും ആകുന്നു. അവൻതന്നെയാണു പ്രാണനു പ്രാണനും, \_ ചക്ഷസ്സ്വിന ചക്ഷസ്സം ആയിരിക്കുന്നതു്. ആ തത്ത്വത്തെ ''ശ്രേംത്രത്തിന ശ്രോത്രമെന്നും, മനസ്സിന മനസ്സെന്നും, വാക്കിനു വാക്കെന്നും, പ്രാണനു പ്രാണനെന്നും, ചക്ഷസ്സിനു ചക്ഷുസ്സെന്നും അറി ഞ്ഞിട്ട്'' യോജിപ്പിക്കണമെന്ന സാരം. എന്ന **ശ്രോത്രാദികളിൽ കാണുന്ന അറിവാന**ള്ള ശക്തിക്ക നിമി ത്തവം നിത്യജ്ഞാനസാരൂപവം യാതൊരു വിശേഷവുമില്ലാ ത്തതും ആയിട്ടുള്ളതാണു 'ആതമതത്തചമെന്നറിഞ്ഞു', അറി വില്ലായ്ക്കുനിമി**ത്ത**ം ബുദ്ധിമതലായവയെ ആത്മാവെന്നു വിചാരിക്കയാകുന്ന സംസാരത്തിൽനിന്നു മോചനം വരുത്തി യിട്ട്, ബൂദ്ധിമാന്മാർ ഈ ശരീരത്തോടു വേർപെടുമ്പോരം, **ശരീരമുണ്ടാകുന്നതി**ന കാരണമില്ലാത്തതിനാൽ, അമൃതന്മാരായിത്തീരുന്നു. അ ജ്ഞാ നമുള്ളപ്പോയമാത്രമേ കർമ്മങ്ങഠാക്കു മറെറാരു ശരീരത്തെ ജനിപ്പിക്കുന്നതിനു ശക്തി സിദ്ധിച്ഛകഴിഞ്ഞാൽ യുള്ള. ആത്മജ്ഞാനം ആകട്ടെ, എല്ലാ കർമ്മങ്ങളം ചെയ്യുന്നതിന നിമിത്തവം അജ്ഞാന ത്തിനു വിപരീതവുമായ ജ്ഞാനാഗ്നിയാൽ പൂർവകർമ്മ ങ്ങഠം ദഹിച്ചപോകുന്നതിനാലും വീണ്ടം കർമ്മങ്ങഠം ചെയ്യാ **ത്തതി**നാലും മുക്തന്മാരായിത്തന്നെ തീരുന്നു. വാസ്തവത്തിൽ അമൃതതാം എന്ന അവസ്ഥ മുമ്പേതന്നെ ഉള്ളതാകയാൽ അമൃ തന്മാരായിത്തീരുന്നു എന്നു പറയുന്നതു° ഉപചാരമായിട്ടാണം°. നിത്യാത്മസചത്രപന്മാരാണു<sup>ം</sup>. എന്തെന്നാൽ, അവർ അവർക്ക് അമൃതത്വം, സ്വാഭാവികമായിട്ടള്ളതാകയാൽ,

മറെറാന്നുകൊണ്ടു ലഭിക്കേണ്ടുതല്ല. ഞാൻ അനാദിയായ സംസാരപരമ്പരയാൽ ഇതുവരെ ശരീരമുള്ളവനായിരുന്നു; ഇനിയം ശരീരിയായിത്തന്നെ ഇരിക്കും; ഞാൻ ധർമ്മാദി കഠക്കു് അധികാരിയാണു്; എനിക്കു സ്വർഗ്ഗം മുതലായ കർമ്മഫലങ്ങഠം വേണും; എന്നം മറുമുള്ള വിചാരമാകന്ന, ആരോപിതമായ മൃതൃവിനോട്ട വേർതിരിയുമെന്നേ അതിനു, (അമൃതന്മാരായിത്തീരുന്ന എന്നതിന്ന്) അർത്ഥ മുള്ള.

മത്രം—ന തത്ര ചക്ഷർഗ്ഗപ്പതി ന വാഗ്ഗച്ഛതി നോ മനോ, ന വിദ്മോ, ന വിജാനീമോ യഥൈതദനശിഷ്യാ— 'ദന്യദേവ തദ്വിദിതാദഥോ, അവിദിതാദധി' ഇതി ശുശ്രമ പൂർവേഷാം യേ നസ്സദ്ധ്യാചചക്ഷിരേ.

Ċ

(ഈ ആത്മതത്വത്തിൽ കണ്ണ് എത്തുകയില്ല, വാക്കെത്തു കയില്ല, മനസ്സെത്തുകയില്ല, അതിനാൽ ഇതു ശ്രോത്രാദി കളെ പ്രേരിപ്പിക്കുന്ത് എങ്ങനെയാണെന്നു മനസ്സിലാക ന്നില്ല, എന്നു ശിഷ്യൻ പറഞ്ഞതുകേട്ട്, ഗുരു ഉത്തരം പറ യുന്നു:—അതു് അറിഞ്ഞിട്ടുള്ളതുമല്ല, അറിഞ്ഞിട്ടില്ലാത്തതു മല്ല, എന്നാണു ഞങ്ങരംക്കു അതു വ്യാഖ്യാനിച്ചുതന്ന പൂർവാ ചാര്യന്മാർ പറഞ്ഞുകേട്ടിട്ടുള്ളത്ര്.)

ഭാഷ്യം:—'ശ്രോത്രസ്യ ശ്രോത്രം' ഇത്യാദികൊണ്ട<sup>ം</sup> ആത്മതതപത്തെ പറഞ്ഞുകൊടുത്തിട്ടും, ആ വന്ത സൂക്ഷ്യമായ തിനാൽ വീണ്ടം വീണ്ടം ചോദിക്കേണ്ടിവരുന്നതിന കാരണ മായി ശിഷ്യൻ പറയന്നു:—-''ശ്രോത്രാദികയക്ക് ആത്മാവാ ണെന്നുപറ**ഞ്ഞ** ആ വസ്തവിൽ ചക്ഷസ്സ് എത്തുകയില്ല, വാക്കും എത്തുകയില്ല. (ഇവിടെ വാക്കും ചക്ഷുസ്സം എത്തുക യില്ലെന്നുള്ളതു പറഞ്ഞതും ചക്ഷുസ്സ മുതലായ ഇന്ദ്രിയങ്ങ **ആത്മാവി**നെപ്പററി അറിവതരുന്നില്ല ളിലൊന്നും അർത്ഥത്തിലാണു°.) എന്നമാത്രമല്ല, ''എനിക്ക സഖ മാണം'; എനിക്കു ദുഃഖമാണം';'' എന്നിങ്ങനെ സുഖദ്ദഃഖാദി കളെ ഗ്രഹിക്കുന്നതുപോലെ മനസ്സുകൊണ്ടം അതിനെ ഗ്രഹി ക്കുവാൻ സാധിക്കയില്ല. ഇപ്രകാരം ബാഹ്യേന്ദ്രിയങ്ങ⊙കൊ ണ്ടാകട്ടെ, അന്തഃകരണംകൊണ്ടാകട്ടെ, ആത്മതതചത്തെ

അറിവാൻ കഴികയില്ല. എന്തെന്നാൽ, അതു് യാതൊരി ന്ദ്രിയത്തിനും വിഷയമല്ല. ഇങ്ങനെയുള്ള ഈ ബ്രഹ്മം മനസ്സു മുതലായ കരണങ്ങളെ അനശാസിക്കുന്നതു്——ഇന്നവിഷയ ത്തിൽ ഇന്നഇന്ദ്രിയം പ്രവർത്തിക്കണമെന്ന നിയമത്തോടു കൂടി അവയെ പ്രേരിപ്പിക്കുന്നതു് എങ്ങനെയാണെന്നുള്ളത ഞങ്ങരംകുറിഞ്ഞുകൂടാ."

അല്ലെങ്കിൽ, ശ്രോത്രാദികഠക്കം ശ്രോത്രാദിയായിട്ടുള്ള താണെന്നുപറഞ്ഞ ബ്രഹ്മത്തെ ഇന്നപ്രകാരമുള്ളതാണെന്നു കാണിച്ചുതരണമെന്നു ശിഷ്യൻ ചോദിച്ചതിനത്തരം ഗുരു പറയുന്നതാണു 'നത്ത്ര ചക്ഷർഗ്ഗച് ചത്തി' ഇത്യാദി. അതു ഇന്നപ്രകാരമെന്നു കാണിപ്പാൻ കഴികയില്ല; എന്തെന്നാൽ, അതിൽ കണ്ണ് എത്തുകയില്ല, എന്നും മററും മുമ്പിലേപ്പോ ലെതന്നെ. ഈ പക്ഷത്തിലുള്ള വ്യത്യാസം ''യഥൈതദനു ശിഷ്യാദിതി'' എന്നതിന്റെ അർത്ഥത്തിനാണു്. ഇതിനെ അനുശാസിക്കുന്നത്ര് — ഇതിന്നവിധത്തിലാണെന്നു മുമ്പു പറഞ്ഞവിധത്തിലല്ലാതെ ശിഷ്യന്മാരെ ബോധിപ്പിക്കു ന്നത്ര് —എങ്ങനെയാണെന്നു എനിക്കു അറിഞ്ഞുകൂടാ എന്നു

ഏതുവിധത്തിലെങ്കിലും ബ്രഹ്മത്തെ മനസ്സിലാക്കി ത്തരണമെന്നു ശിഷൃൻ അപേക്ഷിച്ചപ്പോയ ആചായ്വൻ പറ യന്നം:---അതു വിദിതത്തിൽനിന്നും അവിദിതത്തിൽനിന്നും വേറേയാണം'—ആ ബ്രഹ്മതത്വം അറിയപ്പെട്ടിട്ടുള്ളതുമല്ല, അറിയപ്പെട്ടിട്ടില്ലാത്തതുമല്ല—എന്നാണ് ആഗമം. തവം അവിദിതവുമല്ലാത്തതെങ്ങനെയെന്നാൽ, ആ വസ്ത സർവാത്മകനായതുകൊണ്ട് അറിയുന്നവൻതന്നെയാണ്. സർവാത്മാവായ ജ്ഞാതാവിനെ അറിയുന്നതിന മറെറാത ജ്ഞാതാവില്ല. അറിവു് എന്നതു് ആത്മാവിനല്ലാതെ മറെറാ ന്നിനമില്ല, ആത്മാവെല്ലാം ഒന്നതന്നെയാണുതാനം. അറി യാൻകഴിവുള്ള വേറൊരാ⊙ ഇല്ലാത്തതിനാൽ അറിയപ്പെട്ടിട്ടില്ല. അതുകൊണ്ടാണു′ ആത്മാവൃ′ അറിയ പ്പെട്ടിട്ടുള്ളതിൽനിന്നു വേറേയാണെന്നു പറഞ്ഞത്ര്. 'സ വേത്തി വേദ്യം ന ച തസ്യാസ്തി വേത്താ' (അറിവിന വിഷയമായിട്ടള്ളതിനെ എല്ലാം അറിയുന്നതു് ആത്മാ

വാണു്; എന്നാൽ ആത്മാവിനെ അറിയുന്നവനായി വേറേ ആരുമില്ല) എന്നുള്ള മന്ത്രവർണ്ണവും 'വിജ്ഞാതാരമരേ! കേന വിജാനീയാൽ' (അറിവിനെല്ലാം ആശ്രയമായ ആത്മാ വിനെ എങ്ങനെ—അല്ലെങ്കിൽ എന്തുകൊണ്ട്—അറിയം?) എന്നു വാജസനേയകത്തിൽ പറഞ്ഞിരിക്കുന്നതും നോക്കുക. എന്നുമാത്രമല്ല, അറിയപ്പെട്ടിട്ടുള്ളതെല്ലാം വ്യക്തമാണു്, അതായതു കായ്വമാണു്; അതല്ല ആത്മാവ്. വ്യക്തമായും വിദിതമായുമുള്ളതെല്ലാം ആത്മാവല്ലാത്തതിനാൽ അല്പവും ഒന്നിനൊന്നു് ചേരാത്തതും അനിത്യവും അനേകവും അശു ദ്രവുമാകുന്നു. ബ്രഹ്മം അപ്രകാരമൊന്നും ഉള്ളതല്ലെന്നു സാരം.

അറിയപ്പെട്ടിട്ടുള്ളതു ബ്രഹ്മമല്ലെങ്കിൽ, അറിയപ്പെടാ ത്തതായിരിക്കണം ബ്രഹ്മം എന്ന പറയുന്നപക്ഷം, അതു മല്ല; എന്തെന്നാൽ ബ്രഹ്മത്തിന് അറിവിൻെറ ആവശ്യ മില്ല. അറിയപ്പെടാത്തതിനെല്ലാം അറിവിൻെറ ആവശ്യമ - അറിയാത്തതിനെ അറിയുന്നതിനാണല്ലോ ണ്ടായിരിക്കും. ലോകം പ്രവത്തിക്കുന്നതും. ഈ ബ്രഹ്മമാകട്ടെ, വിജ്ഞാ നസ്വരുപമായതുകൊണ്ട് അതിന വിജ്ഞാനത്തിന്റെറ അപേക്ഷയില്ല. ഒന്നിൻെറ സ്വന്തരൂപത്തെ അതു മറെറാ ന്നിൽനിന്നു് ആവശ്യപ്പെടുകയില്ലലോ. തന്നിൽനിന്നത ന്നെയും ബ്രഹ്മം വിജ്ഞാനത്തെ ആവശ്യപ്പെടുകയില്ല. എതെന്നാൽ, സ്വന്ത്രപമായ വിജ്ഞാനം ആവശ്യപ്പെടാ തെതന്നെ ആത്മാവിനു സിദ്ധമാണു്. വിളക്കിനു തന്റെറ വെളിപ്പെട<u>ുത്ത</u>ന്നതിന രൂപത്തെ മറെറാന്നിൽനിന്നോ മറെറാരു പ്രകാശത്തിന്റെ അപേക്ഷയി തന്നിൽനിന്നോ<u> </u> ആവശ്യപ്പെട്ടതുകൊണ്ട പ്രയോജനവുമില്ല; എന്തെ ന്നാൽ വിളക്കതന്നെ പ്രകാശസചത്രപമാകുന്നു. പ്രകാശ മെല്ലാം ഒരുപോലെതന്നെയാണുതാനം.

വരട്ടെ, ദീപത്തെയും ബ്രഹ്മത്തെയും ഒപ്പം പറവാൻ പാടില്ല. ദീപം തൈജസമാണു്. അതിനു സ്വന്ത്രുപത്തെ വെളിപ്പെടുത്തുവാൻ തൈജസമായ മറെറാന്നിൻെറ ആവശ്യ മില്ലെന്നുവരാം. എങ്കിലും മറെറാരു ജാതിയിലുള്ള പ്രകാശ മായ ജ്ഞാനത്തിൻെറ ആവശ്യം, അതിനും സ്വന്ത്രുപത്തെ വെളിപ്പെടുത്തുന്നതിന്ന്, ഉണ്ട്; ജ്ഞാനത്തിൻെറ സഹായം

കൂടാതെ ദീപസ്വര്രപം ആർക്കും വെളിപ്പെടുകയില്ല. അതു പോലെ, ആത്മാവു ജ്ഞാനര്രപനാണെങ്കിലും അതിന് സ്വന്ത്രുപത്തെ വെളിപ്പെടുത്തുന്നതിന് മറെറാരു ജാതി ജ്ഞാനത്തിന്റെ ആവശ്യമുണ്ടെന്നു വന്നുകൂടെയോ? എന്നാണെങ്കിൽ പറയാം. ആത്മാവല്ലാതെ വേറേ ഒരു ജ്ഞാനവു മില്ല. ഉണ്ടായിട്ടുവേണ്ടേ, ആത്മാവിന സ്വന്ത്രുപത്തെ വെളിപ്പെടുത്തുന്നതിന് അങ്ങനെ ഒരു ആവശ്യമുണ്ടാവാൻ?

നില്ലണേ, നിങ്ങരം പറയുന്നതു°, ആത്മാവൃ° വിജ്ഞാന സ്വരൂപമാണെന്നം, ആതിനാൽ അതിനെ അറിയുന്നതിന മറെറാരു വിജ്ഞാനത്തിന്റെ ആവശ്യമില്ലെന്നമല്ലേ? അതു ശരിയല്ല,—ആത്മാവിനെക്കറിച്ച് വിപരീതജ്ഞാനവം ശരി യായ ജ്ഞാനവും കാണന്ത്രങ്ങളോ. "ന ജാനാമ്യാത്മാനം" (എനിക്ക് ആതമാവിനെ അറിഞ്ഞുകൂടാ) എന്നു ശ്രതിയുണ്ട്. (അതു നീയാകന്നു) 'ആതമാനമേവാവേത"∙ (ആത്മാവിനെത്തന്നെ അറിയണം) 'ഏവം വൈതമാത്മാനം (ഇപ്രകാരം ആ ആത്മാവിനെ അറിഞ്ഞിട്ട്) ൃതികളിൽ പറയന്നു. ഇങ്ങനെ ശൃതികളിൽ എല്ലായിടത്തും, ആത്മാവിനെ അറിയുന്നതിന വിജ്ഞാനത്തിൻെറ ആവശ്യമുണ്ടെന്നുകാണുന്നു. അതിനാൽ നിങ്ങളുടെ അഭിപ്രായം പ്രത്യക്ഷത്തിനം ശൃതിക്കും വിരുദ്ധ മായിട്ടള്ളതാണ്, എന്നു് ആക്ഷേപിക്കയാണെങ്കിൽ നിങ്ങ⊙ പറയുന്ന ആത്മാവു° വേറൊ സമാധാനം പറയാം. അനാദിസംസാരപരമ്പരയാൽ, ബുദ്ധിമുതലായ കായ്പ്പകാരണസംഘാതത്തിൽ, തുടർച്ചയായ ആത്മാവെന്നുള്ള അനിർവാച്യമായ അജ്ഞാനമാകുന്നു അഭിമാനമാകുന്ന ആ അജ്ഞാനം ആത്മചൈതന്യ അതിൻെറ ലക്ഷണം. ത്തിനം' അതിരുകല്പിച്ച്' ആ അതിരിനള്ളിൽ ആത്മചൈത ന്യത്തിൻെറ പരമാർത്ഥസ്വരൂപത്തിൻെറ പ്രകാശത്തെ പ്രതി ബന്ധിച്ച<sup>ം</sup> അതിൽ മൌഢ്യം മുതലായതിനെ ആരോപിക്ക ന്നതിനു കാരണമായിത്തീരുന്നു. അതിനാൽ, അതു അവി വേകാത്മകനായ ജീവാത്മാവെന്നു പറയപ്പെടുന്നു. അന്തഃക രണത്തിനെ അവഭാസത്തിനാണം അതിൽ പ്രാധാന്യം. അന്തഃകരണത്തിൽ, ഇതു വെളത്തതാണം, ഇതു മഞ്ഞയാണം, എന്നും മറുമുള്ള അവഭാസങ്ങരം ഉണ്ടാകുമ്പോരം ആ അന്തഃക

്പ്രതിബിംബം ആത്മചൈതന്യത്തിന്റെ രണത്തില്പള്ള ജ്ഞാതാവാണെന്നും തോന്നുന്നു. ആ <mark>തോ</mark>ന്നലാണ<sup>്</sup> അതിൽ പ്രധാനമായിട്ടുള്ളതെന്നുസാരം. ചക്ഷസ്സ് മുതലായ ഇന്ദ്രിയ ങ്ങഠം ഈ ജീവാത്മാവിൻെറ കരണങ്ങളാകുന്നു. നിത്യുചൈ തന്യസ്വരൂപനായ ആത്മാവാകുന്നു അതിന്റെറ കാതൽ. ആ ജീവാതമാവിലാകന്ന അനിത്യമായ വിജ്ഞാനം അവഭാ സിക്കുന്നതും. ബുദ്ധിയിലുണ്ടാകുന്ന ബോധങ്ങരം വെളിപ്പെടു കയും മറകയുമെന്ന സ്വഭാവത്തോടുകൂടിയവയാകുന്നു. നാൽ, ആ സ്വഭാവത്തോടുകൂടിമാത്രവും പ്രതിശരീരം വ്യത്യാ സപ്പെട്ട ലക്ഷങ്ങളോടുകൂടിയുമാണ° ആ ആത്മാവ ഭാസിക്ക ന്നതും. വാസൂവത്തിൽ ആത്മചൈതന്യം അന്തഃകരണമായ മനസ്സിനും മനസ്സാണെന്നും എല്ലാററിനും ഉള്ളിലുള്ളതാ ണെന്നു ശൂതി പറയുന്നു. നിത്യവിജ്ഞാനസ്വരുപവും ആകാശംപോലെ യാതൊര ഭാവഭേദവുമില്ലാത്തതുമായ ആ ആത്മചൈതന്യം ഉള്ളിലിരിക്കുന്നതിനാൽ, അതോടു ചേർന്നതും അതിനുപുറമേ ഉള്ളതും അതിൽനിന്നു വൃത്യാ സപ്പെട്ട ലക്ഷണങ്ങളോടുകൂടിയതുമായ ബുദ്ധിയെ ആത്മാ വെന്നു ആളുക≎ം വിചാരിക്കുന്നു. വെളിപ്പെടുകയും മറകയും ചെയ്യുന്ന സ്വഭാവത്തോടുകൂടിയവയും വിജ്ഞാനഭാസരൂപ ങ്ങളും അനിത്യങ്ങളുമായ ബോധങ്ങരംനിമിത്തം അനിതൃവിജ്ഞാനത്രപമാണെന്നും സഖദഃഖാദികളള്ളതാ ണെന്നും അവർ അംഗീകരിക്കുകയും ചെയ്യുന്നു. ണ്ടാണം' അതു നിതൃവിജ്ഞാനത്രപമായ ആത്മാവിൽനിന്ന വേറെയാണെന്നു പറഞ്ഞതും. അതിനു വിജ്ഞാനത്തിന്റെറ വിപരീതജ'ഞാനവുമണ്ടാകാം. നിതൃവി അപേക്ഷയും ജ്ഞാനത്രപമായ ആത്മാവിലാകട്ടെ, ഇതൊന്നം ഉണ്ടാക യില്ല.

ആകട്ടെ, ഇങ്ങനെ ബുദ്ധ്യാദികളോടു ചേർന്നിരിക്കുന്ന ചൈതന്യാഭാസത്തെയാണു ആത്മാവായി വിചാരിച്ചിരി ക്കുന്നതെങ്കിൽ അതു മിഥ്യയായതിനാൽ 'ഞാൻ ബ്രഹ്മമാ മാകുന്നു' എന്നുള്ള അനുഭവം വരുവാൻ തരമില്ല. ആ ആത്മാ വിനു മോക്ഷത്തിനു് അർഹതയുമില്ല. അതിനാൻ 'തത്ത്വ മസി' എന്നും ജീവാത്മാവിനും പരമാത്മാവിനും ഐക്യത്തെ ഉപദേശിക്കുന്നതു ചേരാതെപോകും. അതു നിത്യവിജ്ഞാ നസ്വരുപമായ ആത്മാഖിനും ബ്രഹ്മത്തിനും തമ്മിലുള്ള

ഐക്യത്തെയാണ പ്രദിപാദിക്കുന്നതെന്നവച്ചാലം ചേരുക നിതൃബോധസാത്രപ യില്ല. എന്തെന്നാൽ ആത്മാവു നാണും. ആദിത്യനെ പ്രകാശിപ്പിക്കുന്നതു മററാരുമല്ലല്ലോ. ആത്മാവിനെ അറിയേണ്ട ആവശ്യമില്ല. അതുപോലെ അറിയണമെന്നുപറയുന്നതിനു് അർത്ഥവുമില്ല. എന്നാണെ പറയാം:---ആവക ഉപദേശങ്ങളെല്ലാം ങ്കിൽ, ത്തിൻെറ അദ്ധ്യാരോപത്തെ നീക്കുന്നതിനുവേണ്ടിയുള്ളവ യാണു്. ആത്മാവിനെ തിരിച്ചറിയാൻ വഹിയാത്തതി നാൽ ലോകം സർവാത്മാവായ നിതൃവിജ്ഞാനത്തിൽ ബൂദ്ധി മതലായവയുടെ അനിതൃധർമ്മങ്ങളെ ആരോപിച്ചി രിക്കയാണല്ലോ. അതു നീക്കുന്നതിനായിട്ടാണു ബോധരൂപ നായ ആത്മാവിനെ അറിയണമെന്നുപദേശിക്കുന്നത്ര്. ആ ആത<sup>്</sup>മാവിൽ ബോധവും അബോധവും വരാം. എങ്ങനെ എന്നാൽ വെള്ളത്തിൻെറ ചൂടിനും ചൂടില്ലായ്മയ്ക്കും അഗ്നിയും, രാത്രിക്കം പകലിനും സൂയ്യനും, നിമിത്തമാകുന്നതുപോലെ, മറെറാന്നിലുള്ള ബോധത്തിനും അബോധത്തിനം അത<u>്</u> നിമിത്തമാകുന്നു. അഗ്നിയിലും ആദിത്യനിലും നിത്യമാ യുള്ള ചൂടം വെളിച്ചവും മററുള്ളിടത്ത്യ്; ചൂടം വെളിച്ചവും ഉണ്ടായിരിക്കുന്നതിനും ഇല്ലാതിരിക്കുന്നതിനും നിമിത്തമാ കന്നതുകൊണ്ട് അനിതൃങ്ങളെന്നപോലെ വിചാരിക്കപ്പെട്ട അതിനാലാണു°, അഗ്നി ദഹിപ്പിക്കം, സൂവ്വൻ പോരുന്നു. എന്നിങ്ങനെയുള്ള വ്യവഹാരമുണ്ടാകുന്നതും. പ്രകാശിക്കും അതുപോലെയാണു് ഇതും. അഗ്നിയുടെ ചൂടം സൂയ്യനെറ പ്രകാശവം എപ്പോഴമുള്ളതാകയാൽ 'ദഹിപ്പിക്കം' 'പ്രകാ ശിക്കം' എന്നു ഒരു കാലത്തിന്റെ സംബന്ധത്തോടുകൂടി അതിനെ വൃവഹരിക്കുന്നതു സൂക്യുമാപോചിച്ചാൽ ശരിയ ല്ലല്ലോ. ഇതുപോലെയാണും, നിത്യബോധസ്വരുപനായ ആത<sup>ം</sup>മാവിൽ സുഖം, ദുഃഖം, ബന്ധം, മോക്ഷം, മുതലായ വയെ ലോകം ആരോപിക്കുന്നതു്. ആ ആരോപത്തെ വക വച്ചുകൊണ്ട°, അതിനെ നീക്കുന്നതിനായിട്ടമാത്രമായി ട്ടാണു° 'ആത°മാനമേവാവേത°' ഇത്യാദി ആത്യമാവിനെ അറിയണമെന്നപദേശിക്കുന്നത്യ്. മേഘാദ്യാ വരണം നീങ്ങമ്പോ⊙ സൂയ്പൻ പ്രകാശിക്കുന്നു എന്നും ആവ രണം ഉണ്ടായിരിക്കുമ്പോ⊙ പ്രകാശിക്കുന്നില്ല എന്നും തോന്നുന്നതുപോലെയാണു° നിതൃബോധസചത്രപമായ ആ ത്മാവ് അറിയുന്നു എന്നും അറിയുന്നില്ല എന്നും തോന്നു ന്നത്ര്. വാസ്തവത്തിൽ ബോധകർത്തൃത്വവും അബോധ കർത്തൃത്വവും നിതൃബോധസാത്രപനായ ആത്രാവിൽ ഉണ്ടാകുവാൻ തരമില്ല. അതിനാൽ, അത്ര് അറിയപ്പെടാത്ത തിൽനിന്നും വേറേയാണ്മ്.

'അധി' എന്ന ശബ്ദം ഇവിടെ 'വേറേ' എന്ന അർത്ഥ ത്തിലാണും പ്രയോഗിച്ചിരിക്കുന്നതും. അതിനെെ സാധാ മണ അർത്ഥം 'മേൽ' എന്നാണം". ഒന്നു മറെറാന്നിൻെറമേൽ ആയിരിക്കുന്നപക്ഷം ആ ഒന്നു മറെറാന്നിൽനിന്നു വേറെ ആയിരിക്കമെന്നുള്ളതു തീർച്ചയാണു°. ട്രത്യാദികളടെ മേൽ ആയിരിക്കുന്ന രാജാവു് ഭൃത്യാദികളിൽനിന്നു വേറെ യായിരിക്കുന്നതുപോലെ എന്നുദാഹരണം പറയാം. അറിയ പ്പെടാത്തതെന്നു പറയുന്നതു് അവ്യക്തമാ(പ്രകൃതിയാ)ണു്. അതല്ല ബ്രഹ്മ,മെന്നു സാരം. വ്യക്തമെന്നു പറയുന്നതു കായ്യവം അവ്യക്തം കാരണവുമാണു<sup>ം</sup>. ബ്രഹ്മം അവയിൽ നിന്നു വേറെ എന്നു പറയന്നതിൻെറ അർത്ഥം അതു് ഒന്നിൽനിന്നും ഉണ്ടായതല്ല; അതിൽനിന്നു് ഒന്നും ഉണ്ടാ കന്നതുമില്ല എന്നാണു്. അതു നിതൃവിജ്ഞാനസ്വരുപവും യാതൊരു വിശേഷവുംകൂടാതെയുള്ളതുമാണെന്നു് ആകെ യുള്ള സാരം. ഇങ്ങനെ, ആ ത്താവാണു് ബ്രഹ്മമെന്നതു കൊണ്ടതന്നെ അതു് ഉപേക്ഷിക്കേണ്ടതോ സചീകരിക്കേ ണ്ടതോ അല്ലെന്നു സിദ്ധിക്കുന്നു. മറെറാരു വസ്തവിനെയ ല്ലാതെ ഉപേക്ഷിപ്പാനോ സ്ഥീകരിപ്പാനോ നിവൃത്തിയില്ല. ആത്മാവു ബ്രഹ്മവും എല്ലാററിൻെറയും ഉള്ളിൽ ഇരിക്കുന്നതി നാൽ അവിഷയവുമാണു്. അതിനാൽ അന്യനം ഉപേക്ഷി പ്പാനോ സചീകരിപ്പാനോ നിവൃത്തിയില്ല. എന്നുമാത്രമല്ല, ആത്മാവൊഴിച്ച് അന്യൻ ഇല്ലതാനും. 'ഇതി ശുശ്രമ പൂർവേഷാം' (ഇങ്ങനെ പൂർവാചാര്യന്മാർ പറയുന്നതു ഞങ്ങരം കേട്ടിട്ടുണ്ട്) എന്നു പറഞ്ഞതു് ഈ ജ്ഞാനം പാരനശ്യമായി സിദ്ധിച്ചിട്ടുള്ളതാണെന്നു കാണിപ്പാൻവേ ണ്ടിയാണും. 'വ്യാചചക്ഷിരേ, (വ്യാഖ്യാനിച്ചതന്നു) എന്നതുകൊണ്ട് അതിനെപ്പററി യക്തിവാദംചെയ്വാൻ സ്വാതന്ത്ര്യമില്ലെന്നു കാണിച്ചിരിക്കുന്നു. ഞങ്ങരംക്ക ബ്രഹ്മത്തെപ്പററിപ്പറഞ്ഞുതന്ന ആചാച്ചന്മാർ ബ്രഹ്മത്തെക്കു

റിച്ച് അവർക്കു പരമ്പരയായി സിദ്ധിച്ചിട്ടുള്ള നിത്യമായ ആഗമത്തെയാണ് ഞങ്ങഠാക്കു വ്യാഖ്യാനിച്ചുതന്നത്ര്; അല്ലാതെ തങ്ങളുടെ ബുദ്ധിയിൽ തോന്നിയ യുക്തി അനുസ രിച്ച പറഞ്ഞുതന്നതല്ല, എന്ന് ആഗമത്തിൻെറ പാരമ്പയ്യ ത്തിനു മുടക്കംവന്നിട്ടില്ലെന്നു കാണിക്കുന്നത്ര വിദ്യയുടെ മാഹാത്മ്യത്തെ അറിയിക്കുന്നതിനായിട്ടാണ്ം. യുക്തിക്കു നിലയില്ല; അതിൽ തെററിദ്ധാരണയുമുണ്ടാവാം എന്ന

മന്ത്രം—യദ്വാചാ ∫ നഭ്യദിതം യേന വാഗഭ്യദ്യതേ തദേവ ബ്രഹ്മ താം വിദ്ധി നേദം യദിദമപാസതേ. 4

[യാതൊന്നിനെ വാക്കകോണ്ട വെളിപ്പെടുത്തുവാൻ സാധീക്കയില്ലയോ. നേരേമറിച്ച വാക്കകരം പ്രകാശിക്കുന്ന തിന് ഏതാണോ ഹേതുവായിരിക്കുന്നതു്, അതുതന്നെ യാണു ബ്രഹ്മമെന്നു നീ അറിയുക. സാധാരണജനങ്ങരം ഉപാ സിക്കുന്നതു ബ്രഹ്മമല്ല.)

ഭാ:—'യദ്വാചാ ƒ നഭൃദിതം' ഇത്യാദിമന്ത്രങ്⇔, 'അനൃ ദേവതദചിദിതാത്' ഇത്യാദിയായി ബ്രഹ്മജ്ഞാനിക∞ പറ ഞ്ഞിട്ടള്ള ആഗമാർത്ഥത്തിന്റെ ജ്ഞാനം ഉറയ്ക്കുന്ന.തിനായി വാക്കിനാൽ പറയപ്പെടാത്ത**ു**്, ട്ടാകുന്നു. ഏതാണോ എന്നതുകൊണ്ടു ബ്രഹ്മത്തെ വാക്കകോണ്ട വിവരിക്കാൻ കഴികയില്ലെന്നും, എതിനാൽ വാക്കും അഭിവദിക്കപ്പെടുന്നു, എന്നതുകൊണ്ട് വാക്കുക്കാക്ക് അർത്ഥങ്ങളെ വെളിപ്പെടുത്തു വാനുള്ള ശക്തിക്കു നിമിത്തം ബ്രഹ്മമാണെന്നും പറഞ്ഞിരി 'കേനേഷിതാം വാചമിമാം വദന്തി' 'യദ്വാചോ ഹ വാചം' എന്നു മുമ്പും പറഞ്ഞിട്ടുണ്ടല്ലോ. വാക്കകൊണ്ടു പറയപ്പെടാത്തതും വാക്കകേയ വെളിപ്പെടുന്നതിന നിമിത്ത വുമാഞ് ബ്രഹ്മമെന്നു പറഞ്ഞതിനാൽ ബ്രഹ്മം അറിയ കഴിയുന്നതല്ലെന്നു മനസ്സിലാക്കിക്കൊടുത്തും, മറെറാരു വസ്തവിനെ മനസ്സിലാക്കുവാനുള്ള ഇച്ഛയേനീക്കി, താൻതന്നെയാണ ബ്രഹ്മമെന്ന് ഉറപ്പിക്കയാണ വേദം ചെയ്യന്നതും. 'തദേവ ബ്രഹം'മ ത്വം വിദ്ധി' എന്നുള്ള ഭാഗം മററു വസ്തക്കളെ അറിവാനുള്ള യത്നത്തിൽനിന്നു പിൻവലി പ്പിക്കുന്നതിനാകുന്നു. 'നേദം യദിദമുപാസതു' എന്നു

ഉപാസ്യവസ്തക്കളിൽ ബ്രഹ്മത്വം പ്രതിഷേധിക്കുന്നതും അതിനതുന്നെ. →

- മന്ത്രം—യന്മനസാ ന മനതേ യേനാ ∫ ∫ ഇമ്മണ്ടനാ മതം തദേവ ബേഹ്മ തചം വിദ്ധി നേദം യദിദമുപാസതേ 5
  - യച്ചക്ഷുഷാ ന പശൃതി യേന ചക്ഷൂംഷി പശൃതി തദേവ ബ്രഹ്മ ത്വം വിദ്ധി നേദം യദിദമപാസതേ. 6
  - യച് ഫ്രോത്രേണ ന ശൃണോതി യേന ശ്രോത്രമിദം ശ്രതം തദേവ ബ്രഹ്മ ത്വം വിദ്ധി നേദം യദിദമപാസതേ. 7

യൽപ്രാണേന ന പ്രാണിതി യേന പ്രാണഃ പ്രണീയതേ തദേവ ബ്രഹ്മ ത്വം വിദ്ധി നേദം യദിദമപാസതേ. 8

(യാതൊന്നിനെ മനസ്സകൊണ്ട സങ്കല്പിക്കാനോ നിശ്ച യിക്കുവാനോ സാധിക്കയില്ലയോ, നേരേമറിച്ച മനസ്സിൻെറ സങ്കല്പാദിസാമർത്ഥ്യത്തിന**്** ്നിമിത്തമായിരിക്ക<u>േ</u> ഏത്ര ന്നുവോ, ഏതിനെ കണ്ണുകയ∙കൊണ്ട കാണന്നതിനോ ചെവി കേ≎ക്കുന്നതിനോ കയകൊണ്ടു ഘാണേന്ദ്രിയംകൊണ്ട ഘാണിക്കുന്നതിനോ സാധിക്കയില്ലയോ, കണ്ണകയക്ക കാണന്നതിനും ചെവികയക്കു കേയക്കുന്നതിനും ഘാണേന്ദ്രി ഘോണിക്കുന്നതിനുമുള്ള സാമർത്ഥ്യത്ത**ിന**് യത്തിന നിമിത്തമായിട്ടള്ളത്ര°, അതുതന്നെ ബ്രഹ°മ ഏതാണോ മെന്നു നീ അറിഞ്ഞുകൊയക. ജനങ്ങയ ഉപാസിക്കാറുള്ളതു ബ്രഹ്മമല്ല.

ഭാഷ്യം:— 'യന്മനസാ' ഇത്യാദി മൻപറഞ്ഞഇപോലെ തന്നെ. നിത്യവിജ്ഞാനസ്വര്യപമായ ബ്രഹ്മമാണ് മന സ്സിൻറെ മനനാദിശക്തിക്ക് നിമിത്തമെന്നാണ്' 'യേന മനോ മതം' എന്നതിൻറെ അർത്ഥം. ബ്രഹ്മം യാതൊരി ദ്രിയത്തിനും വിഷയമല്ലെന്നും, ഇന്ദ്രിയങ്ങളുടെ വ്യാപാര ത്തിനും വിഷയഗ്രഹണസാമർത്ഥ്യത്തിനും നിമിത്തും, അവ നിത്യവിജ്ഞാനസ്വര്യപമായ ബ്രഹ്മത്താൽ അവ ഭാസി ക്പ്രൈടുന്നു എന്നുള്ളതാണെന്നുമാണു' മേൽപറഞ്ഞ ശ്ലോകങ്ങളുടെ അർത്ഥം. 'യദാദിത്യഗതം തേജോ ജഗദ' ഭാസയതേ ഖിലം, ക്ഷേത്രം ക്ഷേത്രീ തഥാ കൃത്സ്നം പ്രകാശയതിഭാരത'

(ആദിത്യനിലുള്ള തേജസ്സ്, ലോകത്തെ മുഴവൻ പ്രകാശിപ്പി ക്കുന്നതുപോലെ ശരീരാന്തഃസ്ഥിതനായ ആത്മാവ് ശരീ രഞ്ഞ മുഴവൻ പ്രകാശിപ്പിക്കുന്ന) എന്ന സ്മൃതിയും, 'തസ്യ ഭാസാ സർവമിദം വിഭാതി (ആ ബ്രഹ്മത്തിൻെറ ചൈത ന്യത്താൽ ആണു് ഇതെല്ലാം പ്രകാശിക്കുന്നത്ല്) എന്നു ശ്രതിയും പറയുന്നു. 'യേന പ്രാണഃ പ്രണീയതേ' എന്നതു കൊണ്ടു പ്രാണികളുടെ ക്രിയാശക്തിക്കും നിത്യവിജ്ഞാന രൂപനായ ആത്മാവുതന്നെയാണ നിമിത്തമെന്നു പറഞ്ഞിരി

**ഒന്നാംഖ**ണ്ഡം കഴിഞ്ഞു.

മന്ത്രം:—യദി മന്യസേ സവേദേതി ദഹരമേവാപി നുനം, തചം വേത്ഥ ബ്രഹ്മണോ രൂപം യദസ്യ തചം യദസ്യ ദേവേ— ഷചഥ ന മീമാംസ്യമേവ തേ; "മന്യേ വിദിതം." 1

(മൻപറഞ്ഞവിധം ഉപദേശിച്ച ബ്രഹ്മതത്ത്വത്തെ ശിഷ്യൻ ശരിയായി ധരിച്ചോ എന്ന് അറിയന്നതിനായി, ഗുരു, ശിഷ്യൻെറ ബുദ്ധിയെ ഇളക്കുന്നു;— ''ബ്രഹ്മത്തെ ഞാൻ നല്ലവണ്ണം അറിയുന്നു, എന്നം നീ വിചാരിക്കുന്ന എങ്കിൽ നീ ബ്രഹ്മത്തിൻെറ രൂപത്തെ അല്പമേ അറിയന്നുള്ള. ദേവൻതന്നെ ഇങ്ങനെ വിചാരിച്ചാലം, ആ ദേവൻ ബ്രഹ്മ ത്തിൻെറ രൂപം അല്പമേ അറിയുന്നുള്ള; തീർച്ചതന്നെ. മനഷ്യരിൽ ആധ്യാത്മികമായം ദേവന്മാരിൽ ആധിദൈ വികമായം ബ്രഹ്മത്തിന്റെ രൂപത്തെ അറിയുന്നതു് അല്പം അതിനാൽ 'അന്യദേവ തദ**ചിദി**താ തന്നെ എന്നും പറയാം. അവിദിതാദധി, എന്നുപറഞ്ഞ ആഗമ**ത്ത**ിന്റെ അർത്ഥം ശരിയായി അനഭവപ്പെടുന്നതുവരെ ബ്രഹ്മത്തെ പ്പററി നീ ഇനിയം വിചാരിക്കകതന്നെ വേണ്ടിയിരിക്കുന്നു.'' ഇതുകേട്ടു ശിഷ്യൻ, ഏകാന്തത്തിൽ പോയിരുന്നും, ഏകാഗ്ര ചിത്തനായി വിചാരണചെയ്ത്, ആഗമാർത്ഥവം ആചാ യ്യന്റെയും തന്റെറയും അനുഭവവും ഒന്നായി കണ്ടതിന്റെറ ശേഷം പറയന്ന:—"എനിക്ക് ഇപ്പോ⊙ ബ്രഹ്മത്തെ അറിയാമെന്നു ഞാൻ വിചാരിക്കുന്നു''.)

ഭാഷ്യം:---ആചാര്യൻ ശിഷ്യൻെറ ബുദ്ധിയെ, അറിയ പ്പെട്ടിട്ടുള്ളതിൽനിന്നും അറിയപ്പെട്ടിട്ടില്ലാത്തതിൽനിന്നും നിവർത്തിപ്പിച്ച്, തൻെറ ആത്മാവിൽത്തന്നെ ഉറപ്പിച്ച്, ഉപാസിക്കപ്പെടുന്നതൊന്നും ബ്രഹ്മമല്ലെന്നുപറഞ്ഞും, തന്റെറ ബ്രഹ്മമെന്നുള്ള ആത്മാവുതന്നെയാണ ഉപദേശത്താൽ അവനെ സ്വരാജ്യത്തിൽ അഭിഷേകംചെയ്തതിൻെറശേഷം (തനിക്കുതാൻതന്നെ നാഥനാക്കിയതിൻെറശേഷം) അവൻെറ ബുദ്ധിയെ ഇളക്കുന്നു:—''നീ 'എനിക്കു ബ്രഹ്മത്തെ നല്ല വണ്ണം അറിയാം' എന്ന വിചാരിക്കുന്ന എങ്കിൽ, ബ്രഹ്മ ത്തിൻെറ രൂപത്തെ അല്പംമാത്രമേ അറിയുന്നുള്ള; തീർച്ച തന്നെ. എന്ന ഞാൻ വിചാരിക്കുന്നു. എന്തിനാണം ഇങ്ങനെ ശിഷ്യൻെറ ബുദ്ധിയെ ഇളക്കുന്നതു് എന്നു ചോദിച്ചാൽ, മൻപ ഗ്രഹിച്ചിട്ടുള്ള ഉറപ്പിക്കാൻവേണ്ടിയാണം. ''ദേവ ന്മാരിലും ആരെങ്കിലും തനിക്കു ബ്രഹ്മത്തെ നല്ലവണ്ണം അറി യാമെന്നു വിചാരിക്കുന്നു എങ്കിൽ ആ ദേവനം ബ്രഹ<sup>ം</sup>മ രൂപത്തെ, തീർച്ചയായം, അല്പമേ അറിയുന്നുള്ള. എന്തെ ന്നാൽ, ബ്രഹ്മത്തെ ആർക്കും അറിവാൻ കഴികയില്ല.'' അല്ലെങ്കിൽ, മനഷ്യരിൽ ആദ്ധ്യാത്മികമായം ദേവന്മാരിൽ ബ്രഹ്മത്തിൻെറ രൂപത്തെ ആധിദൈവികമായം ഈ നീ അറിയുന്നതാ് അല്പംതന്നെ എന്നും അർത്ഥം പറയാം. .അഥ ന' എന്നുള്ളതു് നീ ഇനിയം വിചാരണചെയ്യേണ്ടിയി രിക്കുന്ന എന്നതിലേയ്ക്കു ഹേതുവിനെ കാണിക്കുന്നു. 'അതു' അറിയപ്പെട്ടിട്ടുള്ളതിൽനിന്നം ്അറിയപ്പെട്ടിട്ടില്ലാ**ത്ത**തിൽ നിന്നും വേറേയാ'ണെന്നു പറഞ്ഞിട്ടുള്ളതുകൊണ്ടും നീ നല്ല വണ്ണം അറിയന്നു എന്നു വിചാരിക്കുന്നതുകൊണ്ടും നീ ബ്രഹ്മ ത്തിൻെ രൂപത്തെ അല്പംമാത്രമേ അറിയുന്നുള്ളൂ വിചാരിക്കേണ്ടിയിരിക്കുന്നതിനാൽ ഇനിയം നീ, 'വിദി തവും അവിദിതവുമല്ലാത്തതാണു ബ്രഹ്മം' എന്നുള്ള ആഗമ ത്തിൻെറ അർത്ഥം അനഭവപ്പെടുന്നതുവരെ ബ്രഹ്മത്തെ പ്പററി വിചാരണചെയ്കതന്നെ വേണ്ടിയിരിക്കുന്ന എന്ന 'മന്യേ വിദിതം' എന്നതു ശിഷ്യൻ വിചാരണ ചെയ്തതിനുശേഷം പറയുന്നതാണം. ആചാര്യൻ പറഞ്ഞിള ക്കിയതിനാൽ, തനിക വേണ്ടതുപോലെ ബ്രഹ്മജ്ഞാനമ ണ്ടായിട്ടില്ലെന്നധരിച്ച്, അദ്ദേഹത്തിന്റെ ഉപദേശമനുസ രിച്ച വീണ്ടം വിജനസ്ഥലത്തുപോയിരുന്നു് ഏകാഗ്രചിത്ത

നായി വിചാരണചെയ്ത്, ആഗമത്തിന്റെ അർത്ഥവും ആചാ ര്യൻറയും തൻെറയും അനുഭവവും യോജിക്കുന്നു എന്നു മന സ്സിലാക്കിയിട്ടാണു ശിഷ്യൻ അങ്ങനെ പറയുന്നതും. ഇപ്ര കാരം ഉറച്ച ജ്ഞാനമല്ലാതെ അനിശ്ചിതമായ വിദ്യ ഫല പ്രദമാകയില്ലെന്നുള്ള ന്യായം ഇതുകൊണ്ടു കാണിച്ചിരിക്കുന്നു. ശിഷ്യൻ പറയുന്നു:—

മന്ത്രം—നാഹം മന്യേ സവേദേതി നോ ന വേദേതി വേദച യോ നസ്തദോദ തദോദ നോ ന വേദേതിവേദ ച. 2

(മുമ്പ് എനിക്കു വിജ്ഞാനം ഉറയ്ക്കാതിരുന്നപ്പോയ എനിക്കു ബ്രഹ്മത്തെ നല്ലവണ്ണം അറിയാമെന്നു തോന്നിയി രുന്നു. ആ തോന്നൽ ഇപ്പോയ മാറിപ്പോയിരിക്കുന്നു. ഇപ്പോയ ഞാൻ ബ്രഹ്മത്തെ നല്ലവണ്ണം അറിയുന്നു എന്നു വിചാരി ക്കുന്നില്ല. അറിയുന്നില്ലെന്നും വിചാരിക്കുന്നില്ല. അറികയും ചെയ്യുന്നു അറിയുന്നമില്ല എന്നാണു ഞാൻ വിചാരിക്കുന്നത്ര്. സബ്രഹ്മചാരികളായ ഞങ്ങളുടെ കൂട്ടത്തിൽ ഇനിയും വല്ല വരും, എന്നെപ്പോലെ, ബ്രഹ്മത്തെ വിശേഷത്രപത്തിൽ അറിയാതിരിക്കയും എന്നാൽ, സാമാന്യരുപത്തിൽ അറി കയും ചെയ്യുന്നുണ്ടെങ്കിൽ അവനും ബ്രഹ്മത്തെ ശരിയായി അറിയുന്നു എന്നാണും എനിക്കു തോന്നുന്നത്രം. അങ്ങനെ യല്യാത്തവൻ ബ്രഹ്മത്തെ അറിയുന്നില്ല.)

ഭാ:—ആചാര്യൻേറയും തൻെറയും നിശ്ചയം ഒരുപോ ലെയാണെന്നു കാണിപ്പാനായി പരിനിഷ്ഠിതമായും സഫല മായുമുള്ള വിജ്ഞാനം ഇന്നവിധത്തിലാണെന്നു പ്രതിജ്ഞ ചെയ്യുകയാണും ഈ മന്ത്രംകൊണ്ടു ശിഷ്യൻ ചെയ്യുന്നതും. 'അഹ' എന്നുള്ളതു് അവധാരണാർത്ഥത്തിലുള്ള ഒരു നിപാത മാണും'. അവധാരണം = ഉറപ്പിച്ചുപറയുക. ബ്രഹ്മത്തെ നല്ലവണ്ണം അറിയന്നു എന്നു ഞാൻ വിചാരിക്കുന്നില്ലതന്നെ, എന്നാണും' അതുകൊണ്ടുകിട്ടുന്ന അർത്ഥം. മുമ്പു് എൻെറ വിജ്ഞാനം പരിനിഷ്ഠിതമല്ലായിരുന്നപ്പോയ എനിക്കു ബ്രഹ്മത്തെ നല്ലവണ്ണം അറിയാമെന്നു തോന്നിയിരുന്നു. ഇപ്പോയം, അഞ്ജ പറഞ്ഞിളക്കിയതിനുശേഷം മൻപറഞ്ഞ ആഗമാർത്ഥത്തെ വിചാരണചെയ്യതിൻെറ ഫലമായി തൻെറ ആത്മാവുതന്നെയാണും" ബ്രഹ്മമെന്നുള്ള ശരിയായ

നിശ്ചയം വന്നിട്ടുള്ളതുകൊണ്ടും, മുമ്പുണ്ടായിരുന്ന തെററായ നീങ്ങിപ്പോയിരിക്കുന്നു. അതുകൊണ്ടാണു ധിശ്ചയം ബ്രഹ്മത്തെ നല്ലവണ്ണം അറിയുന്നു എന്നു ഞാൻ വിചാരി ക്കുന്നില്ലതന്നെ എന്നു പറഞ്ഞത്ര°. 'ന വേദേതി ച നോ മന്യേ' എന്നു യോജിപ്പിക്കണം. എന്നാൽ ബ്രഹ്മത്തെ അറിയുന്നില്ലെന്നും ഞാൻ വിചാരിക്കുന്നില്ല എന്നർത്ഥം. എന്തെന്നാൽ (വേദ ച) അറിയകയം ചെയ്യുന്നു. ചുരുക്കത്തിൽ ബ്രഹ<sup>്</sup>മത്തെ എനിക്കു അറിയാമെന്നും അറിഞ്ഞുകൂടെന്നും പറവാൻ നിവ്വത്തിയില്ലെന്നസാരം. ഇതുകൊണ്ട് ''അന്യ ദേവ തദ്വിദിതാദഥോ അവിദിതാദധി'' എന്നുള്ള ആഗ്മ ത്തിൻെറ അർത്ഥം തനിക്ക നല്ലവണ്ണം മനസ്സിലായി എന്നു ശിഷ്യൻ കാണിച്ചിരിക്കുന്നു. ബ്രഹ്മം നിത്യവിജ്ഞാന രൂപമായതുകൊണ്ട അറിയന്നു എന്നും സചരുപത്തിന വികാരമൊന്നുമില്ലാത്തതുകൊണ്ട് അറിയുന്നില്ലെന്നം പറ യുന്നതു ശരിതന്നെ. ഞാൻ ബ്രഹ്മമാകുന്നു വിശേഷവിജ്ഞാനം അന്തഃകരണരൂപമായ ഉപാധിയാൽ ആത്മാ**വി**ൽ ആരോപിക്കപ്പെടുന്നതാകന്നു. സ്വതേ ആത്മാ വിനു ജ്ഞാനമില്ലെന്നു സാരം. എന്തെന്നാൽ അങ്ങനെയുള്ള ജ'ഞാനം ഒരു വികാരമാകുന്നു; നിത്യവിജ'ഞാനരൂപമായ ആത്മാവിൽ വികാരമുണ്ടാവാൻ തരമില്ല. ഇപ്രകാരം എന്നെ പ്പോലെ ബ്രഹ്മത്തെ അറിയന്നവനായി സഹപാഠികളടെ കൂട്ടത്തിൽ ആരെങ്കിലും ഉണ്ടെങ്കിൽ അവനും ശരിയായിട്ട തന്നെയാണ് അറിയന്നതെന്നു ഞാൻ വിചാരിക്കുന്നു; മററു വിധത്തിൽ അറിയുന്നവരെ അറിവു് ശരിയായിട്ടുള്ളതല്ല എന്നുള്ളതു കാണിപ്പാനായിട്ടാഞ്യ 'നോ ന വേദേതി വേദ ച' എന്നു ആദ്യം പറഞ്ഞതിനെത്തന്നെ വീണ്ടം എടുത്തു പറഞ്ഞി രിക്കുന്നതും.

മന്ത്രം—യസ്യാമതം തസ്യ മതം മതം യസ്യ ന വേദ സഃ അവിജ്ഞാതം വിജാനതാം വിജ്ഞാതമവിജാനതാം. 3

(ശിഷ്യാചായ്യസംവാദരൂപമായ കഥകൊണ്ടു സിദ്ധ മായ അർത്ഥത്തെ ശ്രതി സ്വന്തനിലയിൽ സംഗ്രഹിക്കുന്ന:— ഏതു സാധകനു താൻതന്നെയാണു ബ്രഹ്മമെന്നും അതി നാൽ ബ്രഹ്മത്തെ അറിയാൻ കഴികയില്ലെന്നമുള്ള നിശ്ചയം വന്നു് ബ്രഹ്മത്തെക്കുറിച്ചു് അറിവാനുള്ള ഇച്ച നീങ്ങി യിരിക്കുന്നുവോ അവൻ ശരിയായി ബ്രഹ്മത്തെ അറിയുന്നു. ഞാൻ ബ്രഹ്മത്തെ അറിഞ്ഞിരിക്കുന്നു എന്നു വിചാരിക്കു ന്നവൻറ അറിവു തെററാണു്. അവൻ ബ്രഹ്മത്തെ ശരിയായി അറിയുന്നില്ല. എന്തെന്നാൽ, ആ ബ്രഹ്മത്ത്ത്വം, ശരിയായി അറിയുന്നവർക്കു, തൻെറ ആത്മാവുതന്നെയായ തിനാൽ അറിവിനു വിഷയമല്ല. ബ്രഹ്മതത്ത്വത്തെ ശരിയായി അറിയാത്തവർക്കു് അതു ബുദ്ധിക്കു വിഷയമായി തോന്നും. അവർ ബ്രഹ്മമെന്ന ധരിക്കുന്നതു നിത്യവി ജ്ഞാന്ത്രപവും നിരുപാധികവുമായ ആത്മാവിനെയല്ല, ബുദ്ധി മുതലായ ഉപാധിയോടുകൂടിയ നിത്യചൈതന്യാഭാ സത്തെയാണെന്നു സാരം.)

ഭാ:—ഇരുശിഷൃസംവാദരൂപവം അനുഭവവം യുക്തിയും പ്രധാനമായിട്ടള്ളതുമായ സിദ്ധമായ കഥകൊണ്ടു അർത്ഥത്തെ ആഗമം പ്രധാനമായിട്ടുള്ള ശ്രതിവാക്യംകൊന്നു പുരുക്കിപ്പറയുന്നു. വാക്കു മുതലായവയ്ക്കു വിഷയമല്ലാത്തതി നാൽ അറിയപ്പെട്ടിട്ടുള്ളതിൽനിന്ന വേറെയാണെന്നു പറ കയും അനഭ**വംകൊ**ണ്ടും യുക്തികൊണ്ടും വിചാരണചെയ്ക യുംചെയ്ത ആ ബ്രഹ<sup>്</sup>മത്തെ അങ്ങനെതന്നെ (പറഞ്ഞതുപോ ലെതന്നെ)അറിഞ്ഞുകൊള്ളണം. എന്തെന്നാൽ, ബ്രഹ്മത്തെ അറിയണമെന്നുള്ള ആഗ്രഹത്താൽ പ്രേരിതനായി പ്രവർത്തി സാധകന വിചാരണയിത ആത്മാവ്യരണയാണ ബ്രഹ്മമെന്നും അതു് അറിവിനു വിഷയമല്ലെന്നും വെളി പ്പെടുമ്പോ≎ ബ്രഹ്മത്തെ അറിയണമെന്ന ഇച്ഛ തനിയേ നീങ്ങിപ്പോകന്നു. പിന്നെ അവൻ ബ്രഹ്മത്തെ വേറെ വിചാരണചെയ°വാൻ ശ്രമിക്കയില്ല. അങ്ങനെയുള്ളവൻ ബ്രഹ്മത്തെ ശരിയായി അറിയുന്നു എന്നു സാരം. എന്നാൽ ഞാൻ ബ്രഹ്മത്തെ ശരിയായി അറിയുന്നു എന്നുള്ള വിചാരം ആർക്കണ്ടോ അവൻെറ ജ്ഞാനം തെററാകുന്നു. എന്തെന്നാൽ ബ്രഹ്മം, അറിയപ്പെട്ടിട്ടുള്ളതിൽനിന്നു വേറേ പറഞ്ഞതുകൊണ്ട അവൈദികമായ ഇത്രയം യാണും. ബൗദ്ധാദികളുടെ വിജ്ഞാനം ശരിയായിട്ടുള്ളതല്ലെന്നു എന്തെന്നാൽ അതു ബ്രഹ്മത്തെക്കുറി സിദ്ധിക്കുേ. ച്ചള്ളതായിരിക്കയില്ല; അതിനാൽ നിന്ദിതമാകുന്നു. അതു പോലെതന്നെ, കപിലൻ, കണാദൻ, മുതലായവരുടെ ദർശ നംങ്ങളും അറിയപ്പെട്ടിട്ടുള്ള ബ്രഹ്മത്തെപ്പററിയുള്ളവയായതു കൊണ്ടും നിലയില്ലാത്ത യക്തിവാദത്തെ അടിസ്ഥാനപ്പെ ടുത്തി ഉണ്ടായിട്ടുള്ളവയാകയാലും ബ്രഹ്മത്തെ അറിവാനുള്ള ആഗ്രഹം അവകൊണ്ടു നീങ്ങാത്തതുകൊണ്ടും ശരിയല്ല.

"'യാ വേദ ബാഹ്യാഃ സ<sup>്</sup>മൃതയോ യാശ്ച കാശ്ചക ദൃഷ്യയ; സർവാസ്താ നിഷ്പലാഃ പ്രോക്താസ്തമോനിഷ്ഠാ ഹി താഃ സ്മൃതാഃ''

ബുദ്ധിയാണം (അവെദികങ്ളായ ബൗദ്ധാദിക⊙ ആത്മാവ്, മനസ്സാണു്, ഇന്ദ്രിയങ്ങളാണ് എന്നം മററും പറ യുന്നതും കപിലകണാദാദികളടെ വിദിതബ്രഹ്മവിഷയക ങ്ങളായ തെററായ ദർശനങ്ങളം നിസ്പിലങ്ങളം അജ്ഞാനൂലക ങ്ങളം അതുകൊണ്ടതന്നെ നിന്ദിതങ്ങളമാകുന്നു) സ്മൃതി ഈ അർത്ഥത്തെയാണം പറയുന്നത്ര്. 'അവിജ്ഞാതം വിജാനതാം വിജ്ഞാതമവിജാനതാം'എന്നുള്ളതു് പൂർവാർദ്ധ ത്തിൽ പറഞ്ഞ അർത്ഥത്തിന ഹേതു കാണിക്കുന്നതിനായി ട്ടാണു<sup>ം</sup>. അല്ലാതെ മൻപറഞ്ഞ കായ്പത്തെത്തന്നെ വീണ്ടം അനവദിക്കയല്ല. അങ്ങനെ അനുവദിക്കുന്നതുകൊണ്ടു ഇവിടെ ഒരു പ്രയോജനവുമില്ല. ശരിയായി അറിയുന്നവർക്കു ബ്രഹ്മം ആത്മാവുതന്നെയായതിനാൽ അറിവിനു വിഷയമല്ല. അതി നാൽ അവരുടെ ജ്ഞാനംതന്നെയാണു ശരിയായിട്ടുള്ളത്യ്. വിദിതവും അവിദതവുമല്ലാത്തതും നിതൃവിജ്ഞാനസ്വത്ര പവും വികാരമോ ജരയോ മരണമോ ഭയമോ ഇല്ലാ<mark>ത്ത</mark>തും മറെറാന്നല്ലാത്തതിനാൽ അറിവാൻകഴിയാത്തതും തൻെറ ആത്മാവുതന്നെയാണു ബ്രഹ്മമെന്നു് അറിയാത്ത വർ ബുദ്ധിക്കു വിഷയമായിട്ടുള്ള ചൈതന്യാഭാസത്തെയാണു ബ്രഹ്മമെന്നു ധരിക്കുന്നതു്. അവർ ധരിക്കുന്ന ബ്രഹ്മം വിദിതമെന്നം അവിദിതമെന്നം വ്യക്തമെന്നം അവ്യക്ത മെന്നും കാവ്യമെന്നും കാരണമെന്നുമുള്ള വികല്പങ്ങളോടു കൂടിയതാകുന്നു. മുത്തുച്ചിപ്പിയെ വെള്ളിയെന്നു വിചാരി ക്കുന്നതുപോലെ അവർ ബ്രഹ്മമല്ലാത്തതിനെ [ബഹ്മ മെന്നു വിചാരിക്കകയാണു്.

മന്തം—പ്രതിബോധവിദിതം മതമമൃതതാം ഹി വിന്ദതേ ആത്മനാ വിന്ദതേ വീയ്യം വിദ്യയാ വിന്ദതേ ∫ മൃതം. 5 (ബ്രു. യാരോ പ്രത്യയവം ബോധവും)വഴിയായിട്ടു ആത്മാവിനെ അറിയുന്നതാണു ശരിയായിട്ടുള്ള ആത്മ ജ്ഞാനം. അങ്ങനെ ആത്മാവിനെ അറിഞ്ഞാൽമാത്രമേ അമൃതത്വത്തെ (മരണമില്ലായ്കയെ) ലഭിക്കയുള്ള. അറി വിനു വിഷയമായിട്ടുള്ളതാണു് ആത്മാവെന്നു ഗ്രഹിക്കുന്ന താണ മരണത്തിനു ഹേതുവായിട്ടുള്ളത്. ആ മരണമില്ലായ്ക, സ്വതേ ഉള്ളതാണ്; അല്ലാതെ ഉണ്ടാകുന്നതല്ല. അതിനാവശ്യ മുള്ള അക്ഷയമായ വീയ്യം വിദ്യകൊണ്ടു സിദ്ധിക്കും.

ഭാഷ്യം—'പ്രതിബോധവിദിതം' എന്നതിലെ 'പ്രതി' ശബ്ദം ബോധംതോറും എന്ന അർത്ഥത്തിൽ എല്ലാ ബോധങ്ങ ളേയും സംഗ്രഹിക്കുന്നതിനാണം. ബുദ്ധിയുടെ എല്ലാ പ്രത്യ യങ്ങളിലും, പഴത്ത ഇരുമ്പിൽ അഗ്നി എന്നപോലെ നിത്യ വിജ്ഞാനസചത്രപമായ ആത്മാവ വ്യാപിച്ചിട്ടള്ളതിനാൽ അവ വിജ്ഞാനസ്വരൂപത്തിൻെറ അവഭാസങ്ങ⊙ ആകുന്നു. ഇരുമ്പിൽനിന്നു വേറേയായി അഗ്നി ഉള്ളതുപോലെ, ആ പ്രത്യയങ്ങളിൽ വ്യാപിച്ചിരിക്കുന്ന ചൈതന്യം അവയിൽ വൃത്യാസപ്പെട്ട ലക്ഷണങ്ങളോടുകൂടി ണ്ടെന്നു നമുക്കറിയാം. - അതിനാൽ ബുദ്ധിയടെ ഓരോ പ്രത്യയവും ആത്മാവിനെ അറിയന്നതിനു വഴിയായിത്തീ രുന്നു. നമ്മുടെ ഈ ശരീരത്തിൽ ഉള്ള ബുദ്ധിയുടെ പരിണാ മങ്ങ⊙ അചേതനങ്ങളാണെങ്കിലും അവയിൽ ആത്മചൈ തന്യം വ്യാപിച്ചിരിക്കുന്നതിനാൽ \_ ചേതനങ്ങളെപ്പോ*ടെ*ച ്ജഡങ്ങളായ ബുദ്ധിപരിണാമങ്ങ**ം**ക്ക അവഭാസ'ിക്കുന്നു. സ്വാഭാവികമായ പ്രകാശം വരാൻ തരമില്ല. അതുപോലെ തന്നെ എല്ലാ ശരീരങ്ങളിലും ഉണ്ടാകുന്ന ബോധങ്ങളിലും ആ ചൈതന്യം വ്യാപിച്ചിരിക്കുന്നതിനാൽത്തന്നെയാണ° അവ സചേതനങ്ങളായി പ്രകാശിക്കുന്നതും. അതിനാൽ നമ്മുടെ ശരീരത്തിലുള്ള ആത്മചൈതന്യംതന്നെയാണു മററു ശരീരങ്ങ ചുതക്കത്തിൽ, നമ്മടെ ശരീരത്തിലുണ്ടാ ളിലും ഉള്ളത്ര്. സാക്ഷിയായിരിക്കുന്ന ചൈതന്യം കുന്ന ബോധങ്ങ≎ക്കു തന്നെയാണു മററു ശരീരങ്ങളിലുണ്ടാകുന്ന ബോധങ്ങരംക്കും സാക്ഷിയായിരിക്കുന്നതും. ഈ ശരീരത്തിലുള്ള ചൈതന്യവും മററു ശരീരങ്ങളിലുള്ള ചൈതന്യവും വേറേവേറേയാണെന്ന വിചാരിക്കുന്നതിനുള്ള ലക്ഷണഭേദമൊന്നും കാണുന്നില്ല.

അതുമാത്രമല്ല, പ്രത്യേകംപ്രത്യേകമാണു ചൈതന്യമെന്നു പറയുന്നപക്ഷം അതു് ആത്മാവല്ലെന്നും മററുമുള്ള ദോഷങ്ങളും അതിനാൽ എല്ലാ ശരീരങ്ങളിലുമുള്ള വന്നുചേരും. ചൈതന്യം ഒന്നുതന്നെ എന്നു വിചാരിക്കണം. ബ്രഹ്മത്വം വിദ്ധി' (അതുതന്നെയാണു [ബഹ്മമെന്നു നീ അറിയുക) എന്നുള്ള വാക്യംകൊണ്ടുണ്ടാകുന്ന ബോധ ത്തിൽ 'ഞാൻ [ബഹ്മമാണു'' എന്നുള്ളതു അറിവിന വിഷയമല്ലാതെ ഭാസിക്കുന്നു. അങ്ങനെ ഭാസിക്കുന്ന ചൈത ന്യമാണു മററചേതനങ്ങളേയം ഭാസിപ്പിക്കുന്നത്ല്. ഇപ്ര കാരം ഭാസിപ്പിക്കപ്പെടുന്ന എല്ലാ അചേതനങ്ങളിലുംനിന്നു വിലക്ഷണവം ആ അചേതനങ്ങളുടെ ചൈതന്യത്തിനു നിമി ത്തവുമായിട്ട് ഒരു നിതൃചൈതന്യമണ്ടെന്നു' അറിയാമെന്നു അങ്ങനെയുള്ള അറിവതന്നെയാണു° ആത്മാവിനെ പ്പററിയുള്ള ശരിയായ അറിവ്യ; അല്ലാതെ, ആതമാവിനെ, അറിയാൻ കഴിയന്ന ഒരു വസ്തവാണെന്നു ധരിച്ച്°, 'ഞാൻ ആതമാവിനെ അറിയന്നു എന്നു വിചാരിക്കുന്നതു തെററായ ''ആത്മതേചന പ്രത്യഗാത്മാനമൈക്ഷത<sup>ം</sup>'' അറിവാണും. (സർവാന്തയ്പാമിയായ ആത്മാവിനെ ആത്മാവായിക്കണ്ടു) എന്നു കാഠകോപനിഷത്തിലും പറഞ്ഞിരിക്കുന്നു. മറെറാത വിധത്തിലാണു് ആത്മാവിനെ അറിയന്നതെങ്കിൽ മൃത്യ പ്രാപ്പിയണ്ടാകമെന്നുള്ളതാണു് ''അമൃതത്വം ഹി വിന്ദതോ' എന്നതുകൊണ്ടു പറഞ്ഞിരിക്കുന്നതു്. അറിവിനു വിഷയമാ യിട്ടള്ളതാണു് ആത്മാവെന്നു ധരിക്കുന്നതിനാലാണു് മൃതൃ ഉണ്ടാകുന്നതു°. അതിനാൽ, മൻപറഞ്ഞവിധത്തിലുള്ള ശരി യായ ആത്മവിജ്ഞാനംകൊണ്ട് അമൃതത്വത്തെ ലഭിക്കു മെന്നു പറഞ്ഞതു ശരിതന്നെ. ആകട്ടെ, ആത്മജ്ഞാനം കൊണ്ട് അമൃതത്വം ഉണ്ടാവുകയാണോ? അല്ലെങ്കിൽപ്പിന്നെ, അതുകൊണ്ട് അമൃതത്വത്തെ ലഭിക്കുന്നു എന്നു പറയുന്നതു് എങ്ങനെയാണു? എന്നു ചോദിക്കയാണെങ്കിൽ അതിന സമാധാനമാണ് 'ആത്മനാ വിന്ദതേ' എന്നതു്. അമൃതത്വം എന്നതു നിത്യമായ ആത്മാവിൻെ സ്വഭാവമാകന്നു. ലഭിക്കുന്നു എന്നാണും ആത്മജ്ഞാനത്താൽ അതിനെ ഉപാസ്യമായി മറെറാന്നിനെ ആശ്ര അതിന്റെ അർതഥം. യിച്ച ലഭിക്കേണ്ടതല്ല അമൃതതാമെന്നു സാരം. അമൃതതാം ആത്മാവിനു സ്വാഭാവികമാണെങ്കിൽ അതു ലഭിക്കുന്നു എന്നു

പറയുന്നതു ശരിയാണോ? എന്നാണെങ്കിൽ, ആത്മവിജ്ഞാ മരണമുള്ളവനാണെന്നുള്ള തെററായ നംകൊണ്ട്, താൻ വിചാരം നീങ്ങി അമൃതതാമുള്ളവനാണെന്നുള്ള പരമാർത്ഥം അനഭവപ്പെടുമെന്നേ അതിന° താല്പയ്യമുള്ള എന്നു ധരി ക്കണം. ഇരിക്കട്ടെ, അമൃതത്വം വിദ്യകൊണ്ടുണ്ടാകുന്നതാ ണെങ്കിൽ, യാഗാദികർമ്മംകൊണ്ട സിദ്ധിക്കുന്ന സ്വർഗ്ഗാ അനിതൃമാണെന്നുവരും. ദിഫലങ്ങളെപ്പോലെ അതും അതിനാൽ അതു വിദ്യകൊണ്ടണാകന്നതാണെന്നു പറവാൻ പാടില്ല; അമൃതതാം തനിയേ കിട്ടുന്നതാണെങ്കിൽ ആത്മ ജ്ഞാനംകൊണ്ടു പ്രയോജനമെന്താണ്? എന്ന ചോദി ക്കുന്നു എങ്കിൽ, പറയാം:—ആത്മജ്ഞാനം, ആത്മാവിനെപ്പ ററിയുള്ള തെററായധാരണ നീക്കുന്നതിനാൽ ആ വഴിക്ക്, ആത്മാവിനു സ്വതേയുള്ള അമൃതത്വത്തിനു നിമിത്തമാണെന്നു കല്പിച്ചിരിക്കുന്നു. അതുകൊണ്ടാണ°, 'വീയ്യം വിദ്യയാ വിന്ദതേ ∫ മൃതം' എന്ന പറഞ്ഞത്ര°. താൻ മനുഷ്യനാണെ ന്നം മററുമുള്ള അഭിമാനം, ജീവത്വനിമിത്തമായ അജ്ഞാനം, മായ ഇവയുടെ ബാധയില്ലാത്തതും ഒരിക്കലും നശിക്കാത്തതു മായ സാമർത്ഥ്യത്തെ വിദ്യകൊണ്ട ലഭിക്കും എന്നാണം അതിൻെറ അർത്ഥം. വിദ്യകൊണ്ട് അവിദ്യ നശിച്ചപോ കുന്നതിനാൽ അവിദ്യാജന്യമായ വീയ്യം (മണിമന്താദികളെ വിദ്യയ്ക്ക ബാധകമായി ക്കൊണ്ടുള്ളതു<sup>©</sup>) നാശമുള്ളതാകുന്നു. മറെറാന്നില്ലാത്തതിനാൽ വിദ്യാജന്യമായ വീശ്വത്തിന നാശ അതിനാൽ, വിദ്യ ആത്മാവിന° അക്ഷയമായ വീശ്വ ത്തിനു നിമിത്തമായിത്തീരുന്നു, 'നായമാതമാ ബലഹീനേന ലഭ്യഃ' (ബലഹീനനു ഈ ആത്മാവിനെ ലഭിക്കുവാൻ സാധി ക്കയില്ല) എന്നു് ആഥർവണത്തിൽ പറയുന്നു. ലോകത്തിലും വിദ്യകൊണ്ടുണ്ടാകുന്ന വീയ്പത്തിനേ മററുള്ളവയെ കീഴടക്കു വാൻ സാധിക്കയുള്ള. ശരീരാദിബലംകൊണ്ട് അതു സാധി ക്കയില്ല. ആന മുതലായ ജന്തുക്കാക്ഷം ശരീരബലം കൂടുതലു ണ്ടായിരുന്നിട്ടം മനഷ്യക്ക് അവ കീഴടങ്ങിപ്പോകുന്നില്ലേ?

'പ്രതിബോധവിദിതം' എന്നതിൽ പ്രതിബോധം എന്ന തിന ഉറക്കത്തിൽനിന്നു ഉണത്മക എന്നും അർത്ഥമുണ്ടും. അങ്ങനെ കല്പിക്കുന്നപക്ഷം ഉറക്കത്തിൽനിന്നും ഉണർന്നതു പോലെ പെട്ടെന്നു വീപരീതജ്ഞാനങ്ങളെല്ലാം അവയുടെ വാസനകളോടു നീങ്ങിയിട്ടുള്ളവന്ത് ഉള്ള അറിവാണ ശരി യായ ആത്മജ്ഞാനം എന്നും അർത്ഥം പറയാം.

അല്ലെങ്കിൽ, പ്രതിബോധം <u>ഇത്ര</u>പദേശം. അതുകൊണ്ട സിദ്ധിക്കുന്നതാണ ശരിയായ ആത്മജ<sup>്</sup>ഞാനം എന്നം പറയാം.

എന്നാൽ, ഗുരൂപദേശമുണ്ടായിരുന്നാലും ഓരോ ബോധ ത്തിലുമുള്ള ആത്മചെതന്യത്തെ അനുസന്ധാനംചെയ്യാതെ ആത്മാവിനെക്കുറിച്ചു പ്രത്യക്ഷാനുഭവമുണ്ടാകാത്തതുകൊണ്ടും ഉറക്കത്തിൽനിന്നുണന്നവനെപ്പോലെ, മിഥ്യാജ്ഞാനങ്ങളും വാസനകളും പെട്ടെന്നു നശിച്ചിട്ട ഒരായ സദ്യോമുക്തനായി തീരുക എന്നത്യ് അശാസ്ത്രീയമായതുകൊണ്ടും, പ്രതിബോധ ശബ്യത്തിനു മുന്നുവിധത്തിൽ അർത്ഥം പറഞ്ഞതിൽ ആദ്യത്തേതാണു ശരിയായിട്ടുള്ളതെന്നു് അറിഞ്ഞുകൊള്ളണം.

മത്രം:—ഇഹ ചേദവേദീദഥ സത്യമസ്തി; ന ചേദിഹാവേദീന്മഹതീവിനിഷൂിഃ; ഭൂതേവു ഭൂതേവു വിചിത്യ ധീരാഃ പ്രേത്യാസൂാല്ലോകാദമൃതാ ഭവന്തി.

6

(ഇപ്രകാരം പറഞ്ഞ ആത്മസ്വരൂപത്തെ അറിയേണ്ട ആവശ്യകതയെ പറയുന്നു:—പൂർവോക്തമായ ആത്മത ഈ മനഷ്യജന്മത്തിൽത്തന്നെ ത്തപത്തെ അറിഞ്ഞാൽ അവൻെറ ജന്മം സഫലമാണ്. ഈ ജന്മത്തിൽ അറിയാതി രുന്നാൽ ജന്മം വ്യർത്ഥംതന്നെ. എന്നമാത്രമല്ല, ജനറാമരണ ഒഴിയാതെ തുടർന്നുകൊണ്ടിരിക്കുക എന്ന വലിയ ങ്ങ⊙ വിനാശവുമുണ്ടാകം. അതിനാൽ ആ അനിഷ്യമുണ്ടാകാതിരി പ്പാൻവേണ്ടി തീർച്ചയായി ആത്മാവിനെ അറിയുകതന്നെ ആത്മജ്ഞാനം സിദ്ധിച്ച ബുദ്ധിമാന്മാരായിട്ടുള്ള ആളുകരം എല്ലാ ചരാചരങ്ങളിലും ആത്മതത്ത്വത്തെ ഒന്നായി അറിഞ്ഞിട്ട, പുറമേയുള്ള വിഷയങ്ങളിൽ ഉള്ള അഭിലാഷ മെല്ലാം വെടിഞ്ഞു്, ശരീരം മുതലായ അനാത്മാക്കളിൽ ഞാനെന്നും എൻെറ എന്നുമുള്ള അഹങ്കാരവും മമതയും ഉപേ ക്ഷിച്ച, നിതൃവിജ്ഞാനസചത്രപന്മാരായം അമ്ലതസ്വഭാവ ന്മാരായും തീരുന്നു.)

ഭാഷ്യം:—'ഇഹ ചേദവേദീത'' (ഈ ജന്മത്തിൽ അറിക യാണെങ്കിൽ) എന്നതുകൊണ്ടു തീർച്ഛയായി ആത്മാവിനെ അറിയേണ്ടതാണെന്നു പറഞ്ഞിരിക്കുന്നു. ഈ മനുഷ്യജന്മ മള്ളപ്പോയ തീർച്ചയായം ആതമാവിനെ അറിയണമെന്നു വിധിക്കയാണം ചെയ്യന്നതു<sup>ം</sup>. ഈ ജന്മത്തിൽത്തന്നെ അറി ഞ്ഞാൽ പരമാർത്ഥതത്താം ലഭിച്ചു. അങ്ങനെ അറിയുന്ന വന്റെ ജന്മം സഫലമെന്നു താല്പയ്ക്കും. ഈ ജന്മത്തിൽ അറി യാതിരുന്നാൽ ജന്മം വ്യർത്ഥംതന്നെ. എന്നമാത്രമല്ല, ജന നവം മരണവം മുടങ്ങാതെ തുടർന്നുകൊണ്ടിരിക്കുക എന്നുള്ള വലുതായ ആപത്തും ഉണ്ടാകും. അതിനാൽ അതും ഒഴിക്കുന്ന തിനായി ആത്മാവിനെ തീർച്ചയായി അറിയുകതന്നെ വേണം. അങ്ങനെ ആത്മജ്ഞാനമുണ്ടായാൽ അതുകൊണ്ടു ണ്ടാകണതെന്തെന്നു പറയുന്നു:—'ഭ്രതേഷ് ഭ്രതേഷ് വിചിത്യ' ഭ്രതേഷ ഭ്രതേഷ = സകല ചരാചരങ്ങളിലും. വിചിതൃ ⇒ വെവ്വേറെ നിഷ്ഢർഷിച്ചിട്ട്. സംസാരധർമ്മങ്ങ ളാൽ സ്വർശിക്കപ്പെടാത്ത ഒരേ ആത്മതത്തപത്തെത്തന്നെ ആത്മാവായിക്കണ്ടിട്ട്, ധാതുവിന പല അർത്ഥങ്ങരം ഉള്ള തിനാൽ ഇങ്ങനെയം അർത്ഥം പറയാം. എന്നാൽ 'ശേഖരി ച്ചിട്ട്' എന്നുള്ള അർത്ഥം ഇവിടെ സംഭവിക്കയില്ല. ധീരാഃ = ധീമാന്മാർ = പുറമേയുള്ള വിഷയങ്ങളിലുള്ള അഭിലാഷം നീങ്ങിയ വിവേകികയ. പ്രേത്യ = മരിച്ചിട്ട്. അസ്മാത് ലോകാത് 🕳 ഈ ലോകത്തിൽനിന്ന്. ശരീരം മതലായി ട്ടുള്ള അനാത്മസ്വത്രപമായ ലോകത്തിൽനിന്ന്. ശരീരാദി കളായ ആത്മാവല്ലാത്ത വസ്തക്കളിൽ ഞാൻ എന്നും എൻെറ എന്നം ഉള്ള അഭിമാനം നീങ്ങിയിട്ട് എന്നാണു് 'അസൂാൽ ലോകാൽ പ്രേത്യ' എന്നതിൻെറ സാരം. അമൃതാഃ ഭവന്തി= അമൃതന്മാരായിത്തീരുന്നു \_ മരണമില്ലാത്ത ന്യഭാവത്തോടു കൂടിയവരായിത്തീരുവം.

രണ്ടാംഖണ്ഡം കഴിഞ്ഞു.



മത്രം—ബ്രഹ്മ ഹ ദേവേഭ്യോ വിജിഗ്യേ തസ്യ ഹ ബ്രഹ്മണോ വിജയേ ദേവാ അമഹീയന്ത ത ഐക്ഷന്താസൂാകമേവായം വിജയോ ൃസൂാകമേവായം മഹിമേതി. 1

(ബ്രഹ്മത്തെ അറിയുന്നതിന് വളരെ പ്രയാസമുള്ളതി നാൽ അതിനായി കൂടുതൽ പ്രയത്നംചെയ്യണമെന്നു കാണി പ്രാനോ, ശമം മുതലായ ഗുണങ്ങരം ബ്രഹ്മജ്ഞാനത്തിനു സാധനങ്ങളാണെന്നു വിധിക്കുവാനോ അദ്ധ്യാത്മമായിട്ടും അധിദൈവതമായിട്ടും ബ്രഹ്മത്തെ സഗുണമായി ഉപാസി ക്കേണ്ടതാണെന്നു വിധിക്കുവാനോ ആയിട്ടുള്ള അർത്ഥവാദ മാണ് ഇനി പറയാൻപോകുന്നതു്:—ബ്രഹ്മം, ദേവാസുര യുലത്തിൽ ദേവന്മാർക്കുവേണ്ടി ജയിച്ചു. ആ ബ്രഹ്മത്തിൻറെ വിജയത്തിൽ ദേവന്മാർ മാഹാത്മ്യംകിട്ടി. 'ഈ വിജയം നമ്മുടേതാണു്, ഈ മാഹാത്മ്യവം നമ്മുടേതാണു്, എന്നി ങ്ങനെ അവർ വിചാരിച്ചു.)

ഭാഷ്യം--പ്രഷാർത്ഥസാധകമായ ബ്രഹ്മവിദ്യ പറഞ്ഞു കഴിഞ്ഞു. ഇനി അർത്ഥവാദംകൊണ്ട്, ബ്രഹ്മത്തെ അറി വാൻ വളരെ പ്രയാസമാണെന്നു പറയുന്നു. അങ്ങനെ പറയു ന്നതു്, ബ്രഹ്മത്തെ അറിയുന്നതിന വളരെ പ്രയത്നിക്കണ മെന്നവച്ചിട്ടാണും. അല്ലെങ്കിൽ ഈ അർത്ഥവാദം ബ്രഹ്മ വിദ്യയ്ത്ര സാധനമായ ശമാദികളെ വിധിക്കുന്നതിനാണെന്നം പറയാം. ശമം മുതലായ സാധനങ്ങളൊന്നുമില്ലാതെ, അഭി മാനം, രാഗം, ദേചഷം മതലായവയോടുകൂടിയിരിക്കുന്നവന<sup>ം</sup> [ബഹ്മവിജ്ഞാനത്തിൽ സാമർത്ഥ്യമുണ്ടാകയില്ല; എന്തെ ന്നാൽ, ബാഹ്യങ്ങളായ മിഥ്യാബോധങ്ങളെല്ലാം നീങ്ങിയ വനമാത്രാമ [ബഹ്മത്തെ ഗ്രഹിക്കുവാൻ കഴിയുകയുള്ള. ഇനി പറയുന്ന അർത്ഥവാദത്തിൽ അഗ്ന്യാദിദേവന്മാർക്കു, തങ്ങളാണു ജയിച്ചതെന്നുള്ള അഭിമാനത്തെ നശിപ്പിക്കുന്ന തായി പറയന്നു. അഭിമാനം നീഞ്ജിയപ്പോ⊙ [ബഹ്മ ജ'ഞാനമുണ്ടായതായും കാണിക്കുന്നു. അതിനാൽ ശമം മുത ലായ **സാധനങ്ങളെ വിധിക്കു**ന്നതിനായിട്ടാണ് ഈ അർത്ഥ വാദമെന്നു നിശചയിക്കാം. അതുമല്ലെങ്കിൽ മുമ്പു അപവദി വിധിക്കുന്നതിനായിട്ടാ സഇണോപാസനത്തെ ണെന്നും വിചാരിക്കാം. 'നേദം യദിദമപാസതേ' (ഉപാ

സിക്കപ്പെടാറുള്ളതു [ബഹ്മല്ല.) എന്നുള്ളതുകൊണ്ടു [ബഹ്മ ത്തിൻെറ ഉപാസ്യത്വത്തെ മുമ്പു് അപവദിച്ചിട്ടള്ളതിനാൽ [ബഹ°മം ഉപാസ്യമല്ലെന്നു വരുന്നതുകൊണ്ട ആ [ബഹ°മ ത്തെത്തന്നെ സഗുണമായിട്ട് അധിദൈവതമായും അധ്യാത്മ ഉപാസിക്കേണ്ടതാണെന്നു വിധിക്കുന്നതിനായി ട്ടാണു° ഈ അർത്ഥവാദം എന്നും വിചാരിക്കാമെന്നു സാരം. ''ഇത്യാധിദൈ<mark>വതം'' ''</mark>അഥാദ്ധ്യാത്മം'' ''തദ്വനമിത്യപാ സിതവ്യം'' എന്നം' ഇനി പറയുന്നുണ്ടല്ലോ. '[ബഹ്മ'മെന്നു ഇതിൽ പറയുന്നതു ഈശ്വരനെത്തന്നെയാണും; എന്തെന്നാൽ ഈശ്വരൻെറ ലക്ഷണങ്ങളാണു′ അതിന പറഞ്ഞിട്ടള്ളത്യ്. പരനം സർവജ്ഞനമായ ഈശ്വരനല്ലാതെ വേറെ ആർക്കും അഗ്നി മതലായവരെ തോല്പിച്ച തൃണത്തെപ്പോലും വ[ജമാക്ക ന്നതിനുള്ള സാമർത്ഥ്യമില്ലല്ലോ. 'തന്ന ശശാക ദദ്ധും' എന്നും മററും ഇനിപ്പറയാൻപോകുന്ന അടയാളങ്ങളെക്കൊണ്ട ഈശചരനെത്തന്നെയാണു |ബഹ<sup>ം</sup>മമെന്നു പറയന്നതെന്നു നിശ്ചയിക്കാം. അല്ലെങ്കിൽ അഗ്നിക്കു തൃണത്തെ ദഹിപ്പിക്ക ന്നതിനോ വായുവിനു തൃണത്തെ എടുക്കുന്നതിനോ സാമർത്ഥ്യ മുണ്ടായില്ലെന്നുവരുമോ? ഈശ്വരേച്ഛെകൊണ്ടു തൃണം പോലം വ!ജമായിത്തീർന്നു എന്നു വരാവുന്നതാണു<sup>ം</sup>. ലോകത്തിൻെറ നിയതമായ പ്രവൃത്തികൊണ്ടു ഈശചരൻ ഉണ്ടെന്ന സിദ്ധിക്കുന്നു. ശൂതികളം സ്മൃതികളം പ്രസി ദ്ധിയംകൊണ്ടുതന്നെ നിത്യനം സർവജ്ഞനം സർവാ സർവശക്തനുമായ ഈശചരൻ സീദ്ധിക്കുന്നുണ്ടെ ങ്കിലും ശാസ്ത്രാർത്ഥനിശ്ചയത്തിനുവേണ്ടി ആ ഈശചരൻ ഉണ്ടെന്നു സിദ്ധിക്കുന്നതെങ്ങനെ എന്നു പറയാൻപോകുന്നു.

ദേവന്മാർ, ഗന്ധർവന്മാർ, യക്ഷന്മാർ, രാക്ഷസന്മാർ, പിത്വക്കാം, പിശാച്വക്കാം മുതലായ ലക്ഷണങ്ങളോടുകൂടിയതും സ്വർഗ്ഗം, ആകാശം, ഭൂമി. ആദിത്യൻ, ചന്ദ്രൻ, ഗ്രഹങ്ങാം, നക്ഷത്രങ്ങാം ഇത്യാദികളെക്കൊണ്ടു വിചിത്രവും പലമാതിരിയിലുള്ള പ്രാണികാക്കുള്ള ഉപഭോഗത്തിനുചിത ങ്ങളായ സ്ഥാനങ്ങളോടും സാധനങ്ങളോടും കൂടിയതും ആയ ഈ ജഗത്ത്ര് അത്യന്തകശലന്മാരായ ശില്പികാക്കുപോലും ഉണ്ടാക്കുവാൻ വിഷമമായിട്ടുള്ളതും ദേശത്തിനും കാലത്തിനും നിമിത്തത്തിനും അനുസരിച്ചു നിശ്ചിതമായ പ്രവൃത്തി നിവൃ

ത്തികളടെ ക്രമത്തോടുകൂടിയതുമായിരിക്കുന്നു. അങ്ങനെയുള്ള ഈ ജഗത്തും, ഭോക്താക്കളടേയും കർമ്മങ്ങളടേയും വിഭാ ഗത്തെ അറിയുന്ന ഒരുവൻെറ പ്രയത്നംകൊണ്ടുണ്ടായിട്ടുള്ളതാ യിരിക്കണം. എന്തെന്നാൽ, അതു മൻപറഞ്ഞ ലക്ഷണങ്ങ ളോടുകൂടിയതും ജന്യവുമായിരിക്കുന്നു. ഗ്ഗഹം, പ്രാസാദം, രഥം, ശയനം മുതലായതുപോലെ എന്നദാഹരണംപറയാം. യാതൊന്നു വിചിത്രവും കായ്പ്രവുമായിരിക്കുന്നുവോ, അതു വിഭാഗമറിയാവുന്നവൻെറ പ്രയത്നംകൊണ്ടുണ്ടാകുന്നതായി രിക്കും. വീടു മുതലായവ പണിയുന്ന ആശാരി മുതലായ വർക്കു് ഇന്നതു് ഇന്നാർക്കു് ഇന്ന ഉപയോഗത്തിനാണെന്നു അറിയാമല്ലൊ. വിഭാഗമറിയാവുന്നവൻെറ പ്രയത്നംകൊ ണ്ടുണ്ടാവാത്തതൊന്നും വിചിത്രവും കായ്പ്രവമായിരിക്കയില്ല. ആത്മാവു മുതലായവയെ ഈ വിഷയത്തിൽ ഉദാഹരിക്കാം. ആ പ്രയത്തിന് ആശ്രയമായി നിതൃനം സർവജ്ഞന മായ ഈശചരൻ സിദ്ധിക്കുന്നു.

നിട്കുണേ! പ്രാണികളടെ ഉപഭോഗവൈചിത്രൃവും ഉപഭോഗസാധനങ്ങളുടെ വൈചിത്ര്യവും ദേശകാലനിമി<mark>ത്ത</mark> ങ്ങരംക്കനുരൂപമായവിധത്തിൽ നിയതമായ പ്രവൃത്തിനിവൃ ത്തികളുടെ ക്രമവം, നിതൃനം സർവജ്ഞനമായ ഒരാറം കർമ്മത്തിൽനിന്നതന്നെ ഉണ്ടായതാണം". ഉണ്ടാക്കിയതല്ല. കർമ്മത്തിൻെറ പ്രഭാവം അചിന്തൃമാണ<sup>ം</sup>. അതു ഫലഹേത്ര വാണെന്നു എല്ലാവരും അംഗീകരിച്ചിട്ടമുണ്ട്. ഈശ്വരന ണ്ടെന്നു വാദിക്കുന്നവർക്കും ഈശ്വരന പക്ഷപാതവും നിഘൃ ണതയും വരാതിരിപ്പാനായി ജഗത്തിൻെറ വൈചിത്ര്യ ത്തിനു കർമ്മമാണ ഹേതുവെന്നു സമ്മതിക്കാതെ തരമില്ല. ആ സ്ഥിതിക്കു പുതിയതായി ഈശചരൻ എന്ന ഒരു ധർമ്മി യേയും, ആ ധർമ്മിക്കു ഫലഹേതുത്വമെന്ന ധർമ്മത്തേയും കല്പി ക്കുന്നതു ഗൗരവമാണ<sup>ം</sup>. എന്നാണെങ്കിൽ, പറയാം:—കർമ്മ ത്തിൽനിന്നതന്നെ ഉപഭോഗവൈചിത്യ്യം മതലായതുണ്ടാ വാൻ തരമില്ല. എന്തെന്നാൽ കർമ്മം കർത്താവിന്നധീനമാ ചൈതന്യമുള്ളവൻെറ പ്രയത്നംകൊണ്ടാണ് കർമ്മം അവൻെറ പ്രയത്നം നടക്കുന്നതും". അവസാനിക്കുമ്പോ⊙ അതും അവസാനിക്കുന്നു. പിന്നെ അതിനു, ദേശാന്തരത്തിലോ കാലാന്തരത്തിലോ കർത്താവിനു ഫലത്തെ ജനിപ്പികുന്ന

തിനു നിയതമായ ഒരു നിമിത്തവിശേഷംകൂടാതെ കഴിക അതിനെ ഫലം ജനിപ്പിക്കുവാൻ പ്രേരണചെയ്യുന്ന തിനു മറെറാന്നില്ലാതെ അതു കർത്താവിനു ഫലം ജനിപ്പി 'ഞാനാണ നിന്നെ എന്നു പറയുന്നതു യുക്തമല്ല. അനുഷിപ്പിച്ചതു്; നിനക്കനുത്രപമായ ഫലംതരുന്നതിന നിന്നെ ഞാൻ പ്രേരണംചെയ്യുന്നു'' എന്നു കർത്താവുതന്നെ യാണം ഫലകാലത്തിൽ കർമ്മത്തെ ഫലജനനത്തിനായി പ്രേരണംചെയ്യന്നതു് എന്നും പറയാൻ പാടില്ല. കർത്താവിന ദേശവിശേഷത്തേയും കാലവിശേഷത്തേയും **അറിയാ**ൻ കർത്താവ ദേശവിശേഷത്തെ അറിഞ്ഞുകൊണ്ടു പാടില്ല. സചതന്ത്രനായി കർമ്മത്തെ നിയോഗിക്കയാണെങ്കിൽ അനി ഷൂഫലത്തിനായി കർമ്മത്തെ ഒരിക്കലും പ്രയോഗിക്കയില്ല. അനീഷ്യഫലാനഭവം കാണന്തമുണ്ട്. അതിനാൽ കർത്താവു തന്നെയാണ കർമ്മത്തെ ഫലജനനത്തിനായി പ്രേരണംചെ യ്യുന്നതെന്നു വിചാരിപ്പാൻ പാടില്ല. ആത്മാവിൽ വേർപി രിയാതെ ചേർന്നിരിക്കുന്ന കർമ്മത്തിനു നിർന്നിമിത്തമായിട്ട കർത്താവിൻെറ ഇച്ഛക്ടാതെ വികാരമുണ്ടാകന്ന എന്ന വിചാരിപ്പാനും നിവൃത്തിയില്ല. ചർമ്മത്തിന്റെ വികാര ത്തിനം നിമിത്തം കാണന്നുണ്ട്. കർമ്മത്തിനെറ ഫലമുണ്ടാ ക്ഷണികവിജ്ഞാനത്രപമായ കർത്താവ<u>ു</u> കുന്നകാലംവരെ നിലനില് കാത്തതിനാൽ കർമ്മം കർത്താവിൽ വേർപിരി യാതെ ചേർന്നിരിക്കുന്നതല്ലെന്നും, അയസ്ഥാന്തം ലോഹത്തെ അതു ചിലപ്പോ∞ ഫലത്തെ ആകർഷിക്കുന്നതുപോലെ ആകർഷിക്കയാണെന്നും സൗഗതന്മാർ പറയുന്നതും ശരിയല്ല. കർമ്മം പ്രധാനകർത്താവിൽ സമവായസംബസേന ചേന്നി രിക്കുന്നതാണം". (കരണം മുതലായ കാരകങ്ങളെ പ്രേരണം ചെയ്യുന്നവനാണു പ്രധാന കർത്താവ്<sup>ം</sup>.) പ്വഥിവ്യാദിഭ്രതങ്ങളെ ആശ്രയിച്ചാണ കർമ്മമിരിക്കുന്നതെന്നുള്ള നാസ്തികവാദവും ഭൂതങ്ങരം ക്രിയയ്ക്കു സാധനങ്ങരംമാത്രമാണു്. ശരിയല്ല; കർത്താവിൻെറ ക്രിയയ്ക്കു സാധനഭ്രതങ്ങളായ ഭ്രതങ്ങ*ഠം* ക്രിയ**ാ** കാലത്തിൽമാത്രം വ്യാപാരത്തെ അനഭവിക്കയും ക്രിയ അവ സാനിക്കുമ്പോരം, കലപ്പ മതലായവയെപ്പോലെ കർത്താ വിനാൽ ഉപേക്ഷിക്കപ്പെടുകയും ചെയ്യുന്നു. കാലാന്തരത്തിൽ ഫലമുണ്ടാക്കുന്നതിന് അവയ്ക്ക ശക്തിയില്ല. കലപ്പ വയലിൽ നിന്ത നെല്ലിനെ വീട്ടിൽ എത്തിക്കുന്നില്പലോ. എന്തമാത്ര

മല്ല, ഭൂതവും കർമ്മവും അചേതനമായതിനാൽ അവ തനിയേ പ്രവർത്തിച്ചുവെന്നും വരുന്നതല്ല. അചേതനങ്ങളാ ണെങ്കിലും വായുവിനെപ്പോലെ തനിയേ പ്രവർത്തിക്കുന്നു എന്നു വിചാരിച്ചുള്ളടെയോ? എന്നാണെങ്കിൽ വായു, തനിയേ പ്രവർത്തിക്കുന്ന എന്നു വിചാരിക്കുന്നതും തെററാണും. ചൈതന്യമില്ലാത്ത വായു തനിയേ പ്രവർത്തിക്കുമെങ്കിൽ ഫൊദികളം അതുപോലെ പ്രവർത്തിക്കേണ്ടയോ? രഥാദികയ ചേതനാധിഷ്ഠിതങ്ങളായിരിക്കുമ്പോഴല്ലാതെ പ്രവർത്തിക്കുന്നില്ല. അതുകൊണ്ടു വായു ചേതനാധിഷ്ഠിതമായിട്ടാണു പ്രവർത്തിക്കുന്നതെന്നുതന്നെ വിചാരിക്കണം.

ആകട്ടെ, 'സ്വർഗ്ഗകാമോ യജേത' (സ്വർഗ്ഗത്തെ ആഗ്ര ഹിക്കുന്നവൻ യാഗംചെയ്യണം.) ഇത്യാദി ശാസ്ത്രം ക്രിയയിൽ നിന്നാണു ഫലസിദ<sup>്</sup>ധി എന്നാണല്ലോ പറയന്നത്ര്. ഈശ**ച** രൻ മുതലായവയിൽനിന്നാണെന്നു പറയുന്നില്ലല്ലോ. ഔഷധ പാനം മുതലായ കർമ്മങ്ങാ സ്ഥിരമായ ശരീരസംസ്സാര മുണ്ടാക്കി അതുവഴിക്കു കാലാന്തരത്തിൽ ആരോഗ്യത്തിന് കാര ണമാകുന്നുണ്ടപ്പോ. അതുപോലെ യാഗത്തിനു പറഞ്ഞിട്ടുള്ള സ്വർഗ്ഗസാധനത്വം ശരിപ്പെടുന്നതിനുവേണ്ടി ഫലകാലംവരെ നിലനില്ലുന്ന അവാന്തരമായ അപൂർവമെന്ന ഒന്നിനെ കല്പി ക്കുന്നതിനാൽ 'സ്വർഗ്ഗകാമോയജേത' ഇത്യാദി പ്രമാണങ്ങ സിദ്ധിക്കുന്ന യാഗാദികളുടെ സ്വർഗ്ഗസാധനത്വം തെറഗാണെന്ന വിചാരിക്കാൻ പാടില്ല. ഉണ്ടെന്നുള്ളതിലേസ്റ്റ്ര് ഇതുപോലെ വേറേ പ്രമാണമില്ല താനും, എന്നാക്ഷേപിക്കുന്നപക്ഷം സമാധാനം പറയാം:----കാണത്തക്ക ഫലത്തോടുകൂടിയതും കാണാൻ ക്രിയ, പാടില്ലാത്ത ഫലത്തോടുകൂടിയത്തതെന്നു രണ്ടവിധമാണല്ലോ. കാണ**ത്ത**ക്ക ഫലാമുള്ളത്ര്, \_ഉടനേ ഫലം കിട്ടന്നതെന്നം, കാലാന്തരത്ത**ി**ൽ ഫലംകിട്ടുന്നതെന്നും വീണ്ടും പ്പിരിയന്നു. ഉടനേ കിട്ടന്നതു°, ഫലം നടക്കുക, ഊണകഴിക്കുക മതലായതുപോലെ ഉള്ളതാണം'. കൃഷി, സേവ മുതലായതുപോലെയുള്ളതാണ കാലാന്തരത്തിൽ ഉടനേ ഫലംതരുന്ന ഫലംതരുന്നതും. ക്രിയ ഫലം തന്നതിൻെറശേഷമേ നശിക്കയുള്ള. കാലാന്തരത്തിൽ ഫലം തരുന്നതാകട്ടെ, ഉണ്ടായ ഉടനേ ഫലംതരാതെതന്നെ നശിച്ച

**പോകുന്നതിനാൽ കാലാന്തരത്തിൽ ഫലംത**രുന്നതിന**്** ഒരു ദാതാവിൻെറ ആവശ്യം അതിനുണ്ട്.. എന്തെന്നാൽ കൃഷി, സേവ മുതലായവയുടെ ഫലം ആതമാവ്യ, സേവിക്കപ്പെടുന്ന വൻ മുതലായവർക്കധീനമാണം . ഈ രണ്ടുവിധത്തിലല്ലാതെ കർമ്മമോ അതിൽനിന്നു ഫലമോ കണ്ടിട്ടില്ല. കർമ്മത്തിന്റെറ <u>ഫലം ലഭിക്കുന്നതിന കണ്ടിട്ടള്ള ഈ ന്യായത്തെ യാഗാദി</u> കർമ്മങ്ങളുടെ സംഗതിയിൽ ഉപേക്ഷിക്കുന്നതു ശരിയല്ല. നശിച്ഛപോയ അതിനാൽ യാഗം മുതലായ കർമ്മങ്ങാ തിൻെറശേഷം, നിത്യനം കർത്താക്കളടെയും കർമ്മ**ങ്ങ**ള ഫലങ്ങളുടെയും വിഭാഗത്തെ അറിയുന്നവനുമായ ഈശാരൻ, സേവിക്കപ്പെടുന്നവനേയും മററുംപോലെ, യാഗം മുതലായ കർമ്മങ്ങ≎ക്കനുരൂപമായ ഫലംതരുന്നു എന്നു കല്പി ക്കയാണു ശരീയായിട്ട<u>ത</u>്. സേവിക്കപ്പെടുന്ന രാജാവിനെ പ്പോലെ ഈശപരൻ ഫലംതരികയാണെങ്കിൽ, നിഗ്രഹവം അനുഗ്രഹവും ചെയ്യുന്ന ആളാകയാൽ രാഗദേചഷാദിക⊙ ഉള്ളവനാണെന്നു വരുമല്ലോ എന്നു സംശയിക്കേണ്ട. അദ്ദേഹം എല്ലാ ക്രിയക**ാക്കും അ**വയുടെ ഫലങ്ങാക്കും എല്ലാ ബോധ ഞ്ഞാക്കം സാക്ഷിയായി നില്ലന്നവനാണം. സാധാരണസാ ക്ഷികയ ഒരാളടെ ജയത്തിനം മറെറാരാളടെ പരാജയത്തിനം എങ്കിലും, താൻ അറിഞ്ഞിട്ടുള്ളതു കാരണമായിത്തീ**രുന്നു** പോലെതന്നെ പറയുന്നവനാകയാൽ, രാഗദേചഷാദികളള്ള വനാണെന്ന വിചാരിക്കപ്പെടുന്നില്ലല്ലോ. അതുപോലെ ഈശചരനും ഒരാഠംക്കു നന്മയും മറെറാരാഠാക്കു തിന്മയും കൊടു ക്കുന്നു എങ്കിലും, അവരവർക്കു തക്കതല്ലാതെ കൊടുക്കുന്നില്ലാ ത്തനിനാൽ, രാഗദേചഷാദിക≎ം ഉള്ളവനാണെന്നു വിചാരിച്ച രാജാവം ദുഷ്യന്മാരെ ശിക്ഷിക്കയും ശിഷ്യന്മാരെ രക്ഷി ക്കയും ചെയ°കയാണെങ്കിൽ അതു രാഗദേചഷങ്ങാകൊണ്ടാ സർവസാക്ഷിയാണെന്ത വിചാരിക്കാറില്ലല്ലോ. ണെന്നു **കാ**ണക എന്ന ക്രിയയുള്ളവനാണെന്നു പറഞ്ഞതുകൊണ്ടു ഈശ്വരൻ നിതൃവിജ്ഞാനസ്വഭാവനാ ശങ്കിക്കയും വേണ്ട. കല്പിച്ചിരിക്കയാണ്ം. സാക്ഷിയാണെന്നു യതുകൊണ്ടു **്അറിയുന്ന സ്വഭാവമുള്ളവനാകയാ**ൽ എല്ലാം എപ്പോഴം ഈക്ഷണക്രിയ അദ്ദേഹത്തിനില്ല. ആകട്ടെ, അദ്ദേഹം എല്ലാ ജന്തുക്കളടേയും ആത്മാവാണെന്നു പറഞ്ഞുവല്ലോ. അങ്ങനെ യാണെങ്കിൽ, സംസാരിയം ഈശചരനം ഒന്നാകയാൽ ഈശച

നനം, സംസാരധർമ്മങ്ങളായ സുഖദുഃഖാദികയ ഉണ്ടെന്നവരി കയില്ലേ? എന്നാണെങ്കിൽ, അതില്ല. അദ്ദേഹത്തെ സംസാര ധർമ്മങ്ങ⊙ സ്പർശിക്കയില്ല. ''ന ലിപൃതേ ലോകദുഃഖേന'' (ഈശപരനിൽ സംസാരധർമ്മമായ ദഃഖം പററുകയില്ല) 'ജരാ മൃത്യമത്യേതി' (പരമാത്മാവു ജരാമരണങ്ങളെ അതിക്രമിച്ച വനാനം,) ,വൃഷയോ വൃത്യത്യ, (ജരകം യരലാവ്യിട്ടായമ വനാണ് 'സത്യകാമ സത്യസങ്കല്പ് എച്ച സർവേശ്വരഃ പൂണ്യം കർമ്മ കാരയതി' (സത്യമായിത്തീരുന്ന ആഗ്രഹ ത്തോടും സങ്കല്പത്തോടും കൂടിയ ഈ സർവേശ്വരൻ പുണ്യക മ്മത്തെ ചെയ്യിക്കുന്നു) 'അനശ'നന്നന്യോ അഭിചാകശീത'!' (ഒരു വൃക്ഷത്തെ ആശ്രയിച്ചിരിക്കുന്ന ഒരുപോലെയുള്ള കൂട്ടകാ രായ രണ്ടു പക്ഷികളിൽ ഒന്ന**് ആ വൃക്ഷത്തിനെ**റ അചിയുള്ള ഫലങ്ങളെ ഭൃജിക്കയും മറെറാന്ന് ഒന്നും അനഭവിക്കാതെതന്നെ വിളങ്ങുകയുംചെയ്യുന്നു.) ഇവിടെ ഫലത്തെ അനഭവിക്കുന്ന എന്ന പറഞ്ഞതു ജീവാതമാവിനേയും അനഭവിക്കാതെ വിള ഞ്ജുന്നു എന്നു പറഞ്ഞതു<sup>ം</sup> പരമാതമാവിനേയുമാണം<sup>ം</sup>. 'ഏതസ്യ വാ അക്ഷരസ്യ പ്രശാസനേ' (നാശമില്ലാത്ത ഈ പരമാതമാ പ്രശാസിക്കുന്നതിന്) എന്നംമററുമുള്ള ശ്രതിക∞ വിനെ സംസാരധർമ്മങ്ങളുമില്ലാത്തവനം കൊണ്ടും യാതൊരു ഏകനും നിത്യമുക്തനമായ ആത്മാവ് സിദ്ധിക്കുന്നു. ഈശ്വര സ്മൃതികളം ആയിരക്കണക്കിനുണ്ട്. യൊക്കെ അർത്ഥവാദങ്ങളാണെന്നു കല്പിക്കുന്നതിനു നിവ്വത്തി എന്തെന്നാൽ, ഒന്നാമതു് ഇവ കർമ്മങ്ങാ വിധി യുമില്ല. ച്ചിട്ടള്ളതിനടത്തെങ്ങള് പറയപ്പെട്ടിരിക്കുന്നത്യ്. കൊണ്ടു മറെറാന്നിന്റെ ശേഷമായി പറഞ്ഞതാണെന്ന വിചാരിപ്പാൻ പാടില്ല. രണ്ടാമത്ര്, അത്ര് ഒരറിവിസെത്ത **തന്നു. അങ്ങ**നെ തരുന്ന അറിവു തെററാണെന്നു പിന്നീടു തെളിയുന്നുമില്ല. അതിനെ ഇതിൽത്തന്നെ പിന്നെ നിഷേ ധിക്കുനുമില്ല. 'ഈശ്വരൻ ഇല്ല' എന്നു' ഒരിടത്തും നിഷേധ മില്ല. ഈശ്വരൻ ഉണ്ടെന്നു വേറൊന്നുകൊണ്ടം സിദ്ധിക്കാ ത്തുളെകൊണ്ടാണ നിഷേധിക്കാത്തത് എന്നു പറവാനം നിവൃത്തിയില്ല. ഉണ്ടെന്നുള്ളതിലേയ്ക്കു ന്യായം പറഞ്ഞുക ഴിഞ്ഞു. അപ്ലെങ്കിൽ, യാഗംമുതലായ കർമ്മങ്ങരംക്കു സ്വർഗ്ഗാ ദിഫലം തരുന്നതിന ശക്തിയുണ്ടെന്നല്ലാതെ, ഈശ്വരൻ, കാലംമതലായ സഹകാരികളടെ ആവശ്യം കർമ്മ**ത്തി**നി

ല്ലെന്നു എണ്ടം പറഞ്ഞിട്ടില്ലല്ലോ. മറെറാരു നിമിത്തവും കൂടാതെതന്നെ കർത്താവിൻെറ പ്രേരണകൊണ്ടുമാത്രം കർമ്മ ങ്ങരം ഫലംതരുന്നതായി എങ്ങും കണ്ടിട്ടുമില്ല. ഒരാരം പുണ്യ കർമ്പങ്ങ**ാ ചെയ്തിട്ടുണ്ടെന്നും അതിനാൽ അവൻ സുഖത്തിന**് അവകാശിയാണെന്നുമിരിക്കട്ടെ; എന്നാലും മാല, ചന്ദനം, വനിത മുതലായ നിമിത്തങ്ങളൊന്നുംകൂടാതെ സുഖം സിദ്ധി ക്കുന്നതായി കാണുന്നില്ല. അതുപോലെ, കർമ്മഫലം കിട്ടുന്ന ഈശ്വരനം നിമിത്തമാണെന്നു വിചാരിക്കണം. എന്തെന്നാൽ, യാഗംമുതലായ കർമ്മങ്ങരം ചെയ്തകഴിയു മ്പോരം**ത്ത**ന്നെ നശിച്ചപോകന്നവയാണു്. കാലാന്തരത്തിൽ ഫലംതരുവാൻ അവയ്ക്കു തരമില്ല. സേവകൻ സേവ്യൻെറ ബുദ്ധിയിൽ പ്രസാദംമതലായ സംസ്ഥാരങ്ങഠം വരുത്തുന്നതു പോലെ യാഗം മുതലായ കർമ്മങ്ങ⊙ ഈശചരൻെറ ബുദ്ധിക്കു സംസ്കാരം വരുത്തുകയം, കർമ്മങ്ങ⊙ നശിച്ചപോയതിൻെറ കാലാന്തരത്തിൽ, സേവ്യനിൽനിന്നെന്നപോലെ, ഈശചരനിൽനിന്നു കർത്താവിന ഫലം ചെയ്യുന്നു എന്നു വയ്ക്കുന്നതാണു ന്യായം. വരട്ടെ, ലൌകി കകർമ്മത്ദാംക്കുള്ള ഫലം ചേതനതാമുള്ള ഒരാളിനു′ അധീന മായിട്ടേ കണ്ടിട്ടുള്ളു എന്നു പറഞ്ഞതു ശരിയായിരിക്കാം. എന്നാൽ വേദത്തിൽ വിധിച്ചിട്ടുള്ള യാഗം മുതലായ കർമ്മ ങ്ങളുടെ ഫലം ആരും തന്നേകഴിയൂ എന്നില്ല. വേദവാക്യങ്ങ ളടെ പ്രമാണ്യംകൊണ്ടു അതു തനിയേ സിദ്ധിക്കുന്നതാണും. എന്നാണെങ്കിൽ, അങ്ങനെ പറവാൻ പാടില്ല. വേദവാക്യ യാഗാദികർമ്മങ്ങളുടെ സ്വഭാവത്തെ ശരിയായി ങ്ങ≎ം പറയന്നു എന്നല്ലാതെ, വേദവാകൃങ്ങളിൽ പറഞ്ഞു എന്നു വിചാരിച്ച കർമ്മങ്ങളുടെ സ്വഭാവം മാറിപ്പോയി എന്ന വിചാരിക്കാൻ പാടില്ല. പദാർത്ഥങ്ങളുടെ സ്വഭാവം ആറു വേദവാക്യങ്ളിൽ പറഞ്ഞാലും, ദേശാന്തരത്തിലോ കാലാ ന്തരത്തിലോ മാറിപ്പോയി എന്നു വരികയില്ല. മിക്കിലോ, വേറൊരു കാലത്തോ അഗ്നി**ക്ക** ചൂടില്ലാതായി എന്നു വരുമോ? കർമ്മത്തിനു കാലാന്തരത്തിൽ കിട്ടുന്ന ഫലം രണ്ടുവിധത്തിലേ കാണന്നുള്ള. ഒന്ന°—ചെയ്യുന്ന ആളിനം° അധീനമായിട്ടള്ളതും. കൃഷി മതലായ കർമ്മങ്ങളുടെ ഫലം, വിത്ത്, വയൽ, വളം, ശുശ്രഷ മതലായവ ശരിയായിട്ടറി യാവുന്ന കൃഷിക്കാര്നും അധീനമാണം. രണ്ട് — അന്യന്റെ

ബുദ്ധിയിൽ ഉണ്ടാകുന്ന സംസ്ഥാരത്തിനധീനമായിട്ടുള്ളത്യ്. വിജ്ഞാനമുള്ള സേവമതലായ കർമ്മങ്ങളുടെ ഫലം, സേവ്യൻറെ ബുദ്ധിയിൽ ഉണ്ടാകുന്ന സംസ്കാരത്തെ അപേ ക്ഷിച്ചിരിക്കുന്നതാണല്ലോ. ഇതുപോലെ യാഗാദികർമ്മ തരുന്നവയാകയാൽ, ങ്ങളും കാലാന്തരത്തിൽ ഫലത്തെ ഒരാളിൻെറ ബുദ്ധിയിലുണ്ടാകുന്ന അറിവുള്ള ത്തിൻെറ അപേക്ഷയില്ലാതെ അവയ്ക്കു ഫലം സിദ്ധിക്കുന്ന എന്നു പറവാൻ നിവ്വത്തിയില്ലാത്തതുകൊണ്ട്, അവയുടെ ഫലവും, കർമ്മം, ദേശം, കാലം, നിമിത്തം, വിപാകം ഇ വയുടെ വിഭാഗമറിയാവുന്ന ഒരാളിൻെറ ബൂദ്ധിയിൽ ഉണ്ടാകുന്ന സംസ്ഥാരത്തിനധീനമായിരിക്കണം. സേവ മത കർത്തതാരം**ക്ക<sup>്</sup> അനു**രൂപമായ ഫലം ഇന്നതെന്ന**്** അറിയാവുന്നവൻെറ ബൂദ്ധിയിലുണ്ടാകുന്ന സംസ്കാരത്തിനധീ നമായ ഫലംപോലെ എന്നദാഹരണം പറയാം. കൊണ്ട്, സർവജ്ഞനും, എല്ലാ ജന്തുക്കളുടേയും കർമ്മങ്ങ⊙, അവയുടെ ഫലങ്ങ⊙ ഇവയുടെ വിഭാഗത്തിന സാക്ഷിയം എല്ലാ ഭ്രതങ്ങളുടെയും അന്തരാത്മാവുമായ ഈശ്വ രൻ സിദ്ധിച്ചിരിക്കുന്നു. 'യത്സാക്ഷാദപരോക്ഷാദ്യ ആത്മാ സർവാന്തരഃ' (അവൻ സാക്ഷാൽ ബ്രഹ്മവം സർവാന്തയ്യാ മിയായ ആത്മാവുമാകുന്നു) എന്നുള്ള ശ്രതി അനുസരിച്ച്യ<sup>ം</sup>, ആ ഈശ്വരൻതന്നെ ജന്തുക്കളുടെ ആത്മാവാകുന്നു. ഇവനല്ലാതെ കേ∞ക്കുന്നവനം വിചാരിക്കുന്ന വേറേ, കാണന്നവനം വനം അറിയുന്നവനം ഇല്ല. 'നാന്യദതോസ്തി വിജ്ഞാത്വ' (ഇതല്ലാതെ അറിയുന്നതായി വേറെ ഒന്നും ഇല്ല) എന്നും മററു മുള്ള ശ്രതികഠം വേറേ ആത്മാവില്ലെന്നു പറയുന്നു. 'തത്തച മസി' (ആ ബ്രഹ്മം നീതന്നെയാകുന്നു) എന്നു' ആത്മത ത്താത്തെ ഉപദേശിക്കകയും ചെയ്യുന്നുണ്ട്<sup>ം</sup>. മൺകട്ട സാർണ്ണ ക്കട്ടയാണെന്നു ഉപദേശിച്ചകൊടുക്കയില്ലലോ.

നിൽക്കണേ! സംസാരികളം ഈശ്വരനം വേറെയല്ല, ഒന്നാണ് എന്നല്ലേ പറഞ്ഞത്ര്? അതു ശരിയല്ല; സംസാരിക ളായ ആത്മാക്കാം ഈശ്വരനിൽനിന്നു വേറേതന്നെയാണ്ം. എന്തെന്നാൽ ഈശ്വരൻറ ലക്ഷണം വേറേ; സംസാരിക ഉടെ ലക്ഷണം വേറേ. കതിരയ്ക്കും പോത്തിനം എന്നപോലെ ഈശ്വാനം ജീവാത്മാക്കാക്കം തമ്മിൽ ലക്ഷണഭേദമുണ്ട്ം.

**അതുകൊണ്ടു കുതിരയും പോത്തും വേറേ ആയിരിക്കു**ന്നതു പോലെ ജീവാത്മാക്കളം ഈശ്വരനം വേറേതന്നെ എന്നു പറയാനേ തരമുള്ള. ലക്ഷണഭേദം എങ്ങനെ പറയാം:---നോമത്ര്, ഈശ്വരൻെറ ജ്ഞാനം സൂയ്യൻെറ പ്രകാശംപോലെ നിത്യവും എല്ലാത്തിലും വ്യാപിക്കുന്നതു മാണ°. നേരേമറിച്ച സംസാരികളടെ ജ്ഞാനം മിന്നാമിന ഞ്<del>ടി</del>ൻെറ പ്രകാശംപോലെ അനിത്യവും ഏതാനം വിഷയ സംബന്ധിക്കുന്നതുമാകുന്നു. അതുപോലെ ങ്ങളെമാത്രം ശക്തിക്കും ഭേദമുണ്ട്. ഈശ്വരന് എപ്പോഴം എ<u>ന്ത</u>ം ചെയ്യുന്ന തിന ശക്തിയുണ്ട്. ജീവാതമാവിൻെറ സ്ഥിതി നേരേ വിപരീതമാണ്. ഉഷ്ണസാത്രപമായ ദ്രവ്യം തൻെറ സാന്നിധ്യംമാത്രംകൊണ്ട ദഹനക്രിയയ്ക്കു നിമിത്തമാകുന്നതു പോലെയും, അയസ്ഥാന്തം സ്വസാന്നിദ്ധ്യമാത്രംകൊണ്ട ഇരുമ്പിൻെറ ചലനക്രിയയ്ല നിമിത്തമാകുന്നതുപോലെയും ഈശചരൻ ചൈതന്യസചത്രപനായ തൻെറ സാന്നിദ്ധ്യം നിമിത്തമാകുന്നതേയുള്ള. കർമ്മങ്ങ**ംക്കു** മാത്രംകൊണ്ട അതിനാൽ അദ്ദേഹത്തിന്റെ കർമ്മം തനിക്കു യാതൊരു ഭാവഭേദവുമില്ലാത്ത വിധത്തിലുള്ള താണം". ജീവാതമാ വിൻെറ ക്രിയ നേരേമറിച്ചാകുന്നു. 'ഉപാസീത' (ഈശ്വ രനെ ഉപാസിക്കണം) എന്നു പറഞ്ഞിരിക്കുന്നതിനാൽ ഈശാരൻ രാജാവിനേയും ഗുരുവിനേയുംപോലെ ഉപാസിക്ക പ്പെടേണ്ടവനാണു്. ജീവാത്മാവോ, ശിഷ്യനേയും ഭൃത്യ ഉപാസിക്കേണ്ടവനമാകന്നു. 'അപഹത നേയംപോലെ പാപ്മാ' (പാപമില്ലാത്തവനാകന്നു) എന്നും മററും ശ്രതി യുള്ളതുകൊണ്ട് ഈശചരൻ നിത്യശുദ്ധനെന്നു സിദ്ധിക്കുന്നു. 'പുണ്യോ വൈ പുണ്യേന' (പുണ്യകർമ്മംകൊണ്ടു ശുദ്ധ നാകം) എന്നുള്ള വചനമനസരിച്ച ജീവാതമാവിന പുണ്യ കർമ്മംകൊണ്ടു ശുദ്ധി സമ്പാദിക്കേണ്ടിയിരിക്കുന്നു. നിതൃ ശുദ്<sup>ധ</sup>നായതുകൊണ്ടുതന്നെ ഈശചരൻ നിത്യമക്തനമാ എപ്പോഴം അശുദ്ധിയുള്ളതുകൊണ്ടു ണെന്നു് അറിയാം. ജീവാത്മാവു സംസാരിയത്രേ. ഇപ്രകാരം ഈശ്വരനും ജീവാ തമാവിനും തമ്മിൽ, ജ്ഞാനം, ശക്തി, കർമ്മം, ഉപാസ്യോ പാസകഭാവം, ശുദ്ധാശുദ്ധഭാവം, മുക്താമുക്തഭാവം ഇവ ഭേദമുണ്ടു്. ജ്ഞാനം മുതലായ ലക്ഷണങ്ങ∞ക്ക ഭേദംകാന്നന്ന രണ്ടു വസ്തക്കായ ഒന്നാണെന്നു വിചാരിപ്പാൻ

തരമില്ല; അവ കതിരയം പോത്തംപോലെ വേറേവേറേ തന്നെയായിട്ടാണു കണ്ടിട്ടുള്ളതും. അതുപോലെ ജ്ഞാനാദി ലക്ഷണങ്ങ⊙ക്കു ഭേദം കാണുന്നതിനാൽ ഈശചരനം ജീവാ ത്മാവും വേറേവേറേതന്നെ, എന്നാണെങ്കിൽ പറയാം:— ഈശാരനം ജീവാതമാവും വേറേവേറേയാണെന്നു പറവാൻ പാടില്ല. 'അന്യോസാവന്യോഹമസൂീതി ന സ വേദ**'** 'തേക്ഷയുലോകാ ഭവന്തി' 'മൃത്യോം സ മൃത്യമാപ്പോതി' (ഈശചരൻ വേറേ ഞാൻ വേറേ എന്നം<sup>v</sup>, ശരിയായി ആത്മ ജ്ഞാനം സിദ്ധിച്ചവൻ വിചാരിക്കയില്ല; താനം ഈശാ രനും രണ്ടെന്നുവിചാരിച്ചു ഉപാസിക്കുന്നതുകൊണ്ടു സിദ്ധി ക്കുന്നതു് അനിത്യങ്ങളായ ലോകങ്ങളാണു്; ഈശചരനം തനിക്കും ഭേദംകാണനവൻ മൃത്യവിൽനിന്നു മരണത്തെ പ്രാപിക്കും) എന്നിങ്ങനെയുള്ള ശൂതികരം ഭേദജ്ഞാനത്തെ ജീവാതമാവം ഈശചരനം ഒന്നു തന്നെ എന്നു പ്രതിപാദിക്കുന്ന ശ്രതികരം ആയിരക്കണക്കിനുണ്ടതാനും. ജ്ഞാനം മതലായ ലക്ഷണങ്ങഠംകം ഭേദമണ്ടെന്നു നിങ്ങരം പറയുന്നതും സ്വീകരിക്കുവാൻ തരമില്ല. ബുദ്ധി മുതലായ ഉപാധികളൊഴിച്ച് ഈശ്വരനിൽനിന്നു വൃത്യാസപ്പെട്ട വേറേ ലക്ഷണങ്ങളോടുകൂടിയ ആത്മാക്കളേ ഇല്ല. നിത്യമുക്ത നായ ഈശ്വരനും സർവജന്തുക്കളുടേയും ആത്മാവും ഒന്നുതന്നെ അംഗീകരിക്കുന്നു. എന്നു രണ്ടാമതു പുറമേയുള്ളതും ചക്ഷുസ്സ്, ബുദ്ധി മുതലായവയിലെല്ലാംകൂടി ഞാൻ എന്നം എൻെറ എന്നും മററും മുറിയാതെ തുടന്നുനില്ലുന്ന ബോധമാ കുന്ന ലക്ഷണത്തോടുകൂടിയതും, നിതൃശൂദ്ധനം നിതൃബൂ നിത്യമക്തനം നിതൃവിജ്ഞാനസചത്രപനമായ ഈശചരൻെറ സാന്നിധ്യം ഉള്ളിലുള്ളതും ജ്ഞാനം, സുഖദ്ദംഖാ ദിക∞, അവിദൃ മതലായ ബീജങ്ങ∞, അവിദ്യാദിജനൃ ശരീരം ഇവയുടെ സ്വഭാവമനുസരിച്ചുള്ള ത്തോടുകൂടിയതും ആയ നിതൃവിജ്ഞാനാവഭാസം (ഉള്ളിൽ ഉള്ള ആത്മചൈതന്യത്തിൻെറ പ്രകാശം) അനിത്യമായ വിജ്ഞാനത്തോടുകൂടിയതും ഈശ്വരലക്ഷണത്തിനു വിപരീത മായ ലക്ഷണങ്ങളോടുകൂടിയതുമായ ആത്മാവായി കല്പിക്ക പ്പെട്ടിട്ടുണ്ടെന്നും സമ്മതിക്കുന്നു. മൻപറഞ്ഞ ബുദ്ധിമത ലായ ഉപാധികളിൽ പ്രവേശിച്ചിട്ടള്ള ചിത്സാര്യപത്തിന്, ആ ഉപാധികളിലുള്ള അഹങ്കാരം മമത്വം മതലായ അഭി

മാനം തുടർന്നുകൊണ്ടിരിക്കുന്നിടത്തോളംകാലം സംസാര മെന്നും, ആ അഭിമാനം നീങ്ങിപ്പോകമ്പോ≎ മോക്ഷമെന്നം വ്യവഹാരം ഉണ്ടാകുന്നു. മൂന്നാമതായി, മണ്ണാങ്കട്ടപോലെ പ്രത്യക്ഷമായിത്തന്നെ നശിക്കുന്നതും പഞ്ചഭ്രതമയവും ദേവ ന്മാർ, പിതൃക്ക⇔, മനഷ്യർ എന്നിങ്ങനെയുള്ള ലക്ഷണങ്ങ ളോടുകൂടിയതുമായ ഒന്നിനേയും ആത്മാവായി കല്പിച്ചിട്ടുള്ള തായി സമ്മതിക്കുന്നു. ഈശ്വരനിൽനിന്നു വ്യത്യാസപ്പെട്ട ലക്ഷണങ്ങളോടുകൂടി നാലാമതൊരാത്മാവുള്ളതായി ആതം അങ്ഗീകരിക്കുന്നില്ല. ഇവയിൽ, ബുദ്ധി മതലായ കല്പി തങ്ങളായ ആത്മാക്കളിലല്ലാതെ അന്ത്യാമിയായ ആത്മാ വിൽ ലക്ഷണഭേദംകൊണ്ട് ഈശചരഭേദം സാധിക്കവാൻ കഴികയില്ല. ഈശചരലക്ഷണങ്ങളിൽനിന്നു വൃത്യാസ**പ്പെ**ട്ട ലക്ഷണം ആത്മാവിൽ വരുന്നതല്ല. എന്തെന്നാൽ, നല്ലാതെ വേറൊരാത്മാവില്ല. ഈശ്വരന്തന്നെ വിരുദ്ധങ്ങ ളായ ലക്ഷണങ്ങഠം ഉണ്ടെന്നും സഖദുഃഖാദികളണ്ടെന്നും പറയുന്നതു ശരിയല്ലല്ലോ. എന്നാണെങ്കിൽ, അങ്ങനെ ശങ്കി ക്കേണ്ട. ആത്മാവ്, തൻെറ സന്നിധിമാത്രത്താൽ സുഖദുഃഖാ ദികളായ ഏതെല്ലാം അന്തഃകരണവികാരങ്ങ∞ക്കു നിമിത്ത മാകുന്നുവോ, ആ വികാരങ്ങളെല്ലാം, അന്തഃകരണാദികളിൽ ഞാൻ എന്നും എൻെറ എന്നും മററുമുള്ള അഭിചാനംനിമിത്തം തെററായി ആത്മാവിൽ ആരോപിക്കുന്നതുകൊ ലോകം ണ്ടാണ അതിന സംസാരിത്വമുണ്ടാകുന്നത്ര<sup>ം</sup>. ആദിതൃൻ നിത്യപ്രകാശത്രപനായതുകൊണ്ട ലോകത്തിൻെറ തയ്ക്കും അവ്യക്തതയ്ക്കും നിമിത്തമായതിനാൽ ലോകത്തിൻെറ ദൃഷ്ടിവൈപരീത്യത്താൽ (ലോകം മറിച്ചുകാണന്നതിനാൽ) ഉദയാസ്തമയങ്ങളുടെയും അഹോരംത്രങ്ങളുടെയും ത്വത്തെ അദ്ദേഹത്തിൽ ആരോപിക്കുന്നതുപോലെ, നിത്യ വിജ്ഞാനശക്തിസാത്രപനായ ഈശാരൻ ലോകത്തിൻെറ ജ്ഞാനം, അജ്ഞാനം, സുഖം, ദുഃഖം, സ<sup>ം</sup>മൃതിമതലായ തിനു നിമിത്തമായതിനാൽ, ലോകത്തിൻെറ വിപരീത ജ്ഞാനംനിമിത്തം വിപരീതലക്ഷണങ്ങളം സുഖദുഃഖാദി അദ്ദേഹത്തിൽ ആരോപിക്കയാണു ചെയ്യന്നത്ര°. സ്വതേ അദ്ദേഹത്തിനും അവയൊന്നുമില്ല. ഭ്രാന്തൻ തന്റെറ കാഴ്ചയ്ക്കുന്നത്രപമായി അധ്യാരോപംചെയ്യുന്നതായി നമുക്കനഭ വമണ്ടല്ലോ. ആകാശത്തിൽ മേഘങ്ങ⊙ വ്യാപിച്ചിരിക്ക

മ്പോരം ആക്ദ സൂയ്യപ്രകാശം കാണപ്പെടുന്നില്ലയോ, അവൻ മററുള്ളിടത്തു സൂയ്യപ്രകാശമുള്ളപ്പോഴം, ഭ്രാന്തിയനൽ 'ഇപ്പോരം സൂയ്യൻ പ്രകാശിക്കുന്നില്ല' എന്നു തൻെറ കാഴ്ചയ്ക്കുനുരൂപമായി സൂയ്പനിൽ പ്രകാശാഭാവത്തെ അധ്യാസിക്കുന്ന (ആരോപിക്കുന്നു) അതുപോലെ ഇവിടേയും അന്തഃകരണ വൃത്തികളുടെ ഉത്ഭവവും നാശവുംകൊണ്ടു തിരിച്ചറിവില്ലാത**ാ** യിത്തീരുന്ന ലോകം ഭ്രാന്തിനിമിത്തം ആരോപിക്കുന്നതി നാൽ ഈശചരനിലും സുഖദുഃഖാദിക∞ ഉണ്ടെന്ന തോന്നാവുന്ന താണും. ആ ഈശചരൻതന്നെ ഗീതയിൽ, ''മത്തഃ സ'മ്ലതിർ ജ്ഞാനമപോഹനം ച'' (സ<sup>ം</sup>മൃതിയം ജ്ഞാനവം ജ്ഞാനമി ല്ലായ'കയും എന്നിൽനിന്നതന്നെ) ''നാദത്തേ കസ്യചിത' (ഒരുത്തൻെറ പാപത്തേയും സ്വീകരിക്കയില്ല) പാപം'' ഇത്യാദി അത്ളിച്ചെയ്തിട്ടുണ്ട്. അതുകൊണ്ട് ഏകനം നിത്യ മുക്തനുമായ ഈശചരനിൽ, സൂയ്യനിൽ പ്രകാശാഭാവത്തെ പ്പോലെ അറിവില്ലായ°കനിമിത്തം ലോകം സംസാരി ത്വത്തെ ആരോപിക്കയാത്ത്. ശാസ്ത്രം മുതലായവയുടെ പ്രാചാണ്യത്താൽ വാസ്ലവത്തിൽ സംസാരിത്വമില്ലെന്നും തീർച്ചപ്പെടുന്നു. അതിനാൽ ഈശ്വരനിൽ വിരദ്ധധർമ്മ ങ്ങയ ഇല്ലെന്നു സാരം. ഇതുകൊണ്ടുതന്നെ ഓരോ ആത്മാ വിനം ജ്ഞാനാദിക⇔ക ഭേദമുള്ളതിനാൽ ഓരോ ശരീര ത്തിലും ജീവാത്മാവ വേറെയാണെന്നുള്ള സാങ്ബ്യാദിക ളടെ വാദവം നിരസിക്കപ്പെട്ടിരിക്കുന്നു. എന്തെന്നാൽ, സൂക്ഷുത്വം, ചേതനത്വം, സർവഗത്വം മുതലായ ധർമ്മങ്ങരം അവയ്ക്കെല്ലാം ഒരുപോലെതന്നെ ആയിരിക്കുന്നതുകൊണ്ട ഭേദമുണ്ടെന്നനുമാനിക്കുന്നതിനു ഹേതുവൊന്നുമില്ല. അവയ്ക്കു സുഖദുഃഖാദിവികാരമുണ്ടെന്നുവയ്ക്കുന്നപക്ഷം അവ അനിത്യ ങ്ങളാണെന്നു വരും. അതിനാൽ സുഖാദിവികാരങ്ങ⊙ം ആത്മാവിലുള്ളവയല്ല; ഉപാധികളിൽ ഉള്ളവയാണം°. അവ യുടെ ഭേദംകൊണ്ട് ആത്മാവിനു ഭേദമുണ്ടെന്നനുമാനിക്കുന്നതു തെററാണം". മോക്ഷത്തിലും മാററമൊന്നുമുണ്ടാവുന്നില്ല. മാററമുണ്ടെന്നു സ്വീകരിച്ചാൽ അനിതൃത്വവും സ്വീകരി ക്കേണ്ടിവരും. ജാഗ്രദവസ്ഥയിലും സാപ്നാവസ്ഥയിലും മാത്രം അജ്ഞാനികളായ ഭ്രാന്തന്മാർക്കു് അനഭവപ്പെടുന്നതു കൊപും ഭ്രാന്തിയില്ലാത്ത സഷ്യപ്തിയിലും സമാധിയിവും അനംഭവപ്പെടാത്തതുകൊണ്ടം ഭേദം മിഥ്യയാണെന്ന സിദ്ധി ക്കുന്നു. അതിനാൽ അഹങ്കാരസംബുന്ധത്താൽ (ഞാൻ എന്നും എൻെറ എന്നുമുള്ള അഭിമാനത്താൽ) അജ്ഞാന ത്തിനു ബീജവും, നിത്യവിജ്ഞാനമല്ലാത്ത നിമിത്തത്തോടു കൂടിയുള്ളതും ആയ, ശരീരം, ഇന്ദ്രിയം, ബുദ്ധി, വിഷയ ജ്ഞാനം ഇവയുടെ തുടർച്ച, ആത്മതത്വത്തിൻെറ യഥാർത്ഥ സ്വത്രപത്തെപ്പററിയുള്ള അറിവുകൊണ്ടു ഇല്ലാതായി, അജ്ഞാനബീജത്തിനു വിച്ഛേദം വരുമ്പോരം ആത്മാവിനു മോക്ഷമെന്നും, വിച്ഛേദം വരാത്തപ്പോരം ബന്ധമെന്നും പറയുകയാണം'. ബന്ധവും മോക്ഷവും ആത്മാവിൻെറ സ്വത്ര പത്തെ ആശ്രയിച്ചുള്ളവയായതുകൊണ്ടാണം' അവ ആത്മാവിനെന്നു പറയുന്നത്രം'.

'ബ്രഹ്മ ഹ എന്നതിലെ 'ഹ' എന്നത്ന് 'പോൽ' എന്ന് ഐതിഹ്യാർത്ഥത്തിലുള്ള നിപാതമാകുന്നു. പണ്ട്, ദേവാ സുരയുദ്ധത്തിൽ, ബ്രഹ്മം പ്രപഞ്ചസ്ഥിതിയെ പരിപാലി കണമെന്നുള്ള വിചാരത്താൽ തൻറെ കല്പന അനസരി ക്കുന്ന ദേവന്മാർക്കുവേണ്ടി ജയിച്ചുവത്രേ. ബ്രഹ്മത്തിൻോ ഇച്ഛയാൽ ദേവന്മാർക്കു ജയം സിദ്ധിച്ചു എന്നു സാരം. ആ ബ്രഹ്മത്തിൻറെ വിജയത്തിൽ ദേവന്മാർ മാഹാത്മ്യത്തെ പ്രാപിച്ചു; അതായത്ന് ലോകസ്ഥിതികാരണമായ യാഗാദി കളെ അപഹരിച്ചുവന്ന അസുരന്മാർക്കു പരാജയമുണ്ടായ പ്രോരം, ദേവന്മാർക്കു അഭിവ്യദ്ധിയം പൂജ്യത്വവുമുണ്ടായി.

മന്ത്രം—തദ്ധൈഷാം വിജജ്ഞൗ തേഭ്യോ ഹ പ്രാദുർച്ച്വഭ്രവ തന്ന വ്യജാനത കിമിദം യക്ഷമിതി. 2

(ആ ദേവന്മാരുടെ മിഥ്യാഭിമാനത്തെ ബ്രഹ്മം അറിഞ്ഞു വത്രേ. അവർക്കു ബ്രഹ്മം പ്രത്യക്ഷമായിപോൽ! എന്നാൽ, പൂജ്യമായ ഇതു എന്താണെന്നു് അവർക്കു മനസ്സിലായില്ല.)

ഭാഷ്യം— ത ഐക്ഷന്ത് ഇത്യാദി ഭാഗംകൊണ്ടു പറഞ്ഞ അഭിമാനം തെററായതിനാൽ ഉപേക്ഷിക്കപ്പെടേണ്ട താണെന്നു വെളിപ്പെടുത്തുന്നതിനായിട്ടാകുന്നു ഈ പറയു ന്നതും. ദേവന്മാർ തങ്ങഠംക്കുണ്ടായ ജയംമുതലായ ശ്രേയസ്സു കഠംക്കു നിമിത്തവും എല്ലാവർക്കും ആത്മാവും തങ്ങളിലും സ്ഥിതിചെയ്യുന്നവനും എല്ലാ കല്യാണങ്ങഠംക്കും അടിസ്ഥാ

നവും ആയ ഈശചരൻതന്നെയാണ് ആത്മാവെന്നറിയാതെ, <sub>ഭൗതി</sub>കമായ പിണ്ഡത്തെ ആത്മാവെന്നു് അഭിമാനിച്ച കൊണ്ടു്, ഈശചരൻനിമിത്തമുണ്ടായിട്ടുള്ള വിജയം, തങ്ങ ളടെ സാമർത്ഥ്യംനിമിത്തമുണ്ടായതാണെന്നും, അതിനാൽ, അതും, അതുകൊണ്ടു ത്ങ്ങ≎ംക്കു സിദ്ധിച്ച മാഹാത്മുവും തങ്ങളുടെ സ്വന്തമാണെന്നും ധരിച്ചതു്, തെററായിട്ടള്ള ധാരണയാകുന്നു. സർവാത്മാവായ ഈശ്വരൻെറ യഥാർത്ഥ ത്രപം അറിഞ്ഞു' ആ തെററിദ്ധാരണ നീക്കേണ്ടതാണം' എന്ന കാണിപ്പാനാണം', 'തദ'ധൈഷാം' ഇത്യാദി കഥ പറയുന്ന തെന്നു സാരം. ആ ബ്രഹ്മം ദേവന്മാരുടെ തെററായ അഹങ്കാ രത്തെ അറിഞ്ഞുപോൽ! എന്നിട്ട് അവരുടെ മിഥ്യാഭിമാനം നീക്കി അവരെ അനുഗ്രഹിക്കണമെന്നുവച്ചിട്ട°, അവരുടെ ഇന്ദ്രിയങ്ങരം വിഷയമാകത്തക്കവിധത്തിൽ, വളരെ അകലെയല്ലാതെ പ്രതൃക്ഷമായിപോൽ! തന്റെ ശക്തിയായ മായകൊണ്ട സ്വീകരിച്ചിട്ടുള്ള അത്യത്ത്രമായ ഒരു രൂപവി ശേഷത്തെക്കൈക്കൊണ്ട്, ഈശ്വരൻ ദേവന്മാക്ക് പ്രത്യക്ഷ പ്പെട്ട എന്ന സാരം. അതിനെ നേരേ കണ്ടിട്ടം, പൂജനീയ മായ ഇക്കാണന്നതു് എന്താണെന്നു് അവക്ക് മനസ്സിലായില്ല.

മന്ത്രം—തേ ƒ ഗ്നിമബ്രുവൻ:—''ജാതവേദ! ഏതദ്വിജാ– നീഹി കിമിദം യക്ഷ''മിതി ''തഥേ''തി. 3

തദഭൃദ്രവ,ത്തമഭൃവദൽ''കോസീ''തൃ''ഗ്നിർവാ– അഹമസൂി,ജാതവേദാ വാ അഹമസൂീ''തി. 4

''തസൂിംസൂചയി കിം വീയ്യു?''–മിതൃ''പീദം സർവം ദഹേയം യദിദം പ്രഥിവ്യാ''മ′തി. 5

''തസ്കെ തൃണം നിദധാ''വേതദ്ദഹേ''തി; തു പപ്രേയായ സർവജവേന; തന്ന ശശാകദധ്ധും; സ തത ഏവ നിവവൃതേ, ''നൈതദശകം വിജ്ഞാതും കിമേതദ്യക്ഷ''മിതി. 6

അഥ വായമബുവൻ:—"വായവേതദചിജാനീഹി കിമേതദൃക്ഷമിതി""തഥേ"തി 7

തദഭ്യദ്രവത°, തമഭ്യവദത°''കോസീ"തി''വായർവാ– അഹമസൂീ''ത്യബ്രവീ''ന്മാതരിശ്ചാ വാ അഹമസ്മീ''തി. 8 തസ്മിംസ്ത്വയി കിംവീയ്യു?`'—മി''ത്യപീദം സർവമാദദീയ യദിദം പൃഥിവ്യാ''മിതി.

തസ് മൈ തൃണം നിദധാ''വേതദാദത്സോ''തി;തഭൂപപ്രേയായ സർവജവേന തന്ന ശശാകാദാതും; സ തത ഏവ നിവവൃതേ ''നൈതദശകം വിജ്ഞാതും കിമേതദ്യക്ഷ''മിതി. !0

അഥേന്ദ്രമബ്രുവൻ:—-''മഘവന്നേതദചിജാനീഹി കിമേതദ്യക്ഷ''മിതി''തഥേ''തി;തദഭ്യദ്രവത്തസ്മാത്തി– രോദധേ.

(ദേവന്മാർ പ്രത്യക്ഷമായ ബ്രഹ്മത്തെക്കണ്ട്°, ഇതെന്തെ തങ്ങളിൽ മുമ്പനം വളരെ ന്നറിയാതെ ഭയത്തോടുകൂടി, അറിവുള്ളവനമായ അഗ്നിയോടും ഞങ്ങളുടെമുമ്പിൽ കാണുന്ന പൂജ്യമായ ഈ രൂപം എന്താണെന്നു സൂക്ഷൂമായി അറിയണം" അഗ്നി ''അങ്ങനെയാകട്ടെ'' എന്നു ആ എന്നു പറഞ്ഞു. അംഗീകരിച്ചിട്ട് ആ രൂപത്തിനെതിരായി അപേക്ഷയെ ച്ചെന്നു. അടുത്തെത്തിയതിന്റെശേഷം ഭയത്താലും സങ്കോ ചത്താലും ഒന്നും മിണ്ടാകത നിന്നതുകണ്ട്, ബ്രഹ്മം അവ നോടു, ''നീ ആരാണ°?'' എന്ന ചോദിച്ചു. അതിനം', അഗ്നി അഗ്നിയാകുന്നു; ജാതവേദസ്സെന്നം എനിക്കു പ്രസിദ്ധിയുണ്ട്'' എന്നു തന്റെ ഗുണങ്ങളെ ശ്രാഘിച്ച കൊണ്ട പറഞ്ഞു. ''ഇത്ര പ്രസിദ'ധമായ നാമങ്ങളോടും ഗുണങ്ങളോടും കൂടിയ നിനക്കുള്ള സാമർത്ഥ്യം എന്താണെന്നു കേഠംക്കട്ടെ" എന്ന് അവനോടു ബ്രഹ്മം പിന്നെയും ''പൃഥിവിയിലുള്ള സകല ചരാചരങ്ങളെയും ചോദിച്ചു. എനിക്കു ദഹിപ്പിക്കുവാൻ കഴിയം; അതാണം എനിക്കുള്ള സാമർത്ഥ്യം'' എന്നായിരുന്ന അഗ്നിയുടെ അഹങ്കാരപൂർവ മായ ഉത്തരം. ഇതുകേട്ടു [ബഹ്മം, ഒരു പുല്ലെടുത്തു് അഗ്നി യുടെ മുമ്പിൽ ഇട്ടകൊടുത്തിട്ട്, ''ഇതുമാത്രമൊന്നം' എൻെറ മമ്പിൽവച്ച ദഹിപ്പിക്കുക; കാണട്ടെ നിൻെറ സാമർത്ഥ്യം; ദഹിപ്പിക്കുവാൻ കഴിഞ്ഞില്ലെങ്കിൽ നീയാണ ദഹിപ്പിക്കുന്ന തെന്നുള്ള അഭീമാനം വിട്ടുകളയുക'' എന്നു പറഞ്ഞു. അഗ്നി യാകടെട്ടെ, ഇതിപ്പോയ ദഹിപ്പിച്ചകളയാം; ഈ പല്ല ദഹിപ്പി ക്കുവാനാണോ പ്രയാസം? എന്നുവിചാരിച്ച ഉത്സാഹഭരിത അതിവേഗത്തിൽ ആ പുല്ലിനടുക്കൽ എത്തി. നായി

എന്നാൽ അതിനെ ദഹിപ്പിക്കുവാൻ സാധിച്ചില്ല. പ്രതി <mark>ജ്ഞാഭംഗത്താലുണ്ടായ ല</mark>ജ്ജകൊണ്ടും ഭയംകൊണ്ടും പരവശ നായി, അപ്പോയതന്നെ അവിടെനിന്ന മടങ്ങിപ്പോന്നു. എന്താണെന്നറിവാൻ ഭൂതം, തനിക്കു സാധിച്ചില്ല എന്നുള്ള വിവരം ദേവന്മാരെ ധരിപ്പിക്കയുംചെയ്ത. പിന്നെ ദേവന്മാർ, ആ അത്ഭത്രപ്രമെന്താണെന്നറിയുന്നതിനു വായു വിനോടപേക്ഷിച്ച. വായുവം അഗ്നിയേപ്പോലെ ആ അംഗീകരിച്ചകൊണ്ടു അപേക്ഷയേ lബഹ<sup>°</sup>മത്തിൻെറ സമീപത്തിൽചെന്നു. "നീയാഅ്?" എന്നുള്ള [ബഹ°മ ത്തിൻെറ ചോദ്യത്തിനു, ''വീശുന്നതുകൊണ്ടു 'വായു'വെന്നം, ആകാശത്തിൽ സഞ്ചരിക്കുന്നതുകൊണ്ടു 'മാതരിശ്വാവെ'ന്നും ഞാൻ പ്രസിദ്ധനാണെന്നുത്തരവും രണ്ടപേരിൽ ''നിനക്കുള്ള സാമർത്ഥ്യമെന്താണെ''ന്നു' അഗ്നിയോടുണ്ടാ യതുപോലേതന്നെ വായവിനോടും ചോദ്യമുണ്ടായി. ''ഭൂമി യിൽ കാഞന്നതെല്ലാം എടുക്കുവാനുള്ള സാമർത്ഥ്യമെനി എന്നു വായുവും '**ഇ**തൊന്നെടുക്കുക' പറഞ്ഞു. എന്നു പറഞ്ഞു തൻെറമുമ്പിൽ ബ്രഹ്മം ഇട്ട പുല്ലിനെ എടുക്കു ന്നതിനു വായു തൻെറ സർവശക്തിയുമപയോഗിച്ചു, എന്നാൽ സാധിച്ചില്ല. ലജ്ജിതനായിട്ട് ഉടനെ തിരിച്ചപോരികയം, തനിക്കു് ആ രൂപമെന്തെന്നറിവാൻ സാധിച്ചില്ലെന്നു ദേവ ന്മാരെ അറിയിക്കയുംചെയ്തു. അനന്തരം ദേവന്മാർ തങ്ങ ളടെ നാഥനം മഹാബലശാലിയുമായ ഇന്ദ്രനോടു തങ്ങളടെ മമ്പിൽ കാണപ്പെടുന്ന അത്ഭതരൂപം എന്താണെന്നറിയുവാൻ ഇന്ദ്രനം ആ അപേക്ഷ അംഗീകരിച്ചുകൊണ്ടു അപേക്ഷിച്ചു. വേഗത്തിൽ ആ രൂപത്തിനടുക്കൽച്ചെന്നു. എന്നാൽ അപ്പോരം ആ രൂപം മറഞ്ഞുകളഞ്ഞു.)

ഭാഷ്യം — അഗ്നിയുടേയും വായുവിൻേറയും മുമ്പിൽ പുല്ലിട്ടുകൊടുത്തതു്, ഏററവും കേമന്മാരെന്നവച്ചിരിക്കുന്ന അവർക്കു നിസ്സാരമായ തുണത്തെപ്പോലും ദഹിപ്പിക്കുന്നതിനും എടുക്കുന്നതിനും കഴികയില്ലെന്നുവന്നിട്ട്, അവർക്കു തങ്ങരം കേമന്മാരാണെന്നുള്ള വിചാരം നീങ്ങിപ്പോകണമെന്നുവച്ചിട്ടാണം'. 'ഇന്ദ്രൻ' എന്നതിനു ആദിത്യനെന്നോ, വ്യജപാണിഎന്നോ അർത്ഥം പറയാം. രണ്ടിനും ഇവിടെ ചേർച്ചകേടില്ല. 'ഞാൻ പരമേശ്വരനാണം'' എന്നു് ഇന്ദ്രനു അഗ്നീ മുതലായവരെക്കാരം വളരെക്കൂടുതൽ അഭിമാനമുണ്ടും.

അങ്ങനെ വിചാരിച്ചിരിക്കെ, അഗ്നിമുതലായവക്കു ലഭിച്ച ബ്രഹ്മവുമായുള്ള സംഭാഷണംപോലും തനിക്കു ലഭിച്ചില്ലെന്നു വരുമ്പോരം ഇന്ദ്രൻറ അഭിമാനം തീർച്ചയായും നീങ്ങാതി രിക്കയില്ല എന്നുള്ള അഭിപ്രായത്തോടുകൂടിയാണും, ഇന്ദ്രൻ അടുത്തുചെന്നപ്പോരം ബ്രഹ്മം മറഞ്ഞുകളുഞ്ഞതും. അഭിമാനം നീക്കി ഇന്ദ്രനെ അനഗ്രഹിക്കുന്നതിനായിട്ടുതന്നെയാണും ബ്രഹ്മം മറഞ്ഞതെന്നു സാരം.

മന്ത്രം—സ തസ്മിന്നേവാ  $\int \int$  കാശേ സ്ത്രീയ മാജഗാമ ബ2്ശോഭമാനാമുമാം ഹൈമവതീം താം ഹോവാച ''കിമേതദ്യക്ഷ''മിതി. 12

(ബ്രഹ്മം മറഞ്ഞുകളഞ്ഞതിൻെറശേഷം ഇന്ദ്രൻ തിരിച്ചു പോരാതെ അവിടെത്തന്നെ നിന്നു. അപ്പോരം, ആകാശ ത്തിൽ ബ്രഹ്മം പ്രത്യക്ഷപ്പെട്ട മറഞ്ഞ സ്ഥലത്ത്, ഹിമവൽ പുത്രിയായ ഉമയെപ്പോലെ അതിരുപവതിയായ സ്ത്രീരുപം ധരിച്ച, വിദ്യയെ കണ്ട്, അവളുടെ അടുക്കൽ എത്തി, അവ ളോട്ട്, "ഇവിടെ പ്രത്യക്ഷമായി മറഞ്ഞ ആ അത്ഭുതരുപ മെന്താ''ണെന്നു ചോദിച്ചം.)

ഭാഷ്യം—്പ്രഹ്മം മറഞ്ഞുകളഞ്ഞതുകൊണ്ട് അഭി മാനം ശമിച്ച ഇന്ദ്രൻ, എവിടെ [ബഹ്മം പ്രത്യക്ഷമാവുകയും മറയുകയും ചെയ്തവോ, ആ ആകാശത്തിൽത്തന്നെ, വളരെ സുന്ദരമായ സ്ത്രീരൂപം ധരിച്ച വിദ്യയെ കണ്ട് അടുത്തുചെന്നു. ഇന്ദ്രൻറ സംശയം തീർത്തുകൊടുക്കുന്നതിനെ കാരണമായതി നാൽ ആണ്, അവയ ആദ്രപത്തിയും ഹിമവൽപ്ത്രിയുമായ ഉമയേപ്പോലെ വളരെ ശോഭിക്കുന്നവളായിരുന്നു എന്നു പറഞ്ഞത്ര്. അവയ വാസ്തവത്തിൽ വിദ്യതന്നെയായിരുന്നു. വിരൂപനാണെങ്കിലും വിദ്യയുള്ളവൻ വളരെ ശോഭിക്കുമെന്നു സാരം.

മൂന്നാംഖണ്ഡം കഴിഞ്ഞു.

മത്രം ---സാ ''[ബഹ്മേ''തി ഹോവാച; ''[ബഹ്മണോ വാ ഏതദ്വിജയേ മഹീയദ്ധാ''മിതി; തതോ ഹൈവ വിദാംചകാര ബ്രഹ്മേതി.

('പ്രത്യക്ഷമായി മറഞ്ഞ ആ രൂപം ബ്രഹ്മമായിരുന്നു. ബ്രഹ്മത്തിൻെറ വിജയംനിമിത്തമാണു നിങ്ങരം ഇപ്ര കാരം മാഹാത്മ്യത്തെ പ്രാപിച്ചിരിക്കുന്നത്'' എന്ന്, ആ സ്ത്രീരുപിണിയായ വിദ്യ ഇന്ദ്രനോടു പറഞ്ഞുവത്രേ. അതിനാ ലാണത്രേ അത്ര് ബ്രഹ്മമായിരുന്നു എന്നു് ഇന്ദ്രൻ അറിഞ്ഞത്.)

ഭാഷ്യം—ഇന്ദ്രൻ ആ കണ്ട സ്ത്രീയോടു ചോദിച്ചു്, അവയ പറഞ്ഞതുകേട്ടാണു്, അതു ബ്രഹ്മമായിരുന്നു എന്നു് അറിഞ്ഞതു്. അതിനാൽ, ഇന്ദ്രൻറ ബോധത്തിനു കാരണ മായതുകൊണ്ട് ഉമ, വിദ്യതന്നെയാണു്. 'വിദ്യാസഹായ വാനീശ്വരു' (ഈശ്വരൻ വിദ്യയാകുന്ന കൂട്ടുകാരിയോടുകൂടിയ വനാണു്) എന്ന ശ്രതിയുമുണ്ട്.

മത്രം—തസ്മാദ്വാ ഏതേ ദേവാ അതിതരാമിവാന്യാൻ ദേവാൻ, യദഗ്നിർവായരിന്ദ്ര,സ്ലേ ഹ്യേനന്നേദിഷം പസ്പൃശു,സ്ലേ ഹ്യേനൽ പ്രഥമോ വിദാംചകാര ബ്രഹ്മേതി.

(ദേവന്മാരുടെ കൂട്ടത്തിൽ ആദ്യമായി, ബ്രഹ്മത്തിനടുക്കൽ ചെന്നു് അതിനോടു സംഭാപണാദികയം ചെയ്കയും അതു ബ്രഹ്മമാണെന്നു് അറികയും ചെയ്യതു്, അഗ്നിയും വായുവും ഇന്ദ്രനും ആകയാൽ ആണു്, അവർക്കു മററു ദേവ ന്മാരെക്കായ വീയും ഐശ്വയും മതലായ ഗുണങ്ങളിൽ മെച്ച മുണ്ടായിരിക്കുന്നതു്.)

മത്രം —തസ്മാദ്വാ ഇന്ദ്രോ ƒ തിതരാമിവാന്യാൻ ദേവാൻ സ ഹ്യേനന്നേദിഷൂം പസ്പർശ, സ ഹ്യേനൽ പ്രഥമോ വിദാംചകാര ബ്രഹ്മേതി.

(അഗ്നി, വായു, ഇന്ദ്രൻ ഇവരിൽത്തന്നെ ഇന്ദ്രാണു' ഒന്നാ മതായി ബ്രഹ്മത്തിനടുക്കൽചെന്നു് അതിനെ സ്പർശിച്ചതും അതു ബ്രഹ്മമാണെന്നു് മനസ്സിലാക്കിയതും; അതിനാൽത ന്നെയാണ്, ഇന്ദ്രൻ മററുള്ള എല്ലാ ദേവന്മാരിലും ശ്രേഷ്ഠനായിരിക്കുന്നത്. ഇന്ദ്രൻ ഉമയിൽനിന്ന് ആദ്യം [ബഹ്മത്തെ അറിഞ്ഞു. ഇന്ദ്രൻ പറഞ്ഞാണും, അഗ്നിയം വായുവും അറിഞ്ഞത്രം.)

മന്ത്രം—തസൈൃഷ ആദേശോ, യദേതദചിദ്യതോ വ്യദ്യതദാ (3) ഇതീന്ന്യമീമിഷദാ (3) ഇത്യധിദൈവതം. 4

(ആ |ബഹ<sup>്</sup>മത്തെ ഉപാസിക്കേണ്ടതിനുള്ള ഉപദേശം താഴെ പറയുന്നതാണു്:—ബ്രഹ്മം ദേവന്മാർക്ക പ്രത്യക്ഷമാ യതു°, ഘനമായ അന്ധകാരത്തെ പിളർന്ത്, മിന്നൽ, പെട്ടെന്ന<sup>ം</sup> എല്ലായിടത്തും ഒരേ സമയത്തു പ്രകാശിക്കുന്നതു അതിപ്രകാശത്തോടുകൂടിയാണല്ലോ. അതിനാൽ അതിദീപ്തിമത്താണെന്നു സിദ്ധിക്കുന്നു. ഇന്ദ്രൻ അടുത്തുചെന്ന **പ്പോ⊙ കണ്ണടച്ചതുപോലെ പെട്ടെന്ന** മറഞ്ഞുകളഞ്ഞതിനാൽ ദേവന്മാർക്കുപോലം അറിവാൻ പ്രയാസമാണെന്നും മനസ്സി ലാക്കണം. ഈ രണ്ട ഗുണങ്ങളോടും കൂടിയാണം ' അതിനെ ഉപാസിക്കേണ്ടതും. മിന്നൽ മിന്നുന്നതുപോലെ പെട്ടെന്നും എല്ലായിടത്തും ഒരുപോലെ വ്യാപിക്കുന്ന ജ്ഞാനശക്തി യോടം കണ്ണടയ്ക്കുന്നതുപോലെ അചിന്ത്യവേഗത്തിലുള്ള ക്രിയാ ശക്തിയോടും നിരതിശയദീപ്തിയോടും കൂടിയതായിട്ടവേണം ഹിരണൃഗർഭവിഷയകമായ അധിദൈവതോപാസനം നട <u>ത്ത</u>്വാൻ എന്ന സാരം. ഇങ്ങനെ അധിദൈവതമായ ഉപാസ നോപദേശം.)

ഭാഷ്യം —താഴെപ്പറയുന്നതാണ ബ്രഹ്മത്തെ ഉപാസി ക്കുന്നതിനുള്ള ഉപദേശം: —മിന്നൽ മിന്നിയതുപോലെ ദേവ ന്മാർക്കു പെട്ടെന്നു പ്രത്യക്ഷമായതുകൊണ്ടു്, അതു മിന്നൽ മിന്നന്തുപോലെയാണു്. 'ആ' എന്ന ശബ്യം 'പോലെ' എന്ന ഉപമാർത്ഥത്തിലുള്ളതാണു്. ഘനാന്ധകാരത്തെ പിളന്ന മിന്നൽ എല്ലായിടത്തും പ്രകാശിക്കുന്നതെങ്ങനെയോ അതു പോലെ, ആ ബ്രഹ്മം ദേവന്മാരുടെ മുമ്പിൽ, സർവത്ര വ്യാപിപ്പിക്കുന്ന പ്രകാശത്തോടുകൂടി പ്രത്യക്ഷമായതിനാൽ മിന്നൽ മിന്നിയതുപോലെ എന്ന വിധത്തിൽ ഉപാസീക്ക പ്രെടേണ്ടതാകുന്നു. 'യഥാ സകൃദ്ധിദ്യതം' (ഒരിക്കൽ മിന്നൽ

മിന്നിയതുപോലെ) എന്നം വാജസനേയകത്തിലും പറയുന്നു. ഇന്ദ്രൻ അടുത്തുചെന്ന സമയം, കണ്ണടച്ചതുപോലെ. മറത്തു കളഞ്ഞതിനാൽ ആ സ്വഭാവത്തോടുകൂടിയും ഉപാസിക്കപ്പെ ടണം. 'ഇതി' എന്നും 'ഈത'' എന്നമുള്ളവ അർത്ഥമില്ലാത്ത നിപാതങ്ങളാകുന്നു. ഇതാണ ദേവതാവിഷയമായ ഉപാ സനം.

മന്ത്രം —അഥാധ്യാത്മം –യദേതദ° ഗച്ഛതീവ ച മനോ ∫ നേന ചൈതഭപസ°മരത്യഭീക്ഷ°ണം സങ്കല്പഃ. 5

(ഇനി ബ്രഹ<sup>്</sup>മത്തിൻെറ അദ്ധ്യാത്മമായ (അധികാരിയടെ ശരീരത്തെ എട<u>ുത്ത</u>കൊണ്ടുള്ള) ഉപദേശത്തെ പറയാൻപോ കുന്ന:—മനസ്സ്, മൻപറഞ്ഞമാതിരി (മിന്നൽമിന്നുന്നതു എന്നപറഞ്ഞമാതിരി) പോലെ ലക്ഷണത്തോടുകൂടിയ (ബഹ°മത്തെ ഗമിക്കുന്നതുപോലെ (അറിയുന്നതുപോലെ) ഇരിക്കയും മനസ്സകൊണ്ട്, അറിവുള്ളവർ ബ്രഹ്മത്തെ അടുത്തിരിക്കുന്നതായി സ്മരിക്കയും സങ്കല്പവികല്പാദിക∞ ചെയ്കയംചെയ്യന്ത. അതിനാൽ മനസ്സിനം ഉള്ളിൽ സ്ഥിതി ചെയ്യന്നതായി ബ്രഹ്മത്തെ ഉപാസിക്കണം — അതായത്ര്, ഞാൻതന്നെ ബ്രഹ്മമെന്ന ഭാവനയോടുകൂടി ബ്രഹ്മത്തെ ഉപാസിക്കണം അതാണ് ആദ്ധ്യാത്മികമായ ഉപാസന എന്ന സാരം.)

ഭാഷ്യം:—അനന്തരം ആത്മാവിനെ സംബന്ധിച്ച ഉപാ സനോപദേശം പറയുന്നു എന്നു ചേർത്തുകൊള്ളണം. മനസ്സ്, മുൻപറഞ്ഞ ലക്ഷണങ്ങളോടുകൂടിയ ബ്രേഹ<sup>്</sup>മത്തെ പ്രാപി**ക്ഷ** ന്നതുപോലെയിരിക്കുന്നു; അറിയുന്നതുപോലെയിരിക്കുന്നു വാസൂവത്തിൽ ബ്രഹ്മം മനസ്സിന എന്നർത്ഥം. മല്ലാത്തതിനാൽ മനസ്സ് അതിൽ ചെല്ലകയില്ല. അതുകൊ ണ്ടാണം ചെല്ലന്നതുപോലെയിരിക്കുന്നു എന്നു പറഞ്ഞതു". അതു മനസ്സിൻെറയും മനസ്സാണെന്നും, മനസ്സിൻെറ മനസശ ക്തിക്കു കാരണമാണെന്നും മുമ്പു പറഞ്ഞിട്ടുണ്ടല്ലോ. ബ്രഹ്മം ആത്മാവായതുകൊണ്ടു മനസ്സ് അതിന്റെ സമീപത്തിൽ, ഇരിക്കുന്നതിനാ**ൽ** മനസ്സുകൊണ്ടതന്നെ, വിദ്യാൻ ഈ അതിനെ സ<sup>ം</sup>മരിക്കയും ചെച്ചുന്നു. അതുകൊണ്ടാണ മന<u>്യു</u> ബ്രഹ്മത്തിൽ എ<u>ത്ത</u>ന്നതുപോലെയിരിക്ക്നെ എന്നു പറ

6

ഞ്ഞതു്. ബ്രഹ്മത്താൽ പ്രേരണംചെയ്യപ്പെട്ടിട്ട മനസ്സ കൂടെക്കുടെ സങ്കല്പിക്കുകയും ചെയ്യുന്നു. അതിനാൽ ഉപസ്മ രണം സങ്കല്പം മുതലായ അടയാളങ്ങളാൽ മനസ്സിനും ആത്മാ വായിട്ടു ബ്രഹ്മത്തെ ഉപാസിക്കണമെന്നു സാരം.

മന്ത്രം:— തദ്ധ തദ്വനം നാമ തദ്വനമിത്യുപാസിതവ്യം സ യ ഏവം വേദാഭിഹൈനം സർവാണി ഭൃതാനി സംവാഞ്മരന്തി.

അദ്ധ്യാത്മമായുള്ള ഉപാസനം ഏത് ഗുണത്തോടുകൂടിയാണ വേണ്ടതെന്നു വിധിക്കുന്നു:—ബ്രഹ്മത്തിന ഗുണത്തേ അനുസരിച്ചു 'തദ്വനം' എന്ന പേരുണ്ടു്. 'തദ്വനം' എന്ന തിനു് ആ വനം എന്നാണർത്ഥം. വനമെന്നാൽ വനനംചെയ്യ പ്പെടേണ്ടതു്, അതായതു്, ഭജിക്കപ്പെടേണ്ടതു് എന്നർത്ഥം. അപ്രത്യക്ഷമായ, ഭജിക്കപ്പെടേണ്ടവസ്ത എന്ന സാരം. ഈ ഗുണത്തോടുകൂടിയും ഈ പേരിലുമാണു്, അധ്യാത്മമായ പ്രവഹ്മോപാസനം നടത്തേണ്ടതു്. ഈ പറഞ്ഞ ഗുണനാമ ങ്ങളോടുകൂടി ആരു ബ്രഹ്മത്തെ ഉപാസിക്കുന്നുവോ, ആ ഉപാസകനെ, എല്ലാ ഭൂതങ്ങളും സേവിക്കും.)

ഭാഷ്യം:—ആ [ബഹ°മത്തിന്റെ അദ്ധ്യാത്മമായ ഉപാ സത്തിനായി ഗുണം വിധിക്കുന്നതാണു 'തദ്ധ' ഇത്യാദിമന്ത്രം. 'തത' തദചനം നാമ ഹ' = അതു 'തദചനം' എന്നു പ്രസിദ്ധമാ ബ്രഹ്മത്തിന തദ്വനം എന്നു പേരുണ്ട്. തദ്വനം = ആ വനം = അപ്രത്യക്ഷമായ, ഭജിക്കപ്പെടേണ്ടവന്തു, 'വനസംഭജനേ' എന്നുള്ള, സംഭജനാർത്ഥകമായ വനധാതു വിൽനിന്നു, സംഭജനക്രിയയുടെ കമ്മം എന്ന അർത്ഥത്തിൽ ഉണ്ടായ രൂപമാണ 'വനം' എന്നതു<sup>ം</sup> പരോക്ഷവം ഭജിക്കപ്പെ ടേണ്ടതുമാകയാൽ ബ്രഹ്മത്തെ 'തദ്വനം' എന്നു പറയുന്നു. അതിനാൽ ഈ പേരു ബ്രഹ്മത്തിന ഗുണത്തെ അനുസ രിച്ചണ്ടായതു്, അല്ലെങ്കിൽ ഗൗണം, ആകുന്നു. ഈ ഗുണത്തോ ടുകൂടി 'തദാനം' എന്ന പേരിലാണു ബ്രഹ<sup>ം</sup>മത്തെ ഉപാസി ക്കേണ്ടതു്. ഈ ഗുണത്തോടുകൂടിയും 'തദ്വന'മെന്നപേരിലും ആത് [ബഹ്മത്തെ ഉപാസിക്കുന്നവോ അവനു എന്തു ഫല മാണ ലഭിക്കുന്നതെന്നു' ഇതാ പറയുന്നു: —എല്ലാ ഭ്രതങ്ങളം ഈ ഉപാസകനെ സേവിക്കം. എന്തെന്നാൽ, ഏതു ഗുണത്തോ

7

ടു<u>ക</u>ളിയ**താ**യി ഉപാസിക്കുന്നുവോ, ആ ഗുണത്തിനനുസരി ച്ചാണ ഫലംകിട്ടക.

മ[ന്തം:—''ഉപനിഷദം ഭോ! [ബൂഹീ''—''ത്യക്താത ഉപനിഷദ്<sup>ം</sup>; **|**ബാഹ്മീം വാവ ത ഉപനിഷദ– മബ്രൂമേതി.''

(ഇത്രയും കേട്ടതിന്റെശേഷം ശിഷ്യൻ:\_\_''അല്ലയോ ഭഗ വാനേ! ഉപനിഷത്തിനെ പറഞ്ഞുതന്നാലും!'' എന്നു പറഞ്ഞ പ്പേഠാ ഗുരു പറയുന്നു:—നിനക്ഷ് ഉപനിഷത്തു പറഞ്ഞുത ന്നുകഴിഞ്ഞു. ആത്മോപാസനവും പറഞ്ഞുതന്നു. നിനക്ക് ബ്രാഹ്മണർക്കുള്ള ഉപനിഷത്തിനെ പറഞ്ഞു തരാം. പറഞ്ഞുതന്നത്യ് ആത്മോപനിഷത്താണ്.)

ഭാഷ്യം: ---- ഉപനിഷ<u>ത്ത</u> പറഞ്ഞതിൻെറശേഷവും ·'എനിക്ക് ഉപനിഷ<u>ത്ത</u> പറഞ്ഞുതരണമേ!'' എന്ന ശിഷ്യൻ അപേക്ഷിച്ചതിനത്തരമായി ഗുത പറയുന്നു: \_\_''നിനക്ക് ഉപനിഷ<u>ത്തം ആതേമാപാസനവം പറഞ്ഞുതന്നു</u>. ഇനി ഇപ്പോ∞, [ബാഹ്മണജാതികളേള ഉപനിഷത്ത പറഞ്ഞു തരാം'' ''[ബാഹ്മീ നോക്താ'' ([ബാഹ്മിയായ ഉപനി ഷത്തിനെ ഇതുവരെ പറഞ്ഞില്ല) എന്നു' ഇനി പറകയും ചെയ്യം. പറഞ്ഞതാകളെ, ആത്മോപനിഷത്താകുന്നു. അതി നാൽ ''അ[ബൂമ''എന്ന ശബ്ദം പറഞ്ഞുകഴിഞ്ഞു എന്ന ഭൂതാർത്ഥത്തിലല്ല പ്രയോഗിച്ചിരിക്കുന്നതു°; ഭാവ്യർത്ഥത്തി ലാണം'.

മന്ദ്രം: \_\_ തസ്യൈ തപോ ദമഃ കമ്മേതി പ്രതിഷ്ഠാ പേദാഃ സർവാങ്ഗാണി സതൃമായ തനം.

പറയാൻപോകുന്ന ഉപനിഷത്തിനു [ബഹ്മചയ്യം മുതലാ≪യ തപസ്സം, ഇന്ദ്രിയനിഗ്രഹവം, അഗ്നിഹോത്രം മുതലായ കർമ്മങ്ങളും ആശ്രയം, അല്ലെങ്കിൽ അടിസ്ഥാനം, ആകന്നു. ഇവയണ്ടെങ്കിലേ [ബഹ°മോപനിഷത്താ° ഉറപ്പള്ള തായിരിക്കൂ എന്നു സാരം. അതുപോലെതന്നെ, നാലുവേദ ങ്ങളും, അവയടെ ആറങ്ഗങ്ങളും [ബഹ്മോപനിഷത്തിനം് ആശ്രയമാകന്നു, വിദൃ[ബഹ്മത്തെ ആശ്രയിച്ചാണുല്ലോ ഇരിക്കുന്നു<sup>ം</sup>. അന്യന്മാർക്കും തനിക്കും ഉപദ്രവകര്ണ്യാത്ത വിധത്തിൽ ഉള്ളതു പറയുന്നതാണം സത്യം. അതു ബ്രഹ്മ വിദ്യയ്ക്ക് ഇരിപ്പിടമാകുന്നു. മേൽപ്പറഞ്ഞതെല്ലാം സത്യവാ ന്മാരിലാണല്ലോ, ഒരു വാസസ്ഥാനത്തിൽ എന്നപോലെ ഉറച്ചിരിക്കുന്നതും.)

മന്ത്രം:—യോ വാ ഏതാമേവം വേദാപഹത്യപാപ<sup>ം</sup>മാന\_ മനന്തേ സ്വർഗ്ഗേ ലോകേ ജ്യേയേ പ്രതിതിഷ്ഠതി പ്രതിതിഷ്ഠതി. 9

(ഇപ്രകാരം തപസ്സുമതലായ അങ്ഗങ്ങളോടും പ്രതിഷ്ഠയോടും സത്യമാകുന്ന ആയതനത്തോടും കൂടിയതും ആത്മജ്ഞാ നത്തിന ഹേതുഭ്രതവുമായ ബ്രഹ്മോപനിഷത്തിനെ വേണ്ട വിധത്തിൽ ആത് അനുഷിക്കുന്നുവോ, അവൻ, പുണ്യപാപങ്ങാം ക്ഷയിച്ച്, അവസാനമില്ലാത്തതും എല്ലാററിനേ യംകാരം മഹത്തരവും യാതൊരു ഭാഖവുമില്ലാത്തതും പരമാന ന്ദമയവുമായ പരബേഹ്മമായിത്തീരും.)

(ഭാഷ്യം—താം ഏതാം =അങ്ങനെയുള്ള ഇതിനെ = തപസ്സ മുതലായ അങ്ഗങ്ങളോടും പ്രതിഷ്യയോടും ആയതനത്തോടും കൂടിയതും ആത്മജ്ഞാനത്തിന ഹേതുഭ്രതവുമായ ബ്രഹ<sup>്</sup>മേമ പനിഷത്തിനെ. യോ വാ വേദചആർ അറിയുന്നവോ 📥 വേണ്ടപോലെ ആർ അനഷ്ടിക്കുന്നവോ, അവനള്ള ഫലം പറയുന്നു: \_ സഃ = അവൻ = അങ്ങനെ വേണ്ടവിധത്തിൽ അനഷ്ടിക്കുന്നവൻ പാപ്മാനം അപഹത്യ = പാപത്തെ നശി പ്പിച്ചിട്ട് = പുണ്യപാപങ്ങളെ ക്ഷയിപ്പിച്ചിട്ട്, അനനേ = അനന്തമായും 🕳 അപാരമായും 🕳 അവസാനമില്ലാത്തതായും. ജ്യേയ = ജ്യേയമായം = എല്ലാററിനേയംകാരം വലതായം ഉള്ള. സ്വർഗ്ഗേ ലോകേ — സ്വർഗ്ഗമായ ലോകത്തിൽ = സുഖ ഭുഖസ്പർശമില്ലാത്തതുമായ പരബ്രഹ്മത്തിൽ. പ്രതിതിഷതി പ്രതിതിഷതി 🕳 പ്രതിഷിതനായിത്തീരു.സം! പ്രതിഷ്ഠിതനായിത്തീരുന്നു!! സർവവേദാ ന്ത വേദ്യമായ ബ്രഹ്മത്തെ ശരിയായിട്ട് അറിഞ്ഞു്, ആ ബ്രഹ്മംതന്നെ യായിത്തീരുമെന്നു സാരം.

നാലാംഖണ്ഡം കഴിഞ്ഞു.

കേനോപനിഷത്തിൻെറ ശാങ്കരവാക്യഭാഷ്യം കഴിഞ്ഞു.

## അനുക്രമണിക

|                                   | പേജ്          | പേജ°       | മന്ത്രം |
|-----------------------------------|---------------|------------|---------|
| അഥവായമബ്രുവൻ                      | 50            | 113        | 3.7     |
| അഥാദധ്യാത്മം                      | <b>5</b> 9    | 119        | 4.5     |
| അഥൈനമബ്രുവൻ                       | 52            | 114        | 3.11    |
| അനൃദേവതദ്വിതാദഥോ                  | 14            | <b>7</b> 9 | 1.4     |
| ഇഹചേദവേദീദഥ                       | 42            | 97         | 2.5     |
| ഉപനിഷദംഭോബ്രൂഹി                   | 61            | 121        | 4.7     |
| കേനേഷിതം പതതിപ്രേഷിതം             | 5             | 74         | 1.1     |
| ത ഐക്ഷന്തമസൂാകമേവായം              | 45            | 99         | 3.1     |
| തമഭ്യവത്തമഭ്യവദത്                 | <b>47</b> .50 | 113        | 3.4.8   |
| തദ്ധതദ്വനം നാമ                    | 60            | 120        | 4.6     |
| തനുാദ്വാ ഇന്ദ്രോ ∫ തിതരാ          | 56            | 117        | 4.3     |
| തനുാദ്വാ ഏതേ ദേവാ                 | 55            | 117        | 4.2     |
| തസ്യെതപോദമഃ                       | 64            | 121        | 4.8     |
| തസൈഷആദേശോയദേതദ്                   | 57            | 118        | 4.4     |
| തേ ൃ അഗ്നിമബ്രുവൻ ജാതവേദ          | 47            | 113        | 3.3     |
| നത്തചക്ഷർഗ്ലച്ചതി                 | 14            | <b>7</b> 9 | 1.3     |
| നാഹംമനുേസ്വേദേദി                  | 32            | 90         | 2.2     |
| പ്രതിബോധവിദിതം                    | 36            | 93         | 2.4     |
| ബ്രഹ്മദവേഭ്യോവിജിഗ്യേ             | 45            | 99         | 3.1     |
| യച്ചക്ഷഷാ നപശ്യതി                 | 23            | 87         | 1.6     |
| യച <sup>്</sup> ച്രോത്രേണനശ്ശണോതി | 24            | 87         | 1.7     |
| യത°പ്രാണേന ന പ്രാണിതി             | 25            | 87         | 1.8     |
| യദിമന്യസേസവേദേതി                  | 27            | 88         | 2.1     |
| യ ദാചാ ƒ നഭൃദിതം                  | 19            | 86         | 1.4     |
| യന്മസാനമനുതേ                      | 22            | 87         | 1.5     |
| യസ്യാമതം ത <b>സ്യമതം</b>          | 34            | 91         | 2.3     |
| <b>യോവാഏതാമേവം</b>                | 67            | 122        | 4.9     |
| <i>്രോത്രസ്യത്രോ</i> ത്രം         | 8             | 76         | 1.2     |
| സ തവൂിന്നേവം $f$ $f$ കാശേ         | <b>5</b> 3    | 116        | 3.12    |
| സാ ബ്രഹ്മേതി ഹോവാച                | 5 <b>5</b>    | 117        | 4.1     |

## ശുദ്ധിപത്രം

| പേജ്: | തെററു": | ശരി:      |  |
|-------|---------|-----------|--|
| 41    | 12      | 4         |  |
| 42    | 12      | 4         |  |
| 42    | 13      | 5         |  |
| 44    | 13      | 5         |  |
| 52    | അഫൈനം   | അഥേന്ദ്രം |  |
| 93    | 4       | നമ്പരില്ല |  |
| 93    | 5       | 4         |  |
| 97    | 6       | 5         |  |

## ഞങ്ങളുടെ പ്രസിദ്ധീകരണങ്ങൾ

| ഭഗവത്ഗീത                               | -            | 5-00  |  |  |
|----------------------------------------|--------------|-------|--|--|
| തതാബോധം                                | 300-40124    | 200   |  |  |
| ഞാനാത്യ                                | AMERICANICAL | 2-00  |  |  |
| വിഗ്രഹാരാധന                            |              | 6-00  |  |  |
| നിത്യകർമ്മചന്ദ്രിക                     | -            | 600   |  |  |
| ദേവീസ്കോത്രരത്നത്രയം                   |              | 6-00  |  |  |
| ശ്യാമളാദണ്ഡകം                          |              | 6-00  |  |  |
| പ്രസ്ഥാനഭേദം                           |              | 2-00  |  |  |
| അഷ്ടാവക്രഗീത                           |              | 6-00  |  |  |
| ദത്താത്രേയാവധൂതഗ <b>ീ</b> ത            | ·            | 4-00  |  |  |
| ഈശാവാസ്യോപനിഷ <u>ത്ത</u> °             |              | 500   |  |  |
| ഗൃഹസ്ഥാശ്രമ ധർമ്മം                     |              | 200   |  |  |
| ശിവസഹസ്രനാമം                           |              | 300   |  |  |
| വിഷ <sup>ം</sup> ഞസഹസ്രനാമം            |              | 4-00  |  |  |
| How To be Happy (?)                    |              | 2-00  |  |  |
| കേനോപനിഷത്തു                           |              | 15-00 |  |  |
| മാണ്ഡൂക്യോപനിഷ <u>ത്ത</u> ് (in print) |              |       |  |  |

സദാനന°ദ പ്രസ°, സദാനന°ദപുരം.