

ഭാരതത്തിന്റെ ആദ്ധ്വാത്മികജ്ഞാനവും സാംസ്കാരികപൈതൃകവും പരിപോഷിപ്പിക്കുകയും പ്രചരിപ്പിക്കുകയും ചെയ്യുന്ന മഹദ്ഗ്രന്ഥങ്ങൾ, അവയുടെ മൂല്വവും വ്വക്തതയും ഒട്ടും ചോർന്നുപോകാതെതന്നെ, നൂതന സാങ്കേതികവിദ്വ ഉപയോഗിച്ച് പരിരക്ഷിക്കുകയും ജിജ്ഞാസുകൾക്ക് സൗജന്വമായി പകർന്നുകൊടുക്കുകയും ചെയ്യുക എന്ന ശ്രേയസ് ഫൗണ്ടേഷന്റെ ലക്ഷ്യ സാക്ഷാത്കാരമാണ് ശ്രേയസ് ഓൺലൈൻ ഡിജിറ്റൽ ലൈബ്രറി.

ഗ്രന്ഥശാലകളുടെയും ആദ്ധ്വാത്മിക പ്രസ്ഥാനങ്ങളുടെയും വ്യക്തികളുടെയും സഹകരണത്തോടെ കോർത്തിണക്കിയിരിക്കുന്ന ഈ ഓൺലൈൻ ലൈബ്രറിയിൽ അപൂർവ്വങ്ങളായ വിശിഷ്ടഗ്രന്ഥങ്ങൾ സ്കാൻചെയ്ത് മികവാർന്ന ചെറിയ പി ഡി എഫ് ഫയലുകളായി ലഭ്യമാക്കിയിരിക്കുന്നു. ഇവ കമ്പ്യൂട്ടറിലോ പ്രിന്റ് ചെയ്തോ എളുപ്പത്തിൽ വായിക്കാവുന്നതാണ്.

ശ്രേയസ് ഓൺലൈൻ ഡിജിറ്റൽ ലൈബ്രറിയിൽ ലഭ്യമായ ഗ്രന്ഥങ്ങൾ വ്യക്തിപരമായ ആവശ്യങ്ങൾക്കുവേണ്ടി സൗജന്യമായി ഉപയോഗിക്കാവുന്നതാണ്. എന്നാൽ വാണിജ്വപരവും മറ്റുമായ കാര്യങ്ങൾക്കായി ഇവ ദുരുപയോഗം ചെയ്യുന്നത് തീർച്ചയായും അനുവദനീയമല്ല.

ഈ ഗ്രന്ഥശേഖരത്തിന് മുതൽക്കൂട്ടായ ഈ പുണ്വഗ്രന്ഥത്തിന്റെ രചയിതാവിനും പ്രകാശകർക്കും നന്ദി രേഖപ്പെടുത്തുന്നു.

ശ്രേയസ് ഓൺലൈൻ ഡിജിറ്റൽ ലൈബ്രറിയെക്കുറിച്ചും ശ്രേയസ് ഫൗണ്ടേഷനെക്കുറിച്ചും കൂടുതൽ വിവരങ്ങൾ അറിയാനും പ്രവർത്തനങ്ങളിൽ പങ്കാളിയാകാനും ശ്രേയസ് വെബ്സൈറ്റ് സന്ദർശിക്കുക.

http://sreyas.in

# പ്രശ്നോപനിഷത്തു്

പരിഭാഷകന്മാർ:

പി. കെ. നാരായണപിള്ള ബി. എ; ബി. എൽ. <sup>മഹോപാദ്ധ്യായന്</sup> എൻ. രാമൻപിള്ള.



## പ്രശ്നോപനിഷത്തു്

(ശാങ്കരഭാഷ്യസഹിതം.)

#### പരിഭാഷകന്മാറ്:

പി. കെ. നാരായണപിട്ടള് ബി. എ.. ബി. എൻ. മഹോപാദ്ധ്യായൻ എൻ. രാമൻപിള്ള.

> പ്രകാശകന്മാർ: സദാനന്ദ്രപസിദ്ധീകരണ സംഘം സദാനന്ദപുരം.

> > 1-ാംപതിപ്പ° കോപ്പി 2000.

വില: 25 രൂപ.

1993



#### മുഖവുര

യശശ്ശരീരന്മാരായ ശ്രീ. പി. കെ. നാരായണപിള്ള ബി. എ; ബി. എൽ-ഉം ശ്രീ. മ ഹോ പാദ്ധ്യായൻ എൻ. രാമൻപിള്ളയും ക്രട്ടി വ്യാഖ്യാനിച്ചിട്ടുള്ളതും കൊല്ലത്ത് ശ്രീരാമവിലാസം പ്രസിദ്ധീകരണശാലയിൽനിന്നു് പ്രകാശനം ചെയ്തിട്ടുള്ളതുമായ ഈശാദിദശോപനിഷത് വ്യാഖ്യാനം കാണാനിടയായി.

ഉപനിഷത്തുകളുടേയം പ്രത്യേകിച്ച് പ്രസ്തുത ദശോപ നിഷത്തുകളുടേയം മഹാത്മ്യത്തെപ്പററി ശ്രീ. പി. കെ. നാരായണപിള്ള അദ്ദേഹത്തിൻെറ അവതാരികയിൽ വിശദീ കരിച്ചിട്ടുണ്ട്. ശ്രീരാമവിലാസം പ്രസിദ്ധീകരണശാല ഇപ്പോയ പ്രവത്തിക്കുന്നില്ലാത്തതിനാലും സംസ്കൃതം നിശ്ച യമില്ലാത്ത മലയാളികയക്ക് പ്രയോജനപ്പെടുമെന്ന് ഉദ്ദേശി യ്യുന്നതിനാലും ടി പ്രസിദ്ധീകമണം ബ്രഹ്മാർപ്പണമായി പുനർപ്രകാശനം ചെയ്തകൊള്ളുന്നു.

പ്രസ്ത്രത വ്യാഖ്യാനങ്ങഠം പഠിയ്ക്കുന്നതിന് താല്പര്യവും വിലയ്ക്കു വാങ്ങുന്നതിന് കഴിവില്ലായ്മയും ഉള്ളവർക്ക് സൗജന്യമായി കൊടുക്കുന്നതാണ്ക്.

(അവതാരിക ഈശാവാസ്യോപനിഷത്തിൽ കാണക)

സദാനന്ദ പ്രസിജീകരണസംഘം സദാനന്ദപുരം

## പ്രശ്നോപനിഷത്തു്.

#### (ശാങ്കരഭാഷ്യസാരത്തോടുകൂടിയതു".)

ഓം ഭദ്രം കർണ്ണേഭിഃ ശൃണയാമ ദേവാഃ; ഭദ്രം പശ്യേമാക്ഷഭിര്യജത്രാഃ; സ്ഥിരൈരങ്ഗൈ സ്തഷ്ടവാംസസ്തനുഭിച വ്യശേമദേവഹിതം യദായുഃ.

ഓം ശാന്തിഃ! ശാന്തിഃ!! ശാന്തിഃ!!!

(അല്ലയോ ദേവന്മാരേ! ഞങ്ങഠം കർണ്ണങ്ങളെക്കൊണ്ടു നല്ല തിനെ കേരംക്കമാറാകട്ടെ! അല്ലയോ അഗ്നിഹോത്രികളേ! ഞങ്ങരം കണ്ണുകളെക്കൊണ്ടു നല്ലതിനെ കാണമാറാകട്ടെ! സ്ഥി രാവയവങ്ങളായ ശരീരങ്ങളോടുകൂടി നിങ്ങളെ സൂതിച്ചുകൊ ണ്ടും, ഞങ്ങരം ദേവഹിതമായ ആയുസ്സിനെ പ്രാപിക്കമാറാ കട്ടെ.)

ബ്രാഹ്മണം: — ഓം സുകേശാ ച ഭാരദ്വാജഃ, ശൈബ്യശ്ച സത്യ കാമഃ, സൗര്യായണീ ച ഗാർഗ്യഃ കൗസല്യശ്ചാ ∫ ∫ ശ്വലായനോ, ഭാഗ്ഗവോ വൈദഭിഃ കബന്ധീ കാത്യായ നസ്സേ ഹൈതേ ബ്രഹ്മപരാ ബ്രഹ്മനിഷ്യാഃ പരം ബ്രഹ്മാനോഷമാണാ, ഏഷ ഹ വൈ തത്സവം വക്ഷ്യ തീതി, തേ ഹ സമിൽപാണയോ ഭഗവന്തം പിപ്പലാദമുപസന്നാഃ

സുകേശാ <u>—</u> സുകേശാവ്യ<sup>ം</sup> എന്നു പേരുള്ള

ഭായദ്വാജഃ പ == ഭായദ്വാജയം == ഭയദ്വാജമാധച്ചിതിടെ

പുത്രനും

**ശൈബ്യഃ** <u>— ശൈബ്യനായ—</u>ശിബിയുടെ പുത്രനായ

സത്യകാമഃ ച 😑 സത്യകാമനം

ഗാർഗ്ഗ്യ: — ഗാർഗ്യനായ—ഗർഗ്ഗഗോത്രത്തിൽ

ജധിച്ച

സൗര്യായണീ ച — സൗര്യായണിയം – സൗര്യന്റെ പത്രനം

💳 കൗസല്യൻ എന്ന പേരുള്ള കൗസല്യഃ ആശ്വലായനഃ ച 🕳 ആശ്വലായനനും:—അശ്വലൻെറ പുത്രനും വൈദഭിഃ <u> — ഭാഗ്ഗവനം—ഭൃഗുഗോത്രത്തിൽ ജനിച്ച ഒരു</u> ഭാഗ്ഗവഃ ച ഋഷിയും = കാത്യായനനായ = കത്യന്റെ പത്രനം കാത്യായനഃ ചെറുപ്പക്കാരനുമായ \_\_ കബന്ധിയം കബന്ധീ ച = ഇങ്ങനെ പ്രസിദ്ധന്മാരായ ഈ ഋഷിക≎ തേ ഏതേ = ബ്രഹ്മപരന്മാരും — അപരബ്രഹ്മത്തെ ബ്രഹ്മപരാഃ കാര്യമായിക്കത്തിവന്നവരും ബ്രഹ്മനിഷ്ഠാഃ ഹ 😑 ബ്രഹ്മനിഷ്ഠനമാരും 😑 ആ അപരബ്രഹ്മ ത്തെ ഉപാസിച്ചപോന്നവരും (ആയിരു **= അവർ**—ആ ഋഷിക∞ തേ — പരമായ ബ്രഹ്മത്തെ പരം (ബഹ്മ അനോഷമാണാഃ<u>—</u> അനോഷിച്ചകൊണ്ട° 'ഏഷഃ ഹ വൈ 🕳 ''ഇദ്ദേഹംതന്നെ തത° സവ്ം 😑 അതെല്ലാം വക്ഷ്യതി' == പറഞ്ഞുതരും'' = എന്നവിചാരിച്ച്° ഇതി സമിൽപാണയഃ 🕳 കൈകളിൽ സമിത്തുകളോടു (ചമതകളോ ടുക്ടി 😑 ഭഗവാനായ = പൂജ്യനായ ഭഗവന്തം പിപ്പലാദം

ഋഷിയെ ഉപസന്നാഃ <u>=</u> ഉപസന്നരായി<u>—ഉ</u>പഗമിച്ച.

ഭാഷ്യം: — ആഥർവണത്തിൽ 'ബ്രഹ്മാ ദേവാനാം' ഇത്യാദി മത്രങ്ങളിൽ പറഞ്ഞ ആത്മതത്താതെത്തന്നെ വിസ്തരിച്ച പറ യുന്നതിനായി ബ്രാഹ്മണം ആരംഭിക്കുന്നു. ഋഷികയ ചോദി ച്ചിട്ടു പിപ്പലാദൻ പറഞ്ഞുകൊടുത്തു എന്നുള്ള കഥ ആകട്ടെ, വിദ്യയെ സ്തതിക്കുന്നതിനായി പറഞ്ഞിരിക്കയാണം". ഈ ഋഷികളെപ്പോലെ സംവത്സരബ്രഹ്മചര്യാനുഷ്യാനം മുതലാ യതും, തപസ്സം ഉള്ളവർ ഗ്രഹിക്കേണ്ടതും, പിപ്പലാദനെപ്പോ ലെ മിക്കവാറും സവ്ജ്ഞന്മാരായ ആചാര്യന്മാർ ഉപദേശി ക്കേണ്ടതുമാണ് ഈ വിദ്യ; അല്ലാതെ കണ്ടവക്കൊക്കെ ഉപ ദേശിക്കാവുന്നതോ, ആക്രം ഗ്രഹിക്കാവുന്നതോ അല്ല എന്നു വിദ്യയെ സൃതിക്കുന്നു. ബ്രഹ്മചര്യം മുതലായ സാധനങ്ങളെ സൂചിപ്പിച്ചതുകൊണ്ട്, ബ്രഹ്മവിദ്യാഗ്രഹണത്തിനുള്ള യോഗ്യത സിദ്ധിക്കണമെങ്കിൽ, അവയെ അനുഷിക്കണമെ ന്നു കാണിച്ചിരിക്കുന്നു.

ഭാരദ്വാജൻ—ഭരദ്വാജൻെറ പുത്രൻ, സുകേശാവു് എന്നതു പേരാണ്ം. ശൈബ്യൻ—ശിബിയുടെ പുത്രൻ 'സത്യകാമൻ' എന്നതുപേർ. സൗര്യായണി—സൗര്യൻെറ പുത്രൻ. സൗര്യൻ—സൂര്യൻേറ പുത്രൻ. 'സൗര്യായണീ' എന്ന ദീർഘം ഛാന്ദ്രസ മാണ്ം. ഗാർഗ്യൻ—ഗഗ്ഗൻെറ ഗോത്രത്തിൽ ജനിച്ചവൻ 'കൗസല്യൻ' എന്നതുപേരാണ്, ആശ്വലായനൻ—അശ്വലൻെറ പുത്രൻ. ഭാഗ്ഗവൻ—ട്ടെഗവിൻെറ ഗോത്രത്തിൽ പിറന്നവൻ വൈദഭി—വിദഭ്ദേശക്കാരൻ. 'കബന്ധി' എന്നതു പേർ. കാത്യായനൻ—കത്യൻറെ യവാപത്യം. 'കത്യ' ശബ്ദത്തി ൻറ പിന്നാലെ, ജീവിച്ചിരിക്കുന്ന പ്രപിതാമഹനോടുകൂടിയ വൻ എന്ന അത്ഥത്തിൽ, 'ഫക്' എന്ന യുവപ്രത്യയംചേർന്ന് അതിലെ 'ഫ'കാരത്തിന 'ആയൻ' എന്ന ആദേശവും വന്നാണു കാത്യായനശബ്ദം സിദ്ധിക്കുന്നതു്.

ഭരദ്വാജൻറ പത്രനായ സുകേശാവും, ശിബിയുടെ പത്ര നായ സത്യകാമൻ, സൗര്യൻറെ പത്രനം ഗഗ്ഗഗോത്രത്തിൽ പിറന്നവന്മായ ഒരു ഋഷി, അശ്വലൻറെ പത്രനായ കൗസ ല്യൻ, ഭൃഗവംശത്തിൽ ജനിച്ച വിദഭദേശത്തുകാരനായ ഒരു ബ്രാഹ്മണൻ, കത്യൻറെ യുവാപത്യമായ കബന്ധി എന്നീ ആറുപേരും അപരബ്രഹ്മത്തെ പരമായിക്കരുതി അതിനെ ഉപാസിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കുന്നവരായിരുന്നു. അവക്ക് ''നിത്യമാ യം വിജ്ഞേയമായുമുള്ള വസ്ത ഏതാണം'? അതിനെ അറിയുന്ന തിനു നമുക്കു കഴിയുന്നിടത്തോളം യത്തിക്കണം'' എന്നു തോ ന്നിയിട്ട്, പരബ്രഹ്മത്തെ അന്വേഷിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കെ, ഒരിക്ക ൺ ''ഇദ്ദേഹം നമുക്കറിവാനുള്ളതെല്ലാം പറഞ്ഞുതരും'' എന്നു വിച്ചാരിച്ചും, ആചാര്യനു കാഴ്വവയ്ക്കാനുള്ള സമിത്തുകളും എടുത്തുകൊണ്ടും ഭഗവാനായ പിപ്പലാദൻറെ അടുക്കൽ ചെന്നു.1 ബ്രാഹ്മണം:- താൻ ഹ സ ഋഷിഅവാച--''ഭൂയ ഏവ തപസാ ബ്രഹ്മചര്യേണ സംവത്സരം സംവത്സ്യഥ; യഥാ കാമം പ്രശ്നാൻ പ്പച്ഛത, യദി വിജ്ഞാസ്യാമഃ സവ്ം ഹ വോ വക്ഷ്യാമഃ'' ഇതി.

താൻ <u>—</u>അവരോട്ട്—ആ ഋഷികളോട്ട് സഃ ഋഷിഃ <u>—</u> ആ ഋഷി<u>—</u> ആ പിപ്പലാദൻ

ഉവാച ഹ <u>—</u> പറഞ്ഞു. ഭൂയഃ ഏവ — വീണ്ടും

തപസാ — തപസ്സോടും — ഇന്ദ്രിയസംയമനത്തോടും

ബ്ഫമചരേൃണ <u>—</u> ബ്രഹ്മചരൃത്തോടും<u>—</u>വിശേഷിച്ച°

ബ്രഹ<sup>്</sup>മചര്യത്തോടും

ര്യണതാ — രിന്നതോടം — അധ്തിഴിലിനോടം

സംവത്സരം = ഒരു സംവത്സരക്കാലം

സംവത്സ്യഥ = സംവസിക്കുവിൻ!<u>—</u>ഗുരുശുശൂഷചെയ<sup>ം</sup>തു

കൊണ്ടു വസിക്കുവിൻ!

യഥാകാമം <u>ഇഷ്ടം അനസരിച്ച്</u> പ്രശ്നാൻ <u>ഇഷ്ടം അനസരിച്ച്</u>

പൃച്ഛത! — ചോദിക്കവിൻ!

യദി വിജ്ഞാസ്യാമഃ = എനിക്ക് അറിയാമെങ്കിൽ,

സവ്ം ഹ <u>—</u> എല്ലാം വഃ <u>—</u> നിങ്ങഠംക്ക<sup>ം</sup> വക്ഷ്യാമഃ — പറഞ്ഞുതരാം

ഇതി — എന്നു്.

ഭാഷ്യം:--തൻറ അടുക്കൽവന്ന ആ ഋഷികളോട്ട് പിപ്പ ലാൻ പറഞ്ഞു:--''നിങ്ങര മുമ്പേതന്നെ തപസ്ഥികളാണെങ്കി ലം, ഇപ്പോരം, വീണ്ടം ഇന്ദ്രിയസംയമനത്തോടും, വിശേഷി ച്ച് ബ്രഹ്മചര്യത്തോടും ആസ്തിക്യബുദ്ധിയോടുംകൂടി വേ ണ്ടുംവണ്ണം ഗുരുശുശൂഷചെയ്തുകൊണ്ട് ഒരു സംവത്സരക്കാലം പാർക്കുവിൻ! അനന്തരം ഇഷ്ടംപോലെ, ആക്ക് ഏതുവിഷ യത്തിലാണോ ജിജ്ഞാസ, അതിനെ സംബന്ധിച്ചുള്ള ചോദ്യ ങ്ങരം ചോദിച്ചകൊള്ളവിൻ! നിങ്ങരം ചോദിക്കുന്നത്ര് എനി ക്കറിയാമെങ്കിൽ എല്ലാം പറഞ്ഞുതരാം'' 'അറിയാമെങ്കിൽ' എന്നു പറഞ്ഞത്ര് ഔദ്ധത്യമില്ലെന്നു കാണിപ്പാനാണ്'; അല്ലാ തെ, അറിഞ്ഞുകൂടെന്നോ സംശയമുണ്ടെന്നോ ഉള്ള അർത്ഥ ത്തിലല്ല.

3

ബ്രാഹ്മണം:-- അഥ കബന്ധീ കാത്യായന ഉപേത്യ പപ്രച്ഛ:-''ഭഗവൻ! കതോ ഹ വാ ഇമാഃ പ്രജാഃ

പ്രജായന്ത?'' ഇതി.

<u> —</u> അനന്തരം <del>–</del> ഒരുകൊല്ലംകഴിഞ്ഞ<sup>ം</sup> അഥ

— കാത്യായനനായ കാത്യായനഃ

<u>—</u> കബന°ധി എന്ന ഋഷി കബന°ധീ

— അടുക്കൽചെന്ന<sup>ം</sup>; <del>–</del> ആചാര്യൻെറ ഉപേത്യ

അടുക്കൽചെന്ന<sup>ം</sup>

ഭഗവൻ! = ഭഗവാനേ!

= ഈ പ്രജകരം<u>—</u>ബ്രഹ°മാദികളായ ഇമാഃ പ്രജാഃ

ഭാഷ്യം: — പിന്നെ ഒരു വർഷംകഴിഞ്ഞു° കാത്യായനനായ

കഗ

<u>—</u> എവിടെനിന്നാഅ<sup>ം</sup> കൃതഃ ഹ വൈ

പ്രജായന്തേ

== എന്നും ഇതി — ചോദിച്ച.

പപ്രച്ഛ

ണ്ടിയിരിക്കുന്നും

തന്നെ.

കബന്ധി ആചാര്യൻെറ അടുക്കൽ വന്ന ചോദിച്ച: — ''ഭഗവാ നേ! ബ്രാഹ്മണാദികളായ ഈ പ്രജകരം എവിടെനിന്നാഅ് ജനിക്കുന്നതും?'' അപരവിദ്യയം കർമ്മവുംകൂടി അനുഷിച്ചാൽ, സിഭ്ധിക്കുന്ന ഫലം എന്താണെന്നം, ലഭിക്കുന്ന ഗതി ഏതാണെ ന്നം പറയണമെന്നു വിചാരിച്ചു<sup>ം</sup>, അതിനായിട്ട ചോദിക്കുന്ന ചോദ്യമാണിത്ര°. ഇവിടെ, പരബ്രേഹ°മത്തെ അറിവാൻ ആഗ്ര ഹിക്കുന്ന അവസരത്തിൽ അപരബ്രഹ<sup>ം</sup>മവിദ്യയം കർമ്മവും ഒരുമിച്ചനുഷിച്ചാൽ സിദ്ധിക്കുന്ന ഫലത്തേയും ലഭിക്കുന്ന ഗതി യേയുംപററി ചോദിക്കുന്നതെന്താണെന്നു സംശയമുണ്ടാവാം. എന്നാൽ കർമ്മം തനിച്ചോ കർമ്മവും ജ്ഞാനവും ഒരുമിച്ചോ അനുപ്പിക്കുന്നതുകൊണ്ടു സിദ്ധിക്കുന്ന ഫലത്തിൽ വിരക്തിവ ന്നവനമാത്രമേ ബ്രഹ്മവിദ്യയിൽ അധികാരമുള്ളൂ എന്നുള്ള തിനാൽ, വൈരാഗ്യം വരുന്നതിനുവേണ്ടി അപരബ്രഹ്മവി ദ്യയം കർമ്മവം ഒരുമിച്ചനഷ്ഠിച്ചാലുണ്ടാകുന്ന ഫലം പറയേ

അതിനുവേണ്ടിയാകയാൽ ഈ ചോദ്യം ശരി

```
ബ്രാഹ്മണം: – തസ്ലൈ സ ഹോവാച: –
      പ്രജാകാമോ വൈ പ്രജാപതിഃ; സ തപോ ∫ തപ്യത;
      സ തപസ്തപ്പാ മിഥുനമൽപാദയതേ രയിം ച
      പ്രാണം ചേ''ത്യേതൗ മേ ബഹുധാ പ്രജാഃ കരിഷ്യത''
      ഇതി.
             <u>—</u> അവന<sup>ം</sup>—ആ കബന്ധിക്ക്
തസ്ക
             💳 അവൻ 🗕 ആ ആചാര്യൻ
സഃ
             = പറഞ്ഞുകൊടുത്തു: —
ഉവാച ഹ
പ്രജാപതിഃ വൈ __ പ്രജാപതി എന്നു പ്രസിദ്ധനായ ആ ഹിര
                ണ്യഗർഭൻ
             🕳 പ്രജാകാമനായിത്തീന്നു 💳 പ്രജകളെ
പ്രജാകാമഃ
                സ്പഷ്ടിക്കുവാൻ ആഗ്രഹിച്ച
             <u>—</u> അവൻ<u>—</u>പരമാത്മാവിൽനിന്നു ഭേദമില്ലാ
സഃ
                ത്ത ആ ഹിരണ്യഗർഭൻ
             🚃 തപസ്സിനെ 🗕 ജന്മാന്തരത്തിൽ ഭാവന
തപഃ
                ചെയ്തിട്ടുള്ളതും, വേദത്തിൽ വെളിപ്പെടു
                ത്തിയിട്ടുള്ള അത്ഥങ്ങളെ സംബന്ധിച്ചുള്ള
                തുമായ ജ്ഞാനത്തെ
             — തപിച്ചു—വിണ്ടം ആലേിചിച്ചു
അതപൃത
             — അവൻ
സഃ
             — തപസ്സിനെ—ശ്രതിവിഷയമായ ജ്ഞാന
തപഃ
             <u>—</u> തപിച്ചിട്ട°<u>—</u> വീണ്ടം ആലോചിച്ചിട്ട°
യഘീപാ
             == 'ഇവർ
'ഏതൗ
             — എനിക്ക്
മേ
             — പലവിധത്തിൽ
ബഹുധാ
             — പ്രജകളെ — സ്ഥാവരജംഗമരൂപകളായ
വ് ജാഃ
                പ്രജകളെ
കരിഷ്യതഃ`
             🕳 ഉണ്ടാക്കം '
             <u>—</u> എന്നു വിചാരിച്ചു°
ഇതി
രയിം ച
പ്രാണം ച 🔰 😑 'രയി' എന്നും 'പ്രാണൻ' എന്നുള്ള
ഇതി
             മിഥുനം
ഉൽപാദയതേ = ഉൽപാദിപ്പിച്ചു.
```

ഭാഷ്യം: — ഇപ്രകാരം ചോദിച്ച കബന്ധിയോട്ട<sup>0</sup>, അവ ൻെറ സംശയം തീപ്പാനായി, പിപ്പലാദൻ പറഞ്ഞു: —കല്പത്തി ൻെറ ആദിയിൽ ഉണ്ടായവനും സ്ക്ഷ<sup>്</sup>ടിക്കപ്പെടുന്ന, സ്ഥാവര ജംഗമരൂപങ്ങളായ പ്രജകളുടെ നാഥനുമായ ഹിരണ്യഗഭ്നു, പ്രജകളെ സൃഷ്ടിക്കവാൻ ആഗ്രഹിച്ചുകൊണ്ട്, താൻതന്നേ സവാത്മാവായിട്ട ലോകത്തെ സൃഷ<sup>്</sup>ടിക്കാമെന്ന വിചാരിച്ചു. അതനസരിച്ചു<sup>°</sup>, അദ്ദേഹം ജ്ഞാനത്തേയും താൻ സർവാത്മാവാ കർമ്മത്തേയും അനുഷ<sup>ഠ</sup>ിക്കുകയും, ണെന്നു ഭാവിക്കയും ചെയ്തകൊണ്ടു<sup>ം</sup>, : ജന്മാന്തരത്തിൽ ഭാവന ചെയ്തിട്ടുള്ളതും, വേദത്തിൽ ഉ≎പ്പെടുത്തിയിട്ടുള്ള അർത്ഥങ്ങളെ സംബന്ധിച്ചുള്ളതുമായ ജ്ഞാനത്തെ വീണ്ടം ആലോചിക്ക എന്ന തപസ്സിനെ അനുഷ<sup>ം</sup>ഠിച്ചു. ഇങ്ങനെ തപസ്സചെയ്യിട്ട<sup>ം</sup>, **— വേദത്തെ സംബന്ധിച്ച ഉഞാനത്തെ വീണ്ടം ആലോചി** ച്ചിട്ട് —സൃഷ്ടിക്കു സാധനഭ്രതമായ രണ്ടെണ്ണത്തെ ഉണ്ടാക്കി. അവയിൽ ഒന്നു', രയി, സോമൻ, അന്നം എന്നെല്ലാം പറയുന്ന ചന്ദ്രനം, മറേറതു<sup>ം</sup>, പ്രാണൻ, അഗ്നി, അത്താവു<sup>ം</sup> എന്നും മറ**ും** പറയുന്ന സൂര്യനുമാകുന്നു. ''അത്താവും അന്നവുമായ ഈ അഗ്നീ ഷോമന്മാർ--സൂര്യനും ചന്ദ്രനും--എനിക്കു പലവിധത്തിൽ പ്ര ജകളെ ഉണ്ടാക്കം'' എന്നു വിചാരിച്ചാണം', അണ്ഡോല്പത്തി ക്രമത്തിൽ, സൂര്യചന്ദ്രന്മാരെ സൃഷ്ടിച്ചതു<sup>ം</sup>. അണ്ഡോല്പത്തി ക്രമത്തിൽ സൃഷ<sup>ം</sup>ടിച്ച എന്നുവച്ചാൽ, ആദ്യം അണ്ഡം സൃഷ**്ടി** ച്ചു എന്നും, അതിൽനിന്നും സൂര്യചന്ദ്രന്മാർ ഉണ്ടായി എന്നും സാരം. 'ഉദ്യന്തം വാവ $\int\int$  ദിത്യമഗ്നിരനുസമാരോഹതി' (ഉ ദിച്ചയരുന്ന ആദിത്യനോടുകൂടി അഗ്നിയം ഉയരുന്നു) എന്ന ശ്രതി അനുസരിച്ചു<sup>ം</sup>, സൂര്യനം അഗ്നിയം ഒന്നാണെന്നുള്ള അഭി പ്രായത്തോടുകൂടിയാണം' അഗ്നിയെ സൂര്യൻ എന്ന പദംകൊ ണ്ടു പറഞ്ഞത്മ°.

ബ്രാഹ്മണം:-ആദിത്യോ ഹ വൈ പ്രാണോ,രയിരേവ ചന്ദ്രമാ,-രയിവാ ഏതൽ സവം യന്മൂത്തം ചാമൂത്തം ച, തസ<sup>്</sup>മാന്മൂത്തിരേവ രയിഃ. 5

ആദിത്യഃ ഹ വൈ 🚃 ആദിത്യൻതന്നെയാണ്

പ്രാണഃ — പ്രാണൻ = അത്താവെന്നും അഗ്നിയെന്നും

പറയുന്ന പ്രാണൻ.

ചന്ദ്രമാഃ — ചന്ദ്രമസ്സ° = ചന്ദ്രൻ

```
രയിഃ ഏവ
            💳 രയിതന്നെ = അന്നം, സോമൻ എന്നം
               മററും പറയുന്ന രയിതന്നെ
            — മൃത്തമായിട്ടം അമൃത്തമായിട്ടം = സ്ഥൂല
മൂത്തം ച
അമുത്തം ച
               മായും സൂക്ഷ്മമായും
യത് (അസ്തി) 😑 യാതൊന്നുണ്ടോ
ഏതത<sup>ം</sup> സവം <u>     ഇതെല്ലാം =</u> അങ്ങനെ ഉള്ളതെല്ലാം
രയിഃ വൈ
           🚤 രയിതന്നെ.
തസ്മാൽ
           💳 അതിനാൽ
രയിഃ
           == രയി.
```

ഭാഷ്യം:--അവയിൽ ആദിത്യൻ പ്രാണനും ചന്ദ്രൻ രയി യുമാകുന്നു. ഈ അത്താവും അന്നവും പ്രജാപതിയിൽനിന്നു ണ്ടായവയാകയാൽ പ്രജാപതിതന്നെയാണം'; പ്രജാപതി ഇവ ചേന്നുള്ള ഒരു മിഥുനമത്രേ. അന്നമെന്നും അത്താവെന്നമുള്ള ഒരും ഇണ്ടാവത്തേയും (അപ്രാധാന്യത്തേയും) പ്രാധാന്യത്തേയും അന്നസരിച്ചുള്ളതാണം'. എങ്ങനെ എന്നാൽ, പ്രധാനമെന്നും അപ്രധാനമെന്നും, വിവക്ഷിക്കാതെപറയുമ്പോരം സ്ഥുലമായും സൂക്ഷുമായും ഉള്ളതെല്ലാം രയിതന്നെ. അവയെ പ്രാധാന്യത്തേയും അപ്രാധാന്യത്തേയും അപ്രാധാന്യത്തേയും അവ്രാധാന്യത്തേയും അവ്രാധാന്യത്തേയും അന്തരാവാകുന്നു. അമൂത്തത്താൽ മുത്തം അദിക്കപ്പെടുന്നു. (ഭക്ഷിക്കപ്പെടുന്നു.)

അതുപോലെ അമുത്തനും അത്താവുമായ പ്രാണൻതന്നെ യാണ് അദിക്കപ്പെടുന്നതു സവ്വും; എങ്ങനെയെന്നാൽ:--ബ്രാഹ്മണം:--അഥ ∫ ∫ ദിത്യള് ദയൻ യത് പ്രാചീം ദിശം പ്രവി ശതി, തേന പ്രാച്യാൻ പ്രാണാൻ രശ്ശിഷു സന്നിധത്തേ; യദ്ദക്ഷിണാം യത് പ്രതീചീം, യദധോ, യദ്ദല്വം, യദ്നേരാ ദിശോ, യത് സവ്ം പ്രകാശയതി തേന സവാൻ പ്രാണാൻ രശ്മിഷുസംനിധത്തേ.

```
അഥ, <u>ഇ</u>നി,
ആദിത്യഃ <u>തെ</u>ദിത്യൻ
ഉദയൻ <u>ഉദയനായിട്ട് പ്രാണികളുടെ കണ്ണിന്ന്</u>
വിഷയമായിട്ട്
```

```
പ്രാചീം ദിശം   =പ്രാചിയായ ദിക്കിനെ =കിഴക്കേദിക്കിനെ
 പ്രവിശതി ഇതി 🕳 പ്രവേശിക്കുന്നു എന്നുള്ളതു°=തൻറെ പ്ര
                   കാശംകൊണ്ടു വ്യാപിക്കുന്ന എന്നുള്ളത്ത<sup>്</sup>
യത്
               = യാതൊന്നോ,
തേന
               <u>--</u>-- അതുകൊണ്ട്
               <u> — പ്രാച്യങ്ങളായ = കിഴക്കേദിക്കിൽ ഉള്ള</u>
പ്രാച്യാൻ
പ്രാണാൻ
               💳 പ്രാണങ്ങള 🗕 പ്രാണികളെ
രശ്ശിഷു
               💳 രശ്ശികളിൽ 🛥 തൻെറ അവഭാസസ്വരൂപ
                  ങ്ങളായ രശ്ശികളിൽ
               —സംനിധാനംചെയ്യന്ന = പ്രവേശിപ്പിക്കുന്നം
സംനിധത്തേ
ദക്ഷിണാം
               🚃 ദക്ഷിണദിക്കിനെ 🗕 തെക്കേദിക്കിനെ
പ്രവിശതി
            \left. 
ight. = പ്രവേശിക്കുന്നു എന്നുള്ളതും യാതൊന്നോ,
ഇതിയത്
പ്രതീചീം
              = പ്രതീചിയെ = പടിഞ്ഞാറേദിക്കിനെ
പ്രവിശതീതി } =പ്രവേശിക്കുന്നു എന്നതു° യാതൊന്നോ,
              🕳 അധോഭാഗത്തിൽ
അധഃ
പ്രവിശതി
          igg = പ്രവേശിക്കുന്നു എന്നതു<sup>ം</sup> യാതൊന്നോ,
്തിയത
              == ഊദ്ധവഭാഗത്തിൽ
ഊദ്ധ്വം
പ്രവിശതി
          🚽 പ്രവേശിക്കുന്നു എന്നതു° യാതൊന്നോ,
ഇതി യത<sup>ം</sup>
              = മദ്ധ്യേയുള്ള }
= ദിക്കുകളെ } = കോണദിക്കുകളെ
അന്തരാ
ദിശഃ
പ്രവിശതി
            തിയത്
അന്യത° സവ്ം = മററുള്ളതിനെ എല്ലാം
പ്രകാശയതി = പ്രകാശിപ്പിക്കുന്ന എന്നതും തതി ച യത^\circ = യാതൊന്നോ,
              ᆂ അതുകൊണ്ടു<sup>o</sup>
തേന
              — എല്ലാ പ്രാണങ്ങളേയും = എല്ലായിടത്തുമുള്ള
പ്രാണങ്ങളേയും
സവാൻ
പ്രാണാൻ
രശ്മിഷു
           — രശ്മികളിൽ
സംനിധത്തേ — പ്രവേശിപ്പിക്കുന്നു.
    ഭാഷ്യം:--ആദിത്യൻ പ്രാണിക∞ക്കു നേത്രഗോചരനായി
കിഴക്കേദിക്കിനെ തൻെറ പ്രകാശംകൊണ്ടു വ്യാപിക്കുന്നതി
നാൽ കിഴക്കേദിക്കിൽ ഉയപ്പെട്ടിട്ടുള്ള പ്രാണങ്ങള--പ്രാണി
```

7

8

കളെ--തൻറ അവഭാസത്രപങ്ങളും വ്യാപ്ലിയുളളവയുമായ രശ്മികളിൽ പ്രവേശിപ്പിക്കുന്നു; താൻതന്നെയാക്കിതീർക്കുന്നു എന്നത്ഥം. അതുപോലെതന്നെ തെക്കേദിക്കിലും, പടിഞ്ഞാ റേദിക്കിലും, വടക്കേദിക്കലും തഴെയും മുകളിലും ദിക്കുകളുടെ ഇടയ്ക്കുളള കോണുകളിലും പ്രവേശിക്കുന്നതുകൊണ്ടും, മററുളള തിനെ എല്ലാം പ്രകാശിപ്പിക്കുന്നതുകൊണ്ടും എല്ലാദിക്കിലുളള പ്രാണങ്ങളേയും തൻറ രശ്മികളിൽ പ്രവേശിപ്പിക്കുന്നു. 6

ബ്രാഹ്മണം:--സ ഏഷ വൈശ്വാനരോ വിശ്വത്രപഃ പ്രോണോ  $\int$  ഗ്നി രുദയതേ; തദേതദ്രചാ  $\int$  ഭ്യക്തം.

1 വൈശ്ചാനരഃ — സർവാത്മകനം വിശ്ചരൂപഃ — വിശ്ചരൂപനം ആയ

സഃ പ്രാണഃ അഗ്നി = ആ പ്രാണാനായ അത്താവു കുവ

തത് ഏതത് — അങ്ങനെയുളള ഈ വസ്തത

ളചാ = ഋക്കിനാൽ = മത്രത്താൽ അഭ്യക്തം = അഭിവദിക്കപ്പെട്ടിട്ടുണ്ടും — പറയപ്പെട്ടിട്ടുണ്ടും.

ഭാഷ്യം:-സവാത്മാവം വിശാത്മാവായതുകൊണ്ട് വിശാ ത്രപനും ആയ ആ പ്രാണനാകുന്ന അത്താവുതന്നെയാണ് ദിവ സംതോറും എല്ലാ ദിക്കുകളേയും തനിക്കധീനമാക്കികൊണ്ട് ഇങ്ങനെ ഉദിക്കുന്നതു്. ഈ സംഗതിതന്നെ മന്ത്രത്തിൽ പറ ഞ്ഞിട്ടുണ്ടു്.

മന്ത്രം:--വിശ്വരൂപം ഹരിണം ജാതവേദസം പരായണം ജ്യോതിരേകം തപന്തം; സഹസ്രരശ്മിഃ ശതധാവത്ത മാനഃപ്രാണഃ പ്രജാനമുദയത്യേഷ സൂര്യഃ.

വിശ്വര്യപം <u>—</u> വിശ്വര്യപനം—എല്ലാര്യപത്തിലും ഇരിക്കുന്നവനും

ഹരിണം — ഹരിണനം—രശ്ശിക≎ം ഉളളവനം

1 വൈശ്ചാനരൻ = വിശ്ചാനരന്മാർതന്നെ ആയിട്ടുള്ളവൻ. വിശ്ചനര ന്മാർ == എല്ലാ നരന്മാരും, സർവാത<sup>്</sup>മകനെന്നു സാരം. ജാതവേദസം 😑 പ്രജ്ഞാനം ഉളളവനം (അ) ജ്ഞാന

ത്തിനും ഉത്ഭവസ്ഥാനവും

പരായണം — പരായണവും = എല്ലാപ്രോണങ്ങരംക്കും

ആശ്രയവും

ഏകം ജ്യോതിഃ — ഏകമായ ജ്യോതിസ്സം = അദ്വിതീയ

മായ ജ്യോതിസ്റ്റം

തരിക)യെ ചെയ്യുന്നവനം ആയ

സൂര്യം — സൂര്യനെ

(സൂരയഃ = സൂരിക ∞ = ബ്രഹ്മവിത്തുക∞

വിജ്ഞാതവന്തഃ) <u>—</u> അറിഞ്ഞിട്ടുണ്ട്°.

വത്തമാനഃ — വത്തിക്കുന്നവനം

പ്രജാനാം പ്രാണഃ 😑 പ്രജകളുടെ പ്രാണനും ആയ

ഭാഷ്യം: — എല്ലാ രൂപത്തിലും സ്ഥിതിചെയ്യുന്നവനും, രശ്മികളെക്കൊണ്ടു സവത്തേയും ഹരിക്കുന്നവനും, പ്രജ്ഞാന ങ്ങാക്കു കാരണവും, സവ്പ്രാണങ്ങാക്കും ആശ്രയവും, എല്ലാണികാക്കും ചക്ഷുസ്സും, അദ്വിതീയനും, ചൂടു നല്ലുന്നവനും തങ്ങളുടെ ആത്മാവുമായ സൂര്യനെ ബ്രഹ്മവിത്തുകാര അറിഞ്ഞിട്ടുണ്ട്. ഇങ്ങനെ, അനവധിരശ്മികളോടുകൂടിയിരിക്കുന്നവനും, പ്രാണിഭേദത്താൽ പലവിധത്തിൽ വർത്തിക്കുന്നവനും പ്രജക ഉടെ പ്രാണനമായ സൂര്യനാണ് ഈ ഉദിക്കുന്നതു്,

മൂർത്തിയും അന്നവുമായ ചന്ദ്രനം, അമൂർത്തിയും പ്രാണനം അത്താവുമായിട്ടുള്ള ആദിത്യനം ചേന്നുള്ള സവാത്മകമായ ഈ മിഥുനം പ്രജകളെ സൃഷ്ടിക്കുന്നതെങ്ങനെയാണെന്നു പറയു ന്നു:--

ബ്രാഹ<sup>്</sup>മണം:--സംവത്സരോ വൈ പ്രജാപ്തി സ്ലസ്യായനേ ദക്ഷിണം ചോത്തരം ച; തദ്യേ ഹ വൈ തദിഷ്ടാ പൂത്തേ കൃതമിതൃപാസതേ, തേ ചാന്ദ്രമസമേവ ലോക മഭിജയന്തേ; ത ഏവ പുനരാവർത്തന്തേ; തസ്മാദേത

```
ഋഷയഃ പ്രജാകാമാ ദക്ഷിണം പ്രതിപദ്യന്തേ; ഏഷഹ
വൈ രയിര്യഃ പിത്രയാണഃ 9
```

പ്രജാപതിഃ = പ്രജാപതി

സംവത്സരഃ വൈ— സംവത്സരംതന്നെ

തസ്യ = അവനം = ആ സംവത്സരസ്വരൂപനായ

പ്രജാപതിക്ക<sup>ം</sup>

ളത്തരം ച | \_\_\_\_\_ ദക്ഷിണമെന്നും ഉത്തരമെന്നും

അയനേ \_\_ അയനങ്ങഠം\_\_രണ്ടു മാഗ്ഗങ്ങഠം

(സൂഃ) <u>=</u> ഉണ്ടു്. തത് <u>=</u> അതിൽ, യേഹ വൈ <u>=</u> എവർ

ഇഷ്ടാപൂത്തേ ഇതി<u>—</u>ഇഷും പൂത്തം മുതലായ

കൃതം ഏവ <u>— കൃതത്തെന്നെ —</u>കർമ്മത്തെന്ന

തത° ഉപാസതേ — അപ്രകാരം ഉപാസിക്കുന്നവോ,

തേ — അവർ

ചാന്ദ്രമസം = ചാന്ദ്രമസമായ= ചന്ദ്രനെസംബന്ധിച്ച

ലോകം = ലോകത്തെ

അഭിജയന്തേ — അഭിജയിക്കുന്നു = പ്രാപിക്കുന്നു.

തേ ഏവ — അവർതന്നെയാണു

പുനഃആവത്തന്തേ = വീണ്ടം ആവത്തിക്കുന്നതും — തിരികെ

പോരുന്നതു്.

തസൂാത് — അതിനാൽ

പ്രജാകാമാഃ — പ്രജാകാമന്മാരായ = പ്രജകളെ ആഗ്രഹി

ക്കുന്ന

ഏതേ ഋഷയഃ 😑 ഈ ഋഷികഗ

ദക്ഷിണം <u>=</u> ദക്ഷിണത്തെ <u>—</u> ദക്ഷിണായനത്തെ <u>—</u>

ചന്ദ്രനെ

പ്രതിപദ്യത്തേ — പ്രാപിക്കുന്നു.

യഃ \_\_\_ യാതൊന്നാണോ

പിത്യയാണം <u>പിത്യാണമെന്നു പറയപ്പെടുന്നത</u>്,

സഃ രയിഃ — ആ രയി—ആ അന്നം

ഏഷം ഹവൈ = ഇതാകുന്നം \_\_\_ഈ ചന്ദ്രനാകുന്നു.

ഭാഷ്യം:--ചന്ദ്രാദിത്യരൂപമായ മിഥുനത്താൽ ഉണ്ടാക്ക പ്പെടുന്നതുകൊണ്ട്<sup>0</sup>, ആ മിഥുനംതന്നെയാണ്<sup>0</sup>, കാലരൂപനായ, സംവത്സരമെന്നു പറയുന്ന പ്രജാപതി. ചന്ദ്രനും ആദിത്യനും ഉണ്ടാക്കുന്ന അഹോരാത്രങ്ങളുടെ സമുദായമാണല്ലോ സംവത്സ അതും, രയി, പ്രാണൻ എന്ന മിഥുനവുംതമ്മിൽ ഭേദമി ല്ലാത്തതുകൊണ്ടും സംവത്സരത്തെ, രയിപ്രാണമിഥുനസ്വരൂപ മെന്നതന്നെ പറഞ്ഞുപോരുന്നു. അതെങ്ങനെ എന്നു പറയു ന്ത:--സംവത്സരസ്വരൂപനായ ഈ പ്രജാപതിക്ക° രണ്ട്° അയ നങ്ങയ ഉണ്ടു°; ഒന്നു ദക്ഷിണം, മറേറതു° ഉത്തരം; ഓരോ അയനവും ആറുമാസംവീതമാണ്യ. ദക്ഷിണായനത്തിൽ സൂര്യൻ ദക്ഷിണമാഗ്റത്തിൽകൂടി സഞ്ചരിക്കയും കേവലകർമ്മികഠംക ലോകങ്ങളെ പ്രദാനംചെയ്തയും ചെയ്യുന്നു. ഉത്തരായണത്തി ഒതമിച്ചനഷ്ടിക്കുന്നവക്ട ലാകട്ടെ, ജ്ഞാനവും കർമ്മവും ലോകങ്ങളെ നൽകിക്കൊണ്ട്, ഉത്തരമാർഗ്ഗത്തിൽകൂടി സഞ്ച ചന്ദ്രനം ഇതുപോലെതന്നെ ജ്യേഷ<sup>ം</sup>ഠമതൽ ആറുമാ സം ദക്ഷിണായനവും മാർഗ്ഗശീർഷംമുതൽ ആറുമാസം ഉത്തരാ യണവുമാകന്നു. നിത്യമായ ബ്രഹ്മവിദ്യയെവിട്ട°, അഗ്നി ഹോത്രം, തപസ്സ $^{\circ}$ , സത്യം, സ്വാധ്യായം, ആതിഥ്യം, വൈ ശ്വദേവം, ഇവയാകന്ന ഇഷ്ടവും, വാപി, കൂപം, തടാകം, ദേവാലയങ്ങ⊙, മുതലായവ നിർമ്മിക്ക, അന്നദാനംചെയ്ത, തോട്ടങ്ങരം ഉണ്ടാക്കുക ഇവയാകുന്ന പൂത്തവും, മുതലായിട്ടുള്ള കർമ്മങ്ങളെത്തന്നെ അനുഷ്ഠിക്കുന്നവർ, ചന്ദ്രനിൽ ഉള്ളതും മിഥുനസ്വരൂപനായ പ്രജാപതിയുടെ അംശവും അന്നരൂപവു മായ ലോകത്തെ പ്രവേശിക്കുന്നു. എന്നാൽ, ആ ചാന്ദ്രലോ കൃതരൂപമായതുകൊണ്ട് (കർമ്മഫലമായതുകൊണ്ട്), അവർ, അവിടെ ഭോഗങ്ങയ അനഭവിച്ചു പുണ്യം ക്ഷയിക്ക മ്പോരം, തിരിച്ചുപോന്നു വീണ്ടം ജനിക്കുന്നു. അങ്ങനെ ഉള്ള വർ, ''മനഷ്യലോകത്തേയോ, ഇതിലം താണതരത്തിലുള്ള ലോകത്തേയോ പ്രവേശിക്കുന്നു''' എന്നു ശ്രതിവചനമുണ്ടും. പ്രജാപതിയം അന്നസ്വരുപനമായ ചന്ദ്രനെ ഇഷ്ടാപൂത്ത കർമ്മങ്ങളെക്കൊണ്ട് സാധിക്കുന്ന, സ്വർഗ്ഗദശികളായ ഋഷി കഠം, പ്രജകളെ ആഗ്രഹിക്കുന്ന ഗൃഹസ്ഥന്മാരാണം<sup>ം</sup>. നാൽ, അവർ, തങ്ങാംതന്നെ ഉണ്ടാക്കിയ, ദക്ഷിണായന മെന്നു പറയുന്ന ചന്ദ്രനെ പ്രാപിക്കും. ഈ ചന്ദ്രനെയാണു്, അന്നമെന്നും പിതൃയാണമെന്നും പറയുന്നതു്.

ബ്രാഹ്മണം: — അഥോത്തരേണ, ്തപസാ, ബ്രഹ്മചരേട്രണ, ശ്രദ്ധയാ, വിദ്യയാ  $\int \int$  ത $^{\circ}$ മാനമന്വിഷ്യാ  $\int \int$  ദിത്യമഭി

ജയന്തേ; ഏതദൈച പ്രാണാനാമായതന, മേതദ മൃത,മഭയ,മേതൽ പരായണ,മേതസൂാന്ന പുനരാവ അന്ത;-ഇത്യേഷ നിരോധസ്തദേഷ ശ്രോകഃ 10

അഥ = ഇനി,

തപസാ — തപസ്സോടും — ഇന്ദ്രിയജയത്തോടും,

ബ്രഹ്മചര്യേണ — ബ്രഹ്മചര്യത്തോടും,

ശ്രദ്ധയാ — ശ്രദ്ധയോടും—ആസ്തിക്യബുദ്ധിയോടും,

വിദ്യയാ = വിദ്യകൊണ്ട് — പ്രജാപതിരൂപനായ

ആത്മാവിനെ സംബന്ധിച്ച വിദ്യകൊ

ണ്ടു<sup>ഗ</sup>,

ആത്മാനം — ആത്മാവിനെ — സ്ഥാവരജംഗമരൂപ

മായ ജഗത്തിൻെറ പ്രാണനായ സൂര്യ**നെ** 

അന്വിഷ്യ = അന്വേഷിച്ചിട്ട് = താൻതന്നെ എന്ന്

അറിഞ്ഞിട്ട<sup>ം</sup>,

ആദിത്യം = ആദിത്യനെ

അഭിജയന്തേ — അഭിജയിക്കുന്ന — പ്രാപിക്കുന്നു.

ഏതൽ വൈ — ഇതുതന്നെയാകുന്നു

പ്രാണാനാം = എല്ലാ പ്രാണങ്ങളുടേയും ആയതനം = പൊതുവായ ആശ്രയം.

ഏതത് 😑 ഇതു്

അമൃതം <u>അമൃതവും</u>-അവിനാശിയും, അതുകൊ

ണ്ടുതന്നെ

അഭയം — അഭയവും — ഭയമില്ലാത്തതും ആകുന്നു.

ഏതത് — ഇത്

പരായണം — ഉത്കൃഷ്ടമായഗതി ആകന്ന = വിദ്യാവാ

ന്മാക്കും, ജ്ഞാനവാന്മാരായ കർമ്മികരം കും ലഭിക്കുന്ന അങ്ങേ അററത്തെ ഗതിയാ

കുന്നു.

ഏതസൂാൽ <u>—</u> ഇതിൽനിന്നം

ന പുനരാവത്തന്തേ 🗕 മടങ്ങിപ്പോന്നു വീണ്ടും ജനിക്കേണ്ടിവരി

കയില്ല.

ഇതി — എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ

11

ഏഷഃ = ഇതു<sup>ം</sup> = ഈ സ്ഥാനം

നിരോധഃ = നിരോധമാകുന്നു — അവിദ്വാന്മാക്കുള്ള

നിരോധസ്ഥാനമാക്ഷ.

തത് — അതിൽ ആകുന്ന—ആ അത്ഥത്തിൽ

ആകുന്നു

ഏഷഃ ശ്രോകഃ = ഈ ശ്രോകം—താഴെപ്പറയുന്ന മന്ത്രം.

ഭാഷ്യം: -- ഇനി ഉത്തരായണഗതിയെപ്പററി പറയുന്നു:--ഇന്ദ്രിയജയം, വിശേഷിച്ച ബ്രഹ്മചര്യം, വേദശാസ്താദിക വിശ്വാസം ഇവയോടുകൂടി, പ്രജാപതിരൂപനായ ആത°മാവിനെ സംബന്ധിച്ച വിദ്യകൊണ്ട°, ചരാചരങ്ങളുടെ പ്രാണനായ സൂര്യനെ താൻതന്നെ എന്നറിയുന്നവർ, ഉത്തരായ ണത്തിൽകൂടി (വടകേവഴിക്ക<sup>ം</sup>), ആദിത്യനെ പ്രാപിക്കന്നു. എല്ലാ പ്രാണങ്ങരംകും പൊതുവായ ആശ്രയസ്ഥാനം ഇതാ ഇതും, നാശമിപ്ലാത്തതും, അതുകൊണ്ടുതന്നെ ഭയരഹിത ചന്ദ്രനുള്ളതുപോലെ വൃദ്ധിക്ഷയഭയം വിദ്യയുള്ളവക്കും, ജ്ഞാനത്തോടുകൂടി കർമ്മം ചെയ്യന്ന വക്കും ഉള്ള ഉത<sup>്</sup>ക്കൃഷ്ടമായ ഗതി ഇതുതന്നെ. ഈ ഗതി ലഭി ച്ചവർ വെറും കർമ്മികളെപ്പോലെ വീണ്ടം സംസാരത്തിലേക്ക തിരിച്ചപോരേണ്ടിവരികയില്ല. എന്തെന്നാൽ, ഇതു് അവിദ്വാ ന്മാക്ക് നിരോധസ്ഥാനമാകുന്നു. അവിദ്ധാനമാർ ഇവിടെ തട്ട ക്കപ്പെടുന്നതിനാൽ അവർ സംവത്സരസ്വരൂപനും ആത്മാവു മായ ആദിത്യനെ--പ്രാണനെ--പ്രാപിക്കുനില്ല. ഈ ആദി ത്യൻ കാലാത<sup>ം</sup>മാവായ സംവത്സരമാകുന്നു. ഈ അത്ഥത്തി ലാണു താഴെപ്പറയുന്ന മന്ത്രം. 10

മത്രം:--പഞ്ചപാദം പിതരം ദാദശാകൃതിം ദിവ ആഫ്ലഃ പരേ അദ്ധേ പരീഷിണം; അഥേമേ അന്യ ഉ പരേ വിചക്ഷണം സപ്ലചക്രേ ഷഡര ആഹുപ്പിതമിതി.

പിതരം <u>—</u> പിതാവിനെ<u>—</u>എല്ലാം ജനിപ്പിക്കുന്ന സംവത്സരരൂപനായ പ്രജാപതിയെ

പഞ്ചപാദം — പഞ്ചപാദനെന്നും — അഞ്ചൃതുക്കളാക

ന്നകാലുകളോടു**കൂ**ടിയവനെന്നും

|             | •                                                      |
|-------------|--------------------------------------------------------|
| ദവാഭശാകൃതിം | <u>     പന്ത്രണ്ടും</u> ആകൃതികളോടും-മാസങ്ങളാ           |
|             | കുന്ന പന്ത്രണ്ട് <sup>ം</sup> അവയവങ്ങളോടു്കൂടി         |
|             | യവനെന്നും                                              |
| ദ്വവഃ       | <u>—</u> ദ്യോവിൽനിന്ന° <u>—</u> ദൃലോകത്തിൽ             |
|             | നിന്നും (ആകാശത്തിൽനിന്നും)                             |
| പരേ         | <u> —</u> പരമായ <del>-</del> അപ്പറത്തുള്ള — മുകളിലുള്ള |
| അഭധ         | — അഭ്ധത്തിൽ 🗕 സ്ഥാനത്തിൽ                               |
| പുരീഷിണം    | <u>—</u> പുരീഷമുള്ളവനെന്നം—ജലമുള്ളവ                    |
|             | നെന്നും                                                |
| ആഹുഃ        | — പറയുന്ന∙=കാലജ <sup>ം</sup> ഞന്മാർ പറയുന്നു.          |
| അഥ          | പിന്നെ                                                 |
| അന്യേ ഇമേ   | — വേറേചില കാലജ'ഞന്മാരും                                |
| പരേ ഉ       | <b>=</b> മററുള്ളവ <b>തം</b>                            |
| വിചക്ഷണം    | — വിചക്ഷണനെന്നം—അദ്ദേഹം സവ്                            |
|             | ജ്ഞനെന്നും                                             |
| ഷഡരേ        | — ആറ് <sup>0</sup> ആരക്കാലുകളോടുകൂടിയ                  |
| സപൂചക്രേ    | 💳 സപൂചക്രനിൽ 💳 ഏഴ കതിരകളുടെ                            |
|             | രൂപത്തിൽ എപ്പോഴം ഗതിയുള്ള ആ                            |
|             | കാലസ്വരൂപനിൽ                                           |
| അപ്പിതം ഇതി | — അപ്പിതമെന്നം—എല്ലാ ലോകവം                             |
| , Faire     | നിവേശിപ്പിക്കപ്പെട്ടിരിക്കുന്നു എന്നും                 |
| ആഹുഃ        | == പറയുന്നു.                                           |
|             |                                                        |

ഭാഷ്യം:--സംവത്സമാത്മാവായ ഈ ആദിത്യന്ത്, അഞ്ചു ക്കാം--വസന്തം, ഗ്രീഷ്മം, വർഷം, ശാത്ത്ര്, ഹിമം ഇവ-പാ ഞ്ജേട്ടടെ സ്ഥാനം വഹിക്കുന്നു; ആ ഋതുക്കളെ അമാന്മാന്ത്ര് ഇവൻ ആവർത്തിക്കുന്നത്ര്; ഹേമന്തത്തെയും ശിശിരത്തേയും ഒന്നായി വിചാരിച്ചാണ് അഞ്ചുതുക്കളെന്നു പറത്തത്ത്. എല്ലാത്തിനേയും ജനിപ്പിക്കുന്നത്രകൊണ്ട് അവൻ പിതാവാ കുന്നു; പത്രണ്ടുമാസങ്ങയ അവൻറ അവയവങ്ങയ, അല്ലെ കിൽ ആകൃതി, ആണ്യ്: ഇവൻ ദൃലോകത്തിന മുകളിൽ-മൂന്നാ മത്തെ ദ്യോവിൽ-ഉദകമുള്ളവനാകുന്നു; ഇങ്ങനെ ചില കാല ജ്ഞന്മാർ പറയുന്നു. വേറേ ചില കാലജ്ഞന്മാർ, ഇവൻ സവ്ജ്ഞനാണെന്നും, ആറുതുക്കളാകുന്ന ആരക്കാലുകളോടു കൂടിയവനും ഏഴുകുതിരകളുടെ രൂപത്തിൽ എപ്പോഴം ഗതി യുളളവനമായ ഈ കാലാത്മാവിൽ, ഈ ജഗത്തെല്ലാം,ചക്രത്തി ഒൻറ കടത്തിൽ ആരക്കാലുകഠം പോലെ, നിവേശിക്കപ്പെട്ടി രിക്കുന്നു എന്നുംപറയുന്നു. പഞ്ചപാദനും ദാദശാകൃതിയുമായാലും ശരി, സപ്ലചക്രനും ഷഡരനമായാലും ശരി, ഏതുവിധത്തിലായാലും, സംവത്സരം, കാലാത്മാവും ചന്ദ്രാദിത്യലക്ഷണനമായ പ്രജാപതിയും, ജഗത്തിന കാരണവുമാകുന്നു. ആദ്യ ത്തേമതത്തിൽ, ഋതുക്കളെ പാദങ്ങളായും മാസങ്ങളെ അവയവ അളായും കല്പിച്ച് ആദിത്യസ്വരൂപത്തിൽ, കാലമായ സംവ ത്സരത്തെത്തന്നെയാണു പറഞ്ഞത്ത്. രണ്ടാമത്തെ പക്ഷത്തിൽ ഹേമന്തത്തേയും ശിശിരത്തേയും വേർതിരിച്ച്, ആറുതുക്കളേയും അരങ്ങളാക്കിയും, ചുററുക എന്ന ഗുണത്തെ അടിസ്ഥാന പ്രെടുത്തി സംവത്സരത്തെ ചക്രമാക്കിയും കല്പിച്ച്, കാലത്തെ പ്രധാനമാക്കി, സവാശ്രയമായിട്ട് അതിനെത്തന്നെ പറഞ്ഞു. രണ്ടുപക്ഷത്തിലും ഗുണഭേദംകൊണ്ടും കല്പനാഭേദംകൊണ്ടുമുളള ഭേദമല്ലാതെ ധർമ്മിക്ക ഭേദമില്ലന്നു സാരം.

ബ്രാഹ്മണം: —മാസോ വൈ പ്രജാപതി;- സ്ലസ്യ കൃഷ്ണപക്ഷ ഏവ രയിഃ ശുക്കഃ പ്രാണ,-സ്ലസ്മാദേത ഋഷയഃ ശുക്ര ഇഷൂം കുവന്തീതര ഇതരസ്മിൻ. 12

മാസഃ വൈ 🚃 മാസംതന്നെ

പ്രജാപതിഃ \_\_\_ പ്രജാപതി ആകന്നം.

തസ്യ == അവൻറ = മാസാത്മാവായപ്രജാ

പതിയുടെ

കൃഷ്ണപക്ഷഃ ഏവ 📁 ഒരു ഭാഗമായ കൃഷ്ണപക്ഷംതന്നെയാണു<sup>ം</sup>

രയി: == രയി, അന്നം, ചന്ദ്രൻ എന്നെല്ലാം

പറയുന്നത്ര°.

<u>ത</u>ക്കു: <u>ത</u>ക്കാ = തുക്കവക്ഷം

പ്രാണഃ <u>—</u> ആദിത്യൻ, അത്താവ്യ്, അഗ്നി എന്നെ

ല്ലാം പറയുന്ന പ്രാണൻ ആകുന്നു.

തസൂാത് <u>അതിനാ</u>ൽ

ഏതേ ഋഷയഃ — ഇത്തരത്തിലുള്ള ഋഷികരം 😑 പ്രാണ

ദശികളായ ഋഷിക⊙

<u>ശ</u>്രക്രേ = ശുകുപക്ഷത്തിൽതന്നെ

ഇഷ്ടം = ഇഷ്ടത്തെ = യാഗത്തെ

കവന്തി = ചെയ്യന്നു.

ഇതരേ 📁 മററുളളവർ 🗕 പ്രാണനെ കാണാത്തവർ

തന്നെ

കവ്ന്തി <u>—</u> ചെയ്യന്നു.

ഭാഷ്യം:--എല്ലാജഗത്തിനും ആശ്രയഭൂതനും സംവത്സരസ്വത്ര പനമായ പ്രജാപതി, തൻെറ അവയവമായ മാസത്തിൽ, താൻ മുഴവനായി സ്ഥിതിചെയ്യന്നു. അതിനാൽ മാസവും പ്രജാപ തിയാകുന്നു. അതും, രയിയും പ്രാണനും ചേന്നുള്ള മിഥുനംത ന്നെ. ആ മാസസ്വരൂപനായ പ്രജാപതിയുടെ ഒരു ഭാഗമായ കൃഷ്ണപക്ഷം, രയി, അന്നം എന്നെല്ലാം പറയുന്ന ചന്ദ്രനാണം'. മറേറ ഭാഗമായ ശുക്ലപക്ഷം, പ്രാണനെന്നും, ആദിത്യൻ എന്നും, അത്താവ് എന്നും പറയുന്ന അഗ്നിയ**ത്രേ. എല്ലാം ശുക്ലപക്ഷാ** ത്മകനായ പ്രാണൻതന്നെ എന്നുകാണുന്നതിനാൽ പ്രാണദശി കളായ ഋപ്പികരം, കൃഷ<sup>ം</sup>ണപക്ഷത്തിൽ യാഗംചെയ്താലും, പ്രാണനിൽനിന്നു വേറായി കൃഷ<sup>്</sup>ണപക്ഷത്തെ അവർ കാണാ ത്തതുകൊണ്ടു<sup>ം</sup>, യാഗം <u>ശ</u>്ശക്രപക്ഷത്തിൽതന്നെയാണു ആ ചെയ്യുന്നതു<sup>o</sup>. മററുള്ളവർ പ്രാണനെ കാണാത്തതുകൊണ്ടു<sup>o</sup>, അദശനസ്വരൂപമായ കൃഷ്ണപക്ഷംതന്നെയാണ് എല്ലാം എന്നു വിചാരിക്കുന്നു. അതിനാൽ, അവർ ശുക്ലപക്ഷത്തിൽ യാഗം ചെയ്താലും അതു കൃഷ<sup>്</sup>ണപക്ഷത്തിൽ ഉള്ള യാഗംത ന്നെയാണ്യം. 12

ബ്രാഹ്മണം:--അഹോരാത്രോ വൈ പ്രജാപതി-ന്യസ്യാഹരേവ പ്രാണോ, രാത്രിരേവ രയിഃ; പ്രാണം വാ ഏതേ പ്രസ്തന്ദത്തി യേ ദിവാ രത്യാ സംയുജ്യത്തേ; ബ്രഹ്മ ചര്യ മേവ തദ് യദ്രാത്രൌ രത്യാ സംയുജ്യതേ.13

അഹോരാത്രഃ വൈ 🚃 അഹോരാത്രംതന്നെ

പ്രജാപതിഃ = പ്രജാപതിയാക്ഷ.

പ്രജാപതിക്ക<sup>ം</sup>

പ്രാണഃ ന്നും ആദിത്യനെന്നും മററും പറയുന്ന പ്രാണൻ. രാത്രിഃ ഏവ <u>—</u> രാത്രിതന്നെയാണ<sup>ം</sup> രയിഃ 🚃 അന്നമെന്നും ചന്ദ്രനെന്നും മററും പറയു ന്ന രയി യേ — എവർ ദിവാ \_\_ പകൽ 🕳 രതി—രതിയ്ക്കു കാരണഭ്രതയായ സ്ത്രീ രത്യാ യോട്ട് സംയുജ്യന്തേ — സംയോജിക്കുന്നുവോ = ചേരുന്നുവോ, തേ = അവർ <u>—</u> പ്രാണനെത്തന്നെയാണ്യം, പ്രാണം വൈ = പ്രസ്തന്ദനംചെയ്യുന്നതു° — വെളിയ്ക്കു കള പ്രസ്തന്ദതി യന്ന**ത**°<u>—</u>ശോഷിപ്പിക്കനേത്ര°<u>—</u> തന്നി ൽനിന്നു ബലാല്ലാരമായി നീക്ഷനത്ര°.

രാത്രൌ — രാത്രിയിൽ

രത്യാ സംയുജ്യന്തേ } <u>—</u>സ്രിയോടു സംയോജിക്ഷ<u>നത്</u>°

ബ്രഹ്മചര്യം ഏവ 😑 ബ്രഹ്മചര്യംതന്നെ.

ഭാഷ്യം: \_ മാസസ്വരൂപനായ പ്രജാപതിയും, മുൻപറഞ്ഞ തുപോലെ തൻെറ അവയവമായ അഹോരാത്രത്തിൽ, താൻ മുഴുവനായി സ്ഥിതിചെയ്യുന്നു. അവനം, പ്രോണൻ എന്നും രയി എന്നും പറയുന്ന രണ്ടു ഭാഗങ്ങരം അഹസ്സതന്നെ ഉണ്ടും. പ്രോണൻ; രാത്രി രയിയാകുന്നു. പകൽസമയത്തും, രതികാര ണഭ്രതയായ സ്ത്രീയോടു ചേരുന്ന മൂഢൻ — മൈഥുനംചെയ്യുന്ന വൻ – അഹഃസ്വരൂപനായ പ്രോണനെത്തന്നെയാണ്<sup>ം</sup>, തന്നിൽ നിന്നു ബലാൽക്കാരേണ നീക്കുന്നതു<sup>ം</sup>. അതിനാൽ പകൽ മൈഥുനംചെയ്യരുതെന്നത്ഥം. എന്നാൽ, രാത്രിയിൽ യോഗംചെയ്യന്നതു ബ്രഹ്മചര്യംതന്നെയാണും'. ഋതുകാല ത്തിൽ രാത്രിയിൽ ഭാര്യാഗമനം പ്രശസ്തമാകയാൽ ചെയ്യണ ളമന്നു സാരം. ഈ നിഷേധവും വിധിയം പ്രസങ്ധവശാൽ പറഞ്ഞതാണം". ഇനി, പ്രകൃതത്തെ പറയാം: —അഹോരാത്രാ ത്⁰മകനായ ആ പ്രജാപതി വ്രീഹി, യവം മതലായ അന്നങ്ങ ളടെ രൂപത്തിൽ പരിണമിക്കുന്നു. 13 (ബാഹ്മണം — അന്നം വൈ പ്രജാപതി, സ്തതോ,ഹ വൈ തദ്രേത,സ്തസ്മാദിമാഃ പ്രജാഃ പ്രജായന്ത ഇതി. 14

അന്നം വൈ ഇപ്രകാരം പരിണമിച്ചിട്ടുള്ള അന്നംത

പ്രജാപതിഃ — പ്രജാപതിയാകന്നു.

തതഃ ഹ വൈ 😑 അവനിൽനിന്നതന്നെ 😑 അന്നത്രപ

നായ പ്രജാപതിയിൽനിന്നതന്നെയാ

ണം

തത് രേതഃ = ആ രേതസ്സ് = പ്രജാകാരണമായ രേത

സ്സ്' (ശുക്കം) ഉണ്ടാകുന്നത്ര്.

തസൂാൽ = അതിൻനിന്നു്—ആ രേതസ്സിൽനിന്നു്

ഇമാ: പ്രജാഃ — ഈ പ്രജക∞ = മനഷ്യർ മുതലായ

പ്രജക∞

പ്രജായന്തേ = ജനിക്കുന്നു

ഇതി (നിർണ്ണിതം) — എന്നു നിർണ്ണയിക്കപ്പെട്ടിരിക്കുന്നു.

ഭാഷ്യം:--ഇങ്ങനെ മുറയ്ക്ക് പരിണമിച്ചുണ്ടാകുന്ന അന്നവും പ്രജാപതിതന്നെ. ആ അന്നത്തിൽ നിന്നാണ്, സന്താനകാര ണമായ പുരുഷബീജം ഉണ്ടാകുന്നത്ര്. സ്ത്രീയിൽ നിഷിക്തമാ യ ആ രേതസ്സിൽനിന്ന് മനഷ്യാദിരുപത്തിലുളള പ്രജകയ ജനിക്കുന്നു. ''കതോ ഹ വാ ഇമാഃ പ്രജാധന്ത്രേ'' എന്ന മുമ്പു ചോദിച്ചതിൻെറ ഉത്തരമാണ് ഇത്ര്. ഇപ്രകാരം ചന്ദ്രാദി ത്യമിഥുനംമുതൽ മുറയ്ക്ക്, അഹോരാത്രംവരെ പരിണമിച്ച പ്രജാപതിയിൽനിന്ന്, അന്നം, രക്തം, രേതസ്സ് ഇവവഴി യായി, ഈ പ്രജകയ ഉണ്ടാകുന്ന എന്നു നിർണ്ണയിക്ക പ്യെട്ടിരിക്കുന്നു.

ബ്രാഹ്മണം: — തദ്യേ ഹ വൈ പ്രജാപതിവ്വതം ചരന്തി തേ മിഥുനമൽപാദയന്തേ തേഷാമേവൈഷ ബ്രഹ്മം ലോകോ യേഷാം തപോ ബ്രഹ്മചര്യം യേഷു സത്യം പ്രതിഷിതം.

തത് — അങ്ങനെയിരിക്കുമ്പോ⊙ം,

യേ ഹ വൈ \_\_ എവർ = ഏതു ഗൃഹസ്ഥന്മാർ

തത്പ്രജാപതിവ്രതം = ആ പ്രജാപതിവ്രത്തെ = ഋതുകാല

ത്തിൽ മാത്രം ഭാര്യാഗമനം ചെയ്ത

എന്നവ്രതത്തെ

ചരന്തി — ചരിക്കുന്നവോ — അനഷ്യിക്കുന്നവോ

തേ — അവർ = ആ ഗൃഹസ്ഥന്മാർ

മിഥുനം \_\_\_മിഥുനത്തെ\_\_പുത്രനേയും പുത്രിയേയും

ഉല്പാദയന്തേ — ഉൽപ്പാദിപ്പിക്കുന്നു.

യേഷാം <u>—</u> എവക്ദ്

തപഃ — തപസ്സും—സ്ലാതകവ്രതം മുതലായതും

ബ്രഹ്മചര്യം — ബ്രഹ്മചര്യവും—ഋതുകാലത്തിലല്ലാ

തെ മൈഥുനം ചെയ്കയില്ലെന്നുളള

വ്രതവും ഉണ്ടോ,

യേഷു — എവരിൽ

പ്രതിഷ്ഠിതം 😑 പ്രതിഷ്ഠിതമായിരിക്കുന്നുവോ😑

തെററാതിരിക്കുന്നുവോ

തേഷാം ഏവ 📁 അവർക്കതന്നെ

ഏഷഃ ബ്രഹ്മലോകഃ <u>ഇ</u> ബ്രഹ്മലോകം<u></u>പിതൃയാണമെന്നു

പറയുന്ന ചാന്ദ്രമസമായ ഈ

ബ്രഹ്മലോകം.

ഭാഷ്യം:—പ്രജോല്പത്തിക്രമം മേൽപറഞ്ഞവിധത്തി ലാകയാൽ ആ വിധത്തിലുള്ള പ്രജാപതിവ്യതത്തെ--അതായ ത്ര് ഋതുകാലത്തിൽ ഭാര്യാഗമനം ചെയ്ത എന്ന വ്യതത്തെ--അന എിക്കുന്നവർ പ്യതൻ, പ്യതി എന്ന മിഥുനത്തെ ഉല്പാദിപ്പി ക്കുന്നം. അവക്കുള്ള ദൃഷ്യഫലമാണ് ഇത്ര്. അദ്ദഷ്ടമായ ഫല വം പറയുന്ന:- ഇഷ്ടാപൂത്തകർമ്മങ്ങളും ദാനങ്ങളും ചെയ്യുന്ന അവരിൽതന്നെ തപസ്സും ബ്രഹ്മചര്യവും അനുഷ്ഠിക്കയും സത്യത്തിൽനിന്ന് ഒരിക്കലും തെററാതിരിക്കയും ചെയ്യുന്ന വക്ക് പിതൃയാണലക്ഷണമായ, ചാന്ദ്രമസമായ ബ്രഹ്മലോകം ലഭിക്കും.

ബ്രാഹ്മണം:--തേഷാമസൗ വിരജോ ബ്രഹ്മലോകോ, ന യേഷ്ട ജീഹ്മമന്തരം ന മായാ ചേതി. 16

യേഷു <u>—</u> എവരിൽ ജിഹ്മം <u>—</u> കൗടില്യവും അന്തരം = അനതവം = അസത്യവം

ന == ഇല്ലയോ,

മായാ ച ന 🔀 മായയും ഇല്ലയോ,

തേഷാം <u>=</u> അവർക്ക്

അസൗ = ഈ

വിരജഃ —വിരജമായ = രജസ്സില്ലാത്ത —ശ്രദ്ധമായ

ബ്രഹമലോകം <u>ബ്രഹ്മലോകം</u> സിദ്ധ്യതി <u>സിദ്ധിക്കുന്നം.</u>

ഭാഷ്യം:--എന്നാൽ, ആദിത്യൻ എന്നു പറഞ്ഞിട്ടുള്ളതും ഉത്താരായണത്തിൽകൂടി പ്രാപിക്കേണ്ടതും, പ്രാണസ്വരുപമാ യിത്തീരുക എന്ന സ്വഭാവത്തോടുകൂടിയതും, ചന്ദ്രബ്രഹ്മ ലോകത്തെപ്പോലെ രജസ്സുള്ളതോ വൃദ്ധിക്ഷയങ്ങളോടുകൂടിയ തോ അല്ലാതെ ശുദ്ധമായിട്ടുള്ളതുമായ ബ്രഹ<sup>്</sup>മലോകം താഴെ പ്പറയുന്നവിധത്തിലുള്ളവക്ക് മാത്രമേ കിട്ടുകയുള്ള. ഒന്നാമതു കൗടില്ല്യമില്ലാതിരിക്കണം. ഗൃഹസ്ഥന്മാർക്ക് പരസ്പരവി രുദ്ധങ്ങളായ അനേകം സംവ്യവഹാരങ്ങളം കാര്യങ്ങളമുള്ളതു കൊണ്ടു<sup>ം</sup>, അവർക്കു തീർച്ചയായും വക്ര**ത** ഉണ്ടായിരിക്കും. അതുപോലെ വക്രത ഉണ്ടായിരിക്കരുതെന്നത്ഥം. ഗൃഹസ്ഥ ന്മാർ, കളിയിലും, നേരംപോക്കിനായും മററും അസത്യം പറ യാതിരിക്കില്ല. അങ്ങനെ അസത്യം പറയാത്തവരായിരിക്ക ണം. പുറമേ ഒരു വിധത്തിൽ ഭാവിച്ചുകൊണ്ട് മറെറാരുവിധ ത്തിൽ കാര്യം നടത്തുക എന്ന മിച്യാചാരത്തിന് മായ എന്ന പേർ. ഇതു് ഗൃഹസ്ഥന്മാരുടെ ഇടയിൽ ധാരാളം കാണുന്ന ഒരു ദുർഗുണമാണം". ഇതും പാടില്ല. നിമി**ത്തമി**ല്ലായ്ക്ക**ാൽ ഈ** ടോഷങ്ങരം ഒന്നും ഇല്ലാത്ത ബ്രഹ്മചാരി, വാനപ്രസ്ഥൻ, സംന്യാസി എന്ന അധികാരികഠംക്ക് അവരുടെ സാധനങ്ങരം ക്കനത്രപമായി മേല്പറഞ്ഞവിധത്തിലുള്ള ശുദ്ധമായ ബ്രഹ്മ ലോകം ലഭിക്കം. ഇപ്പോ⊙ം പറഞ്ഞത്യ° ജ്ഞാനത്തോടുകൂടി കർമ്മം ചെയ്യുന്നവക്കുള്ള ഗതിയാണം<sup>ം</sup>. മുമ്പു പറഞ്ഞ ച<mark>ന്ദ്രര</mark>ുപ മായ ബ്രഹ്മലോകമാകട്ടെ, കേവലകർമ്മികഠംകുള്ളതാകുന്നു. 16

> അഥവ്വേദത്തിലുള്ള പ്രശ്നോപനിഷത്തിൽ ഒന്നാംപ്രശ്നം കഴിഞ്ഞു.

### രണ്ടാം പ്രശ്നം

പ്രാണൻ അത്താവാണെന്നും പ്രജാപതിയാണെന്നും പറഞ്ഞുവല്ലോ. അതിനുള്ള പ്രജാപതിത്വവും അത്താവെന്ന അവസ്ഥയും ഈ ശരീരത്തിൽതന്നെ ഉണ്ടെന്നു നിശ്ചയിക്കുന്ന തിനായിട്ടാണ്യ ഈ പ്രശ്നം ആരംഭിക്കുന്നത്രയ്:—

ബ്രാഹ്മണം: — അഥ ഹൈനം ഭാഗ്റ്വോ വൈദഭ്ിഃ പപ്രച്ഛ: — ''ഭഗവൻ! കത്യേവ ദേവാഃ പ്രജാം വിധാരയന്തേ? കതര ഏതൽ പ്രകാശയന്തേ? കഃ പുനരേഷാം വരിഷ്യ?'' ഇതി.

അഥ — അനന്തരം

ഏനം <u>ഇവനോട്ട്</u>ഈ ആചാര്യനോട്ട്

വൈദഭി: — വൈദഭിയായ 🗕 വിദഭ്ദേശത്തുകാരനായ

ഭാഗ്ഗവഃ — ഭാർഗ്ഗവൻ

പപ്രച്ഛ ഹ == ചോദിച്ചപോൽ.

ഭഗവൻ! <u>—</u> ഭഗവാനേ!

കതി ഏവ ദേവാഃ<u>—</u> എത്ര ദേവന്മാരാണ<sup>ം</sup>

പ്രജാം = പ്രജയെ = ശരീരരൂപമായ പ്രജയെ

വിധാരയന്തേ <u>—</u> വിധാരണംചെയ്യുന്നതു<sup>ം</sup>?—നിലനി<u>ത്ത</u>ന്ന

ത′?

കതരേ <u>അവരിൽ ആരെല്ലാമാ</u>ണം

ഏതൽ } = ഈ പ്രകാശിപ്പിക്കുന്നതു° = തങ്ങളുടെ പ്രകാശയന്തേ | മാഹാത്മ്യത്തെ പ്രഖ്യാപനംചെയ്യുന്നതു°?

വരിഷ്ട: = വരിഷൻ \_\_പ്രധാനപ്പെട്ടവൻ

ക: പുന: <u>—</u> പിന്നെ ആരാണ<sup>ം</sup>?

ഇതി ≖ എന്നം്.

ഭാഷ്യം:--അനന്തരം വൈദഭിയായ ഭാർഗ്ഗവൻ ആചാര്യ നോടു ചോദിച്ചപോൽ:--ഭഗവാനേ! ഈ ശരീരരൂപമായ പ്രജയെ നിലനിത്തുന്നതു് എത്ര ദേവന്മാരാണു്? ബുദ്ധീന്ദ്രിയ ത്മാം എന്നും കർമ്മേന്ദ്രിയങ്ങാം എന്നും രണ്ടായിപ്പിരിയുന്ന ഇവരിൽ ഏതു വകക്കാരാണു് ഈ പ്രകാശിപ്പിക്കുന്നതു്?-\_

```
ഇങ്ങനെ തങ്ങളുടെ മാഹാത്മ്യത്തെ വെളിപ്പെടുത്തുന്നത്?
കാര്യരൂപങ്ങളായും കരണരൂപങ്ങളായും ഉള്ള ഇവരിൽ ആരാ
അ് പ്രധാനപ്പെട്ടവൻ? നായകൻ? 1
ബ്രോമണം:--തസ്ലൈസ ഹോവാ ചാ \int \int കാശോ ഹ വാ ഏഷ
```

ദേവോ, വായുരഗ്നിരാപഃ പ്പഥിവീ വാങ്മനശ്ചക്ഷഃ ശ്രോത്രം ച; തേ പ്രകാശ്യാഭിവദന്തി:--''വയമേതദ് ബാണമവഷ്ട്ര്യ വിധാരയാമഃ''

തസ്യൈ = അവന്യ = ആ ഭാർഗ്ഗവന്യ സഃ = അവൻ\_ആ ആചാര്യൻ

ഉവാച ഹ — പറഞ്ഞുകൊടുത്ത

ആകാശഃ ഹ വൈ — ആകാശമെന്നു പ്രസിദ്ധനായ

ഏഷഃ ദേവഃ \_\_ ഈ ദേവനം വായുഃ \_\_ വായുവും അഗ്നിഃ \_\_ അഗ്നിയും

ആപ: \_\_ അപ്പകളം \_\_ജലവം

പ്രഥിവീ <u>പ്ര</u>പ്രഥിവിയും വാൿ = വാക്കും

മനഃ <u>=</u> മനസ്സം ചക്ഷഃ = ചക്ഷസ്സം ശ്രോത്രം ച <u>=</u> ശ്രോത്രവും

ഇതിഏതേ ദേവാഃ } = ഇവരാകുന്ന ആ ദേവന്മാർ.

തേ <u>—</u> അവർ<u>—</u>ആ .ദേവന്മാർ

പ്രകാശ്യ <u>—</u> പ്രകാശിപ്പിച്ചിട്ട്—അവരവരുടെ മാഹാ

ത്മ്യത്തെ വെളിപ്പെടത്തിയിട്ട്

അഭിവദന്തി = അഭിവദിക്കുന്ന = ശ്രേഷ്യതയ്ക്കായി മത്സരി

ച്ചുകൊണ്ടു പറയുന്നു.

''വയം 😑 ''നാമാണ്'

ഏതത് ബാണം 🛨 ഈ ബാണത്തെ 😑 ഈ കാര്യകരണ

സങ്<sup>ം</sup>ഘാതത്തെ

അവഷൂഭി — അവഷൂംഭിപ്പിച്ച് — ശിഥിലമായിപ്പോ

കാതെ ചേത്തുനിത്തി,

വിധാരയാമഃ'' — വിധാരണം ചെയ്യുന്നത്ര° — സൂക്ഷിക്കുന്ന ത°.'' ഭാഷ്യം: — ഇപ്രകാരം ചോദിച്ച ഭാഗ്ഗവര് ആചാര്യൻ പറഞ്ഞുകൊടുത്തു: — ആകാശം, വായു, അഗ്നി, ജലം, പ്പഥിവി എന്നു ശരീരത്തിൻെറ ഘടകങ്ങളായ അഞ്ചുമഹാഭ്രതങ്ങയം; വാക്ക്, മനസ്സ്, ചക്ഷസ്സ്, ശ്രോത്രം മതലായ കർമ്മേന്ദ്രിയ ങ്ങളും ജ്ഞാനേന്ദ്രിയങ്ങളും, ഇവയാണ് കാര്യരൂപങ്ങളും കര ണത്രപങ്ങളമായ ദേവന്മാർ. ഈ ദേവന്മാർ, അവനവൻറ മാഹാത് മൃത്തെ വെളിപ്പെടുത്തിയിട്ട്, ശ്രേഷ്യതയ്ക്കായി മത്സ രിച്ച് തമ്മിൽ വഴക്ഷകൂടുന്നു: \_ ''കാര്യകരണങ്ങളുടെ സങ്ഘാതമാകുന്ന ഈ ശരീരത്തെ, സ്തംഭങ്ങയം പ്രാസാദത്തെ എന്ന പോലെ താങ്ങിനിർത്തി ഇടിഞ്ഞു പൊളിഞ്ഞുപോകാതെ സൂക്ഷിക്കുന്നതു നാമാണ്ം'. '' താൻ ഒരുത്തൻതന്നെയാണ്' ഈ സങ്ംഘാതത്തെ നിലനിത്തുന്നതെന്നാണ്' ഓരോ ദേവൻറയും അഭിപ്രായം.

ബ്രാഹ്മണം:--താൻ വരിഷ്ഠഃ പ്രാണ ഉവാച:-''മാ മോഹമാ പദ്യഥാഹ-മേവൈതൽ പഞ്ചധാ ∫ ∫തമാനം പ്രവിഭജ്യേതദ°ബാണ-മവഷ്ട്ര വിധാരയാമീ'' തി; തേ∫ശ്രദ്ദധാനാ ബഭ്രവുഃ 3

താൻ = അവരോട്ട് \_\_മേൽ പറഞ്ഞപ്രകാരം അഭിമാനിച്ച ദേവന്മാരോട്ട്

വരിഷം: \_\_ വരിഷനായ = മഖ്യനായ

പ്രാണഃ <u>—</u> പ്രാണൻ ഉവാച <u>—</u> പറഞ്ഞു:-

''മോഹം = മോഹത്തെ മാ ആപദ്യഥ≕പ്രാപിക്കാ തിരിക്കുവിൻ

അഹം ഏവ — ഞാൻതന്നെയാണ്

ആത്മാനം <u>തത്മാവിനെ</u> അവനവനെത്തന്നെ

ഏതത് ബാണം 😑 കാര്യകരണസംഘാതരൂപമായ ഈ

ശരീരത്തെ

```
— എന്നം
ഇതി
```

തേ

അശ്രദ്ദധാനാഃ ചവിശ്വാസമില്ലാത്തവരായി — പ്രോണൻ പറ ബഭ്രവുഃ — ഭവിച്ചു — വിശ്വസിച്ചില്ല.

ഭാഷ്യം:--മേൽ പറഞ്ഞപ്രകാരം അഭിമാനിച്ച ആ ദേവ ന്മാരോടു മുഖ്യനായ പ്രാണൻ പറഞ്ഞു:--''നിങ്ങരം ഇപ്രകാരം **അവിവേകം നിമിത്തം അഭി**മാനിക്കാതിരിക്കവിൻ! ഞാൻ തന്നെയാണ്യ, പ്രാണൻ മതലായി അഞ്ചു വിധത്തിലുള്ള വൃത്തി കളോടുകൂടി കാര്യകരണസംഘാതരൂപമായ ഈ ശരീരത്തെ സൂക്ഷിച്ചു നിലനിർത്തുന്നത്ര്.'' പ്രാണൻെറ ഈ വചനത്തെ ആ ദേവന്മാർ വിശ്വസിച്ചില്ല; ഇതെങ്ങനെയാണ്യ സംഭവിക്ക ന്നതു°? എന്നു് അവർ വിചാരിച്ചു. 3

ബ്രാഹ്മണം:-സോഭിമാനാദ്ദുദ്ധ്വമൽക്രാമതഇവ;തസ്തിന്നൽക്രാമ തുഥേതരേ സവ്വ് ഏവോൽക്രാമന്തേ; തസ്മിംശ്ച പ്രതിഷ്യമാനേ സവ്വ് ഏവ പ്രാതിഷ്യന്തേ; തദ്യഥാ, മധുകരരാജാനമൽക്രാമന്തം സവ്വാ മക്ഷികാ ഏവോൽക്രാമന്തേ, തസ്മിംശച പ്രതിഷ്ഠമാനേ സർവ്വാ ഏവ പ്രാതിഷന്ത ഏവം വാങ്മനശ്ചക്ഷു: ശ്രോത്രം ച; തേ പ്രീതാഃ പ്രാണം സൂന്വന്തി.

🚃 അവൻ = ആ പ്രാണൻ സഃ

അഭിമാനാത്<sup>ഠ</sup> <u> —</u> അഭിമാനത്താൽ<u> —</u>കോപത്താൽ

<u>— ഊദ്ധഭാഗത്തിലേക്ക് </u> ഉൗദ്ധ്വം

ഉൽക്രാമതേ } ബെ. <u>— ഉൽക്രമിച്ചുകളവാൻ ഭാവിച്ചു = ശരീ</u>

രം വിട്ടപൊയ്ക്കളവാൻ ഭാവിച്ചു്. ഇവ

തസ<sup>്</sup>മിൻ <u>—</u> **അവൻ**— ആ പ്രാണൻ

ഉൽക്രാമതി സതി <u>— ഉൽക്രമിച്ചുത</u>ടങ്ങിയപ്പോ∞

🕳 ഉടൻതന്നെ വിക

💳 എല്ലാം 🗷 ചക്ഷസ്സ് മുതലായ എല്ലാ സവ്വേ ഏവ

പ്രാണങ്ങളം

ഉൽക്രാമന്തി == ഉൽ(കമിച്ചു.

തസ്മിൻ **== അവൻ=ആ** പ്രാണൻ പ്ര<mark>തിഷ</mark>്ഠമാനേ <sub>`</sub>— പ്രതിഷ<sup>ം</sup>ഠമാനനായപ്പോ⊙ം — ഉൽക്ര മിക്കാതെ സ്വസ്ഥനായിരുന്ന (അടങ്ങി യിരുന്ന) പ്പോ⊙ <u> — എല്ലാം = ചക്ഷരാദികളെല്ലാം</u> സവ്വേ ഏവ പ്രാതിഷ്ഠന്തേ — പ്രാസ്ഥാനം ചെയ്യ —സ്വസ്ഥങ്ങളായി ത്തീന്ത. തത് <u>—</u> അതു<sup>ം</sup> 🛥 എങ്ങനെ എന്നാൽ, യഥാ — മക്ഷികകയ = തേനീച്ചകയ മ**ക്ഷ**ികാഃ 🚃 മധുകരരാജാവിനെ 💳 തേനീച്ചകളടെ 1 മധുകരരാജാനം രാജാവിനെ ഇൽക്രമിക്കുന്നവനായി— പറന്നുപോക ഉൽക്രാമന്തം ന്നവനായി <u>—</u> കണ്ടിട്ട് ദ്യഷംട്രാ സവ്വാഃ ഏവ 🚃 എല്ലാംതന്നെ ഉൽക്രാമന്തേ ഇൽക്രമിക്കുകയും —പറന്നുപോകയും തസ്മിൻ = അവൻ<u>—</u>ആ മധുകരരാജാവു<sup>ം</sup> പ്രതിഷ്യമാനേ — പ്രതിഷിതനാകമ്പോയ = സ്വസ്ഥനാ യിത്തീരുമ്പോറ്റം = എല്ലാമക്ഷികകളം സവ്വാഃ ഏവ പ്രാതിഷ്യന്തേ ച <u> — പ്രതിഷ്ഠിതരായിത്തീരുകയും ചെയ്യ</u> ന്നു — സ്വസ്ഥരായിത്തീരുകയും ചെയ്യ m. <u>—</u> ഇപ്രകാരമാണ്യ ഏവം ) = വാക്കം, മനസ്സം, ചക്ഷസ്സം, ശ്രോത്ര വാൿ, മനഃ, വം മററിന്ദ്രിയ്ങ്ളം; ചക്ഷഃ ശ്രോത്രം ച ∫ 🚃 അവർ 🚃 ആ ചക്ഷരാദികളായ ദേവ തേ ന്മാർ 🕳 പ്രീതരായിട്ട് 💳 അശ്രദ്ധയേ വിട്ട്, പ്രീതാഃ വായുവിൻെറ് മാഹാത<sup>്</sup>മ്യമറിഞ്ഞു സന്ത്രഷ്ടരായിട്ട് പ്രാണം 💳 പ്രാണനെ 💳 സ്തതിക്കുന്നു. സ്തന്നതി

<sup>1</sup> ഇതു ഛാന്ദസമായ പ്രയോഗമാണു°.ലോകത്തിൽ 'മധുകരരാജം' എന്നു° അകാരാന്തമാണു°.

ഭാഷ്യം:--ആ പ്രാണൻ, ചക്ഷുരാദികളുടെ അശ്രദ്ധകണ്ടി ട്ട്, കോപത്താൽ അവരെ കത്താതെ, ശരീരം വിട്ട് മുകളി ലേക്കു പൊയ്ക്കളവാൻ തുടങ്ങി. പ്രാണൻ ഉൽക്രമിക്കവാൻ തുടങ്ങിയ ഉടൻതന്നെ, ചക്ഷസ്സ് മുതലായ എല്ലാ പ്രോണ ങ്ങളും ഉൽക്രമിക്കവാൻ തുടങ്ങി. പ്രാണൻ ഉൽക്രമിക്കാതെ സ്വസ്ഥനായിരുന്നപ്പോരം, എല്ലാം പഴയപടി സ്വസ്ഥങ്ങളാ യിത്തീൻം. തേനീച്ചകളുടെ രാജാവ്യ് കൂടുവിട്ടു വെളിക്കു പറന്നു പോകമ്പോരം എല്ലാ തേനീച്ചകളും പറന്നുപോകയും; ആ നായകൻ അടങ്ങിയിരിക്കുമ്പോരം എല്ലാ ഈച്ചകളും അടങ്ങിയിരിക്കയും ചെയ്യുന്നതു് നാം കണ്ടിട്ടുണ്ടല്ലോ. അതുപോലെയാ അ്, വാക്ക്, മനസ്സ്, ചക്ഷസ്സ്, ശ്രോത്രം മുതലായ ഇന്ദ്രിയ അരം, പ്രാണൻ ഉൽക്രമിച്ചപ്പോരം ഉൽക്രമിക്കുകയും പ്രാണൻ സ്വസ്ഥനായിത്തീർന്നപ്പോരം സ്വസ്ഥങ്ങളായിത്തീരുകയും ചെയ്തത്ര്. അവ അശ്രദ്ധയെ ഉപേക്ഷിച്ച്, പ്രാണൻെറ മാഹാ ത്രമ്യത്തെ അറിഞ്ഞു പ്രീതരായിട്ടു പ്രാണനെ സ്കതിക്കുന്നു. 4

സ്തതിച്ചത്ര് എങ്ങനെ എന്നു പറയുന്നു:--

ബ്രാഹ്മണം: —ഏഷോ ƒ ഗ്നിസ്തപത്യേ,ഷ സൂര്യ, ഏഷ പജ്ജ ന്യോ,മഘവാ,നേഷ വായു,രേഷ പൃഥിവീ,രയിദ്ദേവഃ, സദ സച്ചാമൃതം ച യത്<sup>ം</sup>. 5

അഡിഃ = അഡിതാതിള്

തപതി — തപിക്കുന്നം—ജചലിക്കുന്നു.

ഏഷഃ <u>ഇ</u>വൻ

സൂര്യ \_\_ സൂര്യനാകുന്ന\_സൂര്യനായിട്ട പ്രകാശി

ക്കുന്നും

ഏഷഃ — ഇവൻ

പഞ്ജന്യഃ — പഞ്ജന്യനാകുന്നു—പഞ്ജന്യനായിട്ട

വഷിക്കുന്നു.

മഘവാൻ = മഘവാനുമാകുന്ന—ഇന്ദ്രനായിട്ട പ്രജക

ളെ പാലിക്കയും, അസുരന്മാരേയും രക്ഷ

സ്സുകളേയും നിഗ്രഹിക്കയും ചെയ്യുന്നു.

ഏഷഃ <u>=</u> ഇവൻ

വായ \_\_ വായുവാകുന്ന = ആവഹൻ, പ്രവഹൻ

എന്നു തുടങ്ങി ഏഴു വിധത്തിലുള്ള വായുവാകുന്നു.

ഏഷഃ ദേവഃ = ഈ ദേവൻ

പൃഥിവീ = പൃഥിവിയാകന്നം.

രയി: — രയിയുമാകുന്ന = എല്ലാ ലോകത്തിനും

അന്നമായ ചന്ദ്രനായിട്ട്യ് എല്ലാററിനേയും

പോഷിപ്പിക്കയം ചെയ്യുന്നു.

സത° = സത്തും — മൂത്തവും

അസത് ച \_\_ അസത്തും \_\_അമൂത്തവും ആകുന്നു.

അമൃതം <u> ദേവന്മാരുടെ സ്ഥിതിക്ക</u> കാരണമായി

ട്ടുള്ള അമൃതം

യത് — ഏതാണോ,

ഭാഷ്യം:--ഈ പ്രാണനാണ് അഗ്നിയായി ജ്വലിക്കുന്നു് സൂര്യനായിട്ട പ്രകാശിക്കുന്നതും ഈ പ്രാണൻതന്നെ; പജ്ന്യ മായി വർഷിക്കുന്നതും ഇന്ദ്രനായി പ്രജാപാലനവും അസുര രക്ഷോനിഗ്രഹവും നടത്തുന്നതും ഇവനാണ്. ഇവൻ, ആവഹൻ, പ്രവഹൻ മുതലായി ഏഴവിധത്തിലുള്ള വായുക്കളായിട്ട്, മേഘങ്ങരം ജ്യോതിശ്ചക്രം മുതലായതിനെ വഹിക്കുന്നു; പ്രവിവിയായി ചരാചരമായ ജഗത്തിനെ താങ്ങുന്നു. ചന്ദ്രനായിട്ട്, എല്ലാത്തിനേയും പോഷിപ്പിക്കുന്നു. എന്തിനു വളരെ പ്രറയുന്നു--മുത്തമായും അമുത്തമായും ഉളളതെല്ലാം ഇവൻതന്നെ. ദേവന്മാർക്കു് സ്ഥിതികാരണമായ അമുതവും ഇവനാണു്. 5

ബ്രാഹ്മണം:--

അരാ ഇവ രഥനാഭൗ പ്രാണേ സവ്വം പ്രതിഷ്ഠിതം; ഋചോ, യജ്ഛംഷി, സാമാനി, യജ്ഞഃ, ക്ഷത്രം ച,

ബ്രഹമ ച.

6

സവ്വം — എല്ലാം =ശ്രദ്ധ മുതൽ നാമംവരെയുള്ള

തെല്ലാം

രഥനാഭൗ <u>—</u> രഥനാഭിയിൽ<u>—</u>രഥചക്രത്തിൻെറ

മദ്ധ്യത്തിലുള്ള കടത്തിൽ

അരാഃ ഇവ — അരങ്ങ⊙ എന്നപോലെ = ആരക്കാലു

ക∞ എന്നപോലെ

പ്രാണേ — പ്രാണനിൽ

പ്രതിഷിതം <u>പരിഷ്ഠിതമായിരിക്കുന്ന ചപ്രതി</u>

ഷ°ഠിക്കപ്പെട്ടിരിക്കുന്നു.

ലച: = ലക്കകളംയജംഷി = യജസ്സുകളംസാമാനി = സാമങ്ങളം

യജ്ഞ: — യജ്ഞവും = യാഗവും

ക്ഷത്രം ച — ക്ഷത്രവും = ക്ഷത്വിയജാതിയം

ബ്രഹ്മ ച = ബ്രഹ്മവും = ബ്രാഹ്മണജാതിയും

സവ്വം പ്രാണഃ ഏവ 🕳 എല്ലാം പ്രാണൻതന്നെ.

ഭാഷ്യം:-- 1 ശ്രദ്ധമതൽ നാമംവരെയുള്ള സവ്വവും, സ്ഥിതികാലത്തിൽ, രഥനാഭിയിൽ ആരക്കാലുകരം എന്ന പോലെ പ്രാണനിൽ പ്രതിഷ്ഠിക്കപ്പെട്ടിരിക്കുന്നു. അതുപോലെ പ്രാണനിൽ പ്രതിഷ്ഠിക്കപ്പെട്ടിരിക്കുന്നു. അതുപോലെ പ്രാണ പ്രാലെ പ്രാണൻ ത്രവകാണ്ട് സാധിക്കേണ്ട യാഗവും, എല്ലാം പാലിക്കുന്ന ക്ഷത്രിയജാതിയും, യജ്ഞാദികർമ്മങ്ങളെ ചെയ്യുന്നതിന് അധികാരമുള്ള ബ്രാഹ്മണജാതിയും എല്ലാം പ്രാണൻ തന്നെയാണ്യം.

അത്രയുമല്ല,

(ബാഹ<sup>്</sup>മണം:--

പ്രജാപതിശ്ചരസി ഗഭേ; ത്വമേവ പ്രതിജായസേ; തുഭ്യം പ്രാണ! ബലിം ഹരന്തി യഃ പ്രാണൈഃ പ്രതിതിഷ്ഠസി.

7

പ്രജാപതിഃ — പ്രജാപതിയായ

ത്വം ഏവ <u>—</u> നീതന്നെ ഗർഭേ — ഗർഭത്തിൽ

ചരസി == ചരിക്കുന്ന = ശിശുവായി ചരിക്കുന്നു.

ത്വം ഏവ — നീതന്നെ

<sup>1 &#</sup>x27;പ്രോണാച്'ശ്രദ്ധാം ഖംവായു'രിത്യാദിഭാഗം (6-ാംപ്രശ്നം 4-ാം ബ്രോഹ്മണം) കൊണ്ടു് പ്രാണനു് പതിനാറു കലകഠം ഉണ്ടെന്നു പറയും. അവയാണു് ശ്രദ്ധമുതൽ നാമംവരെ എന്നു പറഞ്ഞതു്.

പ്രതിജായസേ — പ്രതിജനിക്കുന്ന = മാതാപിതാക്കളുടെ

പ്രതിരൂപനായി (പകർപ്പായി)

ജനിക്കുന്നു.

ഹേ പ്രാണ! — അല്ലയോ പ്രാണ! യഃ ത്വം — യാതൊരു നീ

പ്രാണ്ടെ — പ്രാണങ്ങളോടുകൂടെ = ചക്ഷസ്സ മുതലാ

യ പ്രാണങ്ങളോടുകൂടെ

പ്രതിതിഷസി —പ്രതിഷിതനായിരിക്കുന്നുവോ—എല്ലാ

ശരീരങ്ങളിലും സ്ഥിതിചെയ്യുന്നുവോ

തസ്മൈ തുഭ്യം — അങ്ങനെയുള്ള നിനക്ക്,

തമാ: പ്രജാ: \_\_ ഈ പ്രജകനം = മനുഷ്യർ മുതലായ

പ്രജക∞

ബലിം <u>ബലിയെ</u>കരത്തെ

ഹരന്തി — ഹരിക്കുന്നം\_സമർപ്പിക്കുന്നം.

ഭാഷ്യം:—പ്രജാപതിയുമായ നീതന്നെയാണ് ശിശുത്ര പത്തിൽ, ഗള്ത്തിൽ സ്ഥിതിചെയ്യുന്നത്ര്. പിന്നെ മാതാപിതാക്കളുടെ പകർപ്പായി ജനിക്കുന്നത്രം നീതന്നെ. പ്രജാപതിയായതുകൊണ്ടുതന്നെ, അച്ഛനമ്മമാർ നീതന്നെയാണെന്നുള്ള മുമ്പേതന്നെ സിദ്ധമാണ്. എല്ലാ ദേഹങ്ങളുടേയും ദേഹികളുടേയും ആകൃതിയിൽ ഇരിക്കുന്നത്ര് സവ്വാത്മാവായ നീ ഒരുവൻ തന്നെയാണെന്നു സാരം. മനുഷ്യർ മുതലായ ഈ പ്രജകളെല്ലാം, കണ്ണ മുതലായ ഇന്ദ്രിയങ്ങരുവഴി, നിനക്ക്, രൂപാദികളുടെ ജ്ഞാനമാകുന്ന കരം കാഴ്ചവയ്ക്കുന്നു. ചക്ഷുസ്സും മുതലായ പ്രാണങ്ങളോടുകൂടി എല്ലാ ശരീരത്തിലും സ്ഥിതിചെയ്യുന്ന നിനക്ക് ഇപ്രകാരം കരം തരുന്നത്ര യുക്തംതന്നെ; എന്തെന്നാൽ നീ ഭോക്താവും മറുള്ളതെല്ലാം നിനക്ക് മോജ്യവുമാകുന്നു. 7

എന്നമാത്രവുമല്ല,

ബ്രാഹ്മണം:--

ദേവാനാമസി വഹ്നിതമഃ; പിതൃണാം പ്രഥമാ സ്വധാ; ഋഷീണാം ചരിതം സത്യ,മഥർവാങ്ഗിരസാമസി. 8

ത്വം \_\_\_ നീ

ദേവാനാം — ദേവന്മാക്ട° = ഇന്ദ്രാദികരംക്ക°

| വഹ്നിതമഃ    | — വഹ്നിതമനാകുന്ന ≖ ഹവിസ്സുക≎<br>എത്തിച്ചുകൊടുക്കുന്നതിൽ<br>മുഖ്യനാകുന്നു. |
|-------------|---------------------------------------------------------------------------|
| പിത്രണാം    | — പിതൃക്ക≎ക്ങ° = അഗ്നിഷ്വാത്താ<br>ദിക⇔ക്ങ°                                |
| പ്രഥമാ      | — പ്രഥമമായ <del>–</del> 'നാന്ദീമുഖ'ശ്രാദ്ധ<br>ത്തിൽആദ്യമേ കൊടുക്കുന്ന     |
| സ്വധാ       | — സ്വധയാകുന്നു—അന്നമാകുന്നു.                                              |
| അഥവാങ്ഗിരസാ | ം <u>—</u> അഥവാക്കളം അങ°ഗിരസ്സകളമായ <u>—</u>                              |
|             | പ്രാണരൂപങ്ങളും അങ <sup>്</sup> ഗപോഷകങ്ങ<br>ളുമായ                          |
| ഋഷീണാം      | = ഋഷികളുടെ = ജ്ഞാനജനകങ്ങളായ<br>ചക്ഷരാദികളുടെ                              |
| സത്യം       | — സതൃമായ <b>⇒</b> ദേഹധാരണം മതലായി<br>ഉപകാരത്രപത്തിലുള്ള                   |
| ചരിതം       | ചരിതവം = വ്യാപാരവം                                                        |
| അസി         | = നീയാക്ഷന്നു.                                                            |

ഭാഷ്യം:—വഹ്നി—വഹിക്കുന്നവൻ — എത്തിച്ചുകൊടുക്കുന്നവൻ. വഹ്നിതമൻ—എത്തിച്ചുകൊടുക്കുന്നവരിൽ മുഖ്യൻ. സ്വധ — പിതുകരംക്കു കൊടുക്കുന്ന അന്നം. ഋഷികരം—ഗമനകത്താക്കരം — ജ്ഞാനജനകങ്ങരം (ചക്ഷുരാദികരം). അഥവാങ്ഗിരസ്സുകരം — അങ്ഗിരസഭ്യതങ്ങളായ അഥവാക്കരം. അഥർവാക്കരം — ശരീരധാരണത്തിന നിമിത്തങ്ങരം. അഥർവാക്കരം — പ്രാണങ്ങരം. ''പ്രാണോ ൃ് ഥവാ'' എന്ന ശ്രതിയുണ്ടും. ഈ ശ്രതി മുഖ്യപ്രാണനും അഥവാവെന്ന പേരു ണ്ടെന്നു കാണിക്കുന്നതേ ഉള്ള എങ്കിലും ചക്ഷുരാദികരം മുഖ്യ പ്രോണന്റെ അംശങ്ങളാകയാൽ അവയേയും ആ പേരുകൊണ്ടു കുറിക്കുന്നതിൽ വിരോധമില്ല എന്നു സാരം. പ്രാണങ്ങളി ല്ലാതെവരുമ്പോരം ശരീരം നിലനില്ലാത്തതുകൊണ്ടാണും അവയെ അങ്ഗിരസങ്ങരം എന്നു പറഞ്ഞത്രം.

ഇന്ദ്രൻ മുതലായ ദേവന്മാക്കും ഹവിസ്സുകളെ എത്തിച്ചു കൊടുക്കുന്നതിൽ മുമ്പൻ നീയാകുന്നു. യാഗം മുതലായ, ദേവ ന്മാക്കുള്ള കർമ്മങ്ങളുട്ടെ ആരംഭത്തിൽ ചെയ്യുന്ന നാന്ദീമുഖശ്രാ ലത്തിൽ പിത്വക്കാക്കു കൊടുക്കുന്ന അന്നമായ സ്വധയും നീത ന്നെ. അതു് ദേവന്മാക്കുള്ള ഹവിസ്സിന് മുമ്പു കൊടുക്കുന്നതാ കയാൽ പ്രഥമമെന്നു പറയപ്പെടുന്നു. ആ സ്വധയെ പിതുക്കു ഉടെ അടുക്കൽ എത്തിക്കുന്നതും നീതന്നെ എന്നത്ഥം. ശരീരധാ രണത്തിനു നിമിത്തങ്ങളും ജ്ഞാനജനകങ്ങളുമായ, ചക്ഷുരാദി കളായ പ്രാണങ്ങളുടെ സ്ഫലമായ ചേഷ്ടിതത്തിന് --ദേഹ ധാരണം മുതലായ ഉപകാരരൂപത്തിലുള്ള ചേഷ്ടിതങ്ങളും സഫലമാകുന്നതിന് --നിമിത്തവും നീതന്നെയാകുന്നു.

എന്നതന്നെയുമല്ല,

ബ്രാഹ°മണം:--

ഹേ പ്രാണ! — അല്ലയോ പ്രാണ!

ഇന്ദ്രះ \_\_ ഇന്ദ്രനായ\_പരമേശ്വരനായ

ത്വം \_\_\_ നീ

തേജസാ = തേജസ്സകൊണ്ട് \_വീര്യംകൊണ്ട്

തദ്രഃ അസി = തദ്രൻ ആകന്നു—ലോകത്തെ സംഹരിക്കു

ന്നവൻ ആകുന്നു

പരിരക്ഷിതാ ച<u></u> പരിരക്ഷിതാവം <u> സ്ഥിതികാലത്തിൽ</u>

സൗമൃര്യപത്തിൽ എല്ലാം രക്ഷിക്കുന്നവ —

നം

ത്വം ഏവ — നീതന്നെ.

ത്വം — നീ

സൂര്യഃ — സൂര്യനായിട്ട്

അന്തരിക്ഷേ = അന്തരിക്ഷത്തിൽ\_ആകാശത്തിൽ

ചരസി <u>ചരിക്കന്നം</u>സഞ്ചരിക്കുന്നു.

ജ്യോതിഷാം — ജ്യോതിസ്സകളടെ—എല്ലാ ജ്യോതിസ്സകള

ടെയും

പതിഃ <u>പതിയം നാഥനം</u> ത്വം (ഏവ) <u>നീതന്നെയാകുന്നു.</u>

ഭാഷ്യം:--അല്ലയോ പ്രോണ! പരമേശ്വരനായ നീ തേജസ്സ കൊണ്ടു ജഗത്സംഹാരംചെയ്യുന്ന രുദ്രനാകുന്നു. സ്ഥിതികാല ത്തിൽ സൗമ്യരൂപത്തോടുകൂടി ലോകംമുഴവൻ രക്ഷിക്കുന്നതും നീതന്നെ. ഉദയാസ്തമയങ്ങളോടുകൂടി സുര്യനായിട്ട് നീ ആകാ ശത്തിൽ സഞ്ചരിക്കുന്നു. എല്ലാ ജ്യോതിസ്സുകരംക്കും നാഥനം നീതന്നെയാകുന്നു.

ബ്രാഹ്മണം: —യദാ ത്വമഭിവഷ്സ്യഥേമാഃ പ്രാണതേ പ്രജാഃ ആനന്ദരൂപാസ്തിഷന്തി കാമായാന്നം ഭവിഷ്യതീതി. 10

ത്വം \_\_\_ നീ

അഭിവഷ്സി — അഭിവഷിക്കുന്നവോ — പജ്ജന്യനായി

ത്തീന്ര വഷിക്കുന്നുവോ

അഥ ≕ അപ്പോ⊙

ഇമാഃ പ്രജാഃ = ഈ പ്രജക∞

പ്രാണതേ — പ്രാണിക്കുന്നു—പ്രാണചേഷ്യചെയ്യുന്നു

(അല്ലെങ്കിൽ)

ഹേ പ്രാണ! == അല്ലയോ പ്രാണ!

തേ ഇമാഃ പ്രജാഃ— നിൻെറ ഈ പ്രജകരം — നിൻെറ അന്നം

കൊണ്ടു വദ്ധിച്ചിട്ടുള്ള ഈ പ്രജകയ

കാമായ <u></u>കാമമനസരിച്ച് = ഇഷ്ടമനസരിച്ച്

അന്നം ഭവിഷ്യതി = അന്നം ഉണ്ടാകം

ഇതി <u>—</u> എന്നു വിചാരിച്ച<sup>ം</sup>

**ആനന്ദര്രപാഃ** — ആനന്ദരൂപകളായിട്ട° ₌ സുഖം ലഭിച്ചതു

പോലെയുള്ള ലക്ഷണങ്ങളോടുകൂടി

തിഷ്യന്തി — സ്ഥിതിചെയ്യുന്നു.

ഭാഷ്യം: — 'പ്രാണതേ പ്രജാഃ' എന്നുള്ളിടത്തും 'പ്രാണതേ പ്രജാഃ' എന്നും രണ്ടുവിധത്തിൽ പദച്ഛേദം ചെയ്യാം.

ആദ്യത്തെ വിധത്തിലായാൽ അത്ഥം ---

നീ പജ്ന്യമായി വഷിക്കുമ്പോരം, അന്നം ലഭിച്ചിട്ട് ഈ പ്രജകരം പതിയ ജീവനുണ്ടായതുപോലെ ചേഷ്ടിക്കുകയും ഇഷ്ടമനുസരിച്ചുള്ള അന്നം ഉണ്ടാകുമെന്നു വിചാരിച്ച് ആഹ്ളാദഭരിതരായി തീരുകയും ചെയ്യുന്നു. രണ്ടാമത്തെ വിധത്തിലാണെങ്കിൽ ---

അല്ലയോ പ്രാണ! നിൻൊ അന്നംകൊണ്ടു വുജിട്ടുള്ള ഈ പ്രജകയ, നീ പജ്ജന്യമായി വഷിക്കുമ്പോയ, ഇഷ്ടം പോലെ അന്നമുണ്ടാകമെന്നു വിചാരിച്ച് ആനന്ദഭരിതരായി ത്തീരുന്നു.

അതുമാത്രമല്ല,

#### ബ്രാഹ്മണം: --

വ്രാത്യസ്ത്വം പ്രാണൈക ഋഷിരത്താ വിശ്വസ്യ സൽപതിഃ വയമാദ്യസ്യ ദാതാരഃ; പിതാത്വം മാതരിശ്വനഃ 11

ഹേ പ്രാണ! — അല്ലയോ പ്രാണ!

ത്വം \_\_\_ നീ

വ്രാത്യഃ <u>—</u> വ്രാത്യനാകുന്ന **—** സംസ്താരഹീനനാക ന്ന<u>—</u>സ്വതേ ശൂദ്ധനാകുന്നു.

ഏകഋഷിഃ — ഏക ഋഷി എന്നു പ്രസിദ്ധനായ അഗ്നി യായിട്ട്

അത്താ — അത്താവുമാകന്ത — എല്ലാ ഹവിസ്റ്റകളേ യും അദി (ഭക്ഷി)ക്കുന്നവനുമാകുന്നു.

വിശ്ചസ്യ = വിശ്ചത്തിൻേറയും = സകലജഗത്തിൻേറ യും

സൽപതിഃ = സാധുവായ പതിയും

ത്വം ഏവ — നീതന്നെ.

വയം — ഞങ്ങളാകട്ടെ

ആദ്യസ്യ — ആദ്യത്തിൻെ — അദിക്കപ്പെടേണ്ടതായ

ഹവിസ്സിൻെറ

ദാതാരഃ = ദാതാക്ക≎ ആക്ഷം.

1 ഹേ മാതരിശ്വ! 🕳 അല്ലയോ മാതരിശ്വാവേ!

ത്വം — അങ്ങ്

നഃ 🚃 ഞങ്ങളുടെ

പിതാ == പിതാവാകന്നം.

<sup>1 &#</sup>x27;മാതരിശ്വൻ' എന്നിടത്തും' 'മാതരിശ്വാനഃ' എന്നും 'മാത്രിശ്വൻ' എന്നതു 'മാതരിശ്വൻ' എന്ന സംബുദ്ധൃന്തത്തിലെ നകാരം ലോപിച്ചുള്ള ഛാരദസപ്രയോഗമാണും'.

(അല്ലെങ്കിൽ)

ത്വം — നീ

മാതരിശ്വനഃ = മാതരിശ്വാവിൻെറ—വായുവിൻെറ

പിതാ — പിതാവാക്യന്തം.

ഭാഷ്യം:--അല്ലയോ പ്രോണിആദ്യം ഉണ്ടായതു വായാകയാൽ നിന്നെ സംസ്സരിക്കുന്നതിനു വേറേ ആരുമുണ്ടായിരുന്നില്ല. അതിനാൽ നീ അസംസ്തുതനാകുന്നു. നീ സ്വതേതന്നെ ശുദ്ധനാ കന്നു എന്നു സാരം. അഥവാവേദികളടെ ഇടയിൽ പ്രസിദ്ധിയുള്ള ഏകർഷി എന്ന അഗ്നിയായിട്ട് എല്ലാ ഹവിസ്സകളെയും അദി ക്കുന്നതു നീയാണം<sup>ം</sup>. ലോകത്തിൽ, സത്തായിട്ടുള്ളതിനം് (ഉണ്ടെ ന്നുള്ളതിന<sup>ം</sup>) എല്ലാം നാഥൻ നിതന്നെ. (അല്ലെങ്കിൽ) ലോക ത്തിൻെറ സാധുവായ (ശരിയായ) നാഥൻ നീതന്നെ. ഞങ്ങ ളാകട്ടെ നിനക്കു ഭക്ഷിക്കുവാനുള്ള ഹവിസ്സു തരുന്നവരത്രേ. അല്ലയോ മാതിരിശ്വാവേ! അങ്ങു ഞങ്ങളുടെ പിതാവകുന്നു. അഥവാ, അങ്ങു വായുവിൻെറ പിതാവാകുന്നും അതുകൊണ്ടു<sup>ം</sup> ജഗത്തിൻേറയും പിതാവാണെന്ന അങ്ങുതന്നെ എല്ലാ സിദ്ധിക്കുന്നു. 11

എന്തിനു വളരെപ്പറയുന്നു: --

ബ്രാഹ്മണം:--യാതേ തന്തവാചി പ്രതിഷ്ഠിതാ, യാ ശ്രോത്രേ, യാ ച ചക്ഷ്യഷി, യാ ച മനസി സംതതാ, ശിവാം താം കുത്ത! മോൽക്രമീഃ! 12

തേ — നിൻെറ

യാ തനുഃ — യാതൊരു ശരീരം

യാ <u>—</u> യാതൊന്നു<sup>o</sup>

**ശോത്രേ — ശ്രാത്രത്തിൽ പ്രതി**ഷിതയായിരിക്കു

ന്നുവോ

യാ = യാതൊന്നു്

ചക്ഷുഷി ച 🔃 ചക്ഷുസ്സിലം പ്രതിഷിതയായിരിക്ക

ന്നുവോ

 മനസി ച == മനസ്സിലും

സംതതാ — സംതതയായിരിക്കുന്നുവോ = വ്യാപി

ച്ചിരിക്കുന്നുവോ

താം = അതിനെ = ആ തനുവിനെ ശിവാം = ശിവയാക്കി = ശാന്തയാക്കി

കുരു = ചെയ്ത

മാ ഉൽക്രമീഃ = ഉൽക്രമിക്കാതിരിക്കുക = ശരീരം വിട്ട

പോകാതിരിക്കുക.

ഭാഷ്യം:--വാക്കുകളെ ഉച്ചരിക്കുക എന്ന വ്യാപാരം ചെയ്ത കൊണ്ട് വാഗിന്ദ്രിയത്തിലും ശബ്ദ്യേഹണം ചെയ്തകൊണ്ട ശ്രോത്രത്തിലും രൂപാദികളെ ഗ്രഹിച്ചുകൊണ്ടു ചക്ഷുസ്സിലും സ്ഥിതിചെയ്യുന്നതും, സങ്കല്പാദി വ്യാപാരം ചെയ്തുകൊണ്ടു മനസ്സിൽ വ്യാപിച്ചിരിക്കുന്നതുമായ നിൻെറ ശരീരത്തെ ശാന്ത മാക്കുക! നീ ഉൽക്രമിക്കാതിരിക്കുക! ഉൽക്രമണംകൊണ്ട് അതിനെ അശാന്തമാക്കിത്തീക്കാതിരിക്കുക എന്ന സാരം. 12

വളരെ പറഞ്ഞിട്ട കാര്യമില്ലലോ--

## ബ്രാഹ്മണം:--

പ്രാണസ്യേദം വശേ സവം ത്രിദിവേ യത് പ്രതിഷ്ഠിതം; മാതേവ പുത്രാൻ രക്ഷസ്ഥ! ശ്രീശ്ച പ്രജ്ഞാം ച വിധേഹി നഃ!

ഇദം സവ്ം = ഇതെല്ലാം = ഈ ലോകത്തിലുള്ള എല്ലാ

വക ഉപഭോഗങ്ങളും

പ്രാണസ്യ — പ്രാണൻറ

വശേ 😑 വശത്തിൽ ആകുന്നു 😑 അധീനതയിൽ

ആകുന്നു.

ത്രിദിവേ — ത്രിദിവത്തിൽ 🗕 മൂന്നാമത്തെ

ദ്യോവിൽ = സചഗ്ഗത്തിൽ

പ്രതിഷ്ഠിതം — പ്രതിഷ്ഠിതമായിരിക്കുന്നുവോ

തത്ച — അതും

(പ്രാണസ്യ വശേ) 😑 പ്രാണൻറ വശത്തിൽ ആകുന്നു.

മാതാ == മാതാവ്യ

പുത്രാൻ ഇവ = പുത്രന്മാരെ എന്നപോലെ

രക്ഷസ്വ! — ഞങ്ങളെ രക്ഷിക്ക;

നഃ = ഞങ്ങ⊙ക്ക്

ശ്രീഃ ≕ ശ്രീകളേയം ≕ബ്രാഹമികളും ക്ഷാത്രിക

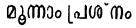
ളുമായ ശ്രീകളേയും

പ്രജ്ഞാം ച — പ്രജ്ഞയേയും—ബുദ്ധിയേയും

വിധേഹി! — വിധാനംചെയ്യ—ഉണ്ടാക്കിത്തരിക!

ഭാഷ്യം:--''ഈ ലോകത്തിലുള്ള എല്ലാവക ഉപഭോഗങ്ങളം പ്രാണന് അധീനങ്ങളാണ്. സാഗ്ഗത്തിൽ ദേവാദികരം കുള്ള ഉപഭോഗങ്ങളുടെ നിയന്താവും പ്രാണൻതന്നെ. അതിനാൽ അല്ലയോ പ്രാണ! അങ്ങ് മാതാവു പത്രന്മാരെ രക്ഷിക്കുന്നതുപോലെ ഞങ്ങളെ രക്ഷിച്ചുകൊള്ളണേ! ബ്രാഹ്മണസംബ സ്വികളായും, ക്ഷത്രിയസംബന്ധികളായുമുള്ള ശ്രീകരം അങ്ങനിമിത്തമുണ്ടാവുന്നവയാണല്ലോ. അവയേയും, അങ്ങേ സ്ഥിതിനിമിത്തമുണ്ടാപുന്നവയാണല്ലോ. അവയേയും, അങ്ങേ സ്ഥിതിനിമിത്തമുണ്ടാകുന്ന പ്രജ്ഞയേയും ഞങ്ങരംക്കുണ്ടാക്കിത്തരേ ണമേ!'' ഇപ്രകാരം, സവാത്മകനാണെന്നു വാക്ക് മുതലായ പ്രാണൽ പ്രജാപതിയായ അത്താവുതന്നെ എന്നു തീർച്ചപ്പെട്ടിരിക്കുന്നു.

അഥവവേദത്തിലുള്ള പ്രശ്നോപനിഷത്തിൽ രണ്ടാം പ്രശ്നം കഴിഞ്ഞു.



## ബ്രാഹ്മണം:--

അഥ ഹൈനം കൗസല്യശ്ചാ ശാലായനഃ പപ്രച്ല:-''ഭഗവൻ! കൗ ഏഷ പ്രാണോ ജായതേ?കഥമായാത്യ-സ്മിൻ ശരീരേ? ആത്മാനം വാ പ്രവിഭജ്യ കഥം പ്രാതി ഷതേ? കേനോൽക്രമതേ? കഥം ബാഹ്യമഭിധത്തേ? കഥമധ്യാത്മ?''--മിതി. അഥ — അനന്തരം

ആശ്വലായനഃ — അശ്വലപുത്രനായ

കൗസല്യ: ച — കൗസല്യനും പപ്രച്ഛ: — ച ചോദിച്ച: -ഭഗവൻ! — ഭഗവാനേ! ഏഷ: പ്രാണ: — ഈ പ്രാണൻ

കതഃ ജായതേ <u>—</u> എവിടെനിന്നാണണ്ടാകുന്നത്ര°?

അസ്മിൻ ശരീരേ — ഈ ശരീരത്തിൽ കഥം — എങ്ങനെയാണം

ആയാതി — വരുന്നതും?

ആത്മാനം — തന്നെ പ്രവിഭജ്യ — പകത

പ്രവിഭജ്യ = പകത്തിട്ട് കഥം പ്രാതിഷതേ = ഓരോ സ്ഥാനങ്ങളിൽ സ്ഥിതിചെയ്യ

ന്നതെങ്ങനെയാണ്ട<sup>ം</sup>?

കേന = എന്തുകൊണ്ട്° = ഏതുവിധത്തിലുള്ള

വൃത്തികൊണ്ടു<sup>ം</sup>

ഉൽക്രമതേ \_\_\_ ഉൽക്രമിക്കുന്നു? = ശരീരം വിട്ടപോ

കുന്നു?

ബാഹ്യം — ബാഹ്യത്തെ — അധിദൈവത്തേയും

അധിഭൂതത്തേയും

കഥം — എങ്ങനെ

അഭിധത്തേ — ധാരണം ചെയ്യന്നു?

അദ്ധ്യാത്മം == അദ്ധ്യാത്മത്തെ കഥം == എങ്ങനെയാണ $^{\mathrm{o}}$ 

ഭാഷ്യം:--അനന്തരം അശ്വലപുത്രനായ കൗസല്യനം ചോദിച്ചു:---''ഇപ്രകാരം ചക്ഷുരാദികളായ പ്രാണങ്ങരം തത്ത്വ നിർണ്ണയംചെയ്ത് പ്രാണൻറെ മാഹാത്മ്യം മനസ്സിലാക്കി എങ്കി ലും, ഈ പ്രാണനും ചക്ഷുരാദികളമായി ഒന്നായിച്ചേന്നനില്ലൂ ന്നതിനാൽ കാര്യമായിരിക്കണം; അതുകൊണ്ട് ചോദിക്കയാ അ്; ഭഗവാനേ! മുമ്പു തീർച്ചപ്പെടുത്തിയവിധത്തിലുള്ള പ്രാ ണൻ എവിടെനിന്നാണുണ്ടാകുന്നത്ത്?--ഏത്ര കാരണത്തിൽ നിന്നാണ്? ഉണ്ടായതിൻറ ശേഷം, ഏത്ര മാതിരിയുള്ള വൃത്തി കൊണ്ടാണ് ഈ ശരീരത്തിൽ വരുന്നത്ത്? പ്രാണൻ ശരീരത്തെ ഗ്രഹിക്കുന്നതിന് നിമിത്തമെന്നെന്നത്ഥം. ശരീരത്തിൽ പ്രവേശിച്ചതിൻെറശേഷം താൻതന്നെ അഞ്ചായിപ്പിരിഞ്ഞു്, ഓരോ സ്ഥാനങ്ങളിൽ പ്രത്യേകം സ്ഥിതിചെയ്യുന്നതെങ്ങ നെ? ഏതു വൃത്തികൊണ്ടാണ് ഈ ശരീരം വിട്ടുപോകുന്നത്ര്? അധിഭ്രതത്തേയും അധിദൈവത്തേയും ധാരണം ചെയ്യുന്നതെങ്ങ നെ? ഏതുവിധത്തിലാണ് അധ്യാത്മത്തെ ധാരണം ചെയ്യുന്നത്ര്?''

ബ്രാഹ്മണം:--തസ്മൈ സ ഹോവാചാ''തിപ്രശ്നാൻ പൃച്ഛസി; ബ്രഹ്മിഷോ ∫ സീതി തസ്മാത്തേ ∫ ഹം ബ്രവീമി''

തസ°മൈ <u>=</u> അവനോട്ട° = ആ കൗസല്യനോട്ട°

സഃ — അവൻ = ആ ആചാര്യൻ

ഉവാച ഹ = പറഞ്ഞു:-

തചം \_\_\_ നീ

അതിപ്രശ്നാൻ — അതിപ്രശ്നങ്ങളെ 🗕 കടന്നപോദ്യങ്ങളെ

പൃച്ഛസി — ചോദിക്കുന്നു.

തചം = നീ

ബ്രഹമിഷ്യ: അസി = ബ്രഹ്മിഷ്യൻ ആകന്ന = ബ്രഹ്മത്തെ നല്ല

വണ്ണം അറിയുന്നവൻ ആകുന്നു

ഇതി <u>—</u> എന്നു വിചാരിച്ച്<sup>°</sup>,

ബ്രവീമി — പറഞ്ഞുതരാം.

ഭാഷ്യം: — ഇപ്രകാരം ചോദിച്ച കൌസല്യനോട് ആ ചാര്യൻ പറഞ്ഞു: — ''പ്രാണൻ, അറിവാൻ വളരെ പ്രയാസമുള്ളതാണു്. അതിനാൽ അതിനെപ്പററിയുള്ള ചോദ്യങ്ങളേ ദർഘടങ്ങളാകുന്നു. നീ ഇപ്പോരം, അങ്ങനെയുള്ള പോണൻറെ ജന്മം മുതലായതിനെപ്പററിയാണു് ചോദിക്കുന്നതു്. അതിനാൽ അവ കടന്ന ചോദ്യങ്ങളാണു്. നീ കൂടുതലായി ബ്രഹ്മത്തെ അറിയുന്നവനാണെന്നു കാണുന്നതിനാൽ ഞാൻ സന്തോഷിച്ചിരിക്കുന്നു. അതുകൊണ്ടു നീ ചോദിച്ചതിനെ ഞാൻ പറഞ്ഞുതരാം, കേട്ടുകൊള്ളക:--

3

#### ബ്രാഹ്മണം:--

ആത്മന ഏഷ പ്രാണോ ജായതേ; യഥൈഷാ പുരുഷേക്കായൈതസൂിന്നേതദാതതം; മനോകൃതേനാ യാത്യസൂിൻ ശരീരേ.

ഏഷഃ പ്രാണഃ 💳 ഈ പ്രോണൻ

ആത°മനഃ — ആത°മാവിൽനിന്ന° — പരമാത°മാവിൽ

നിന്നു

ജായതേ — ജനിക്കുന്നു.

പുതഷേ = പുതഷനിൽ

ഏഷാ ഛായാ യഥാ — ഈ ഛായ എന്നപോലെ—പ്രതിബിം

ബം എന്നപോലെ

ഏതസൂിൻ = ഇവനിൽ<u>—ഈ പരമാതമാവിൽ</u>

ഏതത് = ഇത് = നിഴലിൻെ സ്ഥാനത്തുള്ള

'പ്രാണൻ' എന്നു പറയുന്ന ത**ത്ത**ചം

ട്ടിരിക്കുന്നു.

1 മനോക്വതേന = മനഃകൃതത്താൽ = മനസ്സുചെയ്യുന്ന സങ്ക

ലും, ഇപ്ഛ മതലായതുകൊണ്ടുണ്ടാകുന്ന

കർമ്മത്താ**ൽ** 

അസ്തിൻ ശരീരേ 😑 ഈ ശരീരത്തിൽ

ഭാഷ്യം: — പറഞ്ഞപ്രകാരത്തിലുള്ള പ്രാണൻ, അക്ഷരനം സത്യനം പരനമായ പുരുഷനിൽനിന്നാണ ജനിക്കുന്നത്ര്. ഇതെങ്ങനെയാണെന്നു കാണിക്കുന്നതിനു ദൃഷ്യാന്തം പറയുന്നു: — ലോകത്തിൽ, ശിരസ്സ്, കൈകാൽ മുതലായ ലക്ഷണങ്ങളോടു കൂടിയ പുരുഷൻനിമിത്തം കണ്ണാടി, ജലം മുതലായവയിൽ പ്രതിബിംബം (നിഴൽ) ഉണ്ടാകുന്നതായി നാം കണ്ടിട്ടുണ്ടല്ലോ. വാസ്തവത്തിൽ നിഴൽ എന്നൊരു വസ്ത്ര വേറെ ഇല്ലെങ്കിലും ഉള്ളതായിത്തന്നെ തോന്നുനില്ലേ? ഇതുപോലെയാണു പരമാത്താവിൽനിന്നു പ്രാണൻ ഉുന്ഭാകുന്നത്ര്. നിഴലം നിഴലിന

<sup>1 &#</sup>x27;മനോകൃതേന' എന്നുള്ള സന്ധി ഛാന്ദസമാണു', 'മനഃകൃ തേന' എന്നാണു' ലൗകികപ്രയോഗം.

കാരണമായ ശരീരവും ഒന്നുതന്നെയാണല്ലോ; അതുപോലെ പരമാത്മാവും പ്രാണനും ഒന്നുതന്നെ. നിഴൽ ശരീരത്തിൽ ചേർന്നതായതുപോലെ ഛായയുടെ സ്ഥാനത്തുള്ള പ്രാണൻ സത്യനായ പരമാത്മാവിൽ ചേർന്നതാണ്ലം—പരമാത്മാവി നധീനമാണ്. മനസ്സുചെയ്യന്ന സങ്കല്ലം, ഇച്ച്, മുതലായത്ര കൊണ്ടുണ്ടാകുന്ന കർമ്മംനിമിത്തമാണ്ല്, അത്ര്, ഈ ശരീര ത്തിൽ വരുന്നത്ല്. ഇക്കാര്യം 'പുണ്യേന പുണ്യം' ഇത്യാദി ഭാഗംകൊണ്ട് ഇനിയും പറയും. ''തദേവസക്തഃ സഹ കർമ്മണാ'' (കർമ്മം ചെയ്യുന്നവൻെറ മനസ്സ് ഏത്ര ഫലത്തിൽ സക്തമായിരിക്കുന്നുവേരു കർമ്മത്തോടുകൂടി അവന ലഭിക്കം) എന്നു വേറേ ശ്രതിയിലും പറഞ്ഞിട്ടുണ്ട്ല്. ശരീരമെ ടുക്കേണ്ടിവരുന്നതു കർമ്മംകൊണ്ടാണെന്നുള്ളതിലേക്ക ഇവയെല്ലാം പ്രമാണമാണെന്നു സാരം.

ബ്രാഹ്മണം:--യഥാ സമ്രാഡേവാധികൃതാൻ വിനിയുങ്ക്കേ ''ഏതാൻ ഗ്രാമാനേതാൻ ഗ്രാമാനധിതിഷ്യസ്വേ''-ത്യേവമേവൈഷ പ്രാണ ഇതരാൻ പ്രാണാൻ പ്ലഥൿ പ്ലഥഗേവ സംനിധത്തേ.

```
യഥാ = ഏതുപ്രകാരമാണോ
```

സമാട്ട് ഏവ 📉 സമ്രാട്ടതന്നെ

'തചം \_\_ 'നീ

ഏതാൻ ഗ്രാമാൻ — ഈ ഗ്രാമങ്ങളെ क്രെധിതിഷ്ഠസ്വ — അധിഷ്ഠാനം ചെയ്ത ക്രം അധികാരി യായിരിക്കു

അധിതിഷസപ, } — ധൂ ഈ സ്രായജ്മഗക്കും അനിചാര്വതാ

അധികൃതാൻ — അധികൃതന്മാരെ — അധികാരികളെ

വിനിയങ്ക്കേ — വിനിയോഗിക്കുന്നത്ര്,

ഏവം ഏവ 📁 ഇപ്രകാരംതന്നെ

ഏഷഃ പ്രാണഃ 📉 ഈ മുഖ്യനായ പ്രോണൻ

ഇതരാൻ പ്രാണാൻ— മററു പ്രാണങ്ങളെ—തൻെറ ഭേദങ്ങളായ, ചക്ഷസ്സ മുതലായ പ്രാണങ്ങളെ

പ്പഥൿ പ്പഥൿ ഏവ—വേറേവേറേതന്നെ

5

സംനിധത്തേ <u>സംനിധാനം ചെയ്യുന്നു — അതത</u>്ര സ്ഥാ നങ്ങളിൽ വേണ്ടവിധം വിനിയോഗി കുന്നു.

ഭാഷ്യം:--ലോകത്തിൽ രാജാവുതന്നെ 'നീ ഈ ഗ്രാമങ്ങ ളടെ അധികാരിയായിരിക്ക, നീ ഈ ഗ്രാമങ്ങളുടെ അധികാരി യായിരിക്ക' എന്നിങ്ങനെ ഗ്രാമാദികളിൽ അധികാരികളെ നിയോഗിക്കുന്നതുപോലെതന്നെ മുഖ്യനായ പ്രാണൻ, തൻറ ഭേദങ്ങരംതന്നെയായ, ചക്ഷസ്സ തുടങ്ങിയുള്ള മററു പ്രാണങ്ങളെ അതതു സ്ഥാനങ്ങളിൽ വേണ്ടവിധം വിനിയോഗിക്കുന്ന:-- 4

അതിൻെറ വിഭാഗം പറയുന്ന:--

### ബ്രാഹ്മണം:--

പായൂപസ്ഥേ ∫ പാനം, ചക്ഷുശ്രോത്രേ മുഖനാസി കാഭ്യാം പ്രാണഃ സ്വയം പ്രാതിഷ്യതേ, മദ്ധ്യേ തു സമാനഃ, ഏഷ ഹ്യേതഭ്ധുതമന്നം സമം നയതി; തസ്മാദേതാഃ സപ്താർച്ചിഷോ ഭവതി.

പായുപസേഥ <u>ചരായുവിലും ഉപസ്ഥത്തിലും</u> അപാനം <u>അപാനനെ — മൃതുപരീഷാ</u>ദ

നെ

(സംനിധത്തേ) — നിയോഗിക്കുന്നു.

ചക്ഷു: ശ്രോത്രേ = ചക്ഷസ്സിലും ശ്രോത്രത്തിലും,

പ്രാണം സ്വയം = പ്രാണൻ താൻതന്നെ

മുഖനാസികാഭ്യാം — മുഖത്തിലും നാസികയിലുംകൂടി

സഞ്ചരിച്ചുകൊണ്ടും

പ്രാതിഷ്യതേ = സ്ഥിതിചെയ്യുന്നു,

മദ്ധ്യേതു = മദ്ധ്യത്തിൽ ആകട്ടെ = പ്രാണാപാന

സ്ഥാനങ്ങളുടെ മദ്ധ്യമായ നാഭി

യിൽ ആകട്ടെ,

സമാനഃ — സമാനനായിട്ട് പ്രതിഷതേ — സ്ഥിതിചെയ്യുന്നു. ഏഷഃ ഹി — ഇവനാണല്ലോ ളാതം — ഇതമായ = ജാരാഗ്നിയിൽ പ്രക്ഷേ പിക്കപ്പെടുന്ന അന്നം — അന്നത്തെ — ഭോജ്യപേയാദിയെ സമം നയതി — ശരീരത്തിൻെറ എല്ലാ ഭാഗങ്ങളിലും ഒരുപോലെ എത്തിക്കുന്നതും. തസൂാതം — അതിൽനിന്നം = ആ ജാരാഗ്നിയിൽ നിന്നം ഏതാഃ സപ്പ അച്ചിഷഃ — ഈ ഏഴ് അച്ചിസുകയ — ഏഴു പ്രകാ ശങ്ങയ

ഭാഷ്യം:--പ്രാണൻ പായുവിലും ഉപസ<sup>ം</sup>ഥത്തിലും, അപാ നരൂപത്തിൽ, മൃതുപുരീഷാദികളെ കീഴ്പോട്ട നയിച്ചുകൊണ്ട് സ്ഥിതിചെയ്യുന്നു. ചക്ഷസ്സിലും, ശ്രോത്രത്തിലും, രാജാവി ൻെറ നിലയിൽ താൻതന്നെ, മുഖത്തിലും നാസികയിലുംകൂടി സഞ്ചരിച്ചുകൊണ്ട് സ്ഥിതിചെയ്യുന്നു. പ്രാണൻേറയും അപാ നൻേറയും സ<sup>്</sup>ഥാനങ്ങളുടെ മദ്ധ്യമായ നാഭിയിൽ ആകട്ടെ സമാനനായിട്ടാണു സ°ഥിതിചെയ്യുന്നതു°. ഭക്ഷിക്കുന്നതും പാനം ചെയ്യുന്നതുമായി ജാരാഗ്നിയിൽ പ്രക്ഷേപിക്കുന്ന അന്ന ത്തെ എല്ലാ ഭാഗങ്ങളിലും ഒരുപോലെ എത്തിക്കുന്നതു<sup>o</sup>, ഈ അതുകൊണ്ടുതന്നെയാണു<sup>ം</sup> ഈ പ്രാണനെ സമാനനാണം. സമാനൻ എന്നു പറയുന്നതും. ഇങ്ങനെ ഭക്ഷ്യപാനീയങ്ങരം കൊണ്ട്° വദ്ധിച്ച ജാരാഗ്നി എദയത്തിൽ എത്തുന്നതിൽനിന്ന്ം', ശിരസ്സിലുള്ള ഏഴ ദ്വാരങ്ങാവഴി ഏഴ ദീപ്തികാ പുറപ്പെടുന്നു. ആ ദീപ്ലികളാണ<sup>ം</sup>, കാണക, കേരംക്കക, ഘാണിക്ക, അചിക്ക (രസമറിയുക) എന്നു പറയുന്ന രൂപാദിവിഷയങ്ങളുടെ പ്രകാ ജാരാഗ്നിയിലുള്ള പാകംകൊണ്ടുണ്ടാകുന്ന അന്നരസ ത്തിൻെറ ബലത്താൽ ആണം° ദശനം, ശ്രവണം മുതലായവ നടക്കുന്നതു<sup>o</sup>. അതുകൊണ്ടത്രേ അവയെ, ജാരാഗ്നിയുടെ ദീപ്ലി കളെന്ന പറഞ്ഞത്ര'. 5

ബ്രാഹ്മണം:--എദി ഹ്യേഷ ആത്രമാ; അത്രൈദേകശതം നാഡീനാം; താസാം ശതം ശതമേകൈകസ്യാം; ദ്വാസപ്തതിർദ്വാസപ്തതിഃ പ്രതിശാഖാനാഡീസ ഹസ്രാണി ഭവ;ന്ത്യാസ് വ്യാനശ്ചരതി.

= ഈ ആത°മാവു° \_\_ആത°മാവിനോടും എവാദ ആത്രമാ <u>ക</u>ടിയ ലിങ്ഗാത°മാവു° — ഹൃദയത്തിൽ ആകുന്ന 🗕 ഹൃദയാകാശ എദി ഹി ത്തിൽ ആകുന്നു. <u>—</u> ഇവിടെ<u>—</u>ഈ ഹൃദയത്തി**ൽ** അത്ര = അവയിൽ = ആ പ്രധാന നാഡിക താസാം ളിൽ 🚃 ഓരോന്നിന്മം ഏകൈകസ്യാം <u>—</u> ആറുആറു പിരിവുണ്ട്°. ശതം ശതം ദ്വാസപ്തതിഃ ദ്വാസ- 🍞 ഈ ശാഖാനാഡികളിൽ ഓരോന്നി ം നം എഴപത്തീരായിരംവീതം പ്രതി പ്തിഃ പ്രതിശാഖാ-ശാഖാ നാഡികളം നാഡീസഹസ്രാണി 📗 <u>—</u> ഉണ്ട്°. ഭവന്തി <u>— ഇവയിൽ—ഈ നാഡികളിൽ</u> ആസു ആണും <u> —</u> വ്യാനൻ **– വ്യാപിക്കുന്നതുകൊണ്ട**° വ്യാനഃ 'വ്യാനൻ' എന്നു പറയുന്ന വായു — സഞ്ചരിക്കുന്നതും. ചരതി

ഭാഷ്യം:--താമരമൊട്ടിൻെറ ആകൃതിയിലുള്ള മാംസപി അതിർതിരിക്കപ്പെട്ടിട്ടുള്ള എദയാകാശത്തിൽ ആണം' ആ തൃമാവോടുകൂടിയ ലിങ്ഗാതൃമാവ സ്ഥിതിചെയ്യ ന്നതു്. ഈ ഹൃദയത്തിൽനിന്നു് ആറെറാന്നു പ്രധാന നാഡി കരം പുറപ്പെടുന്നു. അവയിൽ ഓരോന്നും നൂറുന്തുറു ശാഖാനാ ഡികളായി പിരിയന്തെ. ഓരോ ശാഖാനാഡിക്കം എഴുപത്തീ രായിരം പ്രതിശാഖാനാഡികരംവീതമുണ്ട°. ഇങ്ങനെ പ്രധാന നാഡികളം ശാഖാനാഡികളം പ്രതിശാഖാനാഡികളം ഉയപ്പെടെ ആകെ എഴുപത്തുരണ്ടകോടി എഴുപത്തുരണ്ടലക്ഷ ത്തിപ്പതിനായിരത്തിരുനൂറെറാന്നു നാഡിക⁄ം ഒരു ദേഹത്തിൽ ഉണ്ടും. ഇവയിലാണും 'വ്യാനൻ' എന്ന വായ സഞ്ചരിക്കു ന്നതും. ഈ വായുവിനെ വ്യാനൻ എന്നും വിളിക്കുന്നതും, അതു ശരീരം മുഴവൻ വ്യാപിക്കുന്നതുകൊണ്ടാണം<sup>ം</sup>. ആദിത്യനിൽ നിന്നു രശ്മികഠം എന്നപോലെ എദയത്തിൽനിന്നും എല്ലാ ഭാഗങ്ങളിലേക്കും പോകുന്ന നാഡികളിൽകൂടി ദേഹം മുഴുവൻ വ്യാപിച്ചുകൊണ്ടാണ് വ്യാനൻ സ്ഥിതിചെയ്യുന്നത്ര്. ഈ വായു, സന്ധികരം, സ്സന്ധങ്ങരം, മർമ്മങ്ങരം ഈ സ്ഥാനങ്ങളിൽ വിശേഷിച്ച സ്ഥിതിചെയ്യുകയും, പ്രാണവൃത്തിയായ ഉച്ചാസത്തിൻേറയും അപാനവൃത്തിയായ നിശാസത്തിൻേറ യം മദ്ധ്യത്തിൽ പ്രവത്തിക്കയും വീര്യമുള്ള കർമ്മങ്ങളെ ചെയ്യ യം ചെയ്യുന്നു.

ബ്രാഹമണം.⊶അഥൈകയോദ്ധ ഉദാനഃ പുണ്യേന പുണ്യം ലോകം നയതി; പാപേന പാപ;മൂഭാഭ്യാമേവ മനുഷ്യലോകം. 7

അഥ = പിന്നെ

ഏകയാ — ഒന്നിൽകൂടി — ആറാറാന്ത നാഡികളുടെ

<u>കൂട്ടത്തിൽ മേല്ലോട്ട</u>പോകുന്ന സുഷ്യമ്നാ

നാഡിയിൽകൂടി,

ഊദ്ധാം \_\_ ഊദ്ധാനായ്യ—മേല്പോട്ടപോകുന്ന

ഉദാന: \_\_\_ ഉദാനൻ \_\_\_ഉദാനവായു

പുണ്യേന 😑 പൂണ്യംകൊണ്ട് 📥 പൂണ്യകർമ്മംകൊണ്ട്

പണ്യം ലോകം 😑 പൂന്ന്യമായ ലോകത്തേയും

പാപം = പാപമായ ലോകത്തേയം = തിരുഗ്യോ

ന്യാദിരൂപമായ നരകത്തേയും

ഉളാഭ്യാം ഏവ 😑 സാപ്രധാനങ്ങളായ പുണ്യപാപങ്ങളെ

ക്കൊണ്ടുമാത്രം

മനഷ്യലോകം = മനമ്പ്യലോകത്തേയും

നയതി = നയിക്കുന്നു.

ഭാഷ്യം:--എദയത്തിന്നിന്നു പുറപ്പെടുന്ന നൂറെറാന്നു പ്രധാന നാഡികളുടെ കൂട്ടത്തിൽ സുഷ്യമ്ന എന്ന ഒരു നാഡി മേല്പോട്ട പോകുന്നുന്ട്. പാദതലം മത്ത് മസ്തകം വരെ വത്തിക്കുന്ന 'ഉദാനൻ' എന്ന വായു, ആ സുഷ്യമ്നയിൽകൂടി മേല്പോട്ടപോയിട്ട്, ശാസ്ത്രൂവിഹിത്തുളായ കർമ്മത്താ ചെയ്യുന്ന വരെ, ദേവന്മാർ മുതലായവരുടെ സ്ഥാനമായ പുണ്യലോകത്തിൽ എത്തിക്കുന്നു; ശാസ്ത്രനിഷിദ്ധമായ കർമ്മത്താം ചെയ്യുന്നവരെ തിര്യഗ്യോന്യാദിരുപമായ നരകത്തിൽ പതിപ്പി

ക്കുന്നു. പുണ്യവും പാപവും സമപ്രേധാനങ്ങളായിട്ടള്ളവക്കോ ത്രം മനുഷ്യലോകപ്രോപ്ലിക്കും നിമിത്തമായിത്തീരുന്നു.

#### ബ്രാഹ്മണം:-

ആദിത്യോ ഹ വൈ ബാഹ്യഃ പ്രാണ ഉദയത്യേഷ ഹ്യേനം ചാക്ഷ്യഷം പ്രാണമനുഗൃഹ<sup>ം</sup>ണാനഃ; പ്രഥിവ്യാം യാ ദേവതാ സൈഷാ പുരുഷസ്യാപാനമവഷൂഭ്യാ,ന്തരായദാകാശഃ, സ സമാനോ വായുവ്യാനഃ

ആദിത്യഃ ഹ വൈ 😑 പ്രസിദ്ധനായ - ആദിത്യൻതന്നെയാ ൺ⁰,

= ബാഹ്യനായ = പുറമേയുള്ള — അധി ബാഹ്യഃ ദൈവതമായ

💳 പ്രോണൻ. പ്രാണഃ

🚃 അങ്ങനെയുള്ള ഈ ആദിത്യൻ സഃ ഏഷഃ

<del>\_\_</del> ചക്ഷിഡ്രിലുള്ള ചാക്ഷൂഷം 💳 പ്രാണനെ പ്രാണം

അനഗ്രഹ്ണാനഃ = അനഗ്രഹിച്ചകൊണ്ട് 😑 ഉദിക്കുന്നു.....ഉയരുന്നു. ഉദയതി

— പൃഥിവിയിൽ—ഭൂമിയിൽ പൃഥിവ്യാം <u>—</u> യാതൊരു ദേവത ഉണ്ടോ, യാ ദേവതാ <u>—</u> പ്രസിദ്ധയായ ആ ദേവത സാ ഏഷാ

\_\_ പുരുഷൻെറ പുരുഷസ്യ

— അപാനനെ—അപാനവൃത്തിയെ അപാനം

— അവഷ°ടംഭിപ്പിച്ചകൊണ്ട്° ≥ കീഴ്യോട്ട് അവഷ<sup>ം</sup>ടഭ്യ ആകഷിച്ച വശീകരിച്ചകൊണ്ട്<sup>0</sup>

— സ്ഥിതിചെയ്യുന്നു. (വത്തതേ)

അന്തരാ

യും ഭൂമിയുടേയും മദ്ധ്യത്തിൽ

യത് ( \_\_യഃ )ആകാശഃ \_\_ യാതൊരു ആകാശമുണ്ടോ \_\_ ആകാശ ത്തിൽ സ്ഥിതിചെയ്യുന്ന വായു ഉണ്ടോ

<u>—</u> അത്ര°<u>—</u>ആ വായു സഃ

സമാനഃ 

ഹിക്കുന്നവൻ ആകുന്നു.

വായുഃ 🗕 പൊതുവേയുള്ള വായു വുംനു

പുറനൻ ആകുന്നു—വ്യാനനെ അനുഗ്ര ഹിച്ചകൊണ്ടിരിക്കുന്നു.

ഭാഷ്യം:--പ്രസിദ്ധനായ ആദിത്യൻതന്നെയാണ<sup>ം</sup>, അധി ദൈവതമായ (ശരീരത്തിന പുറമേയുള്ള) പ്രാണൻ. അങ്ങനെ യുള്ള ഈ സൂര്യൻ ചക്ഷസ്സിലുള്ള ആധ്യാത്മികമായ പ്രാണനെ അനുഗ്രഹിച്ചുകൊണ്ട് --കണ്ണിനു വെളിച്ചംനൽകി, രൂപഗ്രഹ ണത്തിൽ സഹായം ചെയ്തകൊണ്ട്'--ഉദിക്കുന്നു. പൃഥിവി ഉള്ള അഭിമാനിയായ ദേവത--അഗ്നിദേവത--പുതഷ ൻെറ അപാനവൃത്തിയെ ആകഷിച്ച കീഴ്യോട്ടതന്നെ പിടിച്ചു നിത്തി, ശരീരം, ഘനംകൊണ്ടു കീഴ്ചോട്ടു വീണപോകാതേയും, ലഘുതാംകൊണ്ട മേല്പോട്ട പൊങ്ങിപ്പോകാതേയും സൂക്ഷിച്ചു കൊണ്ടിരിക്കുന്നു. തൂന്നു നാട്ടിയിട്ട വീന്നപോകാതിരിപ്പാൻ, ചുററും കുററിയടിച്ചു<sup>ം</sup>, <u>ത</u>്രണിൽനിന്ത കയറുവലിച്ചു<sup>ം</sup> ആ കാറികളിൽ കെട്ടിഉറപ്പിച്ചു നിത്താരുന്നുലോ. അതുപോലെ ഭൂമി ചുറ**ും** ആകഷിച്ചു° നിലയ്ക്കു നി<u>ത്ത</u>ന്നത്രകൊണ്ടാണം° ശരീരം വേണ്ടവിധത്തിൽ നിട്ടൂന്നതെന്ന സാരം. ദ്യാവാപൃ ഥിവികളുടെ (മേൽകാണുന്ന തട്ടിൻേറയും ഭൂമിയുടേയും) മദ്ധ്യ ത്തിലുള്ള ആകാശത്തിൽ സ്ഥിതിചെയ്യുന്ന വായുവിനെ ആകാ ശമെന്നുതന്നെ പറയുന്നു. മത്ചങ്ങളിൽ ഇരിക്കുന്ന ആളക⊙ നിലവിളിക്കുമ്പോരം മഞ്ചങ്ങരം നിലവിളിക്കുന്നു എന്നു പറയാ റുണ്ടല്ലോ. അവിടെ 'മഞ്ചങ്ങ∞' എന്നതിനം° മഞ്ചത്തിൽ ഇരിക്കുന്നവർ എന്ന ലക്ഷന്നംകൊണ്ട്<sup>ം</sup> അത്ഥം ഗ്രഹിക്കുന്നത്ര പോലെ ഇവിടെ 'ആ കാശം' എന്നതിനു' ആകാശത്തിലുള്ള വായു എന്ന് അച്ഥം ഗ്രഹിക്കേണമെന്ന സാരം. ആ വായു അധിദൈവതമായ സമാനനാണം'. അതാണം' ശരീരത്തിലുള്ള സമാനനെ സഹായിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കുന്ത്'. ശരീരത്തിലുള്ള ശരീരത്തിനുള്ളിലുള്ള സമാനനും, - ആകാശത്തിൽത്ത**െ**ന്ന സ്ഥിതിചെയ്യുന്നതുകൊണ്ട്, രണ്ടിനും സാമ്യമുണ്ടു<sup>o</sup>. സാമ്യംകോണ്ടാണ് ബാ.ഹൃനായ സമാനൻ ആഭ്യന്തരനായ സമാനനെ സഹായിക്കുന്നതും. പൊതുവെ പുറമേയുള്ള വായു, വ്യാപിക്കുക എന്ന അംശത്തിൽ ഉള്ള സാധർമ്മ്യംനിമിത്തം, ശരീരസ<sup>്</sup>ഥനായ വ്യാനനെ അനുഗ്രഹിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കുന്നു. 8

ബ്രാഹ്മണം:--തേജോ ഹ വാ ഉദാന;-സ്തസ്മാദുപശാന്തതേജാഃ പുനഭ്വമിന്ദ്രിമെയർമ്മനസി സമ്പദ്യമാനൈഃ.

— പൊതുവേ പുറമേ തേജസ്സെന്നു പ്രസി തേജഃ ഹവൈ

-ദ്ധമായിട്ട<u>ള്ളത</u>്

— ഉദാനൻ ആകുന്ന — തൻെറ പ്രകാശം ഉദാനഃ

കൊണ്ടു ശരീരത്തിലുള്ള ഉദാനവായുവി

നെ അനുഗ്രഹിക്കുന്നു.

🚃 അതിനാൽ തസ്മാത്യ

= ഉപശാന്തതേജസ്സായിട്ടുള്ളവൻ — സ്വാ ഉപശാന്തതേജാഃ ഭാവികമായചുട്<sup>ം</sup> കെട്ടപോയിട്ടുള്ളവൻ

= മനസ്സിൽ മനസി

= സമ്പദ്യമാനങ്ങളായ — പ്രവേശിക്കുന്ന സമ്പദ്യമാണെം

<u> ഇന്ദ്രിയങ്ങളോടുകൂടി —വാക്ക് മുതലാ</u> ഇന്ദ്രിസൈഃ

യവയോടുകൂടി

— പനഭ്വത്തെ—മറെറാരു ശരീരത്തെ പുനഭവം

🕳 പ്രാപിക്കുന്നു. (പ്രതിപദ്യതേ)

ഭാഷ്യം:—പുറമേ പൊതുവേ തേജസ്സെന്നു പ്രസിദ്ധമായി ട്ടുള്ള വസ്ത്യ, ശരീരത്തിലുള്ള ഉദാനവായുവിനെ, തൻെറ പ്രകാശം കൊണ്ട് അനുഗ്ര ഹിക്കുന്നു. തേജഃസ്വഭാവനം ഉൽക്രമണത്തിന കർത്തൃഭൂതനുമായ ഉദാനവായു, ബാഹ്യതേജസ്സിൻെറ അനുഗ്ര ഹമേററുകൊണ്ടാണം' ശരീരത്തിൽ സ്ഥിതിചെയ്യന്നത്ര'. അതി നാൽ, ലോകത്തിലുള്ള പുരുഷനം<sup>ം</sup>, ശരീരത്തിൽ സ്വതേയുള്ള ചൂടില്ലാതായിത്തീരുമ്പോഠം, ആയുസ്സ° ക്ഷയിച്ചിരിക്ക്ന എന്നും, അവൻ മരിക്കുവാൻ പോകുന്നു എന്നും അറിയണം. അവ രൻറ വാക്ക് മുതലായ ഇന്ദ്രിയങ്ങാം മന്ദ്യിൽ പ്രവേശിക്ക യും അവൻ അവയോടുകൂടി മറെറാത്ദ ശരീരത്തെ പ്രാപിക്കയും ചെയ്യുന്നു.

## ബ്രാഹമണം: --

യച്ചിത്തസ്തേനൈഷ പ്രാണമായാതി; പ്രാണസ്തേജസാ യുക്തഃ സഹാത്മനാ യഥാസങ്കല്പിതം ലോകം നയതി. 10

😑 ഇവൻ 🗕 ഈ മരിക്കവാൻപോകന്നവൻ ഏഷഃ

💳 ഏതുമാതിരി സങ്കല്പത്തോടുകൂടിയവ യച്ചിത്തഃ

നായിരിക്കുന്നുവോ,

— അതിനോടുകൂടി— ആ സങ്കല്പത്തോടു തേന

കൂടി

പ്രാണം — പ്രാണനെ – മുഖ്യപ്രാണവൃത്തിയെ

ആയാതി <u>—</u> പ്രാപിക്കുന്നു. പ്രാണഃ — പ്രാണൻ

തേജസാ = തേജസ്സിനോട്ട $^\circ$ \_ഉദാനവൃത്തിയോട്ട $^\circ$  = യുക്കനായിട്ട $^\circ$  = <u>ക</u>ടിയവനായിട്ട $^\circ$ ,

ആത്മനാ സഹ 📉 ആത്മാവിനോടുകൂടി

യഥാസങ്ലിതം — സങ്കല്പത്തിനനുസരിച്ചുള്ള

ലോകം — ലോകത്തെ

നയതി — നയിക്കുന്നു — പ്രാപിക്കുന്നു.

ഭാഷ്യം:--മരണകാലത്തിൽ, ഏതുമാതിരി സങ്കല്പത്തോടുകൂടിയിരിക്കുന്നുവോ, ആ സങ്കല്പത്തോടും ഇന്ദ്രിയങ്ങളോടുംകൂടി മുഖ്യപ്രാണവ്യത്തിയെ പ്രാപിക്കുന്നു. മരണകാലത്തിൽ ഇന്ദ്രിയ വൃത്തികളെല്ലാം ക്ഷീണിച്ചു' മുഖ്യപ്രാണവ്യത്തിയെ മാത്രം അവ ലംബിച്ചു' സ്ഥിതിചെയ്യുന്നു എന്നു സാരം. അപ്പോരം, മരിക്കു വാൻപോകുന്നവൻറെ ചാച്ച്ക്കാർ തമ്മിൽ തമ്മിൽ, 'ശ്വാസമുണ്ടു', മരിച്ചിട്ടില്ല' എന്നൊക്കെ പറയും ആ പ്രാണൻ തേജോത്ര പമായ ഉദാനവൃത്തിയെ കൈക്കൊണ്ടു', സ്വാമിയും ഭോക്താവു മായ ആത്മാവോടുകൂടി, ആ ഭോക്താവിനെ, പുണ്യത്രപമായോ പാപത്രപമായോ ഉള്ള കർമ്മത്തിനുചേന്പപടിക്കു', സങ്കല്പമന്സരിച്ചുള്ള ലോകത്തിൽ എത്തിക്കുന്നു.

ബ്രാഹ്മണം:--യ ഏവം വിദ്വാൻ പ്രാണം വേദ, ന ഹാസ്യ പ്രജാ ഹീയതേ ∫ മൃതോ ഭവതി, തദേഷ ശ്ലോകഃ 11

യഃ വിദ്വാൻ 📉 ഏതൊരു വിദ്വാൻ

അസ്യ <u>—</u> ഇവന്ത് പ്രജാ <u>—</u> സന്തതി

ന ഹീയതേ ഹ = മടങ്ങുകയില്ല. അമൃതഃ = അമൃതനായം ഭവതി = ഭവിക്കം.

തത<sup>ം</sup> — ആ അത്ഥത്തിൽ ആണ<sup>ം</sup> ഏഷഃ ശ്ലോകഃ — താഴെപ്പറയുന്ന ശ്ലോകം. ഭാഷ്യം: — മേൽപറഞ്ഞ വിശേഷണങ്ങളോടുകൂടിയ പ്രാ ണൻെറ ഉൽപത്തി മതലായവ അറിയുന്നവന് ഐഹികമാ യം ആമുഷ്മികമായുമുള്ള ഫലം പറയുന്ന — ഈ വിദ്വാന് പത്രപൗത്രാദിരൂപമായ സന്തതി ഒരിക്കലും മുടങ്ങിപ്പോകയി ല്ല. ശരീരം പതിച്ചതിൻെറശേഷം പ്രാണസായുജ്യം ലഭിച്ചു മരണമില്ലാത്തവനായിത്തീരുകയും ചെയ്യം. ഈ അർത്ഥത്തെ ചുരുക്കിപ്പറയുന്നതാണ് താഴെപ്പറയുന്ന മര്രം.

മന്ത്രം:-- ഉൽപത്തിമായതിം സ്ഥാനം വിളത്വം ചൈവ പഞ്ചധാ അദ്ധ്യാത്മം ചൈവ പ്രാണസ്യ വിജ്ഞായാമൃതമശ്നതേ

വിജ്ഞായാമൃതമശ്നത ഇതി.

പ്രാണസ്യ — പ്രാണൻറ

ഉൽപത്തിം = ഉൽപത്തിയേയം പരമാതമാവിൽ

നിന്നുള്ള ഉത്ഭവത്തേയും

ആയതിം — ആയതിയേയും = മനസ്സിൻെറ സങ്കല്പം

മുതലായതുകൊണ്ടുണ്ടാകുന്ന കർമ്മം നിമിത്തം ഈ ശരീരത്തിലുള്ള ആഗമ

നത്തേയും

സ്ഥാനം — സ്ഥാനത്തേയും = സ്ഥിതിയേയും

പഞ്ചധാ <u>—</u> അഞ്ചുവിധത്തിലുള്ള

വിളതാം ച ഏവ 😑 ചക്രവത്തിക്കെന്നപോലേയുള്ള സാാ

മിത്വത്തേയും

അധ്യാത്തം ച ഏവ — ചക്ഷുസ്സ മതലായവയുടെ രൂപത്തിൽ ശരീരത്തിലുള്ള അവസ്ഥാനത്തേയും

വിജ്ഞായ = അറിഞ്ഞാൽ

അമൃതം = അമൃതത്തെ = മരണമില്ലാത്ത അവ

സംനമെ

അശ്നതേ — പ്രാപിക്കം

ഇതി — എന്നം്.

ഭാഷ്യം: — പരമാത്മാവിൽനിന്നുള്ള പ്രാണൻെറ ഉത്ഭവം. മനസ്സിൻെറ സങ്കല്പംകൊണ്ടുണ്ടാകുന്ന പുണ്യപാവരുപമായ കർമ്മംനിമിത്തം ഈ ശരീരത്തിൽ അതിന്റെ ആഗമനം പായു, ഉപസ്ഥം മുതലായ സ്ഥാനങ്ങളിൽ അതിന്റെ സ്ഥിതി, ചക്രവത്തിക്കെന്നപോലെയുള്ള സ്വാമിത്വം —അതായതു പ്രാ ണവൃത്തിഭേദങ്ങളായ അപാനാദികളുടെ അഞ്ചുവിധത്തിലുളള സ്ഥാപനം —പുറമേ ആദിത്യാദിരൂപത്തിലും ശരീരത്തിൽ ചക്ഷുരാദിരൂപത്തിലും ഉള്ള അവസ്ഥാനം ഇവയെല്ലാമറി ഞ്ഞാൽ മരണമില്ലാത്തനിലയിൽ എത്തും. 'വിജ്ഞായാമൃത മശ്നതേ' എന്നു രണ്ടുതവണ പറഞ്ഞതു് അദ്ധ്യായമവസാ

> അഥവവേദത്തിലുള്ള പ്രശ്നോപനിഷത്തിൽ മൂന്നാം പ്രശ്നം കഴിഞ്ഞു.

# നാലാം പ്രാനം

ബ്രാഹ്മണം: ≟അഥ ഹൈനം സൗര്യായണീ ഗാഗ്ഗ്യഃ പപ്രച്ഛ.

താഥ \_\_\_ അനന്തരം

സൗര്യായണീ 😑 സൗര്യായണിയായ

 $\mathfrak{m}_{\mathcal{U}}$ တ္လေတ $\underline{\phantom{a}}$ း $\mathfrak{U}_{\mathcal{U}}$ လေ

ഏനം <u>ഇ</u>വനോട്ട് ചിപ്പലാദനോട്

പപ്രച്ഛ ന = ചോദിച്ച.

ഭാഷ്യം:--അനന്തരം സൗര്യായണിയായ ഗാഗ്റ്യൻ ഈ ആചാര്യനോടു ചോദിച്ചു. അപരവിദ്യകൊണ്ട് അറിയേണ്ട ഇം, വ്യാകൃതവിഷയവും, സാധ്യസാധനരൂപവും, അനിത്യവു മായ സംസാരത്തെ സംബന്ധിച്ചു പറയാനുള്ളതെല്ലാം ആദ്യ തെ മുന്നം പ്രശ്നംകൊണ്ടു ചോദിക്കയും പറയുകയും ചെയ്തുകഴിഞ്ഞു. ഇനി, സാദ്ധ്യസാധനരൂപമല്ലാത്തതും, പ്രാണനല്ലാത്തതും, മനസ്സിന് അഗോചരവും, ഇന്ദ്രിയങ്ങളെക്കൊണ്ടു ഗ്രഹിക്കുവാൻ കഴിയാത്തതും, 1 ശിവവും, ശാന്തവും, വികാരഹീനവും, അക്ഷരവും, സത്യവും, പരവിദ്യകൊണ്ടു് അറിയേ

<sup>1</sup> ശിവം = സുഖസ്ഥൂപം, ശാന്തം ==അനർത്ഥങ്ങരം ഇല്ലാത്തതും, വികാരഹീനം ==ആറു ഭാവവികാരംങരം ഇല്ലാത്തതും.

1

ണ്ടതും, പൂർണ്ണമായതുകൊന്നു പുരുഷൻ എന്നു പറയപ്പെടുന്ന തും, അകത്തും പുറത്തും ഒന്നായിരിക്കുന്നതും ജന്മഹീനവുമായ വസ്തവിനെ പറയണമെന്നവച്ചു<sup>ം</sup> ഇനിയുളള മൂന്നു ചോദ്യം തുടങ്ങുന്നു.

''യഥാസുദീപ്ലാൽ പാവ്കാദ്വിസ്ഫുലിങ്ഗാം സഹ സ്രശം പ്രഭവത്തേ സരൂപാസ്ലഥാ ƒ ക്ഷരാദ്വിവിധാം സോമ്യ! ഭാവാം പ്രജായത്തേ തത്ര ചൈവാപിയത്തി'' എന്നുള്ളതുകൊ ണ്ടും, ജ്വലിക്കുന്ന അഗ്നിയിൽനിന്നു പൊരികരം ഉണ്ടാകുന്നതു പോലെ എല്ലാ ഭാവങ്ങളും ഏത്ര് അക്ഷരനിൽനിന്നാണോ ഉണ്ടാകുന്നത്ര്, അവനിൽതന്നെ ലയിക്കയുംചെയ്യുന്ന എന്നു രണ്ടാംമുണ്ഡകത്തിൽ പറഞ്ഞിട്ടുണ്ടും. അക്ഷരബ്രഹ്മത്തിൽ നിന്നു വേർതിരിഞ്ഞുപോകുന്ന ആ ഭാവങ്ങരം എവയാണും? വേർതിരിഞ്ഞതിൻറശേഷം വീണ്ടും അതിൽതന്നെ ലയിക്കുന്നുത്തുനെ? ആ അക്ഷരത്തിനൊ ലക്ഷുന്നങ്ങരം എത്തെല്ലാം? ഇതെല്ലാം പറയുന്നതിനായി ചോദ്യങ്ങളെ അവതരിപ്പിക്കുന്നു.

## ബ്രാഹ്മണം:--

ഭഗവ,ന്നേതസ്മിൻ പുരുഷേ കാനി സ്വപന്തി? കാന്യ സൂിൻ ജാഗ്രതി? കതര ഏഷ ദേവഃ സ്വപ്പാൻ പശ്യ തി? കസ്യൈതത് സുഖം ഭവതി? കസൂിൻ ന സവേ സമ്പ്രതിഷ്ഠിതാ ഭവന്തീതി.

ഭഗവൻ! = അല്ലയോ ഭഗവാനേ!

ഏതസൂിൻ പുരുഷേ = ഈ പുരുഷനിൽ —കൈകാൽ മുതലായ വയോടുകൂടിയ മനുഷ്യനിൽ

കാനി <u>—</u> എവ = ഏതെല്ലാം കരണങ്ങ**ാ** ആണ<sup>ം</sup>

സാപന്തി = സാപിക്കുന്നത്ര<sup>°</sup> := ഉറങ്ങുന്നത്ര<sup>°</sup> :=

തങ്ങളുടെ വ്യാപാരത്തിൽനിന്നും ഉപര

മിക്കുന്നതു°?

കാനി = ഏതെല്ലാം ആണ്യ്,

ജാഗ്രതി <u>ജാഗരിക്കുന്നതു</u>"? = സ്വവ്യാപാരത്തെ

ചെയ്തകൊണ്ടിരി**ക്കു**ന്നതു<sup>ം</sup>?

കതരാ ദേവാ <u>— ഏത</u> ദേവൻ ആണം°

```
ഏഷഃ സാപ്പാൻ
                   🏅 🛨 ഈ സ്വപ്പങ്ങളെ കാണുന്നത്വ<sup>°</sup>?
പശ്യതി
ഏതത് സുഖം
                     💳 ഈ സുഖം 😑 ജാഗ്രദ്വ്യാപാരവും സിഎ
                         വ്യാപാരവും അടങ്ങിയതിൻെറശേഷം
                         ഉണ്ടാകുന്ന വിശ്രമരൂപമായ സുഖം
                     <u>---</u> ആക്കാണ<sup>ം</sup> ഉണ്ടാകുന്നതു<sup>ം</sup>?
കസ്യ ഭവതി
                     💶 എല്ലാം 🗕 കാര്യകരണങ്ങയ എല്ലാം
സറേവ
                     <u>—</u> ആരിൽ ആണം°
കസൂിൻ
                     <u> —</u> പ്രതിഷ<sup>ം</sup>റിതങ്ങളാകുന്നതു<sup>ം</sup>? = ഒന്നിച്ച
പ്രതിഷ<sup>ം</sup>ഠിതാഃ
                         ചേന്തലയിച്ചപോകുന്നത്ര°?
```

ഭാഷ്യം:--അല്ലയോ ഭഗവാനേ! കൈകാൽ മുതലായവ യോടുകൂടിയ ഈ പുരുഷനിൽ, നിദ്രാകാലത്തിൽ, ഏതെല്ലാം കരണങ്ങളാണം' തങ്ങളുടെ വ്യാപാരം നിത്തിവയ്ക്കുന്നത്മ°? അപ്പോഴം സാവ്യാപാരം ചെയ്തകൊണ്ടിരിക്കുന്നതു° ഏതെല്ലാ മാണും? കാര്യരൂപനായുള്ള ദേവനോ കരണരൂപനായുള്ള ദേവനോ ആരാണം° ഈ സ്വപ°നങ്ങഠം കാണന്നത്ര°? ഉണന്നി രിക്കുമ്പോഠം ഉള്ള ദശനത്തിൽനിന്നു നിവത്തിച്ചവൻ, ദവസ്ഥയിൽ കാണുന്നതുപോലെ, ഉറങ്ങുമ്പോഴും ശരീരത്തിന ളളിൽ കാണുന്ന കാഴ്ചയാണും സ്വപ്നമെന്നു പറയുന്നതും. അതു കാണുന്നതു°, കാര്യരൂപനായ ദേവനോ? അതോ കരണരൂപ നായ ദേവനോ? എന്നു സാരം. ജാഗ്രദ്വ്യാപാരവും സ്വപ<sup>്</sup>ന വ്യാപാരവും അടങ്ങിയതിനശേഷം, വിഷയസമ്പർക്കമില്ലാ ത്തതും, അതുകൊണ്ടതന്നെ പ്രസന്നവും, നിരായാസ (വിശ്രമ) രൂപവം സതൃവം (നാശരഹിതവം) ആയ സുഖമുണ്ടാകന്ന<u>ത</u>° ആക്കാണം°? അപ്പോരം, ജാഗ്രദ്വാപാരത്തിൽനിന്നും സ്വപ ന വ്യാപാരത്തിൽനിന്നും വിരമിച്ച്°, കരണങ്ങ⊙ എല്ലാം ലയി ച്ച° ഒന്നായിച്ചേന്ത സ്ഥിതിചെയ്യുന്നത്ര° എവിടെയാണം'? പല മാതിരിയിലുളള പുഷ്പരസങ്ങഠം തേനിൽ എന്നപോലേയും, നദികഠം സമുദ്രത്തിൽ എന്നപോലേയും, തിരിച്ചറിയാൻ പാടില്ലാത്തവിധത്തിൽ ലയിച്ച സ്ഥിതിചെയ്യുന്നതു് എവി ടെയാണ്യ? എന്നു സാരം.

ഇവിടെ ഒരാക്ഷേപമുണ്ടാവാം--വേലക്കാർ ജോലികഴി ഞതു വസ്തുന്ന അരിഷായ മതലായ ഉപകരണങ്ങാപോലെ, കരണങ്ങളെല്ലാം താന്താങ്ങളുടെ വ്യാപാരത്തിൽനിന്നു വിരമി ച്ച് വേറേ വേറേതന്നെ അതാതിൻെറ ഉപാദാനകാരണത്തിൽ സ്ഥിതിചെയ്യുന്നു എന്നുവിചാരിക്കുന്നതല്ലേ യുക്തം? സുഷ്യ പുരായ ആളുകളുടെ കരണങ്ങയ എവിടെ ഏകീഭാവത്തെ പ്രാപിക്കുമെന്ന്, പ്രശ്നകർത്താവിന് ആശങ്കിയ്ക്കുവാൻ അവകാശമെന്താണ്?

സമാധാനം:--ശങ്ക യുക്തംതന്നെ; എന്തെന്നാൽ, കരണ ങ്ങരം, ഉണന്നിരിക്കുന്ന അവസരത്തിൽ ഒരുമിച്ചു ചേന്നറില്ലു ന്നവയും സ്വാമിയുടെ പ്രയോജനത്തിനുള്ളവയും പരതന്ത്രങ്ങ ളമാകുന്നു; അതിനാൽ ഉറക്കത്തിലും, ഒരുമിച്ചുചേർന്നിരിക്കു ന്നവ പരതന്ത്രങ്ങളായി ഇരിക്കുമെന്നുള്ളതുകൊണ്ടുതന്നെ അവ എവിടെ എങ്കിലും ഏകീഭവിക്കുമെന്നാണും ന്യായമായി വിചാരിക്കേണ്ടത്രം. അതിനാൽ ആശങ്ക ന്യായമായിട്ടുളളതും ഈ പ്രശ്നം ആശങ്കയ്ക്ക് അനുരൂപമായിട്ടുളളതുംതന്നെ. ഇവിടെ കാര്യകാരണസങ്ഘാതം സുഷുപ്പികാലത്തിലും ലയിക്കുന്ന താരിലോ അവൻ എങ്ങനെ എല്ലാമുള്ളവനെന്നും മററും അറി യുന്നതിനായിട്ടാണും ''കസ്തിൻ സർവേ പ്രതിഷ്ഠിതാം;'' എന്നു ചോദിക്കുന്നത്രം.

ബ്രാഹ്മണം:--തസ്കെ സ ഹോവാച:--യഥാ ഗാഗ്റ്റ് !മരീചയോ ƒ ക്സ്റ്റാസ്തം ഗച്ഛതഃ സവാ ഏതസ്തിംസ്തേ ജോമണ്ഡല് ഏകീഭവന്തി, താഃ പുനഃ പുനങ്ങയ-തഃ പ്രചരന്ത്യേവം ഹ വൈതൽ സവം പരേ ദേവേ മനസ്യേകീഭവന്തി; താഃ പുനഃ പുനങ്ങയ-തഃ പ്രചരത്തി; ഏവം ഹ വൈ തത് സവം പരേ ദേവേ മനസ്യേകീഭവന്തി, തേന തർഹ്യേഷ പുതഷോ ന തുണോതി,ന പശ്യതി,ന ജിഘതി, ന രസയതേ, ന സ്പൃശതേ, നാളിവദതേ, നാ ƒ ƒ ദത്തേ, നാ ƒ ƒ നന്ദയതേ, ന വിസ്തജതേ, നേയായതേ, സാപിതീത്യാചക്ഷതേ.

തസ്യൈ — അവന് — ആ ഗാർഗ്ഗ്യന്ത് സഃ — അവൻ — ആചാര്യൻ ഉവാ ച ഹ — പറഞ്ഞുകൊടുത്തു. ഗാർഗ്ഗ്യ! — അല്ലയോ ഗാർഗ്ഗ്യ!

m.

```
യഥാ
                 — ഏതുപ്രകാരമാണോ
 അസ്തം ഗച്ഛതഃ
                 = അസ്തരത്ത ഗമിക്കുമ്പോടം = അസ്തമി
                     ക്കുമ്പോഗം
 അക്സ്യെ
                  — അക്നൈറ — ആദിത്യൻറ
മരീചയഃ സവ്വാഃ
                  — മരീചികയ (രശ<sup>്</sup>മികയ) എല്ലാം
ഏതസൂിൻ
                 — ഈ തേജോരാശിത്രപമായ
 തേജോമണ്ഡലേ
                    മണ്ഡലത്തിൽ
ഏകീഭവന്തി
                 — ഏകീഭവിക്കയും
താഃ
                 = അവ = ആ രശ°മിക⊙
പുനഃ പൂനഃ
                 = പിന്നേയും പിന്നെയും
ഉദയതഃ
                 — ഉദിക്കുമ്പോ∞
പ്രചരന്തി
                 = പ്രചരിക്കുകയും ചെയ്യന്നതു°
ഏവം ഹ വൈ
                 <u>       ഇപ്രകാരംതന്നെയാണും</u>
തത് സവ്വം
                 — അതെല്ലാം—വിഷയങ്ങഗം ഇന്ദ്രിയ
                   ങ്ങരം മുതലായവ എല്ലാം
പരേ
                 — പരവം = ്രിക്ഷ്വം (മേലാവായിള്ള
                    ത്രം)
ദേവേ
                💳 ദേവനം 🕳 ദ്യോതനമുള്ളതുമായ
മനസി
                 = മനസ്സിൽ
ഏകീഭവന്തി
                 😑 ഒന്നിക്കുന്നു.
തേന
                🟣 അതിനാൽ
തർഹി
                <u>—</u> അപ്പോരം <u>—ഉ</u>ത്തുന്നു സമയത്തിൽ
                <u> — ഈ പുരുഷൻ — ദേവദത്തനെന്നും മററും</u>
ൾഡും പത്രാമം
                   നാം പറയുന്ന പുരുഷൻ
ന ശൃണോതി
                <u>— ശ്രവിക്കുന്നില്ല കേരംക്കുന്നില്ല</u>
ന പശ്യതി
               == കാണന്നില്ല
ന ജിഘതി
                = ഘ്രാണിക്കുന്നില്ല
               — രസത്തെ അറിയുണില്ല
നാരസയത്ര
                = സ്റ്റാരിക്കുന്ന<del>ില്</del>ല
ന സ്പൂദശതേ
ന അഭിവദതേ 😑 പറയുന്നില്ല
ന ആദത്തേ
               — എടുക്കുന്നില്ല
               = ആനന്ദിക്കണില്ല
ന ആവന്ദയതേ
ന വിസൃജതേ
             <u>—</u> വിസജ്ജിക്കുനില്ല
1 ന ഈയായതേ 🚤 ഗമിക്കുന്നില്ല.
1 'ഈയായതേ' എന്നത് 'ഇൺഗതൗ' എന്ന ധാതുവിൻെറ 'യങ'ന്ത
  രൂപമാണും. സ്വരാഭിയായ ധാതുവിനു 'യങ്' പ്രത്യയം ചരാന്ദ
```

3

'സ്വപിതി' ഇതി = 'ഉറങ്ങന്നു' എന്നം' ആ ചക്ഷതേ == ലൗകികന്മാർ പറയന്നു.

ഭാഷ്യം:--ആ ഗാർഗ്ഗ്യനോട്ട് ആചാര്യൻ പറഞ്ഞു:--ഗാർഗ്ഗ്യ! നീ ചോദിച്ചതു ഞാൻ പറഞ്ഞുതരാം; കേട്ടകൊള്ള ക--അസ്തമിക്കുന്ന സമയം സൂര്യൻറെ രശ<sup>്</sup>മികളെല്ലാം തേജോ രാശിത്രപമായ മണ്ഡലത്തിൽ, വേർതിരിച്ചറിവാൻ പാടില്ലാ ത്തവിധത്തിൽ ലയിക്കുകയും, പിന്നെയും ഉദിക്കുമ്പോ⊙ം വീണ്ടം അതിൽനിന്നു പുറപ്പെട്ട ചിതറുകയും ചെയ്യുന്നതെങ്ങ നെയോ, അതുപോലെതന്നെ വിഷയങ്ങരം, ഇന്ദ്രിയങ്ങരം മുത ലായവ എല്ലാം സാപ്നകാലത്തിൽ തങ്ങളുടെ 1 പരദേവനായ മനസ്സിൽ ലയിച്ചു ഒന്നായിത്തീരുകയും, ഉണരുമ്പോഠം മന സ്സിൽനിന്നുതന്നെ പുറപ്പെട്ട് താന്താങ്ങളുടെ വ്യാപാരത്തിനാ യിപ്പോകയം ചെയ്യുന്നു. ശബൃം മുതലായ വിഷയങ്ങളെ അറി യുന്നതിനുള്ള കരണങ്ങളായ ശ്രോത്രാദികരം, സചപ്പകാല ത്തിൽ മനസ്സിൽ ലയിച്ചു ഒന്നായിപ്പോയതുപോലെ, താന്താ വ്യാപാരങ്ങളിൽനിന്ന വിരമിക്കുന്നതിനാൽ, അപ്പോരം, ദേവദത്തനെന്നും മാറും നാം പറയുന്ന ഈ പുരുഷൻ, കേയക്കുന്നില്ല, കാഞ്ഞുനില്ല; ഘ്രാണിക്കയോ രസമറിയുകയോ സ്ത്രിക്കയോ ചെയ്യുന്നില്ല; പായന്തമില്ല, എടുക്കുന്നമില്ല; ആനന്ദിക്കയാകട്ടെ, വിസൗ്ജിക്കയാകട്ടെ, ഗമിക്കയാകട്ടെ ചെയ്യുന്നില്ല; അപ്പോഠം ആ പുരുഷൻ 'ഉറങ്ങുന്നു' എന്നു ലൗകി കന്മാർ പറയുന്നു.  $^{2}$ 

## ബ്രാഹ്മണം:--

പ്രാണാഗതയ ഏവൈതസൂിൻ പ്രേജാഗ്രതി, ഗാഹ്പ്പാത്യാ ഹ വാ ഏഷോ ƒ പാനോ, വ്യാനോ ƒ ന്ദാ ഹാര്യപ്പനോ, യദ്ഗാഹ്പത്യാൽ പ്രണീയതേ പ്രണയനാദാഹവനീയഃ പ്രാണഃ.

ഏതസൂിൻ പരേ = ഈ ശരീരമാകുന്ന പട്ടണത്തിൽ പ്രാണാഗ്നയഃ ഏവ := പ്രാണാഗ്നികഠതന്നെയാണം :== പ്രാ ണൻ മുതലായ അഞ്ചു വായുക്കഠതന്നെ യാണം

ചക്ഷുരാദികളായ ദേവന്മാർ മനസ്സിനു് അധീനരായതിനാൽ, മന സ്റ്റുപരവും ഭദ്യാതനമുള്ളതുകൊണ്ടു ദേവനും ആകുന്നു.

ജാഗ്രതി <u>=</u> ഉണർന്നിരിക്കുന്നതും.

ഏഷഃ അപാനഃ — ഈ അപാനൻ

ഗാഹപത്യഃ ഹ വൈ \_\_ഗാർഹപത്യൻതന്നെയാകുന്നു.

വ്യാനഃ \_\_\_ വ്യാനൻ

അന്ധാഹാര്യപചനഃ— അന്ധാഹാര്യപചന്ൻ<u>—</u>ദക്ഷിണാഗ്നി ആകന്നം.

പ്രണയനാൽ = പ്രണയനമായ=ആഹവനീയാഗ്നിയേ

വേർപെടുത്തി എടുക്കുന്ന

ഗാർഹപത്യാത° <u>—</u> ഗാർഹപത്യനിൽനിന്ന°

പ്രണീയതേ ഇതി } = പ്രണയിക്കപ്പെടുന്നു എന്നതുകൊണ്ട് = യത് തസൂാൽ } വേർപെടുത്തി നയിക്കപ്പെടുന്നതിനാൽ

പ്രാണഃ — പ്രോണൻ

ആഹവനീയഃ <u>—</u> ആഹവനീയനാകന്ന <u>—</u> ദക്ഷിണാഗ്നി ആകന്നു.

ഭാഷ്യം:--ശ്രോത്രം മുതലായ കരണങ്ങാ ഉറങ്ങിക്കഴിഞ്ഞ ഒൻപതുവാതിലുള്ള ഈ പുരത്തിൽ--ശരീര തിൻെറശേഷം, ത്തിൽ--ഉണന്നിരിക്കുന്നതു° പ്രാണൻ തുടങ്ങിയുള്ള അഞ്ചു വായുക്കളാകുന്ന അഗ്നികരംതന്നെയാണു<sup>ം</sup>. അഗ്നികളോടു വായു ക്കഠംക്കുള്ള സാമ്യം പ്രമാണിച്ചാണും വായുക്കളെ അഗ്നികളെ ന്നുതന്നെ പറഞ്ഞത്ര°. ആ സാമ്യം എന്തെന്നു പറയുന്നു:--അചാ എന്ന ഈ വായ ഗാഹപത്യാഗ്നിയുടെ സ്ഥാനത്ത്യ ഇരിക്കുന്നു. (ഗാഹ്പത്യൻ എന്നതു് അഗ്നിഹോത്രിക⊙ സൂക്ഷി ക്കുന്ന പരി<u>ശ</u>്രദ്ധാഗ്നിയാകുന്നു.) എഞ്ഞന്നാൽ അഗ്നിഹോത്രകാ ലത്തിൽ ഹോമദ്രവൃങ്ങളെ നിക്ഷേപിക്കുന്നതിനായി, ഗാഹ **പത്യനിൽനിന്ന് ആഹവനീയൻ എന്ന ഒരഗ്നി**ചെ വേർപെടു ത്തി മറെറാരു സ്ഥാനത്തു സ്ഥാപിക്കാറുണ്ട്. അതുപോലെ ഉറങ്ങുന്നവൻെറ അപാനവൃത്തിയിൽനിന്ന് വേർപെടുത്തിക്കൊ തോന്നമാറ്റ° പ്രാണൻ മുഖത്തിലും ണ്ടുപോരുന്നതാണെന്നു നാസികയിലുംകൂടി സഞ്ചരിക്കുന്ന. അതിനാൽ പ്രാണൻ ആഹവനീയാഗ്നിയുടെ സ്ഥാനംവഹിക്കുന്നു. ഈ ആഹവനീ യനെ എടുത്തുകൊണ്ടുവരുന്നതു<sup>ം</sup> അപാനനിൽ നിന്നാകയാൽ അതിനു ഗാഹപത്യൻെറ സ്ഥാനവും യുക്തംതന്നെ. വ്യാന നാകട്ടെ, ഹൃദയത്തിൽനിന്നു<sup>ം</sup> വലത്തുവശത്തുള്ള സുഷിരത്തിൽ കൂടി വെളിക്കപോകുന്നതുനിമിത്തം ദക്ഷിണദിക്കിന്റോടു സംബന്ധമുള്ളതിനാൽ, ദക്ഷിണാഗ്നിതന്നെ. 3

ബ്രാഹ്മണം:--യുട്ടച്ഛ്വാസനിശ്വാസാവാഹുതീ സമം നയതീതി-സ സമാനഃ; മനോ ഹവാവ യജമാന;ഇഷ്ടഫല-മേവോ ദാനഃ; സ ഏനം യജമാനമഹരഹർബ്രഹമ ഗമയതീതി.

യത് — യാതൊന്നുഹേതുവായിട്ട്

ഉച്ഛ്വാസനിശ്വാസൗ 💳 ഉച്ഛ്വാസനിശ്വാസങ്ങളാകുന്ന

ആഹതീ — രണ്ട് ആഹതികളെ

നയതി — നയിക്കുന്നവോ,

ഇതി — അതിനാൽ

∙മനഃ ഹവാവ — മനസ്സതന്നെയാണം°

യജമാനഃ <u>—</u> യജമാനൻ. ഉദാനഃ <u>—</u> ഉദാനൻ

ഇഷ്ടഫലം ഏവ 👚 ഇഷ്ടഫലംതന്നെ = യാഗഫലംതന്നെ.

സു = അവൻ = ആ ഉദാനൻ

ഏനം: 👤 ഇവനെ 😑 മനസ്സാകുന്ന ഈ യജമാനനെ

അഹരഹഃ — ദിവസംതോറും (സൂച്പൂികാലത്തിൽ)

ബ്രഹ്മ = ബ്രഹ്മത്തെ ഗമയതി = ്രാപിക്കുന്നം.

ഭാഷ്യം:--ഇവിടെ രണ്ടു" അഗ്നിഹോത്രാഹതികളെപ്പോലെ, നീത്യവം ഉച്ഛാസനിശ്വാസങ്ങളെ സമമായി നയിച്ചു ശരീരത്തെ നിലനിർത്തുന്നതിനാൽ, സമാനനെന്നു പറയുന്ന ആ വായു ഹോതാവാകന്നു. വായുക്കളെ എല്ലാം അഗ്നികളാണെന്നു മുന്വു പറഞ്ഞുവെങ്കിലും, ആഹുതികളെ നയിക്കുക എന്ന സാമ്യത്തെ മുൻനിത്തി ഇവിടെ സമാനനു ഹോത്രത്വം കല്ലി ച്ചിരിക്കുന്നു. അതിനാൽ വിദ്വാൻറെ (ജ്ഞാനിയുടെ) ഉറക്കം പോലും ആഗ്നിഹോത്രഹവനമാകന്നു എന്നും, അതുകൊണ്ടും, ജ്ഞാനി യാതൊരു കർമ്മവുംചെയ്യുന്നില്ലനു വിചാരിക്കത

തെന്നം അഭിപ്രായം. ''സവദാ സവാണി ഭൃതാനി വിചിന്വ ന്ത്യപി സാപതഃ'' (ജ°ഞാനി ഉറങ്ങമ്പോഴം അവൻെറ എല്ലാ ഭൂതങ്ങളും അഗ്നിചയനം ചെയ്യുന്നു) എന്നു വാജസനേയക ത്തിലും പറഞ്ഞിട്ടണ്ട°. പ്രാണാഗ്നിക⇔ ഉണന്നിരിക്കമ്പോ≎ം, ബാഹ്യങ്ങളായ കരണങ്ങളേയും വിഷയങ്ങളേയും ഉപസംഹ രിച്ച്, അഗ്നിഹോത്രഫലമായ സചഗ്ഗത്തിൻെറ സ്ഥാനം വഹിക്കുന്ന ബ്രഹ്മത്തെ ഗമിക്കുവാൻ ഇച്ഛിക്കുന്ന മനസ്സ് യജമാ നൻ ആകുന്നു. യജമാനനെപ്പോലെ, കാര്യങ്ങരം നടത്തുന്നതി ൽ പ്രാധാന്യത്തോടുകൂടി പെരുമാറുന്നതുകൊണ്ടും, സചഗ്ഗത്തി ലേക്കെന്നപോലെ ബ്രഹ്മത്തിലേക്കു പോവാൻ തുടങ്ങുന്നതു കൊണ്ടം ആണും മനസ്സിനെ യജമാനനായി കല്പിച്ചിരിക്കുന്ന തും. ഇവിടെ ഉദാനവായു യാഗഫലം തന്നെ. എന്തെന്നാൽ ഇഷ<sup>o</sup>ടപ്രാപ്തിക്കു നിമിത്തം ഉദാനനാകുന്നു. അതെങ്ങനെ എന്നു പറയുന്ത:--ആ ഉദാനൻ, ദിവസംതോറും, മനസ്സാകുന്ന ഈ യജമാനനെ, സാപ്നവൃത്തിയിൽനിന്നും മാററിയിട്ട്', സുഷു സ്വർഗ്ഗത്തെ എന്നപോലെ അക്ഷരമായ പ്ലികാലത്തിൽ, ബ്രഹ്മത്തെ പ്രാപിപ്പിക്കുന്നു. അതുകൊണ്ടാണം ഉദ്യാനൻ യാഗ ഫലത്തിൻെറ സ്ഥാനംവഹിക്കുന്ന എന്നു പറഞ്ഞത്ര<sup>ം</sup>. ഉദാനൻ സുഷ്യമ°നാനാഡിയിൽ സഞ്ചാിക്കുന്ന വായുവാകയാൽ, അതു° മനസ്സിനെ ആ നാഡിയിൽ പ്രവേശിപ്പിച്ചിട്ട് അതിലുളള ബ്രഹ്മത്തെ പ്രാപിപ്പിക്കുന്നു സാരം

ഭാഷ്യം:--ഇങ്ങനെ വിദ്വാന്ത്, ശ്രോത്രാദിക്ക അവയുടെ വ്യാപാരങ്ങളിൽനിന്നു വിരമിക്കുന്ന സമയംമുതൽ ഉറങ്ങി ഉണ കുന്നതുവരെ, എല്ലാ യാഗഫലങ്ങളുടേയും അനുഭവം ഉണ്ടാകുന്നു എന്നമാത്രമല്ലാതെ, മേൽപറത്ത അഗ്നിഹോത്രകർമ്മം, അവി ദ്വാന്മാർക്കു കർമ്മങ്ങരം അനർത്ഥഹേത്രക്കുളായി തീരുന്നതു പോലെ വിദ്വാന്ത് അനർത്ഥഹേത്രവല്ല, എന്നു വിദ്വത്തയെ (വിദ്യയെ) സ്തുതിക്കയാണ് ഇവിടെ ചെയ്യുന്നത്ര്: അല്ലാതെ, വിദ്വാനു ശ്രോത്രാദികളുടെ ഉപരമവും മററും വിധിക്കയല്ല. എന്തന്നാൽ ശ്രോത്രാദികരം ഉറങ്ങുക, ജാഗ്രത്സ്വപ്പങ്ങളിൽ പ്രാണാഗ്നികരം ഉണർന്നിരിക്കും, മനസ്സ സ്വാതന്ത്ര്യത്തെ അനു ഭവിച്ചുകൊണ്ടു ദിവസംതോറും സുഷ്യപ്പിയെ പ്രാപിക്ക ഇവ യെല്ലാം വിദ്വാന്മമാത്രമല്ല ഉള്ളത്ര്; മാറിമാറി ജാഗ്രത്സ്വപ്പസു ഷുപ്ലികളെ പ്രാപിക്ക എന്നത്ര് എല്ലാ പ്രാണ്വികരക്കും ഒരു

പോലെ ഉള്ളതാണം'. അതിനാൽ ഇതു വിദ്ധാന്മാരെ സ്കൃതി ക്കതന്നെയാണെന്നു് വിചാരിക്കുന്നതാണം' യുക്തം.

ഏത്ര ദേവനാണം' സ്വപ്നങ്ങളെ കാണുന്നത്രം'?' എന്നു ചോദിച്ചതിനും ഉത്തരം പറയുന്നും.—

ബ്രാഹ്മണം: —അത്രൈഷ ദേവഃ സ്വപ്നേ മഹിമാനമനുഭവതി: മയദ്ദ്ദേഷ്യം ദ്ദഷ്ടമനപശ്യതി, ശ്രതംശ്രതമേവാത്ഥ -മനശൃണോതി, ദേശദിഗതരൈയ പ്രത്യനഭ്രതം പുനഃപുനഃ പ്രത്യനുഭവതി, ദ്ദഷ്ടം ചാദ്ദഷ്ടം ച, ശ്രതം ചാശ്രതം ചാ,നനുഭരതം ച, സച്ചാസച്ച, സവം പശ്യതി, സവഃ പശ്യതി. 5

അത്ര = ഈ സമയത്തിൽ = സുഷുപ്പിക്കുമ്പു ശ്രോത്രാദികരണങ്ങടും സ്വസ്വവ്യാപാ രങ്ങളിൽനിന്ന വിരമിച്ചിരിക്കയും ദേഹരക്ഷയ്ക്കായി പ്രാണവായു ഉണച്ച യോടുകൂടിയിരിക്കയും ചെയ്യുന്ന സമയ ത്തിൽ,

ഏഷഃ ദേവഃ \_\_\_\_ മനസ്സാകുന്ന ഈ ദേവൻ

സ്വപ്പേ — സ്വപ്പത്തിൽ

മഹിമാനം = മഹിമാവിനെ\_വിഭ്രതിയെ 1

അനഭവതി = അനഭവിക്കുന്നം. യത<sup>ം</sup> = എന്തെന്നാൽ

ദൃഷ്ടം ദൃഷ്ടം — മുമ്പു് കൂടെക്കൂടെ കണ്ടിട്ടുള്ളതിനെ

അനുപശ്യതി = വീണ്ടം വീണ്ടം കാണുന്നു. ശൃതം ശൃതം = മുമ്പു പലപ്പോഴം കേട്ടിട്ടുള്ള

അത്ഥം ഏവ \_\_\_ അത്ഥത്തെത്തന്നെ \_\_ വിഷയത്തെത്ത

നെ

അനശൃണോതി = പിന്നെയം പിന്നെയം കേഠംക്കുന്നു.

പ്രത്യനഭ്രതം — മുമ്പ് പലതവണ അനഭവിച്ചിട്ടുള്ള

തിനെ

പുനഃ പുനഃ — പിന്നെയും പിന്നെയും

പ്രത്യന്തഭവതി ച = പ്രത്യന്തഭവിക്കയും ചെയ്യുന്നു.

<sup>1</sup> താൻ പലതായിപ്പിരിയുക. ഇവിടെ മനസ്സു പല വിഷയങ്ങളാ യും വിഷയികളായും പിരിയുന്നതും.

ദൃഷ്യം ച അദൃഷ്യം ച <u>കണ്ടിട്ടുള്ള</u>തിനേയും കണ്ടിട്ടില്ലാത്തതി നേയും

ശ്രുതം ച അശ്രുതം ച = കേട്ടിട്ടുള്ളതിനേയും കേട്ടിട്ടില്ലാത്തതി നേയും

അനഭ്രതം ച } — അനുഭവിച്ചിട്ടുള്ളതിനേയും അനുഭവിച്ചി ആനനുഭ്രതം ച } ടില്ലാത്തതിനേയും

സത<sup>്</sup> ച അസത് ച<u>—</u> ഉള്ളതിനേയും ഇപ്പാത്തതിനേയും എന്ന വേണ്ട,

സവ്ം = എല്ലാത്തിനേയും

പശ്യതി 🛒 😑 കാണംസം.

സവഃ — സവനായിട്ടം = സവകരണസ്വര്യപനാ

തിട്ടീം

പശ്യതി <u> </u> കാണനം.

ഭാഷ്യം:--ശ്രോത്രാദികരം താത്തങ്ങളുടെ വ്യാപാരങ്ങളിൽ നിന്നു വിരമിച്ചിരിക്കയും, ദേഹരക്ഷയ്ക്കായി പ്രാണവായുക്കരം ഉണർച്ചയോടുകൂടിയിരിക്കയും ചെയ്യുന്ന, സുഷുപ്തിക്കമുമ്പുള്ള സമയത്തിൽ, മനസ്സാകന്ന ഈ ദേവർ ആദിത്യൻ തൻറ രശ്മികളെ എന്നപോലെ, ശ്രോത്രാദികരണങ്ങളെ തന്നിൽ അടക്കിക്കൊണ്ട്, സാപ്പത്തിൽ മഹിമാവിനെ അനുഭവിക്കുന്നും-കാണുന്ന വസ്തക്കളായിട്ടും കാണുന്നവനായിട്ടും പലതായി അതീരുക എന്ന വിഭ്രതിയെ, അനുഭവിക്കുന്നും.

ഇവിടെ പൂപ്പക്ഷം--മഹിമാവിനെ അനുഭവിക്കുന്നതിൽ അനുഭവിക്കുന്ന ആരംകുള്ള കരണമല്ലേ മനസ്സ്º? കരണം കർത്തൃപരത്തുവുമാണല്ലോ. അങ്ങനെയിരിക്കെ, മനസ്സ്º സ്ഥാത്ത്യത്തോടുകൂടി മഹിമാവിനെ അനുഭവിക്കുന്ന എന്ന പറ യുന്നത്ല് എങ്ങനെ? സ്ഥാത്ത്യുമുള്ളത്ല് ക്ഷേത്രജ്ഞനല്ലേ?

സമാധാനം--ഈ ഭോഷം പറയാൻ പാടില്ല. ക്ഷേത്രജ്ഞ ൻറെ സ്വാതത്ര്യം മനസ്സാകന്ന ഉപാധിനിമിത്തം ഉണ്ടാകന്ന താണം. പരമാത്ഥത്തിൽ, ക്ഷേത്രജ്ഞൻ സ്വതേ ഉറങ്ങുകയോ ഉണന്നിരിക്കയോ ചെയ്യുന്നില്ലല്ലോ. അവൻറെ ജാഗരൺവും സ്വപ്യവും മനസ്സാകന്ന ഉപാധിനിമിത്തം ഉണ്ടാകുന്നതു മാത്ര മാണം' (മനസ്സം' ബാഹ്യേന്ദ്രിയങ്ങളോടു ചേന്നിരിക്കുമ്പോരം ജാഗരണവും, തനിയേ സ്ഥിതിചെയ്യുമ്പോരം സ്വപ്നവും ഉണ്ടാകുന്നു) എന്നം' ''സ ധീം സ്വപ്പോ ഭൂത്വാ ധ്യായതീവ ലേ ലായതീവ'' (മനസ്സം' സ്വപ്പമായിത്തീന്നിട്ടു്, ധ്യാനിക്കുന്നതു പോലെയും പല വടിവിൽ ക്രീഡിക്കുന്നതുപോലെയും ഇരി ക്കുന്നു) എന്നുള്ള ഭാഗംകൊണ്ടും' വാജസനേയകത്തിൽ പറഞ്ഞി ക്ലസ്ലോ അതിനാൽ, മനസ്സിനു വിഭൂതിയെ അനുഭവിക്കുന്നവിഷ യത്തിൽ സ്വാതന്ത്ര്യം പറഞ്ഞതും' ശരിതന്നെ.

ഇനി ഇവിടെ ക്ഷേത്രജ്ഞൻ സാപ്നകാലത്തിലും മനസ്സാ കുന്ന ഉപാധിയോടുകൂടിയിരിക്കുന്നു എന്നു പറയുന്നപക്ഷം, അതു° സാപ്നകാലത്തിൽ ക്ഷേത്രജ്ഞൻ സ്വയംജ്യോതിസ്സാ ണെന്നു പറയുന്ന വേറേ ശ്രതിയുള്ളതിനു വിരുദ്ധമാകമെന്നം, അതിനാൽ, ''അത്യൈഷ ദേവഃ'' എന്നുള്ളിടത്തുള്ള 'ദേവ'ശ ബ്യത്തിനു മനസ്സെന്നത്ഥം പറയാതെ ക്ഷേത്രജ്ഞൻ എന്നു പറക യാണു വേണ്ടതെന്നും ചിലർ പറയുന്നുണ്ട്, അതും ശരിയല്ല; ശ്രുതിയുടെ അർത്ഥം വേണ്ടംവണ്ണം മനസ്സിലാകായ്ക്കുനിമിത്ത മുള്ള തെററിദ്ധാരണകൊണ്ടാണ് അവർ അങ്ങനെ പറയുന്ന എന്തെന്നാൽ സ്വയം ജ്യോതിഷ<sup>o</sup>ട്വംമതൽ മോക്ഷ<sup>o</sup>ംവരെ യുള്ള എല്ലാ വ്യവഹാരവും മനസ്സ് മതലായ ഉപാധികളെ ക്കൊണ്ടുണ്ടാവുന്നതാകയാൽ അവിദ്യാവിഷയംതന്നെയാകുന്നു. ''യത്ര വാ അന്യദിവ സ്യാത° തത്രാ ∫ ന്യോ ∫ ന്യത° പശ്യേ ത°. മാത്രാസംസർഗ്ഗസ്തചസ്യ ഭവതി'' (എപ്പോഴാണോ വേറേ ഒരു വസ്ത ഉള്ളതും അപ്പോഗം ഒരാഗം ആ വേറേയിള്ള വസ്തവി നെ ദശിച്ചു എന്നുവരാം. എന്നാൽ, അവന<sup>ം</sup> ദൃശ്യത്തോടു സംബന്ധമണ്ടാകയില്ല.) ''തത്ര ത്വസ്യ സവമാഞ്ചൈവാഭ്രത് തത° കേന കം പശ്യേത°'' (എന്നാൽ, എപ്പോഠം ഇവനം എല്ലാം താൻതന്നെ ആയിത്തീരുന്നുവോ, അപ്പോ≎ എന്തുകൊ ണ്ടു' ആരെയാണു' കാണുന്നതു'?) എന്നു തുടങ്ങിയുള്ള ശ്രുതിക ളിൽനിന്നും ഈ അർത്ഥമാണും സിദ്ധിക്കുന്നതും. അതിനാൽ മേല്പറഞ്ഞപ്രകാരമുള്ള ആശങ്ക, മന്ദബ്രഹ്മവിത്തുകയക്കല്ലാതെ, എല്ലാം ഒരേ ആത്മാവുതന്നെ എന്ന് അറിയുന്നവക്കുണ്ടാകയില്ല.

ഇനിയും പൂവ്പക്ഷം:—സ്വയംജ്യോതിസ്സാണെന്നു പറയു ന്നതിനു മനസ്സ് മുതലായവ ഇല്ലാതിരിക്കേണ്ട ആവശ്യമില്ലെ കിൽ ''അത്രായം പുരുഷഃ സ്വയംജ്യോതിഃ'' (സ്വപ്പകാല ത്തിൽ ഈ പുരുഷൻ സ്വയംജ്യോതിസ്സാകുന്നു) എന്നുള്ള ശ്രുതിയിൽ 'സ്വപ്പകാലത്തിൽ' എന്നുള്ള വിശേഷണം അർത്ഥമില്ലാത്തതായിത്തീരുമല്ലോ; എന്തെന്നാൽ, ഉണർന്നിരിക്കുമ്പോഴം സ്വയംജ്യോതിസ്സാണെന്നു പറയാമല്ലോ.

സമാധാനം:--ഈ ആക്ഷേപം നിസ്സാരമാകന്നു; മനസ്സി ക്പെന്നവച്ചാൽതന്നെയും, ''യ ഏഷോ ∫ ന്തർഹൃദയ ആകാശനൂ സൂിൻ ശേതേ'' (ഹൃദയാന്തഭാഗത്തിലുള്ള ആകാശത്തിലാണം' ഈ പുരുഷൻ ശയിക്കുന്നതും') എന്നുള്ള ശൃതി അനുസരിച്ച ഹൃദയാകാശവം അതുകൊണ്ടുണ്ടാകുന്ന പരിച്ഛേദവും (അതിർ തിരിപ്പം) സാപുകാലത്തിലും ഉള്ളതിനാൽ നിങ്ങരംക്കും സവയം ജ്യോതിഷ്ട്രം പറവാൻ തീരെ നിവൃത്തിയില്ല.

പൂവ്പക്ഷി:--സത്യംതന്നെ; ഈ ദോഷമുണ്ട്; സാപ്പ ത്തിൽ പൂർണ്ണമായ സായംജ്യോതിഷ്ടാമില്ല, അതു സുഷപ്പി യിലേ ഉള്ള; എങ്കിലും, സാപ്പകാലത്തിൽ മനസ്സില്ലെങ്കിൽ, 'ആത്മാവ്' കേവലനായിത്തീരുന്നതുകൊണ്ട് പകതി ഭാരം കറയുമല്ലോ.

സിദ്ധാന്തി:--നിങ്ങരം പറയുന്നതു്, സുഷുപ്പികാലത്തിൽ ആണം' പൂർണ്ണമായ സ്വയം ജ്യോതിഷ്ടാം എന്നല്ലേ? അതു ശരിയായിരുന്നുകാല അതിൽ മനസ്സില്ലാതെയിരുന്നാൽ പക്തി ഭാരം കറയുമെന്നു പറയുന്നതു സ്ഥയതികാമായിരുന്നു. പേര്യ്യാ അര്യായിരുന്നും അങ്ങനെയല്ല; 'പൂരീതതിനാഡിഷു ശേതേ'' (സുഷുപ്പികാലത്തിൽ പുരുഷൻ പൂരീതതിനാഡികളിൽ ശയിക്കുന്നു) എന്നുള്ള ശ്രൂതി അന്സരിച്ചു്, സൂഷുപ്പി കാലത്തിലും പുരീതതിനാഡികളോട് സംബന്ധമുള്ളതുകൊണ്ടും, അപ്പോഴും, പുരുഷന്ത് സ്വയം ജ്യോതിഷ്ടാം സാധിച്ചു പകതിഭാരം കറയ്ക്കാമെന്നുള്ള അഭിമാനം വെറുതേതന്നെ. അതിനാൽ സാപ്പകാലത്തിൽ' എന്നുള്ള വിശേഷണം നിങ്ങളുടെ പക്ഷത്തിലും അനർത്ഥകംതന്നെ.

പൂവപക്ഷി:--എന്നാൽ പിന്നെ എങ്ങനെയാണം', ''അത്രാ യം പുരുഷഃ സ്വയംജ്യോതിഃ'' എന്നുളള ശ്രതി ശരിയാവു ന്നതും? ആ ഭാഗം കാണ്വശ്രതിയിൽ ഉളളതാകയാൽ അന്യശാഖയിലുളളതാകുന്നു; അതിനാൽ അതിനെപ്പററി, അത്രൈഷ ദേവഃസ്വപ്പേ മഹീമാനമനുഭവതി' എന്നുളള അഥ വ്ശാഖയിലെ വാക്യത്തിന്റെ അത്ഥം പറയുന്ന അവസരത്തിൽ, ആലോചിക്കേണ്ട ആവശ്യമില്ല; എന്നും മററും സമാധാനം പറഞ്ഞാൽ അതു ശരിയാവുകയില്ല. എല്ലാ ശ്രതികളുടെയും അത്ഥം ഒന്നുതന്നെയായിരിക്കണം. എല്ലാ വേദാന്തങ്ങളു ടേയും പ്രതിപാദ്യം ഒരേ ആത്മാവുതന്നെയാണു്. അതു തന്നെയാണല്ലോ അറിയിക്കുവാനും അറിവാനുമാഗ്രഹിക്കുന്ന തും. അതിനാൽ സ്വപ്പത്തിൽ അത്മാവു് സ്വയംജ്യോതിസ്സാ ണെന്നുള്ളതിനു് ഉപപത്തിപറയാതെ തരമില്ല. എന്തെ ന്നാൽ, ശ്രൂതി യഥാത്ഥത്തെയാണു് പ്രകാശിപ്പിക്കുന്നുത്ര്.

സിദ്ധാന്തി:- എന്നാൽ, അറിയാമെന്നുള്ള അഭിമാനമെല്ലാം വിട്ടു വേദാത്ഥം കേട്ടുകൊള്ളക. അഭിമാനമുള്ളപ്പോ⊙ ശ്രുത്യ ത്ഥത്തെ അറിയുന്നതിന്ത്, എല്ലാ പണ്ഡിതംമന്യന്മാഅംകൂടി നൂറുവഷ്ം ശ്രമിച്ചാലും സാധിക്കയില്ല.

ആത്മാവ ഹൃദയാകാശത്തിലം പുരീതതിനാഡികളിലും സ്വപിക്കുന്നുവെങ്കിലും അവയോടു സംബന്ധമില്ലാത്തതിനാൽ, അവയിൽനിന്നു വേർതിരിച്ച കാണിപ്പാൻ കഴിയമെന്നുള്ളതു കൊണ്ട<sup>∨</sup>, അപ്പോഠം ആത്മാവിനു സചയംജ്യോതിഷൂചത്തിന തടസ്സമില്ലാതിരിക്കുന്നതുപോലെ, അവിദ്യ, കാമം, കർമമം, ഇവനിമിത്തമുള്ള വാസനകളോടുകൂടിയ മനസ്സിൽ, കർമ്മനി മിത്തങ്ങളായ വാസനകളെ, വാസനാത്രപമായ അവിദ്യനി മിത്തം, മറെറാരു വസ്തവിനെപ്പോലെ കാണകയും, എല്ലാ കാര്യങ്ങളിൽനിന്നും കരണങ്ങളിൽനിന്നും വേർതിരിഞ്ഞിരി ക്കുകയും ചെയ്യുന്ന ദ്രഷ<sup>ം</sup>ടാവും ദൃശ്യങ്ങളായ വാസനകളിൽ നിന്നും അന്യനാകയാൽ സ്വയംജ്യോതിസ്സതന്നെ എന്നുള്ളതു എത്ര ദപ്പിമുള്ള താക്കികനും തടുക്കുവാൻ സാധിക്കയില്ല. ജാഗ്ര മുതലായ കാര്യജ്യോതിസ്സകളം ദവസ്ഥയിൽ ആദിത്യൻ ചക്ഷരാദികളായ കരണജ്യോതിസ്സകളം ഉള്ളതിനാൽ അവ യോടുകൂടിക്കലന്ത പോകുന്നതുകൊണ്ട് ആത്മാവു് സ്വയം ജ്യോതിസ്സാണെന്നറിയുന്നതിനും എളുപ്പമില്ല. സപ്നത്തിലാ കട്ടെ ആദിത്യാദികളം ചക്ഷരാദികളം ഭാസിക്കുന്നണ്ടെങ്കിലും, അവ വാസനാമാത്രങ്ങളും ദൃശ്യങ്ങളുമാകയാൽ അവയ്ക്കു വിഷ യങ്ങളെ പ്രകാശിപ്പിക്കുവാൻ സാമത്ഥ്യമില്ല. ഈ അവസര ത്തിൽ മാത്രമേ ആത്മാവ സ്വയംജ്യോതിസ്സാണെന്നുളള വസ്തത സാധിക്കയുള്ള. ബോദ്ധ്യപ്പെടുത്തുവാൻ അതിനാൽ ''അത്രായം പുരുഷഃ'' ഇത്യാദി ശ്രുതിയിൽ, സ്വപ<sup>ം</sup>നകാല ത്തിൽ എന്നത്ഥമുള്ള 'അത്ര' എന്ന വിശേഷണം സാത്ഥകം കാണചശ്രതിയിൽ സ്വപ<sup>ം</sup>നകാലത്തിൽ തന്നെ. ഇങ്ങനെ, മനസ്സില്ലെന്നുള്ള അത്ഥം വിവക്ഷിക്കേണ്ട ആവശ്യമില്ലാത്തതി നാൽ ഇവിടെ ദേവശബ്ദംകൊണ്ട് 'പരേദേവേ മനസ്യേകീ ഭവന്തി' എന്നു പറഞ്ഞ മനസ്സിനെത്തന്നെ ഗ്രഹിക്കുന്നതിന വിരോധമില്ല. അതിനാൽ കരണങ്ങാം മനസ്സിൽ ലയിക്കയും മനസ്സ് ലയിക്കാതിരിക്കയും ചെയ്യുന്ന അവസരത്തിൽ, മനോ മയനായിട്ട് സ്വപ്നങ്ങളെ കാണുന്നു എന്നു പറഞ്ഞത ശരിതന്നെ.

മഹിമാവിനെ അനഭവിക്കുന്നതെങ്ങനെ എന്നാൽ-പുത്രൻ, മിത്രം മതലായി മൻപുകണ്ടിട്ടുളളതിൻെറ എല്ലാം വാസനകള ളളതുനിമിത്തം ആ വാസനകളിൽനിന്നുണ്ടാകുന്ന പുത്രമിത്രാ ദിയെ, അവിദ്യനിമിത്തം, കാണന്ത എന്ത വിചാരിക്കുന്നു. വാസ്തവത്തിൽ അപ്പോരം കണ്ണിൻൊ വ്യാപാരമില്ലാത്തതുകൊ ണ്ട് കാണ്മാൻ ഇടയില്ലല്ലോ. അതുപോലെ മുമ്പു കേട്ടിട്ടുളള തിനെത്തന്നെ കേരംക്കുന്നതായി വിചാരിക്കുന്നു. ദേശാന്തരങ്ങ ളിലോ ദിഗന്തരങ്ങളിലോ പലപ്പോഴം അനഭവിച്ചിട്ടളളതി നെ പിന്നെയും പിന്നെയും അനഭവിക്കുന്നതുപോലെ തോന്ന ന്നു. ഈ ജന്മത്തിൽ കണ്ടിട്ടുള്ളതും കണ്ടിട്ടില്ലാത്തതും (ജന്മാന്ത രത്തിൽ കണ്ടിട്ടുളളതു<sup>o</sup>; ഒരിക്കലും കണ്ടിട്ടില്ലാത്തതിൻൊ വാസന ഉണ്ടാകയില്ലല്ലോ) കേട്ടിട്ടുള്ളതും കേട്ടിട്ടില്ലാത്തതും മനസ്സകൊണ്ടുതന്നെ ഈ ജന്മത്തിൽ അനുഭവിച്ചിട്ടുളളതും ജന്മാ ന്തരത്തിൽ അനഭവിച്ചിട്ടുളളതും ജലം മതലായതുപോലെ വാസ്തവത്തിലുളളതും കാനൽജലം മതലായതുപോലെ ഇല്ലാത്ത തും, എന്നുവേണ്ട, ഇവിടെ പറഞ്ഞതും പറയാത്തതും എല്ലാം കാണുന്നു. ഇങ്ങനെ എല്ലാ മനോവാസനകളമാകുന്ന ഉപാധി യോടുകൂടി, സവ്കരണസ്വത്രപനായ മനോദേവൻ സ്വപ<sup>്</sup>ന 5 ങ്ങളെ കാണന്നു.

ബ്രാഹ്മണം: —സയദാ തേജസാ ƒ ഭിഭ്രതോ ഭവതി, അത്രൈഷ ദേവഃ സാപ്പാൻ ന പശ്യ;-ത്യഥ തദൈതസ്മിൻ ശരീര ഏതൽ സുഖം ഭവതി. 6

സഃ — അവൻ = ആ മനോത്രപനായ ദേവൻ

യദാ — എപ്പോഗം

തേജസാ = തേജസ്സിനാൽ = പിത്തമെന്നു പറയുന്ന

തും, നാഡികളിൽ കിടക്കുന്നതുമായ

സൗരതേജസ്സിനാൽ

അഭിഭ്രതഃ — അഭിഭ്രതനായി — വാസനാദ്വാരങ്ങളെ

ല്ലാം അടഞ്ഞുപോയവനായി

ഭവതി — ഭവിക്കുന്നുവോ,

അത്ര <u>—</u> ഈ സമയത്തിൽ

ഏഷഃ ദേവഃ — ഈ ദേവൻ = മനസ്സെന്നു പറയുന്ന

ദേവൻ

സാപ്പാൻ <u>സാപ്പത്തളെ</u> ന\_പശ്യതി <u>ട</u>കാണുനില്ല.

അഥ <u>—</u> പിന്നെ തദാ <u>—</u> അപ്പോരം

ഏതസൂിൻ ശരീരേ — ഈ ശരീരത്തിൽ

ഏതത° സബം — ഈ സബം =വിജ്ഞാനസാത്രപവും

ഒരേ നിലയിലുള്ളതും, വിഷയസമ്പ

ക്കമില്ലാത്തതുമായ സുഖം

ഭാഷ്യം: —മനോര്യപനായ ആ ദേവൻെറ വാസനാദ്വാര ങ്ങളെല്ലാം നാഡികളിൽ സ്ഥിതിചെയ്യുന്നതും പിത്തമെന്നു പറയുന്നതുമായ സൗര(സൂര്യസംബന്ധിയായ) തേജസ്സംകൊണ്ടും അടഞ്ഞുപോകുമ്പോരം, മനസ്സിൻറെ രശ്മികരം കരണങ്ങ ളോടുകൂടി എദയത്തിലേയ്ക്കു പിൻവലിക്കപ്പെടുന്നു. തടിയിൽ തീപോലെ, മനസ്സം, വിഷയസമ്പക്കമില്ലാത്ത സാമാന്യജ്ഞാ നത്തിൻെറ രൂപത്തിൽ ശരീരംമുഴുവൻ വ്യാപിച്ചു സ്ഥിതിചെ യുമ്പോരം, സുഷുപ്തനായിത്തീരുന്നു. ഈ സമയത്തിൽ, ദശന ദാരങ്ങളെല്ലാം തേജസ്സിനാൽ അടഞ്ഞുപോകുന്നതുകൊണ്ടും, മനസ്സെന്നു പായുന്ന ഈ ദേവൻ സാപുങ്ങരം കാണുന്നില്ല!

7

ഉടനെ അപ്പോരം, ഈ ശരീരത്തിൽ മുഴുവൻ വ്യാപിക്കുന്നതും, ഒരേനിലയിൽ സ്ഥിതിചെയ്യുന്നതും, വിഷയസംസർഗ്ഗമില്ലാ ത്തതും വിജ്ഞാനരൂപവുമായ സുഖമുണ്ടാകുന്നം. 6

ഈ സുഷുപ്പികാലത്തിൽ, അവിദ്യ, കാമം, കർമ്മം ഇവ നിമിത്തമുണ്ടാകുന്ന കാര്യങ്ങളും കരണങ്ങളും ശാന്തങ്ങളായി ത്തീരുകയും, അപ്പോരം, മുമ്പേ ഉപാധികരുനിമിത്തം വേറേ വിധത്തിൽ തോന്നിയിരുന്ന ആത്മസ്വര്രപം അദ്വയമായും ശാന്തമായും തീരുകയും ചെയ്യുന്നു. ഈ അവസ്ഥയെ, അവിദ്യ യാലുണ്ടാക്കപ്പെടുന്ന പൃഥിവ്യാദിമാത്രകരം തിരികെ ചെന്നു ചേരുന്നതുകൊണ്ടു കാണിപ്പാനായി, അതിനു ദൃഷ്ടാന്തം പറയുന്നു:—

ബ്രാഹ്മണം: —സ യഥാ സോമ്യ! വയാംസി വാസോവൃക്ഷം സമ്പ്രതിഷ്യതേ, ഏവം ഹ വൈ തത്സവം പര ആത്മനി സംപ്രതിഷ്യതേ.

സഃ <u>—</u> അതു<sup>o</sup> = ആ ദൃഷ്യാന്തം:--

യഥാ — എങ്ങനെയാണോ

സോമ്യ! <u>—</u> അല്ലയോ പ്രിയദശ്ന! വയാംസി <u>—</u> വയസ്സകരം <del>ച</del> പക്ഷികരം

1 വാസോവ്യക്ഷം 📉 വാസവ്യക്ഷത്തെ 🗕 ചേക്കുമരത്തെ

സംപ്രതിഷ്യതേ <u>—</u> ഗമിക്കുന്നതു<sup>ം</sup>

ഏവം ഹ വൈ 🔃 ഇപ്രകാരംതന്നെ

തത് സവം — അതെല്ലാം മ ഇനി പറയുവാൻപോ

കുന്ന പൃഥിവ്യാദികളെല്ലാം

പരേ ആത്മനി 💢 പരനായ ആത്മാവിൽ

സംപ്രതിഷ്യതേ = ചെന്നുചേരുന്നു.

ഭാഷ്യം:-- ആ ദൃഷ്ടാന്തമെങ്ങനെയെന്നാൽ... അല്ലയോ പ്രിയദശന! പകൽ അവസാനിക്കുമ്പോരം പക്ഷികരം ചേക്കു മരത്തിൽ തിരികെ ചെന്നുചേരുന്നതുപോലെ ഇനി പറവാൻ പോകുന്ന പ്ലഥിവി മുതലായവ എല്ലാം പരമാത്മാവിൽ ചെന്നുചേരുന്നു.

<sup>1 &#</sup>x27;വാസേറവൃക്ഷം' എന്നതു° ഛാന്ദസമാണു°. ലൗകികപ്രയോഗം 'വാസവൃക്ഷം' എന്നാണു°.

അതെല്ലാമെന്നു പറഞ്ഞതു ഏതെന്നു പറയുന്നു:— ബ്രാഹ്മണം:--പ്ലലിവീ ച പ്ലലിവീമാത്രാ ചാം, ƒ റ്റ് പയ്യാ ƒ റ്റ് പോ മാത്രാ ചാം, തെജ്യയ് തേജോമാത്ര ചം, വായുയ്യ വായുമാത്രാ ചാം, ƒ റ്റ കാശ്യയാ ƒ റ്റ കാശമാത്രാ ചം, ചക്ഷ്യയ് ര്യപ്പട്ടവും ചം, ഗോത്രം ച ശ്രോതവും ചം, ലോണം ച ല്ലോതവും ചം, രസയ്യാ രസയിതവും ചം, താക് ച സ്ത്രയിതവും പം, വാക് ച വക്തവും ചം, വന്തും ചാ ƒ റ്റ് ഭാതവും ചോം,പഞ്ചായോ ƒ റ്റ് നന്ദ യിതവും ചം, പായയ്യാ വീസജ്ജയിതവും ചം, പാഭൗ ചം, ഗന്തവും ചം, മനശ്യാ മന്തവും ചം, ബുദ്ധിയാ പം, ചേതയിതവും ചം, തേജ്യ്യ വിദ്യോതയിതവും ചം, പ്രാണയ്യ വിധാരയിതവും ചം, &

എഥിവീച <u>ചുഥിവിയും = അഞ്ച് ഉണങ്ങളോട്ട</u>

പ്പുഥിവീമാത്രാ ച പൃഥിവീമാത്രയം = സ്ഥുലപ്പഥി വിക കാരണമായ ഗന്ധതന്മാത്രയും

ആപഃ ച = അപ്പകളം ≡ ജലവും 1 ആപോമാത്രാ ച == രസതന്മാത്രയും

തേജാച — തേജസ്സം

തേജോമാത്രാ ച = തേജോമാത്രയും — രൂപതന്മാത്രയും തേജോമാത്രാ ച = തേജോമാത്രയും — രൂപതന്മാത്രയും

ഗ്രാക്യാ <del>ചരുക്ക</del>

വായുമാത്രാച = വായുമാത്രയും —സ്വർതന്മാത്രയും

ആകാശഃ ച \_\_ ആകാശവും

ആകാശമാത്രാ ച \_\_ ആകാശമാത്രയും \_\_ ശബ്ദതന്മാത്രയും

ചക്ഷു ച 💳 ചക്ഷുരിദ്രിയവും

രുപടും ച <u>കുടവുവും അതിനെ വിഷയമായ</u>

ശ്രോത്രം ച = ശ്രോത്രേന്ദ്രിയവും

ശ്രോതുവ്യം ച = അതിൻെ വിഷയമായ ശബ്ദവും

<sup>1 &#</sup>x27;ആപോമാത്രാ' എന്നതിൽ വികേ'തി ലോപിക്കാതിരിക്കുന്നതു ഫാന്ദസമാണും'.

```
ഘാണം ച — ഘാണേന്ദ്രിയവും
```

ഘാതവ്യം ച == അതിൻെറ വിഷയമായ ഗന്ധവും

രസഃ ച \_\_\_ രസവം \_\_ രസനേന്ദ്രിയവം

രസയിതവ്യം ച = രസയിതവ്യവം—അതിൻെറ വിഷയ

മായ രസവും

താൿ ച = താകം = താഗിന്ദ്രിയവും

സ്പശയിതവ്യം ച 😑 അതിന്റെ വിഷയമായ സ്പശവും

വാൿ ച = വാഗിന്ദ്രിയവും

വക്തവ്യം ച 😑 വക്തവ്യവം —അതിൻെറ വിഷയമായ

വചനവും

ഹസ്തൗ ച — ഹസ്തങ്ങളും —കൈകളും

ആദാതവ്യം ച 😑 അവയുടെ വിഷയമായ ആദാനവും

ഉപസ്ഥഃ ച = ഉപസ്ഥവും

ആനന്ദയിതവ്യം ച 😑 അതിൻെറ വിഷയമായ ആനന്ദവും

പായുഃ ച \_\_ പായുവും \_\_നൂദവും

വിസജ്ജയിതവ്യം ച<u></u>അതിൻെറ വിഷയമായ വിസജ്ജനവും

പാദൗ ച = പാദങ്ങളം

ഗന്തച്യം ച 😑 അവയുടെ വിഷയമായ ഗമനവും

മനഃ ച <u>—</u> മനസ്സം

മന്തവ്യം ച — അതിൻെറ വിഷയമായ മനനവും

ബുദ്ധിഃ ച \_\_ ബുദ്ധിയം

ബോദ്ധവ്യം ച — അതിൻെറ വിഷയമായ ബോധവും

അഹംകാരഃ ച — അഹംകാരവും

അഹംകത്തവ്യം ച 😑 അതിൻെറ് വിഷയമായ അഹംകരണ

വം

ചിത്തം ച = ചിത്തവും

ചേതയിതവ്യം ച 😑 അതിൻെറ വിഷയമായ ചേതനക്രി

യാൽം

തേജു ച \_\_\_ തേജസ്സം \_\_തചഗിന്ദ്രിയത്തെക്കൂടാതെ യുള്ള പ്രകാശത്തോടുകൂടിയ തപക്കും

വിദ്യോതയിതവ്യം ച <u>—</u> അതിനാൽ പ്രകാശിപ്പിക്കപ്പെടുന്ന വിഷയവം

പ്രാണഃ ച = പ്രാണന്തം

ഭാഷ്യം:--രൂപരസാദികളായ അഞ്ചു ഗുണങ്ങളോടുകൂടിയ സ്ഥൂലയായ പ്പഥിവിയും അതിനു കാരണമായ പ്പഥിവീമാത്ര (ഗന്ധതന്മാത്ര)യം, അതുപോലെ ജലവും രസതന്മാത്രയും, തേജസ്സം രൂപതന്മാത്രയും, വായുവും സ്വശതന്മാത്രയും, ആകാ ശവും ശബ്ദതന്മാത്രയും ഇങ്ങനെ സ്ഥൂലങ്ങളും സൂക്ഷ്യങ്ങളുമായ ഭൂതങ്ങളം; അതുപോലെ ചക്ഷുരിന്ദ്രിയവും അതിൻെറ വിഷയ മായ ത്രപവും ശ്രോത്തേന്ദ്രിയവും അതിൻെറ വിഷയമായ ശബ്ദ വും, ഘാണേന്ദ്രിയവും അതിൻൊ വിഷയമായ ഗന്ധവും, രസ നേന്ദ്രിയവും അതിൻെറ വിഷയമായ രസവും, ത്വഗിന്ദ്രിയവും അതിൻെറ വിഷയമായ സ്പശ്വം, വാഗിന്ദ്രിയവും അതിൻെറ വിഷയമായ വചനക്രിയയും, ഹസ്തങ്ങളം അവയുടെ വിഷയ മായ ആദാനക്രിയയും, ഉപസ്ഥവും അതിൻെറ വിഷയമായ ആനന്ദവും, വായുവും അതിൻെറ വിഷയമായ വിസജ്ജനവും, പാദങ്ങളം അവയുടെ വിഷയമായ ഗമനവും ഇങ്ങനെ ബുദ്ധീ ന്ദ്രിയങ്ങളം, കർമ്മേന്ദ്രിയങ്ങളം അവയുടെ വിഷയങ്ങളം, മനസ്സം അതിൻെറ വിഷയമായ മനനവും, നിശ്ചയസ്വരുപ മായ ബുദ്ധിയം അതിൻെറ വിഷയമായ ബോധവും, അഭിമാ നരൂപമായ അഹങ്കാരവും അതിൻെറ വിഷയമായ അഹങ്കര ണവും, ചേതനയോടുകൂടിയ അന്തഃകരണമായ ചിത്തവും അതി ൻെറ വിഷയമായ ചേതനക്രിയയും, തചഗിന്ദ്രിയമൊഴിച്ച പ്രകാശമുള്ള ത്വക്കാകുന്ന 1 തേജസ്സം അതു പ്രകാശിപ്പിക്കുന്ന വിഷയവും, സൂത്രാത്മാവെന്നു പറയുന്ന പ്രാണനും അതിന്റെ വിഷയമായ വിധാരണം അല്ലെങ്കിൽ സംഗ്രഥനവും പരപ്ര യോജനത്തിനായി ഒരുമിച്ച ചേർന്നിക്കുന്ന നാമരൂപാത്മക മായ കാര്യകരണങ്ങളെല്ലാം ഇത്രത്തോളമേയുള്ള.

ഇവയെക്കാരം പരമായി, ജലത്തിൽ സൂര്യൻ മുതലായതു പോലെ, ഭോക്താവായം കത്താവായം ഇവയിൽ അനുപ്രവേ ശിച്ചിരിക്കുന്നതു് ഏതാത്മാവിൻെറ രൂപമാണോ,

<sup>1</sup> ശങ്കരാനന്ദരൻറ ദീപികയിൽ 'തേജസ്സു'' എന്നതിനു'', മനസ്സു', ബുദ'ധി, അഹങ്കാരം, ചിത്തം എന്ന നാലു' അന്തഃകരണങ്ങയക്കും പൊതുവെയുള്ള ജ'ഞാനശക'തി എന്നും വിദ്യോതയിതവും എന്ന തിനു' നാലു' അന്തഃകരണങ്ങയക്കും പൊതുവായുള്ള വിഷയമ്മ ന്നും അർത'ഥം പറഞ്ഞിരിക്കുന്നു.

#### ബ്രാഹ്മണം: \_\_

ഏഷ ഹി ദ്രഷ്ടാ, സ്പ്രഷ്ടാ, ശ്രോതാ, ഘാതാ, രസ യിതാ,മന്താ, ബോദ്ധാ, കത്താ,വിജ്ഞാനാത്മാ, പുരുഷഃ; സ പരേ ƒ ക്ഷര ആത്മനി സംപ്രതിഷ്യതേ 9

ഏഷഃ ഹി <u>ഇ</u>വൻ \_\_\_\_ ഇവൻ

രുഷ്ടാ <u>ലരും</u> ലശിക്കുന്നവനം

സ്പ്രഷ്ടാ = സ്പ്രഷ്ടാവം = സ്ഥ്രീക്കുന്നവനും ശ്രോതാ = ശ്രോതാവം —ശ്രവിക്കുന്നവനും ഘാതാ = ഘാതാവം = ഘാണിക്കുന്നവനും രസയിതാവം — അവിക്കുന്നവനും

ക്കുന്നവനും)

ബോദ്ധാ = ബോദ്ധാവം \_\_ബോധിക്കുന്നവനം (നിശ്ച

യിക്കുന്നവനം)

കത്താ = കത്താവം —ചെയ്യുന്നവനും (അഹങ്കരിക്ക

ന്നവനം)

വിജ്ഞാനാത്മാ 😑 വിജ്ഞാതൃസ്വരൂപനും (അറിയുന്ന സ്വഭാ

വത്തോടുകൂടിയവനം)

പുരുഷം = പുരുഷനം —പൂർണ്ണനും ആകുന്നു.

സഃ \_\_ അവൻ\_\_ആ പുരുഷൻ

പരേ = പരനം

ഭാഷ്യം:--'വിജ്ഞാനം' എന്ന പദത്തിനു ''വിജ്ഞാന മയഃ'' ഇത്യാദി സ്ഫലങ്ങളിൽ ഏതുകൊണ്ടാണോ അറിയ ന്നതു് അതു്, അതായതു്, ജ്ഞാനത്തിനു കാരണമായിട്ടുള്ള ബുദ്ധി മുതലായതു്, എന്നാണത്ഥം. എന്നാൽ ഇവിടെ, വിജ്ഞാനമെന്നാൽ വിജ്ഞാനക്രിയയുടെ കത്താവു് എന്നത്ഥം.

ഈ ആത്മാവ്യ്, ദശിക്ക, സ്വശിക്ക, കേരംക്കുക, ഘാണി ക്ക, രുചിക്ക, സങ്കല്പിക്ക, നിശ്ചയിക്ക, അഭിമാനിക്ക ഇവ യെല്ലാം നടത്തുന്നവനും, വിജ്ഞാതൃസ്വരൂപനും, കാര്യകരണ സങ്യാതരൂപമായ മുൻപറഞ്ഞ ഉപാധികളിൽ എല്ലാം നിറ ഞ്ഞിരിക്കുന്നതിനാൽ പ്രത്ഷനം ആകുന്നു. ജലം മുതലായതി ലുള്ള സൂര്യാദികളുടെ പ്രതിബിംബം, അതിന്നാധാരമായ ജലാ ദികരം നശിക്കുമ്പോരം, സൂര്യാദികളിൽ ചേരുന്നതുപോലെ, ഉപാധികളിൽ പ്രതിബിംബത്രപത്തിൽ സ്ഥിതിചെയ്യുന്ന പുരുഷൻ, ഉപാധികരം ലയിക്കുമ്പോരം, ജഗദാധാരമായി ശേഷിക്കുന്ന, പരനം അക്ഷരനം ആയ ആത്മാവിൽ ചേരുന്നു.

ഈ ആത്രാവും അക്ഷരനും ഒന്നതന്നെ എന്നു് അറിയുന്ന വനുള്ള ഫലത്തെ പറയുന്നു:--

ബ്രാഹ്മണം:--പരമേവാക്ഷരം പ്രതിപദ്യതേ സ യോ ഹ വൈ തദച്ഛായമശരീരമലോഹിതം ശുഭ്രമക്ഷരം വേദയതേ യസ്ത സോമ്യ!, സ സവ്വജ്ഞഃ സവോ ഭവതി; തദേഷശ്രോകഃ 10

യഃ ഹ വൈ <u>—</u> ആരാണോ<u>—</u>ഏ**തു സവൈഷണാ പരി** ത്യാഗിയാണോ

അശരീരം — ശരീരമില്ലാത്തതും — നാമരൂപങ്ങളും യാ തൊരുപാധിയം ശരീരവുമില്ലാത്തതും

അലോഹിതം = ലോഹിതം (ചുവന്നതും) അല്ലാത്തതും = ചുവപ്പ മതലായ ഗുണങ്ങളൊന്നമില്ലാ ത്തതും

രുഭം <u>ത്ര</u>ഭവം <u>ത</u>രും uവുമായ

തത് അക്ഷരം — ആ അക്ഷരത്തെ 🗕 പുരുഷൻ എന്നു പറയുന്ന

പരമാർത്ഥവസ്തുവിനെ

വേദയതേ — അറിയുന്നതു്;

സഃ = അവൻ പരം = പരമായ

അക്ഷരം ഏവ 😑 അക്ഷരത്തെത്തന്നെ

പ്രതിപദ്യതേ — പ്രാപിക്കം.

സേരു! — അല്ലയോ പ്രിയദർശന!

യം തു വേദയതേ<u>—</u> ആരാണോ അങ്ങനെ അറിയുന്നതു<sup>ം</sup>,

സഃ = അവൻ

```
സവ്വജ്ഞം . — സവ്വജ്ഞനായം — എല്ലാമറിയുന്നവ
നായം
സവ്വഃ — സവ്വനായം —സവ്വാത്മാവായം
വേതി — ഭവിക്കം.
തത് — ആ അർത്ഥത്തിൽ ആണ്ം',
ഏഷഃ ശ്ലോകം — താഴെപ്പറയുന്ന മന്ത്രം.
```

ഭാഷ്യം:--എല്ലാ ഏഷണകളം പരിത്യജിച്ച്<sup>ം</sup>, തമസ്സൊ ഴിഞ്ഞതും നാമം, രൂപം, ഉപാധിക⊙, ശരീരം ഇവയൊന്ന മില്ലാത്തതും ചുവപ്പുമുതലായ ഗുണങ്ങളിലൊന്നിനോടും കൂടാ ത്തതും, ഇങ്ങനെയിരിക്കുന്നതുകൊണ്ട് ശുദ്ധവും, യാതൊരു വിശേഷണവുമില്ലാത്തതുകൊണ്ടു നാശരഹിതവും പ്രാണനല്ലാ ത്തതും, മനസ്സിനം അഗോചരമായിട്ടുള്ളതും, ശിവവും ശാന്തവും അകത്തും പുറത്തുമുള്ളതും ജനനമില്ലാത്തതും ആയ പുരുഷൻ എന്നുപറയുന്ന പരമാത്ഥവസ്തുവിനെ അറിയുന്നവൻ പരമായ അക്ഷരത്തെത്തന്നെ പ്രാപിക്കും. അല്ലയോ പ്രിയദർശന! സവ്വ്ജ°ഞനായി അറിയുന്ന സവ്വത്യാഗി, ഇപ്രകാരം 🗀 ത്തീരം--അവൻ അറിയാത്തതായി യാതൊന്നും ഉണ്ടായിരിക്ക യില്ല. മുമ്പു' അവിദ്യകൊണ്ട്' സപ്പ്ജ'ഞനല്ലാതിരുന്നവൻ, വിദ്യകൊണ്ട് അവിദ്യ നീങ്ങമ്പോ⊙ സവ്വാത്മകനായും തീരുന്നു. ഈ അത്ഥത്തെ ചുരുക്കിപ്പറയുന്നതാണും താഴെപ്പറ 10 യുന്ന മന്ത്രം.

മന്ത്രം:--വിജ'ഞാനാത് മാ സഹ ദേവൈശ്ച സവ്വെഃ പ്രാണാ ഭൂതാനി സംപ്രതിഷ്ഠന്തി യത്ര തദക്ഷരം വേദയതേ യസ്ത സോമ്യ! സ സവ്വജ'ഞഃ സവ്വമേവാ ഽ ഽ വിവേശ. 11

സംപ്രതിഷ്യതി 🐪 😑 പ്രവേശിക്കുന്നുവോ 😑 ലയിക്കുന്നുവോ

തത് അക്ഷരം — ആ അക്ഷരബ്രഹ്മത്തെ

യഃ തു <u>—</u> ഏതൊരുവൻ വേദയതേ <u>—</u> അറിയുന്നുവോ

സഃ == അവൻ

സവ്വജ്ഞഃ — സവ്വജ്ഞനായിട്ട് —എല്ലാം അറിയു

ധവസായിട്ട്

സവ്വം ഏവ — എല്ലാററിനേയും

ആവിവേശ \_\_ ആവേശിക്കുന്ന \_ പ്രവേശിക്കുന്നു.

ഭാഷ്യം:--വിജ°ഞാനസാര്രപ്നായ ജീവാത°മാവും, അഗ്നി മുതലായ ദേവന്മാരോടുകൂടി ചക്ഷസ്സ മുതലായ പ്രാണ ങ്ങളും, പൃഥിവി മുതലായ ഭൂതങ്ങളും, ഏതക്ഷാബ്രഹ്മത്തിലാ ണോ പ്രവേശിക്കുന്നതും, ആ അക്ഷാത്തെ അറിയുന്നവൻ സവ്വ ജ°ഞനായിട്ട് എല്ലാത്തിലും പ്രവേശിക്കുന്നം--സവ്വാത°മാവാ യിത്തീരുന്ന

> അഥച്ച്വേദത്തിലുള്ള പ്രശ്നോപനിഷത്തിൽ നാലാംപ്രശ്നം കഴിഞ്ഞു.

## അഞ്ചാം പ്രശ്നം.

ബ്രാഹ്മണം: – അഥ ഹൈനം ശൈബ്യഃ സത്യകാമഃ പപ്രച്ഛ.

അഥ — അനന്തരം

തൈബ്യും — തൈബ്യനായ = ശിബിയുടെ

പുത്രനായ

സത്യകാമഃ — സത്യകാമൻ പപ്രച്ഛ ഹ — ചോദിച്ചു.

ഭാഷ്യം: — പിന്നെ ശിബിയുടെ പത്രനായ സത്യകാമൻ ആചാര്യനോട ചോദിച്ചൂ.

ഇനി ഇപ്പോഠം പരബ്രഹ്മത്തിൻെറയും, അപരബ്രഹ്മത്തി ൻെറയും പ്രാപ്ലിക്കു സാധനമായിട്ടു° 'ഓം'ങ്കാരോപാസനത്തെ വിധിക്കുവാനായി ചോദ്യം ആരംഭിക്കുന്നു:-- 1 ബ്രാഹ്മണം:--സ യോ ഹ വൈ ഭഗവൻ! മനഷ്യേഷ്യ പ്രായണാ ന്തമോങ്കാരമഭിധ്യായീത കതമം വാവ സ തേന ലോകംജയതീതി;

ഭഗവൻ! — അപ്ലയോ ഭഗവാനേ!

മനുഷ്യേഷ — മനഷ്യരിൽ

യഃ ഹ വൈ 😑 ഏതൊരുവനാണോ

തത് — അങ്ങനെ — അത്ഭതമായ വിധത്തിൽ

പ്രായണാന്തം \_\_ മരണംവരേ

ഓങ്കാരം <u>—</u> ഓങ്കാരത്തെ

സഃ — അവൻ

കൊണ്ടു്

ലോകം വാവ \_\_\_ ലോകത്തെജയതി \_\_\_ ജയിക്കുന്നു?

ഇതി — എന്ന്

ഭാഷ്യം:--ഭഗവാനേ, മനുഷ്യങ്ങട കൂട്ടത്തിൽ, അത്ത്വര സംഭവംപോലെ അപൂവ്വമായിട്ട്, ആരെങ്കിലും മരണംവരെ ഓങ്കാരത്തെ മനസ്സുവച്ച ചിന്തിക്കകയാണെങ്കിൽ--ബാഹ്യവി വിഷയങ്ങളിൽനിന്നു കൗണങ്ങാള എല്ലാം പിൻവലിച്ച്, മന സ്റ്റപ്പിച്ച്, ഓങ്കാരംതന്നെ ബ്രഹ്മമെന്ന്, അഭിധ്യാനിയ്ക്കുന്ന പക്ഷം (അഭിധ്യാനമെന്നാൽ, മറെറാരുജാതിബോധംകൊണ്ട് ഇടയ്ക്കു മുടക്കം വരാത്തതും, കാററില്ലാത്തിടത്തുള്ള ദീപശിഖ പോലെ ഇളക്കമില്ലാത്തതുമായ ആത്മബോധത്തിന്റെ തുടർച്ച യാകുന്നം.), അങ്ങനെ, സത്യം, ബ്രഹ്മചര്യം, അഹിംസ, 1 പരി ഗ്രഹത്യാഗം, സംന്യാസം, ശൗചം, സന്തോഷം, അമായാ വിത്വം മുതലായ അനേകനിയമങ്ങളോടുകൂടി ജീവിച്ചിരിക്കു ന്നിടത്തോളംകാലം വ്രതത്തെ ധരിക്കുന്നവൻ, ആ ഓങ്കാരാഭി ധ്യാനംകൊണ്ട്, ഉഞ്ഞാനകർമ്മങ്ങളെക്കൊണ്ട് ജയിക്കേണ്ട പല

<sup>1</sup> സ്വന്തമായി ഒന്നുമില്ലാതിരിക്കുക.

ബ്രാഹ്മണം:--തസ്ലൈ സ ഹോവാ ച:--ഏതദൈച സത്യകാമ! പരം ചാപരം ച ബ്രഹ്മ യദോങ്കാരഃ; തസ്മാദചി-ദ്വാനേതേനൈവായതനേനൈകതരമന്വേതി. 2

<u>—</u> അവനോട്ട് തസ്തൈ — അവൻ – ആചാര്യൻ സഃ <u>—</u> പറഞ്ഞു: — ഉവാച ഹ — അല്ലയോ സത്യകാമ! സത്യകാമ! ഏതത് പരം ച ചരവം അപരവുമായ ബ്രഹ്മം — യാതൊന്നോ യത് തത് 🚃 അതു 🚃 ഓങ്കാരംതന്നെയാക്ഷനം. ഓങ്കാരഃ — അതിനാൽ, —പരബ്രഹ്മവും അപരബ്ര തസൂാത് ഹ്മവും ഓങ്കാരംതന്നെയായതിനാൽ 🚤 ഇപ്രകാരം അറിയുന്നവൻ വിദ്വാൻ ഏതേന ആയത- 🕽 💳 ഈ ഓങ്കാരാഭിധ്യാനരൂപമായ നംകൊണ്ടതന്നെ നേന ഏവ 🥤 — പരബ്രഹ്മത്തേയോ അപരബ്രഹ്മത്തേ ഏകതരം യോ രണ്ടിലൊന്നിനെ 🚤 അനാമിക്കുന്നു. അനോതി

ഭാഷ്യം:—സത്യവും, അക്ഷരവും, പുരുഷൻ എന്നു പറയുന്നതുമായ പരബ്രഹ്മവും, പ്രാണൻ എന്നു പറയുന്നതും ഹിരണ്യ ഗഭ്രൂപവുമായ അപരബ്രഹ്മവും ഓങ്കാരസ്യരൂപംതന്നെ; എന്തെന്നാൽ, ഓങ്കാരം അവയുടെ പ്രതിനിധിയാകുന്നു. പര ബ്രഹ്മം, ശബ്ലാദികളെക്കൊണ്ട് ഉപലക്ഷണം ചെയ്വാൻ പാടില്ലാത്തതും യാതൊരുവക ധർമ്മവും യാതൊരു വിശേഷ വുമില്ലാത്തതും അതീദ്രിയവും ആകയാൽ കേവലമായ മനസ്സു കൊണ്ടുപോലും അതിനെ ഗ്രഹിക്കുവാൻ സാധിക്കയില്ല. വിഷ്ണ മുതലായവരുടെ പ്രതിമകളുടെ സ്ഥാനത്തിൽ ഓങ്കാരത്തെ സങ്കല്പിച്ച്, ഭക്തിയോടുകൂടി അതിനെ ബ്രഹ്മമെന്നു ഭാവിച്ചു ധ്യാനിച്ചാൽ, അതു് (ആ പരബ്രഹ്മം) പ്രസാദിയ്ക്കു മെന്നം ശാസ്ത്രപ്രാമാണ്യത്താൽ അറിയാം. അതുപോലെ അപര

ബ്രഹ്മവും ഓങ്കാരോപാസനംകൊണ്ടു പ്രസാദിസ്ക്കൂം. അതി നാൽ പരബ്രഹ്മവും അപരബ്രഹ്മവും ഓങ്കാരംതന്നെ എന്നുപചാരമായിപ്പറയുന്നു. അതിനാൽ ഇപ്രകാരം അറിയു ന്നവൻ, ഓങ്കാരാഭിധ്യാനമാകുന്ന ഈ ഒരു സാധനംകൊണ്ടു തന്നെ, പരാപരബ്രഹ്മങ്ങളിൽ ഒന്നിനെ പ്രാപിക്കും. എന്തെ ന്നാൽ ഓങ്കാരം ബ്രഹ്മത്തിൻെറ ഏററവും അടുത്ത ആലംബ നമാകുന്നു.

#### ബ്രാഹ്മണം: —

സ യദ്യേകമാത്രമഭിധ്യായീത, സ തേനൈവ സംവേ ദിതസൂർണ്ണമേവ ജഗത്യാമഭിസമ്പദ്യതേ; തമൃചോ മനുഷ്യലോകമുപനയതേ, സ തത്ര തപസാ ബ്രഹ<sup>്</sup>മ ചരേൃണ ശ്രദ്ധയാ സമ്പനോ മഹിമാനമനുഭവതി. 3

സഃ <u>—</u> അവൻ <u>—</u>ഓങ്കാരോപാസകൻ

ഏകമാത്രം = ഏകമാത്രമായി—ഒരു മാത്രയോടുകൂടി

അഭിധ്യായീത യദി<u>—</u> അഭിധ്യാനിക്കുനപക്ഷം, സഃ — അവൻ <del>ച</del> ആ ഉപാസകൻ

തേന ഏവ = അതിനാൽതന്നെ = ആ ഏകമാത്രക

മായ ഓങ്കാരാഭിധ്യാനത്താൽതന്നെ

സംവേദിതഃ — സംവേദിതനായിട്ട° — ഏകമാത്രയുടെ

സാക്ഷാൽക്കാരമുള്ളവനായിട്ട്

തൂർണ്ണം ഏവ — വേഗത്തിൽത്തന്നെ

ജഗത്യാം = ജഗതിയിൽ = ഭൂമിയിൽ

അഭിസംപദ്യതേ 😑 പ്രവേശിക്കുന്നു.

തം <u>—</u> അവനെഋചഃ <u>—</u> ഋക്കേം

മനു ഷ്യലോകം \_\_\_ മനു ഷ്യലോകത്തെ \_\_ മനുഷ്യജന്മത്തെ

ഉപനയന്തേ \_\_\_ ഉപനയിക്കുന്ന = പ്രാപിപ്പിക്കുന്നു.

സഃ — അവൻ

തത്ര = അവിടെ \_\_മന ഷ്യലോകത്തിൽ

തപസാ — തപസ്സകൊണ്ടും

ബ്രഹ്മചര്യേണ 😑 ബ്രഹ്മചര്യംകൊണ്ടും.

ശ്രദ്ധയാ <u>—</u> ശ്രദ്ധകൊണ്ടും — ആസ്തിക്യബുദ്ധി

കൊണ്ടും

സമ്പന്നു = സമ്പന്നനായിട്ട് — തികഞ്ഞ്വനാ

മഹിമാനം = മഹിമാവിനെ = മാഹാത<sup>⊍</sup>മൃ**ത്തെ** 

അനഭവതി — അനഭവിക്കുന്നു.

ഭാഷ്യം:--ഓങ്കാരോപാസകൻ ഓങ്കാരത്തിൻെ മാത്രാവിഭാഗങ്ങളേയും അറിയാത്തവനായിരുന്നാലും വിശിഷ്ട മായ ഗതിയെത്തന്നെ പ്രാപിക്കും. ഓങ്കാരത്തെ ശരണമായി ക്കരുതുന്നവൻ, ഏകദേശജ്ഞാനമേ തനിയ്ക്കുള്ളൂ എന്ന കുറവു കൊണ്ടു<sup>0</sup>, കർമ്മത്തിൽനിന്നും ജ്ഞാനത്തിൽനിന്നും ഭ്രഷ്ടനാ യിട്ട ദൃഗ്ഗതിയെ പ്രാപിക്കയില്ല. ഏകമാത്രാവിഭാഗത്തെമാ ത്രം അറിഞ്ഞുകൊണ്ട് ഓങ്കാരത്തെ അഭിധ്യാനിച്ചാലം--ഒരു മാത്രയോടുകൂടി എപ്പോഴം ധ്യാനിച്ചാലം--അവൻ, അഞ്ങനെ യുള്ള ധ്യാനംകൊണ്ടുതന്നെ ആ മാത്രയുടെ സാക്ഷാൽക്കാരം സിദ്ധിച്ചിട്ട്, വേഗത്തിൽ ഭൂമിയിൽ പ്രവേശിക്കും. അവനെ ഋക്കുകരം ഭൂമിയിൽ പല ജന്മങ്ങളള്ളവയിൽ ഉത്തമമായ മന ഷ്യലോകത്തെത്തന്നെ പ്രാപിപ്പിക്കം. ഓങ്കാരത്തിൻെ ഒന്നാ മാത്ര, ഋഗേദത്രപമായിട്ടാണല്ലോ ധ്യാനിയ്ക്കപ്പെട ന്നതും; അതിനാൽ അവൻ മനുഷ്യജന്മത്തിൽ ബ്രാഹ്മണശ്രേ ഷനായിത്തീന്ര്, തപസ്സം ബ്രഹ്മചര്യവും ശ്രദ്ധയം തിക ഞ്ഞു°, മഹിമാവിനെ അനഭവിക്കും. അല്ലാതെ, ശ്രദ്ധയില്ലാ ത്തവനായോ തോന്നിയവാസിയായോ തീരുകയില്ല; ഇങ്ങനെ യുള്ള യോഗഭ്രഷ്ടൻ ഒരിക്കലും ദുർഗ്ഗതിയെ പ്രാപിക്കയില്ല.

ബ്രാഹ്മണം:--അഥ യദി ദ്വിമാത്രേണ മനസി സമ്പദ്യതേ, സോന്തരിക്ഷം യജൂർഭിരുന്നീയതേ സോമലോകം;് സ സോമലോകേ വിഭൂതിമനുഭ്രയ പുനരാവത്തതേ. 4

അഥ 👚 പിന്നെ

ദ്ധിമാത്രേണ <u>ട</u>ദ്വിമാത്രത്തോടുകൂടി <u>ം</u> രണ്ടാമത്തെ

മാത്രയോടുകൂടി

(അഭിധ്യാ യീത)യദി \_\_ ഓങ്കാരത്തെ അഭിധ്യാനിക്കുന്നപക്ഷം,

മനസി == മനസ്സിൽ

സമ്പദ്യതേ = ആത്രമഭാവത്തെ പ്രാപിക്കുന്നു.

സഃ = അവൻ

തജർഭിഃ — തജസ്സുകളാൽ

അന്തരിക്ഷം — അന്തരീക്ഷമായ — അന്തരീക്ഷത്തിലുള്ള

സോമലോകം — സോമലോകത്തിലേയ്ക്ക്

ഉന്നീയതേ \_\_\_ ഉന്നയിക്കപ്പെടുന്നം\_ ഉയത്പ്പെടുന്നം.

സഃ \_\_\_ അവൻ

സോമലോകേ — സോമലോകത്തിൽ

വിഭൂതിം — വിഭൂതിയെ

അനഭൂയ <u>—</u> അനഭവിച്ചിട്ട്

പുനഃ = വീണ്ടം

ആവത്തതേ — ആവത്തിക്കുന്ന 🛥 മനഷ്യലോകത്തി

ലേസ്ത്ര. പോരുന്നു.

ഭാഷ്യം:--പിന്നെ രണ്ടാമത്തെ മാത്രയായ ഉകാരത്തോടു കൂടി ഓക്കാരത്തെ അഭിധ്യാനിയ്ക്കയാണെങ്കിൽ, അങ്ങനെ ധ്യാ നിക്കുന്നവൻ, ഏകാഗ്രതകൊണ്ട്, സ്വപ്നാത്മകവും മനനീയ വും സോമൻ ദേവതയായിട്ടുള്ളതുമായ മനസ്സിൽ ആത്മഭാവ ത്തെ പ്രാപിക്കുന്നു. ഇപ്രകാരം മനോമയനായി പരിണമി ച്ചവൻ മരിക്കുമ്പോരം, രണ്ടാമത്തെ മാത്രയുടെ രൂപത്തിലുള്ള വതന്നെയായ യജസ്സുകരം, അവനെ, അന്തരീക്ഷത്തിലുള്ളതും ദ്വീതീയമാത്രാരൂപവുമായ സോമലോകത്തിലേയ്ക്കുയത്തുന്നു. അവൻ അവിടെ വിഭ്രതിയെ അനുഭവിച്ചിട്ട് വീണ്ടം മനുഷ്യ

ബ്രാഹ്മണം: —യഃ പുനരേതം ത്രിമാത്രേണോമിത്യേതേനെ-വാക്ഷരേണ പരംപുരുഷമഭിധ്യായീത, സ തേജസീ സൂര്യേസമ്പന്നഃ യഥാ പാദോദരസ്ത്വ-ചാ വിനിർമ്മുച്യത, ഏവം ഹ വൈ സ പാപ്-മനാ വിനിർമ്മുക്കഃ, സ സാമഭിരുന്നീയതേ ബ്രഹ്മലോകം, സ ഏതസ്മാജ്ജീവഘനാൽ പരാൽ പരം പുരിശയം പുരുഷമീക്ഷതേ; തദേതൗ ശ്രോകൗ ഭവതഃ 5

യഃ പുനഃ — ആരാണോ പിന്നെ

ഏതം പരം പുരുഷം — ഈ പരനായ പുരുഷനെ

ത്രിമാത്രേണ 😑 മൂന്നു മാത്രകളോടുകൂടിയ

ഓം ഇതി ഏതേന } = ഓം എന്നുള്ള അക്ഷരംകൊണ്ടുതന്നെ അക്ഷരേണ ഏവ

അഭിധ്യായീത — അഭിധ്യാനിക്കുന്നതു° — അവൻ സഃ 💳 തേജസ്സായ = തേജോത്രപനായ തേജസീ 💳 സൂര്യനിൽ സ്തര്യേ — സമ്പന്നനായിത്തീരുന്നു 🗕 ആത്മഭാവ സമ്പന്നഃ ത്തെ പ്രാപിക്കുന്നു, യഥാ 💳 എങ്ങനെയാണോ 💳 പാദോദരൻ = സർപ്പം പാദോദരഃ <u>—</u> ത്വക്കിനാൽ <del>—</del> ചട്ടയാൽ യാചാ . വിനിർമ്മച്യതേ <u>—</u> വിനിർമ്മക്തനാകുന്നത്ര°, 💳 ഇപ്രകാരംതന്നെ .ഏവം ഹ വൈ —് അവൻ = സൂര്യനിൽ ആത്മഭാവം സഃ പ്രാപിച്ച ഓങ്കാരോപാസകൻ സാമഭിഃ 🕳 സാമങ്ങളാൽ <u> —</u> ബ്രഹ്മലോകത്തിലേയ്ക്ക് <sub>=</sub> സത്യലോ ബ്രഹമലോകം കത്തിലേയ്<sup>ം</sup>ക്ക<sup>ം</sup> 💳 ഉന്നയിക്കപ്പെടുന്നം 🗕 ഉയർത്തപ്പെടുന്നു. ഉന്നീയതേ 🚤 അവൻ—മൂന്നുമാത്രയോടുകൂടിയ ഓങ്കാ സഃ രത്തെ അറിയുന്നവൻ പരാത് പരനായ = സ്ഥാവരജംഗമങ്ങളെക്കാ യ പരനായ — ഈ ജീവഘനനേക്കാ⊙ ≕ഹിരണ്യഗ ഏതസ്മാൽ ജീവഘനാത് ഭനെക്കായ — പരനം പരം 💳 പുരിശയനം —എല്ലാശരീരത്ങളിലും പുരിശയം അനുപ്രവേശിച്ചിരിക്കുന്നവനും ആയ പുത്ദാഷം — പുരുഷനെ

 $\pm$  കാണുന്നു;

ഭവതഃ <u>— ഉള്ളത</u>്.

ഈക്ഷതേ

ഭാഷ്യം: — പ്രതീകമായതുകൊണ്ടും, ഓങ്കാരം ബ്രഹ്മ ത്തിൻെറ ആലംബനമാണെന്നുള്ളതാണല്ലോ പ്രകൃതം. 'പരം ചാപരം ച ബ്രഹ്മ യദോങ്കാരം' എന്നുള്ള ശൃതിയിൽ, ഓങ്കാരത്തിനും ബ്രഹ്മത്തിനും അഭേദം പറഞ്ഞിരിക്കുന്നതു കൊണ്ടും, മററുവിധത്തിലായിരുന്നാൽ, 'ഓങ്കാരം' എന്നു പലേടത്തുംകാണുന്ന ദ്വിതീയയ്ക്കു് ബാധം വരുന്നതുകൊണ്ടും അങ്ങനെയാണു വിചാരിക്കേണ്ടത്ര്. ഇവിടെ, 'ഏതേന', 'ത്രിമാത്രേണ', 'അക്ഷരേണ' ഇവയിലെല്ലാം കാണുന്ന തൃതി യയുടെ അത്ഥമായി ഓങ്കാരത്തിനു കരണത്വം പറയാവുന്നതാ ണെങ്കിലും' പ്രകൃതമനുസ്സരിച്ചു് 'ത്രിമാത്രം പരം പുരുഷം' എന്നു ദ്വിതീയതന്നെ ആക്കുകയാണുവേണ്ടത്ര്. 'ത്യജേദേകം കലസ്യാത്ഥേ' (ഒരു കലത്തിനുവേണ്ടി ഒരുത്തനെ ഉപേക്ഷി ക്കണം) എന്ന ന്യായമനുസ്സരിച്ചു്, പല ദ്വിതീയക്കാക്കുവേണ്ടി ഒരു തൃതിയയെ ഉപേക്ഷിക്കുന്നതുകൊണ്ടു തരക്കേടില്ല.

മൂന്നു മാത്രകളെപ്പററിയുള്ള വിജ്ഞാനത്തോടുകൂടി, 'ഓം' എന്നുള്ള അക്ഷരമാകുന്ന പ്രതീകംകൊണ്ടുതന്നെ, ഓങ്കാരാത്മക നായും സൂര്യാന്തഗ്ഗതനായും ഉള്ള പരനായ പുരുഷനെ അഭിദ്ധ്യാ നിക്കുന്നവൻ, ആ അഭിദ്ധ്യാനംകൊണ്ട്, മരിച്ചാലും, തൃതീയ മാത്രാ രൂപനം ( = മകാരസ്വരൂപൻ) തേജോമയനം ആയ സൂര്യനിൽ ആത്മഭാവത്തെ പ്രാപിക്കുന്നു. സോമലോകത്തിൽ നിന്നെന്നപോലെ സൂര്യനിൽനിന്നു പിന്നെയും തിരിച്ചപോ രികയില്ല. പിന്നെയോ? സൂര്യനിൽ ആത്മഭാവത്തെ പ്രാപിച്ച ഉടൻതന്നെ, അവൻ, പാമ്പ്ര് പഴയ ചട്ട കഴന്നപോയി പുതിയ **രൂപത്തെ പ്രാപിക്കുന്നതുപോലെ, സർപ്പത്തി**ൻെറ ചട്ടയുടെ സ്ഥാനത്തുള്ളതും, അശുദ്ധിരൂപവുമായ പാപം നീങ്ങി പുതിയ രൂപത്തോടുകൂടി, തൃതീയമാത്രാരൂപങ്ങളായ സാമങ്ങളാൽ, ഹിരണ്യഗഭ്ൻ എന്നു പറയുന്ന ബ്രഹ<sup>്</sup>മത്തിൻെറ ലോകമായ സത്യലോകത്തിലേയ'ക്കയർത്തപ്പെടുന്നു. **ഹിരണ്യ**ഗഭ് ആ നാണും സംസാരികളായ എല്ലാ ജീവങ്ങളുടേയും ആത്യമാവാ യിരിക്കുന്നതു°. എന്തെന്നാൽ, ലിങ്ഗാതമാവിൻെറ രൂപത്തിൽ എല്ലാ പ്രാണികളടേയും അന്തരാത്മാവായിരിക്കുന്നതു<sup>ം</sup> അവനാ ണല്ലോ; ആ ലിങ്ഗാത്മാവിലാണല്ലോ എല്ലാ ജീവങ്ങളും ഒന്ന ചേന്നിരിക്കുന്നതും. അതിനാൽ, ആ ഹിരണ്യഗഭൻ ജീവഘ നൻ ആകുന്നു. മൂന്നു മാത്രയോടുകൂടിയ ഓങ്കാരത്തെ അറിഞ്ഞു കൊണ്ടു ധ്യാനിക്കുന്നവൻ, ബ്രഹ്മലോകത്തിൽ എത്തിയതി ൻെറശേഷം, ജീവഘനനായും, എല്ലാ സ്ഥാവരജംഗമങ്ങളെ ക്കാളം പരനായുമിരിക്കുന്ന ഹിരണ്യഗഭനെക്കാരം പരനം,

സർവ്വശരീരങ്ങളിലും അനപ്രവേശിച്ചിരിക്കുന്നവനും ആയ, പരമാത്മാവെന്നു പറയുന്ന പുരുഷനെ കാണുന്നും. ഈ അത്ഥ ത്തെപ്പറയുന്നു രണ്ടു മന്ത്രങ്ങരം ഉണ്ടും. അവയാണും താഴെ പറയു ന്നതും. 5

മന്ത്രം:--തിസ്രോ മാത്രാ മൃത്യുമത്യഃ പ്രയുക്താ അന്യോന്യസക്താ അനവിപ്രയുക്താഃ ക്രിയാസു ബാഹ്യാഭ്യന്തരമധ്യമാസു സമ്യൿ പ്രയുക്താസു ന കമ്പതേ ജ്ഞഃ.

6

തിസ്രു മാത്രാ = മൂന്നു മാത്രകയ = അകാരം, ഉകാരം, മകാരം ഇവയാകുന്ന മുന്നു മാത്രകയ

മൃത്യമത്യഃ = മൃത്യമതികളം = മൃത്യഗോചരങ്ങളം പ്രയുക്താഃ = പ്രയുക്തങ്ങളം = ആത്മധ്യാനവിഷയ ത്തിൽ പ്രയോഗിക്കപ്പെടുന്നവയും

അന്യോന്യസക<sup>്</sup>താഃ = തമ്മിൽ ചേന്നിരിക്കുന്നവയും

അനവിപ്രയുക്താഃ = അനവിപ്രയുക്തങ്ങളം —ഓരോ വിഷ യത്തിൽമാത്രം വിശേഷിച്ചു° പ്രയോ ഗിക്കപ്പെടുന്നവയല്ലെന്നില്ലാത്ത വ യും ആകുന്നു.

ബാഹ്യാഭ്യന്തരമദ്ധ്യമാസ =ബാഹ്യവും ആഭ്യന്തരവും മധ്യമ വുമായ

ക്രിയാസ <u>ക്രിയകളിൽ എന്നുവിധത്തിലുള്ള</u> യോ ഗക്രിയകളിൽ

സമ്യൿ പ്രയുക്താസു = അവ വേണ്ടുംവണ്ണം പ്രയോഗിക്കപ്പെടു മ്പോരം

ജ°ഞ്ഞഃ <u>ജ</u>°ഞൻ <u>—</u>വിദ്വാൻ <u>—</u> ഓകാരത്തിൻെറ ഇപ്പറഞ്ഞ വിഭാഗത്തെ അറിയുന്ന യോഗി

ന കമ്പതേ — ഇളകുകയില്ല.

ഭാഷ്യം:--അകാരം, ഉകാരം, മകാരം എന്നുള്ള ഓങ്കാരത്തി നെറ മൂന്ന മാത്രകഠം മൃത്യുവിന വിഷയങ്ങാതുന്നെ പ്രത്യേ കമായും ബ്രഹ്മദ്ദഷ്ടിയോടുക്ടാതേയും അവയെ ഉപാസിക്കു ന്നവർ മരണത്തെ കടക്കുനില്ല. അവ ആത്മധ്യാനവിഷയ

ത്തിൽ പ്രയോഗിക്കപ്പെടുന്നവയം പരസ്പരം സംബന്ധപ്പെട്ട അവ പ്രത്യേകം ഓരോ വിഷയത്തിൽമാത്രം വയും ആകുന്നു. പ്രയോഗിക്കപ്പെടുന്നവയല്ലെന്നില്ല. ഒരേ ധ്യാനകാലത്തിൽ, ജാഗ്രൽപുരുഷൽ, ജാഗ്രൽസ്ഥാനം, സാപ്പപുരുഷൻ, സാപ്പ സ്ഥാനം, സഷപ്പിപുരുഷൻ, സുഷുപ്പിസ്ഥാനം എന്നീ പുരു ഷന്മാരുടേയും സ്ഥാനങ്ങളുടേയും അഭിദ്ധ്യാനരൂപമായ, ബാ ഹ്യവും ആഭ്യന്തരവും മധ്യമവും ആയ ക്രിയകളിലാണം ഇവ യെ ശരിയായി പ്രയോഗിക്കേണ്ടതു<sup>ം</sup>. ജാഗ്രൽപുരുഷൻ വൈ ശ്വാനരൻതന്നെയായ വിശ്വൻ ആകുന്നു. അവൻെറ സ്ഥാനം സ്ഥൂലശരീരവും ജാഗരിതവും ആണം. സാപ്പപുരുഷൻ ഹിര ണ്യഗഭ്ൻ എന്നു പറയുന്ന തൈജസനത്രേ. ലിങ്ഗശരീരവും സ്വപ്പവുമാണ് അവൻറ സ്ഥാനം. സുഷപ്പപുരുഷൻ. ഈശ്വ രാത്മാവായ പ്രാജ്ഞനാകുന്നു. അവ്യാകൃതവും സുഷുപ്തിയും അവൻറെ സ്ഥാനമത്രേ. ഈ പുരുഷന്മാരെ അതതു സ്ഥാന ത്തിൽ മറയ്ക്കൂ<sup>ര</sup>, അകാരം, ഉകാരം, മകാരം ഇവയായി ധ്യാനി ക്കുന്നപക്ഷം, ഓങ്കാരത്തിന്റെ ഈ വിഭാഗത്തെ അറിയുന്ന യോഗിയ്ക്ക് ചിത്തവിക്ഷേപം (—മനസ്സ് മറെറാന്നിൽ പ്രവേ ശിക്കുക) ഉണ്ടാകയില്ല. എന്തെന്നാൽ, ഇപ്പകാരം അറിയുന്ന വഅ° ചലനമുണ്ടാവാൻ വഴിയില്ല. ജാഗ്ര**ർസ**ിപ്പസഷപ്പ അവരുടെ സ<sup>ം</sup>ഥാനങ്ങളോടുകൂടി മാത്രാത്രയ പൃത്യാരെ ത്രപമായ ഓങ്കാരംതന്നെയായി കാണമ്പോരം, അങ്ങനെ കാ ണുന്നവൻ, സർവ്വാത°മാവായും ഓങ്കാരമയനായും തീരുന്നു. താൻ അല്ലാതെ വേറൊന്നുന്നുായിരുന്നാലല്ലാതെ അതിലേയ്ക്കൂ<sup>ം</sup> മനസ്സിനു വിക്ഷേപമുണ്ടാകയില്ലല്ലോ. എല്ലാം താൻതന്നെ യായാൽപിന്നെ, എന്തു കാരണത്താൽ ഏതു വിഷയത്തിൽ ചലിക്കം?.

എല്ലാ അത്ഥവും സംഗ്രഹിക്കുന്നതിനുവേണ്ടിയുള്ള രണ്ടാ മത്തെ,

മന്ത്രം:--ഋഗ്ഭിരേതം, യജൂഭ്ിരന്തരീക്ഷം, സാമഭിര്യത്തൽ കവയോ വേദയന്തേ, തമോങ്കാരേണൈവാ ∫ ∫ യതനേനാനേചതി വിദ്വാൻ യത്തച്ഛാന്തമജാമമൃതമഭയം പരം ച.

ഋഗ്ഭിഃ

🛥 ഋക്കുകളെക്കൊണ്ടും

```
ഏതം
യജുഭ്വഃ
                 <u>—</u> യജുസ്സുകളെക്കൊണ്ടു°
                 😦 അന്തരീക്ഷത്തേയും —സോമലോകത്തേ
അന്തരീക്ഷം
                   യും,
സാമഭിഃ
                 <u>—</u> സാമങ്ങളെക്കൊണ്ട്°,
                🄰 — കവിക≎ (വിദ്യയളള ബുദ്ധിമാന്മാർ)
കവയഃയത°വേദ-
                    എതിനെ അറിയുന്നുവോ അതിനേയും,
  യന്തേ തത
                 <u> —</u> അതിനെ<u>—ഇപ്ര</u>കാരം മൂന്നുവിധത്തി
തം
                    ലുള്ള ലോകത്തെ
ഓങ്കാരേണ
                 💳 ഓങ്കാരമാക്കുന്ന
ആയതനേന ഏവ
                 — ആയതനംകൊണ്ടുതന്നെ—സാധനം
                    കൊണ്ടുതന്നെ,
                 <u>      ഓങ്കാരവിഭാഗങ്ങളെ അറിയുന്നവൻ</u>
വിദ്വാൻ
അന്വേതി
                 — അനാഗമിക്കുന്നു.
യത്
                 <u>—</u> യാതൊന്നാണോ,
                 — ശാന്തവം = വിമുക്തവം = ജാഗ്രദാദി
ശാന്തം
                    വിശേഷങ്ങളം പ്രപഞ്ചവുമില്ലാത്തതും
                 — അജരവും —ജരയില്ലാത്തും
അജരം
                 <u>     അമൃതവം    മൃത്യവില്ലാത്തത</u>്രം
അമൃതം
                 — അഭയവും —ഭയമില്ലാത്തത്രം
അഭയം
                — പരവം ⇒നിരതിശയവംആയിട്ടുള<u>്ത</u>ം,
പരം
തത്
                🚃 അതിനേയും
ഓങ്കാരേണ
                  = ഓങ്കാരമാകുന്ന സാധനംകൊണ്ടുതന്നെ
അനേചതി
                — അനഗമിക്കുന്നു.
```

ഭാഷ്യം: — ഋക്കകളെക്കൊണ്ടു മനഷ്യലോകത്തെയും, യജ്ജ സ്സുകളെക്കാണ്ടു സോമാധിഷ്ഠിതമായ ലോകത്തേയും, സാമ ങ്ങളെക്കൊണ്ടു്, ബ്രഹ്മലോകമെന്ന വിദ്യാവാന്മാരായ ബുദ്ധി മാന്മാർ അറിയുന്ന ലോകത്തേയും, ഇങ്ങനെ അപരബ്രഹ്മരൂപ മായ മൂന്നു വിധത്തിലുള്ള ലോകത്തേയും ഓങ്കാരരൂപമായ സാധനംകൊണ്ടുതന്നെ വിദ്വാൻ പ്രാപിക്കുന്നു. അക്ഷരവും, സത്യവും, പുരുഷൻ എന്നു പറയുന്നതും, ജാഗ്രത്ത്ര്, സാപ്പം, സുഷ്യപ്പി മുത ലായ വിശേഷങ്ങളും സവ്വപ്രപഞ്ചവുമില്ലാത്തതും, അതുകൊണ്ടുതന്നെ ജരയില്ലാത്തതും, അതിനാൽ മരണമില്ലാത്തതും,

ജരാദിവികാരമൊന്നമില്ലാത്തതുകൊണ്ട് അഭയവം, അഭയമാ യതുകൊണ്ട് നിരതിശയവം (—ഇതിനമേൽ ഒന്നില്ലാത്തത്ന്) ആയിട്ടുള്ള പരബ്രഹ്മത്തേയം ഓങ്കാരരൂപമായ ഗമനസാധനം കൊണ്ടുതന്നെ പ്രാപിക്കുന്നു. മന്ത്രത്തിൽ 'ഇതി' എന്നശബ്ദം വാക്യപരിസമാപ്തിയെ കാണിക്കുന്നതിനാണ്.

**അഥവ്വദത്തി**ലുളള പ്രശ്നോപനിഷത്തിൽ

അഞ്ചാംപ്രശ്നം കഴിഞ്ഞു.

## ആറാം പ്രശ്നം

ബ്രാഹ്മണം: -- അഥ ഹൈനം സുകേശാ ഭാരദ്വാജഃ പപ്രച്ഛ.

അഥ = അനന്തരം

ė

ഏനം <u>ഇവനോട്യ</u> ആചാര്യനോട്ട്

ഭാരദാങ്ങ == ഭശദാജനിതിധാത

സകേശാ <u>—</u> സകേശാവു് പുപ്പു്ഛ <u>—</u> ചോദിച്ചം

ഭാഷ്യം: —അനന്തരം ഭരദ്വാജപുത്രനായ സകേശാവ്യ ആചാര്യനോട്ട ചോദിച്ചു.

കാര്യകാരണത്രപമായ ജഗത്ത മുഴവൻ വിജ്ഞാനസ്വത്ര പനായ ജീവാത്മാവിനോടുകൂടി, സുഷുപ്പികാലത്തിൽ, പരമാ എന്നു പറഞ്ഞുവല്ലോ. അതുകൊണ്ടുതന്നെ, പ്രളയത്തിലും ജഗ ത്ത്ര്, ആ അക്ഷരബ്രഹ്മത്തിൽതന്നെ ലയിക്കുന്നു എന്നും, അതി ൽനിന്നുതന്നെ വീണ്ടം ഉണ്ടാകന്നു എന്നും സിദ്ധിക്കുന്നു. കാരണ മല്ലാത്തതിൽ കാര്യം ലയിക്കുക എന്നതു വരാവുന്നതല്ലല്ലോ. 1 'ആത്രമാന ഏഷ പ്രാണോ ജായതേ' (പരമാത്രമാവിൽ നിന്നാണ്ട് ഈ പ്രാണൻ ജനിക്കുന്നത്ര്) എന്നുവയുകയും ചെയ്തി ടൂണ്ട്ര്. ജഗത്തിനു മൂലമായിട്ടുളളതിനെ അറിയുന്നതുകൊണ്ടാണ്ട് പരമായ ശ്രേയസ്സ് ലഭിക്കുന്നത്ര് എന്നുളളത്ര് എല്ലാ ഉപനിഷ ത്തുകളുടേയും നിശ്ചിതമായ അത്വുമാകുന്നു. 2 ''സ സവ്വജ്ഞാ സുവ്വോ ഭവതി'' (പരമാത്ര്മാവിനെ അറിയുന്നവൻ സവ്വജ്ഞ

<sup>1. 3-ാം</sup> പ്രശ്നം 3-ാം ബ്രാഹ്ന്മണം. 2. 4-ാം പ്രശ്നം

<sup>്10-ാം</sup>ബ്രാഹ്മണം.

നായം സവ്വാത്മകനായം തീരുന്നു) എന്നു് പിന്നെയും പറ ഞ്ഞിട്ടുമുണ്ട്. അപ്പോരം, അക്ഷരവും സത്യവും പുരുഷൻ എന്നു പറയുന്നതുമായ അതിനെ അറിയേണ്ടതു് എവിടെയാണെന്നും പറയേണ്ടതാണല്ലോ. അതിനായിട്ടാണു് ഈ പ്രശ്നം ആരംഭീ ക്കുന്നതു്. അതോടുകൂടി ഒരു കഥ പറയുന്നതു്, ഈ ആത്മ ഉഞ്ഞാനം ദുർല്പഭമാണെന്നു വെളിപ്പെടുത്തി അതിനെ ലഭിക്കുന്നു തിനു മുമുക്ഷുക്കരം കൂടുതലായി പ്രയത്തിക്കുന്നതിനുവേണ്ടി

ബ്രാഹ്മണം: — ഭഗവൻ! ഹിരണ്യനാഭഃ കൗസല്യോ രാജപ്പതോ മാമുപേത്യൈതം പ്രശ്നമപ്പച്ഛതഃ--''ഷോഡശകലം ഭാരദാജ, പുരുഷം വേത്ഥ?'' തമഹം കമാര-മണ്രുവം:--''നാഹമിമം വേദ; യദ്യഹമവേദിഷം, കഥം തേ നാവ-ക്ഷ്യമിതി. സമൂലോ വാ യേഷ പരിശുഷ്യതി യോ ∫് നൃതമഭിവദതി; തസ്മാന്നാഹാമ്യനൃതം വക്യൂം''സമൂഷ്ണിം രഥമാരുഹ്യ പ്രവവ്യാജ; തം ത്വാ പൃച്ഛാമി ക്വാസൗ പുരുഷ? ഇതി.

ഭഗവൻ! — ഭഗവാനേ!

ഹിരണ്യനാഭാ — ഹിരണ്യനാഭൻ എന്ന പേരുള്ള

കൗസല്യും \_\_\_ കൗസല്യനായ\_\_ കോസലരാജ്യത്തുകാ

രനായ

രാജപത്രം — രാജപത്രൻ

അപൃച്ഛത <u>—</u> ചോദിച്ച:--

''ഭാഗദ്വാജ! = അല്ലയോ ഭാരദ്വാജ!

ഷോഡശകലം = പതിനാറു കലകളോടുകൂടിയ

പുരുഷം = പുരുഷനെ

വേത്ഥ?'' — നീ അറിയുന്നുവോ? 🖃 നിനക്ക് അറി

യാമോ?''

തം കുമാരം 😑 ആ കുമാരനോടും

അഹം <u>—</u> ഞാൻ 1 അബ്രുവം <u>—</u> പറഞ്ഞു:--

<sup>1</sup> ഗുണാഭാവം ഛാന്ദസം

```
🚤 ''ഇവനെ 😑 പതിനാറു കലകളോടുകൂ
''ഇമം
                   ടിയ പൃരുഷനെ
                🕳 എനിക്ക് അറിഞ്ഞുകൂട.
അഹം ന വേദ
യദി അവേദിഷം 😑 എനിക്കറിയാമായിരുന്നു എങ്കിൽ,
                = നിനക്ക്
തേ
                           പറഞ്ഞുതരാതിരിക്കമായിൽ
കഥം ന അവക്ഷ്യം 🚃 ഞാൻ
                  നോ?
യഃ അന്തതം
അഭിവദതി {
                😑 എവൻ അസത്യംപറയുന്നുവോ,
                — അവൻ
സഃ
                <u>— സമൂലനായിട്ട്യ്</u>ചുവടോടെ
സമൂലഃ
                😑 ശോഷിച്ചപോകമല്ലോ 💳
ശുഷ്യതി വൈ
                   പോകമല്ലോ.
                🕳 അതിനാൽ
തസൂാത<sup>്</sup>
                <u>—</u> അസത്യം പറയന്നതിനം
അനൃതം വക്യതം
                😑 എനിക്കു പാടില്ല.''
ന അഹാമി''
                = എന്നും
ഇതി
                = അവൻ--ആ രാജപത്രൻ
സഃ
<u>ത</u>്രഷ<sup>ഗ</sup>ണീം
                <del>__</del> ഒന്നം മിണ്ടാതെ
രഥം ആരുഹ്യ
                — തേരിൽ കയറി
                — പോയി.
പ്രവവ്വാജ
                <u>—</u> അവനെ <u>—</u> ഹിരണ്യനാഭൻ ചോദിച്ച
തം
                   ആ പുരുഷനെ
```

ത്വാ പൃച്ഛാമി — ഞാൻ അങ്ങേ അടുക്കൽ ചോദിക്കുന്നു.

അസൗ പുരുഷഃ == ഈ പുരുഷൻ
 കച = എവിടെയാണം'?
 ഇതി = എന്നം'.

ഭാഷ്യം:—''ഭഗവാനേ! ജാതിയിൽ ക്ഷത്രിയനും കോസ ലരാജ്യത്തകാരനമായ ഹിരണ്യനാഭൻ, എൻെറ അടുക്കൽവന്നു താഴെ പറയുംപ്രകാരം ചോദിച്ചു:—''ഭാരദാജ! പതിനാറു കലകളോടുകൂടിയ പുരുഷനെ നിനക്കറിയാമോ?'' ഇങ്ങനെ ചോദിച്ച ആ രാജകമാരനോടു ഞാൻ പറഞ്ഞു:—''നീ ചോദി ക്കുന്ന, പതിനാറു കലകളോടുകൂടിയ പുരുഷനെ എനിക്കും അറിഞ്ഞുകൂടാ. അറിയാമായിരുന്നെങ്കിൽ സകല ശിഷ്യഗുണ ങ്ങളം തികഞ്ഞ നീ അപേക്ഷിച്ചാൽ പറഞ്ഞുതരാതിരിക്കു മോ?'' ഇത്രയും പറഞ്ഞിട്ടും, അവനു വിശ്ചാസമായില്ലെന്നു കണ്ടതുകൊണ്ട്<sup>°</sup>, അവനെ വിശ്വസിപ്പിക്കവാനായി വീണ്ടും പറഞ്ഞു: \_\_ ''ഒരുവിധത്തിലിരിക്കുന്ന അവനവനെ മറെറാരുവിധത്തിലാക്കിക്കൊണ്ടു പരമാർത്ഥമല്ലാത്തതു പറയു ഈ ലോകത്തിലും പരലോകത്തിലും ഗതികിട്ടാതെ ചുവടോടെ നശിച്ചുപോകമല്ലോ. ഈ പരമാർത്ഥമറിയുന്ന എനിക്ക മൂഢനെപ്പോലെ അസത്യംപറയാൻ പാടില്ല.'' ഇങ്ങ നെ ഞാൻ വിശ്വസിപ്പിച്ച ആ രാജകമാരൻ ലജ്ജയാൽ ഒന്നം മിണ്ടാതെ, തേരിൽ കയറി, വന്നവഴിയ്ക്കുതന്നെ തിരിച്ചുപോ യി.'' ഇതുകൊണ്ട് ന്യായമായി തന്റെ അടുക്കൽ വരുന്ന യോഗുനായ ശിഷ്യന<sup>ം</sup>, അറിയുന്നവൻ, വിദ്യ പറഞ്ഞുകൊടു ക്കണമെന്നും യാതൊരവസ്ഥയിലും അസത്യം പറയരുതെന്നും ''അറിയാനുള്ളതായി, എൻെറ് ക്ലാദയത്തിൽ സിദ<sup>്</sup>ധിക്കുന്നു. ഒരു ശല്യംപോലെ സ്ഥിതിചെയ്യുന്ന ആ പുരുഷനെ ഞാൻ അങ്ങേ അടുക്കൽ ചോദിക്കുന്നു. ഈ അറിയാനുള്ള പുരുഷൻ എവിടെയാണു സ്ഥിതിചെയ്യന്നതു്?''

ബ്രാഹ്മണം:--തസ്ലൈ സ ഹോവാച:--ഇഹൈവാന്തഃ ശരീരേ സോമ്യ! സ പുരുഷോ യസ്തിന്നേതാഃ ഷോഡശകലാഃ പ്രഭവന്തീതി. 2

തസ്സെ == അവന്ത് ,

സഃ = അവൻ\_പിപ്പലാദൻ

ഉവാച ഹ = പറഞ്ഞുകൊടുത്തു.

സോമ്യ! = അല്ലയോ പ്രിയദശന! യസ്തിൻ = ഏതു പുരുഷനിലാണോ

ഏതാഃ <u>ഇത</u>\_ഇനി പറയാൻപോകുന്ന

ഷോഡശകലാഃ ≔ പതിനാറു കലക∞

പ്രഭവന്തി <u>ഇ</u>ണ്ടാകുന്നതു<sup>°</sup>, സഃ പുരുഷഃ <u>അ</u> പുരുഷൻ

 $\{ \underbrace{p_{1}}_{\text{constant}}$  =  $\underbrace{p_{2}}_{\text{constant}}$  ശരീരത്തിനുള്ളിൽത്തന്നെയാകുന്നു.

ഭാഷ്യം: \_ ആ കൗസല്യനു പിപ്പലാദൻ പറഞ്ഞുകൊടു ത്തു: \_ - അല്ലയോ പ്രിയദർശന! പ്രാണാദികളായ പതിനാറു കലകളടെ ഉത്ഭവസ്ഥാനമായ ആ പുരുഷൻ ദേശാന്തരത്തിലെ

**ഞ്ങാനമാണെന്ന കരുതേണ്ട; അവൻ, ഈ ശരീരത്തിനുള്ളി**ൽ **ത്ത** ന്നെ ഹൃദയപുണ്ഡരീകത്തിലുള്ള ആകാശത്തിന്റെ മദ്ധ്യത്തിൽ സ്ഥിതിചെയ്യുന്നു. ഉപാധികളായിത്തീന്നിരിക്കുന്ന പതിനാ റുകലകളെക്കൊണ്ട്, നിഷ്കളങ്കനായിട്ടുള്ള പുരുഷൻ, അവിദ്യ കാണപ്പെടുന്നു. അവന്റൊ നിമിത്തം സകളനെന്നപോലെ ഉപാധികളായിരിക്കുന്ന കലകളടെ അധ്യാരോപത്തെ നീക്കി, ആ പുരുഷനെ, കേവലനായിക്കാണിച്ചുകൊടുക്കണമെന്നവച്ചി ട്ടാണം', കലകയ അവനിൽനിന്നുണ്ടാകുന്നു എന്നു പറഞ്ഞതു്. യാതൊരു വിശേഷവും അശേഷമില്ലാത്തതും, അദ്വയവും ശുദ്ധ വുമായ തത്ത്വത്തിൽ, പ്രാണാദികലകളടെ അധ്യാരോപം പ്രതിപാദ്യമെന്നും പ്രതിപാദനമെന്നും മററുമുള്ള കൂടാതെ, വൃവഹാരം അസാദ്ധ്യമാകയാൽ, അവിദ്യാവിഷയങ്ങളായ, കലകളടെ ഉല്പത്തിയും സ്ഥിതിയും ലയവും ആരോപിക്കപ്പെ - നിലനിൽക്കുന്നതും ലയിക്കു കലക≎ ഉണ്ടാകുന്നതും ന്നതും ചൈതന്യത്തിൽനിന്നു വേറേയല്ലാതെതന്നെയാണല്ലോ എപ്പോഴം കാണപ്പെടുന്നതു°. അതുകൊണ്ടുതന്നെയാണം°, ചിലർ അഗ്നിസംയോഗംകൊണ്ടു ഘൃതം ദ്രവാവസ്ഥയെ പ്രാപിക്കുന്ന തുപോലെ, 'ഞാൻ' എന്ന ആകൃതിയിലുള്ള ആലയവിജ്ഞാ നംതന്നെയാണം<sup>o</sup>, ഘടം മതലായവയുടെ ആകൃതിയിൽ ക്ഷണം തോറും ഉണ്ടാവുകയും നശിക്കുകയും ചെയ്യുന്നതു<sup>ം</sup> എന്നു ഭ്രമിച്ച പോയിരിക്കുന്നതും; വിഷയവിജ്ഞാനരൂപത്തിൽ ചൈതന്യ മില്ലാതെയിരിക്കുന്ന സൃഷ്യപ്തികാലത്തിൽ എല്ലാം ശൂന്യമെന്ന പോലെയിരിക്കുന്നു എന്നു വേറേചിലർ പറയുന്നതും; ചേതയി താവായ ആത്മാവ് ആത്മാവ് നിത്യനാണെന്നം, ഘടാദിവി ഷയകമായ 1 ചൈതന്യം ആ ആത്മാവിൽനിന്നുണ്ടാവുകയും നശിയ്ക്കുകയും ചെയ്യുന്ന അനിത്യധർമ്മമാണെന്നും, മൂന്നാമതൊ രുകൂട്ടർ അഭിപ്രായപ്പെടുന്നതും; ചൈതന്യം എന്നതു°, ശരീരാ കൃതിയിൽ ഒരുമിച്ചചേന്നിരിക്കുന്ന പൃഥിവ്യാദിഭ്രതങ്ങളുടെ ധർമ്മമാണെന്നു നാസ്തികന്മാർ വാദിക്കുന്നതും.

ഉല്പത്തിയോ നാശമോ ഇല്ലാത്ത ചൈതന്യമാകന്ന ആത്മാവ്യ്. അതുതന്നെയാണ്യ്, നാമം രൂപം മുതലായ ഉപാ ധിധർമ്മങ്ങളാൽ പലതായിട്ടം, കാര്യമായിട്ടം ഭാസിക്കുന്നത്യ്. 'സത്യം ജ്ഞാനമനന്തം ബ്രഹ്മ' (ബ്രഹ്മം സത്യവം ജ്ഞാനസ്ഥ രൂപവം അഖണ്ഡവുമാകുന്നു) 'പ്രജ്ഞാനം ബ്രഹ്മ' (ബ്രഹ്മം

<sup>1</sup> ജ്ഞാനം.

ജ്ഞാനസ്വരൂപമാകുന്നു) 'വിജ്ഞാനമാനന്ദം ബ്രഹ്മ' (ബ്രഹ്മം 'വിജ്ഞാനഘന ഏവ' വിജ്ഞാനാനന്ദസ്വരൂപമാകന്നു) (ബ്രഹ്മം വിജ്ഞാനഘനസ്വരൂപമാകന്നു) എന്നം മററുമുള്ള ശ്രുതികഠം ഇതിലേയ്ക്കുള്ള പ്രമാണങ്ങളാകുന്നു. എന്നുതന്നെയു മല്ല, പദാത്ഥങ്ങ**ം സാ**രൂപവ്യഭിചാരികളായിരിയ്ക്കെ, ജ<sup>്</sup>ഞാ വൃഭിചാരമില്ല്. ഘടജ്ഞാനമുള്ളപ്പോ⊙ ഘടം ഉണ്ടായിരിക്കമെന്നു നിയമമില്ല; അപ്പോ⊙ ഘടമില്ലാതേയുമി രിക്കാം. ഇതുപോലെ എല്ലാ വിഷയങ്ങളം അവയുടെ ജ<sup>ം</sup>ഞാ നകാലത്തിൽ ഉണ്ടായിരിക്കുമന്നു നിശ്ചയമില്ല, അതിനാൽ ആണം', പദാത്ഥങ്ങ¢ം സാത്രപവൃഭിചാരികളെന്നു പറഞ്ഞ ത്ര്. എന്നാൽ, വിഷയമുള്ളപ്പോരം ജ<sup>ം</sup>ഞാനമില്ലാതെപോയി എന്നു വരികയില്ല; അതിനാൽ ജ°ഞാനം അവ്യഭിചാരിയാ ഏതേതു പദാത്ഥം ഏതേതു രൂപത്തിൽ ഇരിക്കുന്ന തായി പ്രസിദ്ധപ്പെട്ടിരിക്കുന്നുവോ, അതാതു പദാത്ഥം അതാതു രൂപത്തിൽ അറിയപ്പെടുന്നതുകൊണ്ടുതന്നെ അതാതു ജ<sup>്</sup>ഞാന ത്തിനു വൃഭിചാരമില്ലെന്നു സിദ<sup>്</sup>ധിയ്ക്കുന്നു. ഒരു വസ്ത ഉണ്ടെ ന്നും, എന്നാൽ അറിയപ്പെടുന്നില്ലെന്നും പറയുന്നതു<sup>ം</sup>, രൂപം കാ ണപ്പെടുന്നുണ്ടു°, കണ്ണില്ലതാനും; എന്നു പറയുന്നതുപോലെ ജ<sup>ം</sup>ഞാനത്തെ യുക്തിഹീനമായിട്ടുള്ളതാണും. 1 ജ്ഞേയം വ്യഭിചരിച്ച എന്നു വരാം. അതായതും, ജ്ഞാനമുള്ളപ്പോരം ജ് ഞേയമില്ലാതിരുന്നു എന്നു വരാം.എന്നാൽ 👤 ജ്ഞാനം ഒരി യ്ക്കലും ജ്ഞേയത്തെ വ്യഭിചരിയ്ക്കയില്ല; എന്നവച്ചാൽ, ജ്ഞേ യമുള്ളപ്പോരം ജ°ഞാനമില്ലാതിരിയ്ക്കുക എന്നതുന്ടാകയില്ല ജ്ഞേയത്തിൽ എന്നർത്ഥം. എന്തെന്നാൽ ഒരു ജ<sup>ം</sup>ഞേയത്തിൽ ഉണ്ടായിരിക്കു മില്ലാതിരുന്നാലും മറെറാരു മെന്നുള്ളതു തീർച്ചതന്നെ. ഘടത്തിൽ ജ°ഞാനമില്ലെങ്കിൽ പടത്തിൽ ഉണ്ടായിരിയ്ക്കും; എന്നാൽ ജ<sup>ം</sup>ഞാനമില്ലാത്തപക്ഷം ഒരുവനം ജ്ഞേയമെന്നൊന്നുണ്ടാകയില്ല.

ഇനി, സുഷുപ്തികാലത്തിൽ ഒരു വിഷയത്തെപ്പററിയും ജ്ഞാനം കാണുനില്ലാത്തതുകൊണ്ട്, അപ്പോരം ജ്ഞാനമേ യില്ലെന്നും, അതിനാൽ, ജ്ഞാനസ്വരൂപത്തിനും, ജ്ഞേയ ത്തിനെന്നപോലെ വ്യഭിചാരമുണ്ടെന്നും വാദിയ്ക്കുകയാണെ കിൽ അതു ശരിയല്ല. ജ്ഞാനം ജ്ഞേയത്തിൻെറ അവഭാസ

<sup>1</sup> അറിയപ്പെടുന്ന പദാർത്ഥം.

കമാകുന്നു. അതായതു<sup>ം</sup>, വെളിച്ചം പദാർത്ഥങ്ങളെ പ്രകാശിപ്പി ക്കുന്നതുപോലെയാണം' ജംഞാനം ജംഞേയങ്ങളെ പ്രകാശിപ്പി ക്കുന്നതും. അതിനാൽ, പ്രകാശിപ്പിയ്ക്കുവാൻ ഒന്നുമില്ലാത്തപ്പോ 🛇 വെളിച്ചമില്ലെന്നു പറയുവാൻ തരമില്ലാത്തതുപോലെതന്നെ ജ'ഞേയമില്ലാത്തതുകൊണ്ടു സഹ്യപ്തിയിൽ ജ'ഞാനമില്ലെന്നും പറഞ്ഞുകൂടാ ഇരുട്ടിൽ, രൂപഗ്രഹണമില്ലാത്തതുകൊണ്ടു കണ്ണി ല്ലെന്നു കല്പിക്കുവാൻ 1 വൈനാശികനു കഴിയുകയില്ലല്ലോ. ഇതൊന്നമില്ലെങ്കിലും, ജ<sup>ം</sup>ഞേയമില്ലാത്തപ്പോരം ജ്ഞാനമി ല്ലെന്നു വൈനാശികൻ കല്പിക്കതന്നെ ചെയ്യുമെന്നു പറയുന്ന പക്ഷം, ചോദിക്കട്ടേ! ജ<sup>ം</sup>ഞേയഭാവംകൊണ്ടപ്പയോ നിങ്ങ**ം** ജ്ഞാനഭാവത്തെ കല്പിക്കുന്നതു്? ആ ജ്ഞേയഭാവത്തെപ്പററി ജ്ഞാനമുണ്ടെന്നോ ഇല്ലെന്നോ നിങ്ങരം പറയുന്നതു്? ജ്ഞാ നമുണ്ടെന്നു പറയുന്നപക്ഷം അപ്പോരം ജ്ഞാനമില്ലെന്നു കല്പി **ക്കു**ന്നതെങ്ങനെ എന്നു വൈനാശികൻ പറയണം. ജ<sup>o</sup>ഞേയാ ഭാവത്തെപ്പററി ജ്ഞാനമില്ലെങ്കിൽ,ആ ജ് ഞേയാഭാവംകൊണ്ടു ജ്ഞാനാഭാവത്തെ കല്പിക്കുവാനം സാധിക്കയില്ലല്ലോ.

ജ്ഞാനവും ജ്ഞേയവും ഒന്നായതുകൊണ്ടു ജ്ഞേയമില്ലാ ത്തപ്പോരം ജ്ഞാനവുമില്ല, എന്നു വാദിക്കുന്നതിന് തരമില്ല. എന്തെന്നാൽ, നിങ്ങരം വൈനാശികന്മാർ, അഭാവത്തേയും ജ്ഞേയമായി സ്വീകരിച്ചിട്ടുണ്ടല്ലോ. എന്നമാത്രവുമല്ല, അതു നിത്യമാണെന്നാണ് നിങ്ങരം വച്ചിരിക്കുന്നതും. ജ്ഞാനവും അതും ഒന്നെന്ന് പറയുന്നപക്ഷം ജ്ഞാനത്തിനു നിത്യത്തവം കല്പിക്കുന്നതായി വരും. അഭാവവും ജ്ഞാനവും ഒന്നായതുകൊ ണ്ട് ജ്ഞാനം അഭാവരൂപമാണെന്നു പറയുന്നതാകളെ, വെറും വാക്കാകുന്നു; അതിന് അത്ഥമില്ല. പരമാർത്ഥത്തിൽ ജ്ഞാനത്തിന് അഭാവത്വമോ അനിത്യത്തവമോ ഇല്ല. നിത്യമായ ജ്ഞാനത്തിന്ന്, അഭാവമെന്നു പേരിട്ടതുകൊണ്ടുമാത്രം നമുക്ക് യാതൊരു നഷ്യവും വരുവാനില്ല.

അഭാവം ജ'ഞേയമാണെങ്കിലും അതു ജ്ഞാനത്തിൽനിന്നു വേറെയാണെന്നു പറയുകയാണെങ്കിൽ, ജ്ഞേയാഭാവംകൊണ്ടു് ജ'ഞാനാഭാവത്തെ സാധിക്കുവാനം കഴിയുകയില്ല; രണ്ടം ഒന്ന

<sup>1</sup> ജ°ഞാനം ഘടാദിരൂപത്തിൽ പ്രതിക്ഷണം ഉണ്ടാവുകയും നശിയ 'ക യും ചെയ്യുന്നു എന്നു പറയുന്നവൻ.

ല്ലല്ലോ. ജ്ഞേയം ജ്ഞാനത്തിൽനിന്നു വേറേയാണ്യ; എന്നാൽ, ജ്ഞാനം ജ്ഞേയത്തിൽനിന്നു വേറേയല്ലതാനും, എന്ന പറയുന്നതായാൽ, അതു വെറും ശബ്ദം മാത്രമാണ്യ; അതു കൊണ്ട്യ് യാതൊരു വിശേഷവും ഉണ്ടാകയില്ല. ജ്ഞേയവും ജ്ഞാനവും ഒന്നെന്നു സ്വീകരിക്കുന്നപക്ഷം, ജ്ഞേയം ജ്ഞാന ത്തിൽനിന്നു വേറേയാണെന്നും, എന്നാൽ, ജ്ഞാനം ജ്ഞേയ ത്തിൽനിന്നു വേറേയല്ലെന്നും പറയുന്നത്ര്യ്, വഹ്നി അഗ്നിയിൽ നിന്നു വേറേയാണ്യ്, എന്നാൽ, അഗ്നി, വഹ്നിയിൽനിന്നു വേ റേയല്ലതാനും; എന്ന പറയുംപോലെ, അത്ഥമില്ലാത്ത ശബ്ദമാണ്യ്. ജ്ഞാനം ജ്ഞേയത്തിൽനിന്നു വേറേയാണെങ്കിലോ, ജ്ഞേയാഭാവംകൊണ്ട്യ് ജ്ഞാനാഭാവത്തെ ഉപപാദിക്കുവാൻ കഴിയുകയില്ലെന്നുള്ളത്ര്യ് സിദ്ധവുമാണ്യ്.

ജ'ഞേയമില്ലാത്തപ്പോരം ജ'ഞാനം അനുഭവപ്പെടുന്നില്ലെ ന്നം അതിനാൽ അപ്പോരം ജ്ഞാനമില്ലെന്നും വാദിക്കുകയാ ണെങ്കിൽ, ആ വാദവം നിലനില്ലുകയില്ല. എന്തെന്നാൽ സഷു പ്തികാലത്തിലും 1 ആലയവിജ<sup>ം</sup>ഞാനസന്തതി ഉള്ളതായി വൈനാശികൻ സ്വീകരിച്ചിട്ടുണ്ട്. അവിടെയും ജ്ഞാനത്തി **നം' സ്വജ'ഞേയ**ത്വം — തനിയ്ക്കുതന്നെ താൻ ജ'ഞേയമെന്നു ള്ളതു്-സ്വീകരിക്കുന്നതിനാൽ ജ്'ഞേയാഭാവമില്ലെന്നു പറയുന്ന പക്ഷം, അതു ശരിയല്ല; ജ<sup>ം</sup>ഞേയവും ജ്ഞാനവും വേറേവേറേ യാണെന്നുള്ളതു സിദ്ധമാണ്യ. അഭാവരൂപമായ ജ്ഞേയത്തേ വിഷയീകരിച്ചവരുന്ന ജ്ഞാനം, ആ ജ്ഞേയത്തിൽനിന്ന വേറെ ആയതുകൊണ്ടും, ജ്ഞേയവും ജ്ഞാനവും വേറേവേറേ യാണെന്നുള്ളതു° മുമ്പേതന്നെ സിദ്ധിച്ചിട്ടുണ്ടല്ലോ. മരിച്ചവനെ ജീവിപ്പിക്കുന്നതിനെന്നപോലെ, സിദ്ധമായ ആ ഭേദത്തെ മാററുന്നതിന് അനേകശതം വൈനാശികന്മാർ വിചാരിച്ചാലും സാധിയ്ക്കുകയില്ല.

ഇനി, നിങ്ങളുടെ പക്ഷത്തിൽ ജ്ഞാനവും ജ്ഞേയവുമൊ ന്നല്ലല്ലോ. അതിനാൽ ഒരു ജ്ഞാനം മറെറാരു ജ്ഞാനത്തിനു് ജ്ഞേയമാകും; അതു വേറൊന്നിനു്, അതു പിന്നെയൊന്നിനു്; ഇങ്ങനെ നിലയില്ലാതെവരുമല്ലോ എന്നാണെങ്കിൽ, അങ്ങനെ വരികയില്ല. എല്ലാത്തിനേയും ജ്ഞാനമെന്നും ജ്ഞേയമെ

<sup>1 &#</sup>x27;ഞാൻ' എന്നുള്ള ജ'ഞാനത്തിൻെറ അവിച'ഛിന്നമായ തുടർച്ച .

ന്നം രണ്ടായി വിഭജിച്ചിരിക്കുന്നു. ജ്ഞാനം എപ്പോഴം ജ്ഞാനം നംതന്നെ; ഒരിക്കലും ജ്ഞേയമല്ല, ജ്ഞേയവും എപ്പോഴം ജ്ഞേയംതന്നെ; ഒരിക്കലും ജ്ഞാനമല്ല. ഒരു ജ്ഞാനത്തി സ് എല്ലാം ജ്ഞേയമാകുമ്പോരം ആ ജ്ഞേയത്തിൽനിന്ന് വേറായ ജ്ഞാനം ജ്ഞാനംതന്നെ. ഇങ്ങനെ രണ്ടാമത്തെ വിഭാഗമല്ലാതെ, ജ്ഞാനത്തെ വിഷയീകരിയ്ക്കുന്ന ജ്ഞാനം എന്നു മൂന്നാമതൊരു വിഭാഗത്തെ വൈനാശികന്മാരല്ലാത്തവർ സ്വീകരിയ്ക്കുന്നില്ല. അതിനാൽ അനവസ്ഥയ്ക്കിടയില്ല.

ജ<sup>ം</sup>ഞേയമാവുകയില്ലെങ്കിൽ, അതിനതന്നെ ജ്ഞാനം നിങ്ങളുടെ പക്ഷത്തിൽ ജ°ഞാനസ്വരൂപമായ ബ്രഹ്മത്തിനം തന്നെത്താൻ അറിയുവാൻ പാടില്ലാത്തതുകൊണ്ട് സവ്വജ്ഞ ത്വമില്ലെന്നുവരുമെന്നു വൈനാശികൻ ആക്ഷേപിക്കുന്നപക്ഷം, ദോഷവും അവനതന്നെ ഇരിയ്ക്കട്ടെ; അറിയാൻകഴിയുന്ന അറിയാതിരുന്നാലേ സവ്വജ<sup>ം</sup>ഞനല്ലെന്നു എല്ലാത്തിനേയും അല്ലെങ്കിൽ ശശവിഷാണാദികളെ അറിയാത്ത വരികയുള്ള. തുകൊണ്ട്<sup>°</sup>, ആരുടെ മതത്തിലും സവ്വജ<sup>°</sup>ഞത്വമുണ്ടാകയില്ല. അതിനാൽ നമ്മുടെ മതത്തിൽ ആ ദോഷം വരുവാനിടയില്ല. എന്നാൽ, വൈനാശികൻെറ മതത്തിൽ ആ ദോഷമുണ്ടതാനം. ജ്ഞാനം അതിനുതന്നെ ജ്ഞേയമാണെന്നാണല്ലോ അവൻെ <sup>്</sup>ജ്ഞാനത്തിനു് അതിനെത്തന്നെ അറിയുവാൻ കഴിയു കയില്ലെന്ന<sup>ം</sup> 'സിദ്ധം ഹി' ഇത്യാദി ഭാഗംകൊണ്ട പറഞ്ഞുക ജ<sup>ം</sup>ഞാനം മറെറാന്നിന ജ'ഞേയമാണെന്നുള്ളത്ര' അവൻ സ്വീകരിച്ചിട്ടുമില്ല. അതിനാൽ അവൻെറ മതത്തിൽ സവ്വജ°ഞതവമുണ്ടാവാൻ തരമില്ല. അവൻെറ മതത്തിലുള്ള ആ ദോഷം തീത്തകൊടുത്തിട്ട് നമുകെന്തുവേണം? അനവസ്ഥാ അവനതന്നെയാണ്. ംവെനാശികമതത്തി**ൽ** ദോഷവം ജ°<mark>ഞേയമാണെന്നുള്ളതു° തീച്ച്തന്നെ</mark>യാണല്ലോ. തനിയ്ക്കു° തന്നെയറിയാൻ കഴിയുകയില്ലാത്തതുകൊണ്ട°, ഒരു ജ്ഞാനം മറെറാന്നിന്ത് ജ്ഞേയമാക്കണം; അതു വേറൊന്നി നം'; ഇങ്ങനെ അനവസ്ഥാദോഷം അവൻെറ മതത്തിൽ അനി വാര്യമാണ്യ. ഈ ദോഷം രണ്ടുകൂട്ടക്കും ഒരുപോലെയുള്ളതാ ണെന്നു പറയാൻ പാടില്ല. ജ്ഞാനമെല്ലാം ഒന്നാണം; എല്ലാ കാലത്തിലും, എല്ലാ ദേശത്തിലും, എല്ലാ പുരുഷനിലും ഇരി യ്ക്കുന്ന ഒരേ ജ°ഞാനംതന്നെ, നാമം രൂപം മുതലായ പല ഉപാ

ധികളുടെ ഭേദത്താൽ, ജലാദികളിലുള്ള സൂര്യാദിപ്രതിബിം ബംപോലെ പലതായി അവഭാസിയ്ക്കുകയാണു്. അതിനാൽ നമ്മുടെ മതത്തിൽ അനവസ്ഥാദോഷത്തിനു പ്രസക്തിയേ ഇല്ല. നിത്യമായ ചൈതന്യം അധിഷ്യാനമായിരിക്കുന്നതു കൊണ്ടാണും, അതിൽ കലകളുടെ അദ്ധ്യാരോപത്തെ ഈ ശ്രതിയിൽ പറയുന്നതും.

'പുരുഷൻ, 1 കണ്ഡത്തിൽ 2 ബദരംപോലെ, ശരീര ത്തിനുള്ളിൽത്തന്നെ പരിച്ഛിന്നനാണെന്നു ശൃതിയിൽ പറയ്യ ന്നുണ്ടലോ; പരിച്ഛിന്നമായിട്ടുള്ളതു്, ഘടം മുതലായതുപോ അതിനാൽ ചൈതന്യം നിത്യമെന്നു ലെ അനിത്യവുമാണം<sup>ം</sup>; പറയുവാൻ പാടില്ല.' എന്നു വാദിക്കയാണെങ്കിൽ അതു ശരി യല്ല; ശരീരത്തിനുള്ളിൽ പുരുഷൻ സ°ഥിതിചെയ്യുന്നു എന്നുള്ള പുരുഷനം' പ്രത്യഗാത്മതാമല്ലാതെ പരിച്ഛേദം വിവക്ഷിച്ചിട്ടില്ല; - അയോഗ്യമായതുകൊണ്ടു<sup>0</sup> ആ അതഥം വിവക്ഷിയ്ക്കുവാൻ തരവുമില്ല;് എന്തെന്നാൽ, പുരുഷൻ, പ്രാ ണൻ മുതലായ കലകഠംക്കു കാരണമാകുന്നു. ശരീരമാത്രത്താൽ അതിരു തിരിക്കപ്പെട്ട പുരുഷൻ, പ്രാണൻ, ശ്രദ്ധ മുതലായ കലകരംക്കു കാരണമാണെന്നു പ്രതിപാദിയ്ക്കുവാൻകഴിയുകയില്ല കലകളിൽനിന്നുണ്ടാ**കുന്നതു**മാണം°. ശരീരം ല്ലോ. നിൽനിന്നുണ്ടാകന്ന കലകളടെ കാര്യമായതുകൊണ്ട്<sup>ം</sup> ശരീരം അതിൻെറ കാരണത്തിൻെറ കാരണമായ പുരുഷനെ, കണ്ഡം ബദരത്തെ എന്നപോലെ, ഉള്ളിലടക്കിക്കൊള്ളകയില്ലലോ.

ഇനി, ബീജത്തിൻെറ കാര്യമായ വൃക്ഷത്തിൽനിന്നുണ്ടാ കന്ന ഫലം, അതിൻെറ കാരണമായ വൃക്ഷത്തിനം കാരണമാ യിട്ടുള്ള ബീജത്തെ ഉള്ളിലടക്കിക്കൊള്ളുന്നില്ലേ? അതുപോ ലെ, ശരീരം പുരുഷനെ ഉള്ളിൽ അടക്കിക്കൊള്ളമെന്നു വന്നു കൂടയോ? എന്നാണെങ്കിൽ, അങ്ങനെ വാദിയ്ക്കുവാൻ പാടില്ല. ദൃഷ്യാന്തത്തിൽ, വൃക്ഷത്തിനു കാരണമായ ബീജവും ഫല ത്തിനുള്ളിൽ അടങ്ങിയിരിയ്ക്കുന്ന ബീജവും വേറേവേറേയാണ്യ. ദാർഷ്യാന്തികത്തിലാകട്ടെ, ശരീരത്തിൻെറ കാരണമായ കല കരക്കു കാരണഭ്രതനായ പുരുഷൻതന്നെയാണു ശരീരത്തിനു ഉളിൽ. അടങ്ങിയിരിക്കുന്നതായി ശ്രുതിയിൽ പറയുന്നത്യം.

<sup>1</sup> പാത്രം. 2 ലന്തക്കാ.

എന്നു മാത്രമല്ല; ബീജം വൃഷ്യം മുതലായവയെല്ലാം സാവയവ ങ്ങളാണം'; അതിനാൽ അവയ്ക്കുതമ്മിൽ ആധാരാധേയഭാവം ഉണ്ടാവാം. എന്നാൽ പുരുഷൻ നിരവയവനും കലകളം ശരീ രവും സാവയവങ്ങളുമാകുന്നു. ഇതുകൊണ്ടും', ആകാശത്തിനും പോലും ശരീരം ആധാരമെന്നു പറയാൻ പാടില്ല; പിന്നെയാ ണോ ആകാശത്തിനും കാരണമായ പുരുഷനം' ആധാരമാവുന്നു ത്രം'? അതിനാൽ ദൃഷ്യാന്തവും ദാർഷ്ടാന്തികവും ഒരുപോലെ യല്ല.

ഇനി, ദ്ലഷ്ടാന്തം ശരിയായില്ലെങ്കിൽ വേണ്ട, ശ്രതിവചന ത്തിൻെറ പ്രാമാണ്യത്താൽതന്നെ ശരീരം പുരുഷനെ ഉള്ളിലട ക്കുമെന്നു പറയുകയാണെങ്കിൽ, അതും ശരിയല്ല; ശ്രതിവചനം, പറയുകയല്ലാതെ, വസ്തസ്ഥിതിയെ ഉള്ള പരമാത്ഥത്തെ മാററുകയില്ല. അതിനാൽ, 'ഇഹൈവാന്തഃ ശരീരേ' ഇത്യാദി ശ്രതിയുടെ അത്ഥം മുട്ടയുടെയുള്ളിൽ ആകാശം സ്ഥിതിചെ യ്യന്നു എന്നു പറയുന്നതിന്റെ അത്ഥംപോലെയാണെന്നു് അറി ഞ്ഞുകൊള്ളേണ്ടതാണം'. ദശനം, ശ്രവണം, മനനം, വിജ്ഞാ അടയാളങ്ങളെക്കൊണ്ട<sup>്</sup>, ശരീരത്തിനുള്ളിൽ നം മുതലായ പരിച്ഛന്നൻ എന്നപോലെയാണല്ലോ പുരുഷൻ അനുഭവപ്പെടു അതുകൊണ്ടാൺ<sup>ം</sup> 'അന്തഃ ശരീരേ സോമ്യ! സ പുത്മ ഷഃ' എന്നു പറഞ്ഞിരിക്കുന്നതു<sup>ം</sup>. അല്ലാതെ, ആകാശത്തിനും കാരണമായ പുരുഷൻ, കുണ്ഡബദരംപോലെ ശരീരത്താൽ പരിച്ഛിന്നനാണെന്നു പറവാൻ, മൂഢൻപോലും, മനസ്സകൊണ്ട കൂടി ആഗ്രഹിയ്ക്കയില്ല; പിന്നെയുണ്ടോ പ്രമാണഭൂതിയായ  $\mathbf{2}$ ത്രതി?

മുമ്പിലത്തെ ബ്രാഹ്മണത്തിൽ, പുരുഷൻെറ വിശേഷണത്തിനായി, 'ആരിലാണോ ഈ പതിനാറു കലകരം ഉണ്ടാകുന്നത്ര'' എന്നു പറഞ്ഞുവല്ലോ. മറെറാരു കാര്യത്തിനായിട്ടു പറഞ്ഞതാണെങ്കിലും, ആ കലകളുടെ ഉത്ഭവം, ഏതു ക്രമത്തി ലാണെന്നു പ്രതിപാദിയ്ക്കുവാനായിട്ടും സൃഷ്ടിയുടെ കത്താവും ചേതനനാണെന്നു കാണിപ്പാനായിട്ടും പറയുന്നു:—

ബ്രാഹ്മണം: —

സ ഈക്ഷാംചക്രേ:--കസൂിന്നഹമൽക്രാന്ത ഉൽക്രാന്തോ ഭവിഷ്യാമി? കസൂിൻ വാ പ്രതിഷ്ഠിതേ പ്രതിഷ്ഠാസ്യാമീതി. 3 സഃ — അവൻ – ആ പുരുഷൻ

ഈക്ഷാംചകേ <u>ഇ</u>றക്ഷിച്ച സൃഷ്ടിയുടെ ഫലം, ക്രമം

മുതലായവയെപ്പററി ആലോചിച്ച:--

കസ്തിൻ — ആരും

ഉൽക്രാന്തേ 🕳 ഉൽക്രാന്തനാകുമ്പോരം—ശരീരം വിട്ട

പോകുമ്പോ⊙ം,

അഹം — ഞാൻ

ഉൽക്രാന്തഃഭവിഷ്യാമി = ഉൽക്രാന്തനാകം — ശരീരം വിട്ട പോകം?

കസൂിൻ പ്രതിഷ്ഠിതേ<u>അ</u>ന്ദ ശരീരത്തിൽ പ്രതിഷ്ഠിതനാക മ്പോഗം

പ്രതിഷാസ്യാമി വാ<u></u>ഞാൻ പ്രതിഷ്ഠിതനായിട്ടുംതീരും? ഇതി — എന്ന<sup>ം</sup>.

ഭാഷ്യം:--ഭാരദ്വാജൻ ചോദിച്ച, പതിനാറുകലകളോടുക ടിയ പുരുഷൻ സൃഷ്ടിയുടെ ഫലം ക്രമം മതലായവയെപ്പററി ആലോചിച്ചു. എങ്ങനെയാണാലോചിച്ചതെന്നു പറയുന്നു:--ഏതൊരു കർത്തൃവിശേഷം ദേഹം വിട്ടപോകുമ്പോഴാണും', ഞാനും ദേഹംവിട്ട പോകുന്നതും'? അതുപോലെ ആരും ശരീര ത്തിൽ പ്രതിഷ്ഠിതനാകുമ്പോഴാണും ഞാനും പ്രതിഷ്ഠിതനാകുന്നതും'?

ഇവിടെ സാങ്ഖ്യൻറ പൂവ്വപ്ഷം ആത്മാവ് അകത്താ പും 1 പ്രധാനം കത്താവുമാണ്. അതുകൊണ്ട്, പുരുഷൻറ പ്രയാജനങ്ങഠംക്കുവേണ്ടി, മഹത്തത്താം മുതലായവയുടെ രൂപത്തിൽ പ്രധാനമാണ് പ്രവത്തിക്കുന്നത്ല്. അങ്ങനെയിരിയ്ക്കെ, പുരുഷൻ സ്വതന്ത്രനായിട്ട് ആലോചനാപൂവ്വകം കത്താവായി എന്നു പറഞ്ഞതു ശരിയല്ല. സത്വരജസ്തമസ്സുകളുടെ സാമ്യര്ര പമായ പ്രധാനം സൃഷ്ടികത്താവാണെന്നു പ്രമാണങ്ങളെ കൊണ്ടു സിദ്ധിച്ചിട്ടുള്ളതാണ്ം. അല്ലെങ്കിൽ, ഈശ്വരേച്ഛയെ അനുവത്തിക്കുന്ന പരമാണക്കാം ഉണ്ടല്ലോ; അവയ്ക്കു സൃഷ്ടി കർത്തൃത്വം പറയരുതോ? ആത്മാവിനു സൃഷ്ടികർത്തൃത്വം പറയന്നതെന്തിന്? ആത്മാവ് ഏകനായതുകൊണ്ടും, സഹ

<sup>1</sup> അവൃക<sup>ം</sup>തമെന്നു പറയുന്ന മൂലപ്രകൃതി.

കാരി സാധനങ്ങരം കൂടാതെ സൃഷ്ടിക്കുന്നതെങ്ങനെ? എന്നത ന്നെയല്ല, തനിയ്ക്കുതന്നെ അനത്ഥകരമായ കർത്തൃത്വത്തെ ആത് മാവ് സ്വീകരിച്ചു എന്നു വരുവാനും ന്യായമില്ല. ബുദ്ധി പൂവ്വമായി പ്രവത്തിക്കുന്ന ഒരു ചേതനയുള്ളവൻ തനിയ്ക്കു താൻ തന്നെ അനത്ഥമുണ്ടാക്കിവയ്ക്കയില്ലല്ലോ. അതിനാൽ, പുരുഷാ ത്ഥരൂപമായ പ്രയോജനത്തോടുകൂടി, ആലോചനാപൂവ്വമെന്ന പോലെ നിയതക്രമത്തിൽ പ്രവത്തിയ്ക്കുന്ന അചേതനമായ പ്രധാനത്തിൽ, ഉപചാരമായി ചേതനധർമ്മത്തെ ആരോ പിച്ചു പറയുന്നതാണും 'സ ഈക്ഷാംചക്രേ' ഇത്യാദി ശ്രുതി. രാജാവിൻെറ സകല കാര്യങ്ങളും നടത്തുന്ന ഭൃത്യനെ രാജാവെ ന്തരണെ പറയുന്നതുപോലെയാണും ഇതും.

സമാധാനം: —ഈ ആക്ഷേപം ശരിയല്ല; സാംഖ്യൻറ മതത്തിൽ, ചൈതന്യമാത്രനം, അപരിണാമിയുമാണെങ്കിലും, ആത്മാവിന്റ് ഭോക്തൃത്വമുള്ളതായി അംഗീകരിക്കുന്നുണ്ട ല്ലോ. അതുപോലെ വേദവാദികളുടെ മതത്തിൽ, ആത്മാ വിന്റ്, ആലോചനാപൂവ്വമായ ജഗത്കർത്തൃത്വവും ശ്രുതിപ്രാ മാണ്യത്താൽ ഉപപന്നംതന്നെ.

പിന്നെയും പൂവ്വപക്ഷം: —ആത്മാവ്യ് മററാരു തത്ത്വമായി പരിണമിക്കുന്നപക്ഷം അത്യ്, ആത്മാവിന്യ്, അനിത്യത്തവം അനേകത്വം അശ്രദ്ധത്വം മുതലായ ദോഷങ്ങരംക്കു നിമിത്ത മാകും. എന്നാൽ ചിന്മാത്രസ്വരൂപമായ വികാരം മേല്പറഞ്ഞ ദോഷങ്ങരംക്കു നിമിത്തമാകയില്ല. അതുകൊണ്ട്യ് ഞങ്ങളുടെ മതത്തിൽ, ആത്മാവിൽത്തന്നെ ഭോക്തൃത്വമുണ്ടായിരുന്നാലും, അത്യ് ചിന്മാത്രസ്വരൂപവികാരമായതിനാൽ ദോഷത്തിന് വഴിയില്ല. വേദവാദികളായ നിങ്ങളുടെ മതത്തിലാകട്ടേ, പുരുഷൻ തന്നെ സൃഷ്ടികർത്താവായിരിയ്ക്കുന്നത്യ്, മറെറാരു വസ്തുവായിട്ടുള്ള പരിണാമംതന്നെയാണ്യ; അതിനാൽ ആത്മാ വിന്യ് അനിത്യത്തവം മുതലായ എല്ലാ ദോഷങ്ങളും വന്നുചേരു വാൻ ഇടയുണ്ടും.

സമാധാനം: — അങ്ങനെ ആക്ഷേപിയ്ക്കുവാൻ പാടില്ല; എന്തെന്നാൽ ആത്മാവൊന്നുതന്നെയാണെങ്കിലും, അവിദ്യാ വിഷയമായ നാമം, രൂപം ഇവയാകുന്ന ഉപാധികൊണ്ടും ഉപാ ധിയില്ലായ<sup>്</sup>മകൊണ്ടും ഭേദം സ്വീകരിക്കുന്നു. ബന്ധം മോക്ഷം മുതലായി ശാസ്ത്രത്താലുണ്ടാകുന്ന സംവ്യവഹാരത്തിനായിട്ട് അവിദ്യയാൽ ഉണ്ടാക്കപ്പെടുന്ന നാമരൂപങ്ങളാകുന്ന ഉപാധിക **ാനിമിത്തമുള്ള വിശേഷം സ്വീകരിയ്ക്കപ്പെട്ടിരിക്കുന്നു. പരമാർ** ത്ഥത്തിൽ ഉപാധി യാതൊന്നമില്ലാത്തതും, അദ്വിതീയവും, സവ്വതാക്കികബ്യലിയ്ക്കും അറിയാൻ സാധിയ്ക്കാത്തതും, അഭയ വും, ശിവവുമായ തത്ത്വം ഒന്നതന്നെയാണ്യ. അതിൽ ക്രി യാകാരകഫലരൂപമായ കത്തൃത്വമോ ഭോക<sup>്</sup>തൃത്വമോ ഉണ്ടാ കുവാൻ തരമില്ല; എന്തെന്നാൽ, സവ്വഭാവങ്ങളും ഒന്നുതന്നെയാ ണം<sup>ം</sup>. സാംഖ്യന്മാർ ആകട്ടെ, പുരുഷനിൽ അവിദ്യയാൽ ആരോപിതമായിത്തന്നെയുള്ള കത്തൃത്വത്തെ, ക്രിയാകാരക മെന്നം ഫലമെന്നം രണ്ടായി കല്പിച്ചിട്ട°, ആഗമപ്രാമാണ്യത്ത സ്വീകരിക്കാസ്തനിമിത്തവും പ്രത്യക്ഷാദിപ്രമാണങ്ങയക്ക് അതു വിതദ്ധമാകയാലും പിന്നെ അതിനെപ്പററി ഭയംതോന്നി, പരമാർത്ഥത്തിൽതന്നെ പുരുഷനം' ഭോക്തൃത്വമുണ്ടെന്നു സമ്മ പുരു ഷനുപുറമേ പരമാത്ഥവസ്തവായിട്ടതന്നെ, പ്രധാനമെന്ന മറെറാരു തത്ത്വത്തെ കല്പിക്കയും ചെയ്യുന്നു. അതിനാൽ മററു താക്കികന്മാർ ചെയ്യുന്ന യുക്തിവാദംകേട്ട് തങ്ങളുടെ തെററു മനസ്സിലാകുമ്പോയ അവർ തങ്ങളുടെ മതത്തി ൽനിന്നു തെററിപ്പോകുന്നു.

അതുപോലെ മററു താക്കികന്മാരെ സാങ്'ഖ്യന്മാരും ദൃഷിക്കുന്നു. ഇങ്ങനെ പരസ്പാവിരുദ്ധങ്ങളായ അർത്ഥങ്ങളെ കൽപ്പിക്കുന്നുയുടെ ഇരതേടുന്ന ജന്തുക്കളെപ്പോലെ, അന്യോന്യവിരുദ്ധങ്ങളായ പ്രമാണങ്ങളേയും അത്ഥങ്ങളേയും കാണുന്നതിനാൽ ഇവർ പരമാത്ഥത്തിൽനിന്നു വളരെ അകന്നു പോകുന്നു. അതിനാൽ, അവരുടെ മതത്തെ ആദരിക്കാതെ മുമു ക്ഷുക്കറം, വേദാന്താത്ഥതത്ത്വമായ ഏകത്വദശനത്തെക്കുറിച്ചു് ആദരമുള്ളവരായിരിയ്ക്കുന്നതിനുവേണ്ടി, താർക്കികമതത്തിലുള്ള ദോഷത്തെക്കാണിച്ചുകൊണ്ടു് അൽപ്പം പറയാൻ പോകുന്നു. എന്നാൽത്തു താർക്കികനെപ്പോലെ താത്പ്പുര്യത്തോടുകൂടിപ്പറയുന്നതല്ല. ഈ വിഷയത്തിൽ താഴെ കാണിക്കുന്ന പ്രമാണവും അങ്ങനെതന്നെയാണു് വേണ്ടതെന്നുപറയുവം.

''വിവദത്സേവ നിക്ഷിപ്യ വിരോധോദ്ഭവകാരണം തൈഃസംരക്ഷിതസദ്ബുദ്ധിഃ സുഖം നിവ്വാതി വേദവിത''' (ഭേദം പരമാർത്ഥമാണെന്ന് കാണുകയാണ് തമ്മിൽ വിരോധമുണ്ടാകുന്നതിനുള്ള കാരണം. അതിനെ തമ്മിൽ വഴക്കൂടുന്നവരിൽതന്നെ നിക്ഷേപിച്ചിട്ട് അവരുടെ മതങ്ങളെ അവർ തമ്മിൽതന്നെ ദുഷിയ്ക്കയാൽ, അവരുടെ വാദങ്ങാംകൊണ്ട് തൻെറ അഭേദബുദ്ധിക്ക് യാതൊരിളക്കവും വരാതെ വേദജ്ഞൻ, സുഖമായും ശാന്തനായുമിരിക്കുന്നു.)

സാങ്ങ്യാദിതാക്കികമതങ്ങളിൽ ഉള്ള ദോഷം കാണിക്കുന്നു:— ഒന്നാമതായി ഭോക്തൃത്വമെന്നും, കത്തൃത്വമെന്നും പറയുന്ന വികാരങ്ങാക്കു തമ്മിൽ യായൊരു വിശേഷവും പറയുവാൻ വഴിയില്ല. കത്തൃത്വം കൂടാതെ വേറൊരു ജാതിയായി, ഭോക്തൃത്വമെന്നു പറയുന്ന വികാരം ഏതാണു്? ഇവ തമ്മിൽ വ്യത്യാസമുണ്ടായിട്ടു വേണ്ടേ, പുരുഷൻ ഭോക്താവു മാത്രമാണു്; കർത്താവല്ല; പ്രധാനത്തിനു് കത്തൃത്വം മാത്രമേ ഉള്ള; ഭോക്തൃത്വമില്ല; എന്നു കൽപ്പിക്കവാൻ?

പുവ്വക്ഷി പറയുന്നു: —പുരുഷൻ ചിന്മാത്രൻതന്നെ യാണം'. അവൻ ഭോഗങ്ങളെ അനുഭവിക്കുമ്പോരം തന്നിൽ സ്ഥിതിചെയ്തുകൊണ്ടു' വികാരത്തെ പ്രാപിക്കയല്ലാതെ തത്ത്വാന്തരമായി പരിണമിക്കുന്നില്ല. എന്നാൽ പ്രാധാനത്തി ഒൻറ വികാരം തത്ത്വാന്തരപരിണാമരൂപമാകുന്നു; അതിനാൽ, അത്ര്യ്, (പ്രധാനം) അനേകത്വം അശുദ്ധത്വം അചേതനത്വം മുതലായ ധർമ്മങ്ങളോടുകൂടിയതാണം'. പുരുഷൻ അതിന വിപരീതനാകുന്നു എന്നമുമ്പേ പറഞ്ഞുവല്ലോ.

സിദ്ധാന്തി: —ഇതൊരു വിശേഷമല്ല; വെറും വാക്കു മാത്ര മാണം. ഭോഗമുണ്ടാകുന്നതിനമുമ്പും കേവലചിന്മാത്രനായ പുരുഷനം, ഭോഗമുണ്ടാകുന്ന കാലത്തിൽ ടോക്തൃത്വമെന്നു പറയുന്ന വിശേഷം ഉണ്ടാവുകയും, ഭോഗം കഴിയുമ്പോരം, ആ വിശേഷം നീങ്ങി, പുരുഷൻ പഴയപടി ചിന്മാത്രനായിത്ത ന്നെ തീരുകയും ചെയ്തയാണെങ്കിൽ, പ്രധാനവും, മഹത്തത്ത്വം നതിരുകയും ചെയ്തയാണെങ്കിൽ, പ്രധാനവും, മഹത്തത്ത്വം തുരുലായവയുടെ രൂപത്തിൽ പരിണമിച്ചതിൻെറശേഷം, അതിൽനിന്നു മാറി വീണ്ടും സ്വന്തര്യപത്തിൽ സ്ഥിതിചെയ്യുന്നുണ്ട്. അതിനാൽ, ഈ കൽപ്പനയിൽ യാതൊരു വിശേഷ വുമില്ല. അതിനാൽ, പ്രധാനത്തിനും പുരുഷനും വിക്രിയകരംക്കു വിശേഷം കൽപ്പിക്കുന്നത്ത് വെറും വാക്കുകൊണ്ടാണും.

പൂവ്വപക്ഷി:--ഭോഗകാലത്തിലം, മമ്പിലേപ്പോലെതന്നെ പുരുഷൻ ചിന്മാത്രസാരൂപനാണം'.

സിദ്ധാന്തി:--അങ്ങനെയാണെങ്കിൽ, പരമാത്ഥത്തിൽ പു രുഷനം ഭോഗമില്ല.

പൂവ്വപക്ഷി:--ഭോഗകാലത്തിൽ ചിന്മാത്രത്തിന പരമാത്ഥമായി വിക്രിയ ഉണ്ടാകുന്നണ്ട്. അതിനാൽ ഭോഗം പുരുഷ നതന്നെയാണ്ട്.

സിദ്ധാന്തി:--പ്രധാനത്തിനും ഭോഗകാലത്തിൽ സുഖാദി രൂപത്തിലുള്ള വിക്രിയ ഉള്ളതുകൊണ്ട് ഭോക്തൃത്വം ഉണ്ടെന്ന വരും.

പൂവ്വപക്ഷി:--ചിന്മാത്രത്തിനള്ള വിക്രിയ മാത്രമാണം ടോക്തൃത്വം; അതു പുരുഷനല്ലാതെ പ്രധാനത്തിനോ, വേറെ ഒന്നിനോ വരുവാൻ തരമില്ല.

സിദ്ധാന്തി:--അങ്ങനെ പറയുന്നതിൻെറ സാരം, ചൈത ന്യത്തിൻ മാത്രമുള്ള വിക്രിയയാണ്യ ഭോക്തൃത്വമെന്നല്ലേ? അങ്ങനെയാണെങ്കിൽ ചൂട്യ് മുതലായ അസാധാരണധർമ്മങ്ങ ളുള്ള അഗ്ന്യാദികഠക്കു ഭോക്തൃത്വമില്ലെന്നു പറയുവാൻ ന്യായ മുണ്ടാകയില്ല.

പൂവ്വപക്ഷി:--പ്രധാനത്തിനം പുരുഷനം ഒരുപോലെ ഭോക്തൃത്വമുണ്ടും.

സിദ്ധാന്തി:--അതും ശരിയല്ല; പ്രധാനം, മറെറാന്നിനു വേണ്ടി--അതായത്ര് പുരുഷനുവേണ്ടി--പ്രവത്തിക്കുന്നു എന്നല്ലേ നിങ്ങഠം വച്ചിരിക്കുന്നത്ര്? പ്രധാനത്തിനും പുരുഷനും ഒരുപോലെ ടോക്തൃത്വമുണ്ടെന്നു വയ്ക്കുന്നപക്ഷം പ്രധാനം പരാത്ഥത്തിനു വേണ്ടി പ്രവത്തിക്കുന്നു എന്നു പറയുന്നതിനു യുക്തിയില്ലാതെ പോവും. രണ്ടു പ്രകാശങ്ങളിൽ ഒന്നു മറെറാന്നിനെ പ്രകാശിപ്പിക്കുന്നു എന്നില്ലല്ലോ, അതുപോലെ രണ്ടു ഭോക്താകളിൽ ഒരാഠം പ്രധാനനെന്നും മറേറ ആഠം അപ്രധാനനെന്നും വരുവാൻ പാടില്ലം.

പൂവ്വ്പക്ഷി:--ഭോഗധർമ്മത്തോടുകൂടിയതും, സത്വപ്ര ധാനവുമായ ചേതസ്സിൽ പുരുഷചൈതന്യത്തിൻെറ പ്രതി ബിംബമുണ്ടാകുന്നതിനെയാണ് പുരുഷൻറ ഭോക്തൃത്വമെന്നു പറയുന്നതു്; വാസ്തവത്തിൽ പുരുഷൻ' വിക്രിയ ഒന്നമുണ്ടാ കുന്നില്ല.

സിലാന്തി:--പുരുഷന<sup>ം</sup> വാസ്ലവത്തിൽ വിശേഷമൊന്നമു കൽപ്പിയ്ക്കുന്നതുകൊണ്ട്<sup>ം</sup> ഭോക<sup>്</sup>ത്ര**ൗ**ചം ണ്ടാകുന്നില്ലെങ്കിൽ, യാതൊരു പ്രയോജനവുമില്ലാതെ വരും. പുരുഷൻ എപ്പോഴം നിവ്വിശേഷനായതുകൊണ്ടു°, പുരുഷന ഭോഗരൂപമായ അന ത്ഥമില്ലെങ്കിൽ, ഏതനത്ഥത്തെ നീക്കുവാനായിട്ടാണം മോക്ഷ സാധനമായ ശാസ്ത്രം ഉണ്ടാക്കപ്പെടുന്നതു<sup>ം</sup>? അവിദ്യയാൽ പുരു ഷനിൽ ആരോപിതമായ അനർത്ഥത്തെ നീക്കുന്നതിനാണം° ശാസ്ത്രപ്രണയനമെങ്കിൽ, പരമാർത്ഥത്തിൽ പുരുഷൻ ഭോക<sup>ം</sup> താവുമാത്രം; കത്താവല്ല. പ്രധാനത്തിനാകട്ടെ, കത്തൃത്വം മാത്രമേ ഉള്ള, ഭോക്തൃത്വമില്ല; എന്നുമാത്രമല്ല, പ്രധാനം പുരുഷനു പുറമേ പരമാർത്ഥത്തിൽ ഉള്ള വേറൊരു വസ്തവുമാക ന്നു; എന്നൊക്കെയുള്ള കൽപ്പന ആഗമവിരുദ°ധവും, പ്രയോജ യുക്തിഹീനവുമാകുന്നു. മുമുക്ഷുക്ക≎ അതിനെ നശ്മന്യവും ആദരിയ്ക്കുവാൻ പാടില്ല.

പൂവ്വപക്ഷി:--ആത്മാവൊന്നതന്നെ എന്നു വാദിക്കുന്ന നിങ്ങളുടെ മതത്തിലും ശാസ്ത്രം ഉണ്ടാക്കുന്നതുകൊണ്ട് പ്രയോ ജനമില്ലല്ലോ.

സിദ്ധാന്തി:--അങ്ങനെ വാദിക്കേണ്ട; ശാസ്ത്രം ഉണ്ടാക്കു ന്നവരും അതിൻെറ ഫലം ആഗ്രഹിക്കുന്നവരും ഉണ്ടെങ്കിലല്ലാ തെ, ശാസ്ത്രമുണ്ടാക്കുന്നതു് അനർത്ഥകമോ സാർത്ഥകമോ എന്നു ള്ള വികല്പം ഉണ്ടാകുമോ? ആത്മാവെല്ലാം ഒന്നുതന്നെയായിരി ക്കുമ്പോയ ശാസ്ത്രമുണ്ടാക്കുന്നവരും ഫലാത്ഥികളും വേറേവേറേ ഇല്ലല്ലോ. ആ സ്ഥിതിക്കു് ഈ വിധത്തിൽ വികല്പിക്കുന്നതുത ന്നെ അനുപപന്നമാണു്. ആത്മാവൊന്നെന്നു സ്വീകരിക്കുന്നു പക്ഷം നിങ്ങയ 1 പ്രമാണാത്ഥത്തേയും സ്വീകരിക്കുന്നതായി

<sup>1</sup> ശാസ്ത്രത്തിൻെ പ്രയോജനം.

ആത്തെകത്വനിശ്ചയമുള്ളപ്പോരം വികല്പത്തിന ന്യായമി ല്ലെന്നു ശാസ്ത്രം പറയുന്നു:-''യത്ര ത്വസ്യ സവ്വമാത് മൈവാഭ്രത് തത് കേന കിം പശ്യേത്'?'' (എപ്പോഴാണോ ഇവന് എല്ലാം താൻതന്നെ ആയിത്തീരുന്നത്ര്, അപ്പോരം എത്തകൊണ്ട് ആരെ ക്കാണം?) എന്നു തുടങ്ങിയുള്ള ഭാഗങ്ങരം നോക്കുക. പരമാത്ഥ വസ്തസ്വരുപത്തിൽനിന്നു വേറേയായ അവിദ്യാവിഷയ ത്തിൽ, ശാസ്ത്രമുണ്ടാകുന്നതിനും മററുമുള്ള ന്യായം, വാജസനേ യകത്തിൽ, ''യത്ര ഹി ദൈതമിവ ഭവതി'' ഇത്യാദിയായി വിസ്തരിച്ചു പറഞ്ഞിട്ടുണ്ട്'.

ഇവിടെ ശാസ്ത്രത്തിൻെറ ആദിയിൽതന്നെ, ''ദേച വിദ്യേ വേദിതവ്യേ'' എന്ന° ആരംഭിച്ചു വിദ്യാവിദ്യകളെ പരവിദ്യ എന്നും അപരവിദ്യ എന്നും വിഭജിച്ചിട്ടണ്ട്. അപര വിദ്യ ഋഗ്വേദാദിത്രപയാണെന്നം, പരവിദ്യ, അദ്ദശ്യത്വം മുതലായ ഗുണങ്ങളോടുകൂടിയതും രണ്ടെന്നുള്ളതു തീരെ ഇല്ലാ ത്തതും ആയ വസ്തവിനെ വിഷയീകരിക്കുന്നതാണെന്നും, അവ യ്ക്ക്, വിഷയവിഭാഗവം കല്പിച്ചിട്ടണ്ട്. അതിനാൽ, വേദാന്ത മാകുന്ന പ്രമാണരാജൻെറ ബാഹുബലത്താൽ സുരക്ഷിതമായ ആത് മൈകത്വവിഷയത്തിൽ താക്കികവാദങ്ങളാകുന്ന ഭടന്മാ ക്കു പ്രവേശനമേ ഇല്ല. ഇതുകൊണ്ട്<sup>ം</sup>, അവിദ്യാകൃതങ്ങളായ നാമ രൂപാദികളാകുന്ന ഉപാധികളാൽ ഉണ്ടാക്കപ്പെടുന്ന പല ശക്തി കളെക്കൊണ്ടും സാധനങ്ങളെക്കൊണ്ടുമുണ്ടാവുന്ന ഭേദമുള്ളതി നാൽ, ബ്രഹ്മത്തിനു സൃഷ്ടി മുതലായവയുടെ കർത്തൃത്വമുള്ള സാധനം മുതലായതൊന്നുമില്ലെന്നുള്ള ദോഷവും, ആത്യമാവു് തനിയ്ക്കുതന്നെ അനത്ഥകാരിയാണെന്നു വരുമെ ന്നും മററുമുള്ള ദോഷവും മററുളളവർ പറഞ്ഞതും, നിരാകരിക്ക പ്പെട്ടിരിക്കുന്നു. കല്പനകൊണ്ട്, തന്നെക്കൂടാതെ വേറേ ജീവാ ത്യാവുളളതുകൊണ്ട് ആ ജീവനാണ് സംസാരം; ആത്മാ വിനല്ല; ആത്മാവ് ആപൂകാമനാണെങ്കിലും, ജീവാത്മാ വിനു കർമ്മഫലം കൊടുക്കുന്നതിനായിട്ട് സൃഷ്ടി മുതലായ വയിൽ പ്രവർത്തിക്കാവുന്നതാണ് എന്നു സാരം.

പിന്നെ രാജാവിൻെറ സവ്വ് കാര്യങ്ങളും നടത്തുന്ന ടൃത്യൻ ചെയ്യുന്നതിനെ, ഉപചാരമായി, രാജാവതന്നെ ചെയ്യ ന്നതായിട്ട് പറയാറുളളതുപോലെ പുരുഷൻെറ സവ്വാർത്ഥ

4

ങ്ങളം നടത്തുന്ന പ്രധാനത്തിൻെറ പ്രവൃത്തിയുടെ കർത്തൃത്വം ഉപചാരമായി പുരുഷനിലാക്കിപ്പറഞ്ഞതാണം<sup>ം</sup>. 'സ ഈക്ഷാം ചക്രേ' ഇത്യാദി എന്നു ഒരു ദൃഷ<sup>്</sup>ടാന്തം മുമ്പു പറഞ്ഞുവല്ലോ. ആ ദ്ലഷ<sup>്</sup>ടാന്തം ഇവിടെ ചേരുകയില്ല. എന്തെന്നാൽ, അങ്ങ നെ പറയുന്നപക്ഷം പ്രമാണഭ്രതയായ ശ്രതിയുടെ മുഖ്യാർത്ഥ മുഖ്യാർത്ഥം സംഭവിയ്ക്കാത്ത ദിക്കിലാ ത്തിനു ബാധംവരും. ണല്ലോ ഗൗണിയായ (ഗുണത്തെ അടിസ്ഥാനപ്പെടുത്തിയുളള) കല്പന ചെയ്യന്നതു<sup>ം</sup>. ഇവിടെയാകുട്ടെ, അചേതനമായ പ്രധാ നം, മുക്തന്മാരെന്നും ബദ്ധന്മാരെന്നും ഭേദമുളള പുരുഷന്മാരിൽ, മുക്തന്മാരെവിട്ടു ബദ്ധന്മാരെമാത്രം ഉദ്ദേശിച്ചും, കർത്താവും, കർമ്മം, ദേശം, കാലം, നിമിത്തം ഇവയ്ക്കനരൂപമായും, ബന്ധം മോക്ഷം മുതലായ ഫലത്തിനായി, പുരുഷനുവേണ്ടി നിയമേന പ്രവർത്തിയ്ക്കുന്നു എന്നു പറയുന്നതു യുക്തിയുക്തമല്ല. ഈശവരനുതന്നെയാണു<sup>ം</sup> പറഞ്ഞപ്രകാരം സപ്പ്ജ്ഞനായ കർത്തൃത്വമെന്നുള്ള പക്ഷത്തിലാകട്ടെ അതു യുക<sup>്</sup>തവുമാ ൺ<sup>ം</sup>.

> ബ്രാഹ്മണം: — സ പ്രാണമസൃജത; പ്രാണാച്ഛേദ്ധാം, ഖം, വായു, ജ്ജ്യാതി,-രാപഃ, പൃഥിവീ,-ന്ദ്രിയം, മനഃ, അന്ന,-മന്നാദ്വീര്യം, തപോ, മന്ത്രാഃ, കർമ്മ, ലോകാ, ലോകേഷൂ ച നാമ ച.

സഃ — അവൻ—പ്യമ്ഷൻ

1. പ്രാണം — പ്രോണനെ—ഹിരണ്യഗദ്നെ
അസൃജത — സൃഷ്ടിച്ച.
പ്രാണാത് — പ്രോണനിൽനിന്ന്

3. ഖം <u>—</u> ആകാശത്തേയും4. 1 വായുഃ <u>—</u> വായുവിനേയും

5. ജ്യോതിഃ — ജ്യോതിസ്സിനേയം — തേജസ്സിനേയം

6. ആപഃ — അപ്പകളേയും 🗕 ജലത്തേയും

7. പൃഥിവീ — പൃഥിവിയേയും

<sup>1 &#</sup>x27;വായും' ഇത്യാദി പ്രഥമാന്തങ്ങളെല്ലാം, ംശ്രദ്ധാം' ഇത്യാദി പ്രേമമനുസരിച്ചു ദിതീയാർത്ഥത്തിലാകുന്നു.

8. ഇന്ദ്രിയം — ഇന്ദ്രിയത്തേയും — കർമ്മേന്ദ്രിയങ്ങളേയും

9. മനഃ = മനസ്സിനേയും

10. അന്നം <u>—</u> അന്നത്തേയും <u>—</u> വ്രീഹി (നെല്ല°) യവം മുതലായ അന്നത്തേയും

അന്നാത<sup>ം</sup> <u>—</u> അന്നത്തിൽനിന്നം

11. വീര്യം 😑 വീര്യത്തേയം <u>—</u>ബലത്തേയം

12. തപഃ — തപസ്സിനേയും.

13. മന്ത്രാഃ <u>— മന്ത്ര</u>ങ്ങളേയും <u>— ഋഗ്യജസ്</u>സാമാദികളായ മന്ത്രങ്ങളേയും

14. കർമ്മ 🚃 കർമ്മത്തേയും 🖃 അഗ്നിഗോത്രാദിയേയും

15. ലോകാഃ <u>—</u> ലോകങ്ങളേയും ലോകേഷ്യ <u>—</u> ലോകങ്ങളിൽ

16. നാമ ച 😑 നാമത്തേയും

അസ്യജത — സൃഷ്ടിച്ചു.

ഭാഷ്യം:--പുരുഷൻ മുൻപറഞ്ഞപ്രകാരം ആലോചിച്ചിട്ട്<sup>ം</sup>, രാജാവ്യസവ്വാധികാരിയായ മന്ത്രിയെ നിയമിയ്ക്കുന്നതുപോലെ, എല്ലാ പ്രാണികളടേയും കരണങ്ങരംക്കും ആധാരവും അന്തരാ ത്മാവുമായ ഹിരണ്യഗഭ്ൻ എന്നുപറയുന്ന സമഷ്ടിപ്രാണനെ സ്പഷ്ടിച്ചു. ഈ പ്രാണനിൽനിന്നം', എല്ലാ പ്രാണികഠക്കും ശുഭ കർമ്മങ്ങളിലുള്ള പ്രവൃത്തിയ്ക്കു° ഹേതുഭൂതമായ ശ്രദ്ധയെ സൃഷൂി ച്ച. അനന്തരം കർമ്മഫലോപഭോഗത്തിനുള്ള സാധനങ്ങ⊙ക്ക്, അധിഷ്ഠാനങ്ങളം കാരണഭ്രതങ്ങളമായ മഹാഭ്രങ്ങളെ സൃഷ്ടിച്ച:-| ശബ്ദമെന്ന ഒരു ഗുണത്തോടുകൂടിയ ആകാശം. || സ്വന്തമായ സ്പ്രശ്തോടും കാരണഗുണമായ ശബ്ദത്തോടുംകൂടിയ വായു. III രൂപമെന്ന സ്വന്തഗുണവും ശബ്ദസ്പ്രശ്ങ്ങളാ**കുന്ന** കാരണഗു ണങ്ങളമുരംപ്പെടെ മൂന്നുഗുണങ്ങളുള്ള തേജസ്സ°. IV രസമെന്ന അസാധാരണഗുണവും ശബ്ദസ്പശ്രൂപങ്ങളാകുന്ന കാരണഗുണ ങ്ങളും ഇങ്ങനെ നാലുഗുണങ്ങളുള്ള ജലം. V ഗന്ധമെന്ന അസാ ധാരണഗുണവും മൻപറഞ്ഞ മററുഗുണങ്ങളുമയപ്പെടെ അഞ്ചുഗു ണങ്ങളുള്ള പ്പഥിവി. ഇവയെ, ഒന്നാമത്തേതിൽനിന്നു രണ്ടാമ ത്തേതും, രണ്ടാമത്തേതിൽനിന്നു മൂന്നാമത്തേതും എന്ന ക്രമത്തി നു സൃഷ<sup>ം</sup>ടിച്ചു എന്നു സാരം. അതുപോലെ, ആ ഭൂതങ്ങളെ ഘടകങ്ങളാക്കി അറിയുന്നതിനും പ്രവൃത്തിചെയ്യുന്നതിനുമായി

ട്ട്, ജ്ഞാനേന്ദ്രിയങ്ങളെന്നും കർമ്മേന്ദ്രിയങ്ങളെന്നും രണ്ടുവക യായി പത്തിന്ദ്രിയങ്ങളേയും; ആ ഇന്ദ്രിയങ്ങഠംക്ഷ് നാഥനായി ഉള്ളിൽ ഇരിക്കുന്നതും സംശയസങ്കല്പങ്ങളാകുന്ന ലക്ഷണത്തോ ടുകൂടിയതുമായ മനസ്സിനേയം; ഇപ്രകാരം പ്രാണികളുടെ കാര്യത്തേയും കാരണത്തേയും സൃഷ<sup>്</sup>ടിച്ചിട്ട്<sup>°</sup>, അവയുടെ നില നിൽപ്പിനുവേണ്ടി നെല്ല°, യവം മുതലായ രൂപത്തിലുള്ള അന്നത്തേയും, ഭക്ഷിക്കപ്പെടുന്ന ആ അന്നത്തിൽനിന്നും, സവ്വ കർമ്മങ്ങളിലും പ്രവത്തിക്കുന്നതിനു<sup>ം</sup> സാധനമായ ബലമാകുന്ന വീര്യത്തേയും; അപ്രകാരമുള്ള വീര്യത്തോടുകൂടിയവരും പാപാ ചരണംകൊണ്ട<sup>്</sup> അ<u>ശ</u>്രദ്ധരായിത്തീരുന്നവരുമായ പ്രാണിക≎ ക്കു വിശുദ്ധി സാധനമായ തപസ്സിനേയും; തപസ്സുകൊണ്ട് അന്തഃകരണവും ബഹിഃകരണങ്ങളും വിശുദ്ധമായിട്ടുള്ളവക്ദ് കർമ്മസാധനഭൂതങ്ങളായ, ഋക്കും, യജുസ്സം, സാമം, അഥവ്വം, അങ്ഗിരസ്സ് ഇവയാകുന്ന മന്ത്രങ്ങളേയും; അനന്തരം അഗ്നി ഹോത്രാദിരൂപമായ കർമ്മത്തേയും; അനന്തരം കർമ്മങ്ങളടെ ഫലങ്ങളായ ലോകങ്ങളേയും, ആ ലോകങ്ങളിൽ സൃഷ്ടിയ്ക്ക പ്പെട്ട പ്രാണികരംക്ക്, ദേവദത്തൻ, യജ്ഞദത്തൻ ഇത്യാദി നാമത്തേയും സൃഷ്ടിച്ചൂ. ഇങ്ങനെ പ്രാണികളുടെ അവിദ്യമുത ലായ ദോഷബീജങ്ങളെ സാധനമാക്കി സൃഷ്ടിക്കപ്പെട്ടിട്ടുള്ള ഈ കലകരം, തിമിരമുള്ളവൻെറ ദൃഷ്ടിയാൽ സൃഷ്ടിയ്ക്ക പ്പെടുന്ന, രണ്ടുചന്ദ്രൻ, മശകങ്ങ(കൊതുകകരം)രം, മക്ഷികകരം മതലായവ പോലെയും, സാപ്പദശിയാൽ സൃഷ<sup>്</sup>ടിക്കപ്പെടുന്ന എല്ലാ പദാത്ഥങ്ങളേയുംപോലെയും, നാമം, രൂപം മുതലായ വിഭാഗത്തെ ഉപേക്ഷിച്ചിട്ട്, വീണ്ടം ആ പുരുഷനിൽതന്നെ ലയിച്ചപോകുന്നു. എങ്ങനെ എന്നാൽ,

ബ്രാഹ്മണം:—സ യഥേമാ നദ്യഃ സ്യന്ദമാനാഃ സമുദ്രായണാഃ സമുദ്രം പ്രാപ്യസ്തം ഗച്ഛന്തി; ഭിദ്യേതേ താസാം-നാമ ത്രപേ; സമുദ്ര ഇത്യേവം പ്രോച്യതേ; ഏവമേവാസ്യ പരിദ്രഷ്ടരിമാഃ ഷോഢശ-കലാഃ പുരുഷായണാഃ പുരുഷം പ്രാപ്യാസ്തം ഗച്ഛന്തി; ഭിദ്യേതേ ചാ∫്യസാം നാമത്രപേ; പുരുഷ ഇത്യേവം പ്രോച്യതേ; സ ഏഷോ∫ കലോ∫മൃതോ ഭവതി; തദേഷ ശ്ലോകഃ 5

```
സഃ — അതു
```

സ്യന്ദമാനാഃ — ഒഴുകുന്നവയും

സമുദ്രായണാഃ — സമുദ്രമാകുന്ന അയനത്തോ

(ഗതിയോ) ടുകൂടിയവയും ആയ

ഇമാഃ നദ്യഃ — ഈ നദിക∞

സമുദ്രം പ്രാപ്യ 😑 സമുദ്രത്തിൽ എത്തി

അസ്തം ഗച്ഛന്തി — അസ്തത്തെ ഗമിക്കുകയും = മറയുകയും

താസാം = അവയുടെ = ആ നദികളടെ

നാമരൂപേ — നാമവും രൂപവും

ഭിദ്യേതേ — ഭേദിക്കയും —നശിക്കുകയും

സമുദ്രഃ ഇത്യേവം 😑 സമുദ്രം എന്നിങ്ങനെ

പ്രോച്യതേ — പറയപ്പെടുകയും ചെയ്യുന്നു.

ഏവം ഏവ 📁 ഇപ്രകാരംതന്നെ

പരിഭ്രഷ്ടുഃ <u>—</u> പരിക്രഷ്ടാവായ <u>—</u> ചുററും ദശി

ക്കുന്ന—സവ്വസാക്ഷിയായ

അസ്യ <u>ഇവൻെറ—ഈ</u> പുരുഷൻെറ പുരുഷായണാഃ <u>പുരു</u>ഷൻതന്നെയായിത്തീരുന്ന

ഏതാഃഷോഡശകലാഃ— ഈ പതിനാറു കലക*ാ* പുരുഷം പ്രാപു — പുരുഷനെ പ്രാപിച്ചിട്ട്

അസ്തം ഗച്ഛന്തി = അസ്തത്തെ ഗമിക്കുന്നു = അസ്തമിക്കു

ന്നു.

നാമത്രപേ = നാമവും രൂപവും

ഭിദ്യേതേ <u>= ഭേദികുന്നം —</u>നശിക്കുന്നു. പുരുഷഃ ഇതി ഏവം <u>=</u> പുരുഷൻ എന്നിങ്ങനെ

പ്രോച്യതേ — പറയപ്പെടുന്നു.

സഃ ഏഷഃ — അങ്ങനെയുള്ള ഈ പുരുഷൻ

അകലഃ — അകലനായിട്ടും — കലകളില്ലാത്തവ

നായം

അമൃതനായും = മരണമില്ലാത്തവ

നായും

ഭവതി = ഭവിയ്ക്കുന്നു.

തത<sup>്</sup> = ആ അർത്ഥത്തിൽ ആണ്

എഷഃ ശ്രോകഃ — ഈ ശ്രോകം.

ഭാഷ്യം: ... ലോകത്തിൽ, സമുദ്രത്തിലേയ്ക്കൂ ഒഴകിപ്പോകുന്ന നദികഠം സമുദ്രത്തിലെത്തി അസ്തമിക്കുകയും ഗംഗ, യമുന ഇത്യാദിയായ അവയുടെ നാമങ്ങളം ശുഭ്രത്വനീലത്വാദിരൂപ ങ്ങളം നശിച്ച ഒടുവിൽ, സമുദ്രവുമായി യാതൊരു ഭേദവുമില്ലാ തെയായിത്തീരുകയും, പിന്നെ ശേഷിക്കുന്ന ജലരുപമായ ആ വസ്ത സമുദ്രം എന്നു പറയപ്പെടുകയും ചെയ്യുന്നതു് എങ്ങനെ യോ, അതുപോലെ മുമ്പുപറഞ്ഞപ്രകാരത്തിലുള്ള ലക്ഷണങ്ങ ളോടുകൂടിയവനം, ആദിത്യൻ എല്ലായിടത്തും സ്വസ്വരൂപമായ പ്രകാശത്തിൻെറ കർത്താവായിരിക്കുന്നതുപോലെ, സർവ്വത്തേ യും വിഷയീകരിയ്ക്കുന്ന ദശനത്തിൻെറ്റ് സ്വരൂപഭ്രതനായ കത്താവും ആയ ഈ പുരുഷൻെറ, നദികരം സമുദ്രമായിത്തീരു ന്നതുപോലെ, ഒടുവിൽ പുരുഷൻതന്നെയായിത്തീരുന്ന, പതി നാറു കലകളം പുരുഷനെ പ്രാപിച്ചിട്ട അസ്തമിക്കുകയും, അവ യുടെ പ്രാണാദികളായ നാമങ്ങളും, അതാതു രൂപങ്ങളും നശി ച്ചപോകയും, അതിൻെറശേഷവും നശിയ്ക്കാതെ ശേഷിക്കുന്ന തത്താത്തെ ബ്രഹ്മവിത്തുക≎ം 'പുരുഷൻ' എന്നു പറയുകയംചെയ്യ ന്നു. ഇപ്രകാരം കലകളടെ 1 പ്രളയമാഗ്റം ഗുരു കാണിച്ചുകൊ ടുക്കുന്നതനസരിച്ചു്, വിദ്വാൻ, വിദ്യകൊണ്ട<sup>്</sup> അവിദ്യാകാമ കർമ്മജന്യങ്ങളായ പ്രാണാദികലകളെ ലയിപ്പിക്കമ്പോ⊙ അകലനായിട്ടം, കലക∿ ഇല്ലാതാവുമ്പോ≎ അവനിമിത്ത മുള്ള മൃത്യുവുമില്ലാതാകുന്നതിനാൽ, അമൃതനായിട്ടം തീരും 5 ഈ അർത്ഥത്തിൽ ആണ്യ താഴെ പറയുന്ന ശ്ലോകം.

മന്ത്രം: \_ അരാ ഇവ രഥനാഭൌ കലാ യസൂിൻ പ്രതിഷിതാഃ തം വേദ്യം പുരുഷം വേദ, യഥാ മാ വോ മൃത്യുഃ പരിവ്യഥാ ഇതി.

രഥനാഭൌ — രഥനാഭിയിൽ — രഥചക്രത്തിൻെറ കടത്തിൽ അരാഃ ഇവ — അരങ്ങയ (ആരക്കാലുകയ) എന്നപോ ലെ കലാഃ — കലകയ = പ്രാണാദികയ

യസ്തിൻ — ഏതു പുരുഷനിൽ

പ്രതിഷ്ഠിതാഃ — പ്രതിഷ്ഠിതങ്ങളായിരിക്കുന്നുവോ,

<sup>1</sup> കലക≎ പുരുഷനിൽ ലയിക്കുന്നവിധം.

തം = അങ്ങനെയുള്ള

വേദ്യം — വേദ്യനായ — അറിയപ്പെടേണ്ടവനായ

പുരുഷം = പുരുഷനെ, വേദ = അറിയണം.

യഥാ — അപ്രകാരം = ആ ഉപായത്താൽ,

വഃ <u>—</u> നിങ്ങളെ മൃത്യുഃ <u>—</u> മരണം

മാ പരിവ്യഥാഃ — ഭഃഖിപ്പിയ്ക്കാതിരിയ്ക്കട്ടെ!

ഭാഷ്യം: —ആരക്കാലുക രഥചക്രത്തിന്റെ കുടത്തിൽ പ്രവേശിക്കപ്പെട്ട്, അതിനെ ആശ്രയിച്ചുനിൽക്കുന്നതുപോലെ, പ്രാണൻ മുതലായ കലക ഉല്പത്തി-സ്ഥിതി-ലയകാലങ്ങളിൽ ആരിലാണോ പ്രതിഷ്ഠിതങ്ങളായിരിക്കുന്നതു്, കലക രക്ക് ആത്മഭ്രതനും, അറിയപ്പെടേണ്ടവനും, പൂർണ്ണനായതുകൊണ്ടോ പുരത്തിൽ ശയിക്കുന്നതുകൊണ്ടോ പുരത്തിൽ ശയിക്കുന്നതുകൊണ്ടോ പുരയ്യർ എന്നു പറയ പ്രെട്ടുന്നവനും ആയ, അവനെ അറിയണം. അല്ലയോ ശിഷ്യരേ! അങ്ങനെ നിങ്ങളെ മൃത്യു വ്യഥിപ്പിക്കാതിരിക്കട്ടെ! പുരുഷ നെ അറിയാതിരുന്നാൽ മൃത്യു നിമിത്തമുണ്ടാകുന്ന വ്യഥയാൽ നിങ്ങ ം ദുംഖികളായിത്തന്നെ തീരും. നിങ്ങ െക്കങ്ങനെ വരരു തെന്നാണും എൻെറ അഭിപ്രായം.

ബ്രാഹ്മണം: —താൻ ഹോവാചൈതാവദേവാഹമേതൽ പരം ബ്രഹ്മ വേദ; നാതഃ പരമസ്തീതി.

താൻ \_\_ അവരോട്ട് \_\_ ശിഷ്യരോട്ട്

ഉവാച ഹ — ആചാര്യൻ പിന്നെയം പറഞ്ഞു

പോൽ:-

അഹം — ഞാൻ

ഏതത് പരം ബ്രഹ്മ — ഈ പരമായ ബ്രഹ്മത്തെ

ഏതാവത് ഏവ 😑 ഇത്രത്തോളം മാത്രമേ

വേദ — അറിയുന്നുള്ള.

അതഃ പരം 📁 ഇതിൽകൂടുതലായി

ന അസ്തി = ഇല്ല ഇതി = എന്നു്.

ഭാഷ്യം:--ശിഷ്യന്മാരെ ഇപ്രകാരം അനശാസനം ചെയ്തി ട്ട് പിപ്പലാദൻ പറഞ്ഞുപോൽ:- ''വേദ്യമാനാ പരബ്രഹ്മത്തെ ക്കുറിച്ച് ഇത്രത്തോളമേ എനിക്ക് അറിഞ്ഞുകൂട്ടു. ഇതിൽ കൂട്ടത ലായി ഒന്നും അറിയേണ്ടതായിട്ടില്ല് ഇപ്രകാരം പറഞ്ഞതു് ശീഷ്യന്മാക്ക്, ഇന്നിയും അറിയാൻ ഉണ്ടായിരിയ്ക്കുമോ എന്നുള്ള ശങ്ക ഉണ്ടാവാതിരിപ്പാനും, തങ്ങരം കൃതാത്മരായി എന്നുള്ള വിചാരം ഉണ്ടാക്കുമാനും വേണ്ടിയാണ്ം.

ബ്രാഹ്മണം: \_തേ ച തമച്ച്യത്ത,-'സ്ലാം ഹി നഃ പിതാ. ഭയാ ∫ സൂാകമവിദ്യായാഃ പരം പാരം താരയസി''. നമഃ പരമഃ ഋഷിഭ്യോ. നമഃ പരമഋഷിഭ്യഃജ് 8

തേവ താ

(a) and the contraction of the c

അച്ച്യാത്തം = അച്ചിച്ചകൊണ്ട്

് യാതാര നിന്തിരുവടിയാണോ

അസൂാകം <u>ട</u> ഞങ്ങളുടെ അവിദ്യായാഃ <u>ട</u> അവിദ്യയുടെ

പരം പാരം = പരമായ പാരത്തെ = മറുകരയെ

താരായസി = തരണംചെയ്യിയ്ക്കുന്നതു് = പ്രാപിപ്പിക്ക

933 **(2)** "

സംഗത്വം <u>അങ്ങനയുടെ നിന്നിങ്</u>യാടി നടപിതാഹി<sup>ദാ</sup> <u>ടത്തെക്കേ ചിതാരത്ത</u>

ഇതി — എന്നപറഞ്ഞു

പരമഋഷിഭ്യഃ — പരമർഷികഠംക്കായി

നമുട്ട = നമസ്കാരം

പരമർഷിഭ്യഃ — പരമർഷികഠംക്കായി

നമഃ — നമസ്കാരം!!

ഭാഷ്യുടെ ഇപ്പേക്കാരം ഗുരുവിനാൽ അനഗാസിക്കപ്പെട്ട ഗിഷ്യുമാർ, വിദ്യേയ്യപ്പേതിഫലമായാനും കാണാഞ്ഞു്, അദ്ദേഹ ത്തിൻെ പാദങ്ങളിൽ പ്രവ്യാപത്ത് ജലിവിതറി നമസ് കരിച്ച കൊണ്ടു പറഞ്ഞു: --് അങ്ങുതന്നെയാണ് ഞങ്ങളുടെ പിതാവ്. എന്തെന്നാൽ, നിത്യവും, അജവും, അമാവുമായ ബ്രഹ്മശരീര ത്തെ വിദ്യകൊണ്ടു് ഞങ്ങാക്കുന്നുകരിത്തന്നതു് അങ്ങാണ്ടും; ഞങ്ങളെ, ജന്മം, ജരു മരണം, രോഗങ്ങാം, ദുഖങ്ങാം മുതലായ യേകര സത്വങ്ങളുടെക്കടിയ അവിദ്യാമഹാസമുദ്രത്തെ, വിദ്യ യാകുന്ന പൊങ്ങുത്തികൊണ്ടും കടത്തിം, അപുനരാവൃത്തിരുപവും മോക്ഷമെന്നു പേർപറയുന്നതുമായ മറുകരയിൽ എത്തിയ്ക്കുന്നതും അങ്ങുതന്നെ. അതുകൊണ്ടും വേറെയുള്ള പിതാവിനേക്കാരം ഞങ്ങളുടെ പിതാവെന്നുള്ള നില അങ്ങേയ്ക്കാണും അധികം യുക്ത മായിരിയ്ക്കുന്നതും.'' മറോപിതാവും ശരീരത്തെ മാത്രമേ ജനിപ്പിക്കുന്നുള്ളവല്ലോ; എങ്കിലും അദ്ദേഹം ലോകത്തിൽ ഏററവും പ്രപൂജ്യനായിരിയ്ക്കുന്നു. ആ സ്ഥിതിയ്ക്കും ആത്യന്തികമായ അഭയം തരുന്നവൻറെ പൂജ്യത്വം പിന്നെപ്പറവാനുണ്ടോ? എന്നുടി പ്രായം. ബ്രഹ്മവിദ്യാസമ്പ്രദായകത്താക്കളായ പരമർഷികരം ക്കായി നമസ്കാരം! ''നമു പരമർഷ്യഭ്യും'' എന്നു രണ്ടുപ്രാവശ്യം പറഞ്ഞതും ആദരം കാണിക്കവാനാകുന്നു.

ശാന്തി--ഓം ഭദ്രം കർണ്ണേഭിഃ ശൃണയാമ ദേവാഃ ഭദ്രം പശ്യേ-മഗക്ഷഭിയ്യജത്രാഃ! സ്ഥിരൈരങ്നേസ്ക്കഷ്ട്രവാസസ്ത-നുഭിവ്യശേമ ദേവഹിതം യദായുഃ

ഓം ശാന്തിഃ! ശാന്തിഃ!! ശാന്തിഃ!!!

അഥവ്വ്വേദത്തിലുള്ള പ്രശ്നോപനിഷത്തിൽ

ആറാംപ്രശ്നം കഴിഞ്ഞു.

ഈ പ്രശ്നോപനിഷത്തും കഴിഞ്ഞു.

# മന്ത്രങ്ങളുടെ അനുക്രമണിക

|                                        | മന്ത്രം  | പേജ <sup>ധ</sup> |
|----------------------------------------|----------|------------------|
| അഥ കബഡീ കാത്യായന                       | 3        | 5                |
| അഥ ∫ ∫ ദിത്യ ഉദയൻ യത്                  | 6        | 8                |
| അഥോത്തരേണ, തപസാ,                       | 10       | 13               |
| അഹോരാത്രോ വൈ                           | 13       | 18               |
| അന്നം വൈ പ്രജാപതി,                     | 14       | 20               |
| അഥ ഹൈനം സൗര്യായണീ                      | 1        | 52               |
| അഥ ഹൈനം ഭാർഗ്ഗവോ                       | 1        | 23               |
| അരാ ഇവ രഥനാഭൗ                          | 6        | 29               |
| അഥ ഹൈനം കൗസല്യാശ്ചാ                    | 1        | 38               |
| അഥൈകയോദ്ധ്വ ഉദാനഃ                      | 7        | 46               |
| അത്രൈഷ ദേവഃ സാപ്പേ                     | 5        | 61               |
| അഥ ഹൈനം ശൈബ്യഃ                         | 1        | 75               |
| അഥ യദി ദചിമാത്രേണ                      | 4        | 79               |
| അഥ ഹൈനം സുകേശാ                         | 1        | 86               |
| അരാ ഇവ രഥനാഭൌ കലാ                      | 6        | 108              |
| ആദിത്യോ ഹ വൈ ബാഹ്യഃ                    | 8        | 47               |
| ആത്മന ഏഷ പ്രാണോ                        | 3        | 41               |
| ആദിത്യോ ഹ വൈ പ്രാണോ                    | 5        | 7                |
| ഇന്ദ്രസ്ത്വം പ്രാണ! തേജസാ              | 9        | 33               |
| ഓം സുകേശ ച ഭാരദ്വാജ                    | 1        | 1                |
| ഉൽപത്തിമായതിം                          | 12       | 51               |
| ഋഗ്ഭിരേതം, യജൂഭിരന്തരീക്ഷം             | 7        | 84               |
| ഏഷ ഹി ദ്രഷ്ടാ, സ്പ്രഷ <sup>ം</sup> ടാ, | 9        | 72               |
| ഏഷോ ƒ ഗ്നിസ്ലപത്യേ                     | 5        | 28               |
| തസ്ലൈ സ ഹോവാ ച:-ഏതടൈച                  | 2        | 77               |
| തസ്സൈ സ ഹോവാ ച:-യഥാ                    | <b>2</b> | 55               |
| തസ്കൈ സ ഹോവാച                          | 4        | 6                |
| തസ്ലൈ സ ഹോവാചാ                         | 2        | 40               |
| തസ്ലൈ സ ഹോവാ ചാ                        | 2        | 24               |
| തസ്ലൈ സ ഹോവാച: ഇഹൈ                     | 2        | 89               |
| താൻ വരിഷ <sup>്</sup> ഠഃ പ്രാണ         | 3        | 25               |
| തദ്യേ ഹ വൈ                             | 15       | 20               |
| താൻ ഹ സ ഋഷി <b>അ</b> വാച               | <b>2</b> | 4                |
|                                        |          |                  |

| താൻ ഹോവാചൈതാവ                          | 7  | 109 |
|----------------------------------------|----|-----|
| തിസോ മാത്രാ മൃത്യമത്യഃ                 | 6  | 83  |
| തേ ച തമച്ച്യന്ത                        | 8  | 110 |
| തേഷാമസൗ വിരജോ                          | 16 | 21  |
| തേജോ ഹ വാ ഉദാന                         | 9  | 48  |
| ദേവനാമസി വഹ <sup>ം</sup> നിതമഃ         | 8  | 31  |
| പഞ്ചപാദം പിതരം                         | 11 | 15  |
| പായൂപസ്ഥേ ∫ പാനം                       | 5  | 43  |
| പരമേവാക്ഷരം പ്രതിപദ്യതേ                | 10 | 73  |
| പ്രജാപതിശ്ചരസി ഗർഭേ                    | 7  | 30  |
| പ്രാണസ്യേദം വശേ സവ്വം                  | 13 | 37  |
| പ്രാണാഗ്നയ ഏവൈതസ്മിൻ                   | 3  | 57  |
| പൃഥിവീ ച പൃഥിവീ മാത്രാ ചാ              | 8  | 69  |
| ഭഗവ,ന്നേതസ്തിൻ പുരുഷേ                  | 1  | 53  |
| ഭഗവൻ! ഹിരണ്യനാഭഃ                       | .1 | 87  |
| മാസോ വൈ പ്രജാപതി                       | 12 | 17  |
| യ <u>ുപ്</u> പാസനിശ്ചാസാവാ <u>ഹ</u> തീ | 4  | 59  |
| യ ഏവം വിദ്വാൻ പ്രാണം                   | 11 | 50  |
| യച്ചിത്തസ്തേനൈഷ                        | 10 | 49  |
| യഥാ സാമ്രാഡേവാധികൃതാൻ                  | 4  | 42  |
| യാതേ തന്ത്രവ്വാചി                      | 12 | 36  |
| യദാ ത്വമഭിവർഷസ്യഥേമാ                   | 10 | 34  |
| യഃ പുനരേതം ത്രിമാത്രേണോ                | 5  | 80  |
| വിജ്ഞാനാത <sup>ം</sup> മാ സഹ ദേവൈശ്ച   | 11 | 74  |
| വിശ്വരൂപം ഹരിണം                        | -8 | 10  |
| വ്വാത്യസ്ത്വം പ്രാണൈക                  | 11 | 35  |
| സ യദ്യേകമാത്രമഭിധ്യായീത                | 3  | 78  |
| സ യോ ഹ വൈ ഭഗവൻ!                        | 2  | 76  |
| സ യഥാ സോമ്യ! വയാംസി                    | 7  | 68  |
| സ യദാ തേജസാ ∫ ഭിഭ്രതോ                  | 6  | 67  |
| സംവത്സരോ വൈ പ്രജാപതി                   | 9  | 11  |
| സ ഏഷ വൈശ്വാനരോ                         | 7  | 10  |
| സ ഈക്ഷാംചക്രേ                          | 3  | 96  |
| സ പ്രാണമസൃജത                           | 4  | 104 |
| സ യഥേമാ നദ്യഃ                          | 5. | 106 |
| സോഭിമാനാദ്ലദ്ധ്വമൽക്രാമത               | 4  | 26  |
| എദി ഹ്യേഷ ആത്മാ                        | 6  | 44  |
|                                        |    |     |

#### ഞങ്ങളുടെ പ്രസിദ്ധീകരണങ്ങൾ

| ഈശാവാസ്യോപനിഷ <u>ത്ത</u> °         | <br>5-00          |
|------------------------------------|-------------------|
| കേനോപനിഷ <u>ത്ത</u> ്              | <br><b>1</b> 5-00 |
| കാഠകോപനിഷ <u>ത്ത</u> ്             | <br>30-00         |
| മാണ്ഡൂക്യോപനിഷ <u>ത്ത</u> ്        | <br>35-00         |
| പ്രശ്നോപനിഷത്തു°                   | <br>25-00         |
| ഭഗവദ്ഗീതാ                          | <br>5-00          |
| തത്താബോധം                          | <br>2-00          |
| ഞാനാന്ദ <sup>േ</sup> ?             | <br>2-00          |
| വിഗ്രഹാരാധന                        | <br>6-00          |
| നിത്യകർമ്മചന്ദ്രിക                 | <br>6-00          |
| ദേവീസ്തോത്രരത്നത്രയം               | <br>6-00          |
| ശ്യാമളാദണ്ഡകം                      | <br>6-00          |
| പ്രസ്ഥാനഭേദം                       | <br>2-00          |
| അഷ്ടാവക്രഗീതാ                      | <br>6-00          |
| ദത്താത്രേയാവധൂതഗീതാ                | <br>4-00          |
| ഗൃഹസ്ഥാശ്രമ ധർമ്മം                 | <br>2-00          |
| ശിവസഹസ്രനാമം                       | <br>3.00          |
| വിഷ്ണസഹസ്രനാമം                     | <br>4-00          |
| How To be Happy (?)                | <br>12-00         |
| മണ്ഡകോപനിഷ <u>ത്ത</u> ° (in print) |                   |

സദാനന്ദ പ്രസിദ്ധീകാണറാല