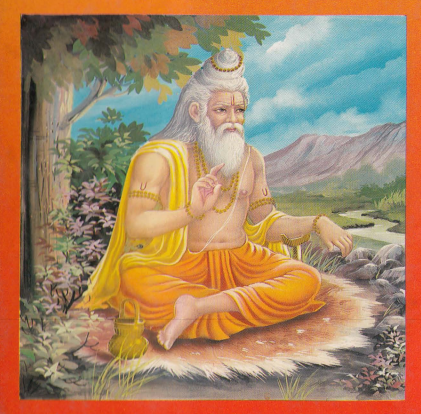


വ്യാഖ്യാതാ:



# Man Moo

(ഭാഷാടീകാസഹിതം)



ഭാരതത്തിന്റെ ആദ്ധ്വാത്മികജ്ഞാനവും സാംസ്കാരികപൈതുകവും പരിപോഷിപ്പിക്കുകയും പ്രചരിപ്പിക്കുകയും ചെയ്യുന്ന മഹദ്ഗ്രന്ഥങ്ങൾ, അവയുടെ മൂല്വവും വ്വക്തതയും ഒട്ടും ചോർന്നുപോകാതെതന്നെ, നൂതന സാങ്കേതികവിദ്വ ഉപയോഗിച്ച് പരിരക്ഷിക്കുകയും ജിജ്ഞാസുകൾക്ക് സൗജന്വമായി പകർന്നുകൊടുക്കുകയും ചെയ്യുക എന്ന ശ്രേയസ് ഫൗണ്ടേഷന്റെ ലക്ഷ്വ സാക്ഷാത്കാരമാണ് ശ്രേയസ് ഓൺലൈൻ ഡിജിറ്റൽ ലൈബ്രറി.

ഗ്രന്ഥശാലകളുടെയും ആദ്ധ്വാത്മിക പ്രസ്ഥാനങ്ങളുടെയും വ്വക്തികളുടെയും സഹകരണത്തോടെ കോർത്തിണക്കിയിരിക്കുന്ന ഈ ഓൺലൈൻ ലൈബ്രറിയിൽ അപൂർവ്വങ്ങളായ വിശിഷ്ടഗ്രന്ഥങ്ങൾ സ്കാൻചെയ്ത് മികവാർന്ന ചെറിയ പി ഡി എഫ് ഫയലുകളായി ലഭ്വമാക്കിയിരിക്കുന്നു. ഇവ കമ്പ്വൂട്ടറിലോ പ്രിന്റ് ചെയ്തോ എളുഷത്തിൽ വായിക്കാവുന്നതാണ്.

ശ്രേയസ് ഓൺലൈൻ ഡിജിറ്റൽ ലൈബ്രറിയിൽ ലദ്യമായ ഗ്രന്ഥങ്ങൾ വ്വക്തിപരമായ ആവശ്രങ്ങൾക്കുവേണ്ടി സൗജന്യമായി ഉപയോഗിക്കാവുന്നതാണ്. എന്നാൽ വാണിജ്വപരവും മറ്റുമായ കാര്വങ്ങൾക്കായി ഇവ ദുരുപയോഗം ചെയ്യുന്നത് തീർച്ചയായും അനുവദനീയമല്ല.

ഈ ഗ്രന്ഥശേഖരത്തിന് മുതൽക്കൂട്ടായ ഈ പുണ്യഗ്രന്ഥത്തിന്റെ രചയിതാവിനും പ്രകാശകർക്കും നന്ദി രേഖഷെടുത്തുന്നു.

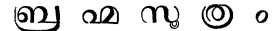
ശ്രേയസ് ഓൺലൈൻ ഡിജിറ്റൽ ലൈബ്രറിയെക്കുറിച്ചും ശ്രേയസ് ഫൗണ്ടേഷനെക്കുറിച്ചും കൂടുതൽ വിവരങ്ങൾ അറിയാനും പ്രവർത്തനങ്ങളിൽ പങ്കാളിയാകാനും ശ്രേയസ് വെബ്സൈറ്റ് സന്ദർശിക്കുക.

### http://sreyas.in



# വേടാന്തടശനം

### അഥവാ



### (ഭാഷാടീകാസഹിതം)

## പ്വാഖ്യാതാ: സ്വാമി ജ്ഞാനാനന്ദസരസ്പതി

### digitized by www.sreyas.in

ല്വാത്മശാസ്ത്രങ്ങളെന്നു പ്രസി**ദ്ധ**ങ്ങളായ 'ദൾന'ങ്ങളുടെ അഗ്രിമസ്ഥാനത്തു നില്ല<sub>6</sub>ന്നതുമായ 'വേദാന്തര്ഗ്നം അ ഥവാ ബ്രഹ്മസൂത്ര'മെന്ന ഗ്രന്ഥം പളരെ മാഹാത്വ്വമേറി യ ഒന്നുതന്നെ. ചുരുങ്ങിയ ശബ്ദങ്ങളെക്കൊണ്ടു° ഇതിൽ പരബ്രഹസചത്രപത്തിൻെറ സാംഗോപാംഗനിരൂപണം ചെയ്യപ്പെട്ട<sup>1</sup>രിക്കുന്നു എന്നുള്ളകൊണ്ടാണു° ബ്രഹ്മസൂത്ര മെന്നു് ഈ ഗ്രന്ഥത്തിന്നു പേരുണ്ടാപാനിടവന്നതും. അ ങ്ങിനെതന്നെ **പേദങ്ങളുടെ അന്ത്വ**സിദ്ധാന്തമായ ജ്ഞാ നിദശനം ചെയ്തിരിക്കുന്ന എന്നതുകൊണ്ടു° നത്തെ 'പേദാന്തദശനാ'മെന്നും പേരുണ്ടാപാനിടയായി. പേദ ങ്ങളുടെ ആദ്വഭാഗങ്ങളായ ഉപനിഷത്തുക്കളുടെ സൂക്ഷൂ തത്വങ്ങളെ ഇതിൽ വേണ്ടപോലെ പ്രകാശിപ്പിച്ചിരിക്കു ന്നു എന്ന കാരണത്താൽ മുൻപറയപ്പെട്ട പേർ അന്വ ത്ഥംതന്നെ. വേദങ്ങളുടെ പൂവ്വഭാഗശ്രുതികളെല്ലാം ക മ്മവിഷയങ്ങളാണം". അവയെ ക്രോഡീകരിച്ചകൊണ്ട് ജൈമിനിയാകന്ന ആചായ്യൻ എഴതിയ ഗ്രന്ഥത്തിന്ന 'പൂപ്പ്മീമാംസ'യെന്നു പ്രസിദ്ധിയുള്ളതിനാൽ ഈ ഗ്രന്ഥ ത്തിന്നും 'ഉത്തരമീമാംസ'യെന്നും പേരുണ്ടാവാനിടയാ യി. ജീവൻെ പരമലക്ഷ്യമായ ബ്രഹ്മസ്വരൂപത്തേയും ബ്രഹ്മപ്പാപ്തിയാകുന്ന പരമപുരുഷാത്ഥത്തേയും ഇതിൽ

ആമുഖം

ബ്രഹ്മഷി ശ്രീ പേദവ്വാസനാൽ എഴതപ്പെട്ടതും അ

വേണ്ടപോലെ പ്രകാശിപ്പിക്കുന്നതിനാൽ ദശനങ്ങളുടെ യിടയിൽ വേദാന്നദശനത്തിന്നുള്ള സ്ഥാനം എററവും വ ലിയതാണം". ആ കാരണത്താൽ പ്രായേണ എല്ലാ മത വാദികളായ ആ പായ്യന്മാരും ബ്രഹ്മസൂത്രത്തിന്നു ഭാഷ്വ്വമെ ഴൂതീട്ടുണ്ടും". പ്രസ്ഥാനത്രയമെന്ന വകപ്പിൽ ഒരു അംഗ പൂമാണും ബ്രഹ്മസൂത്രം. ഈ വക കാരണങ്ങളെക്കൊണ്ടും അസാധാരണമായ മഹത്വവും ദിവ്വത്വവുമുള്ള ഒന്നാ ണം" ബ്രഹ്മസൂത്രം.

സംസ്കതത്തിൽ അനേകം ഭാഷ്യങ്ങറം ഈ ഗ്രന്ഥ ത്തിന്നണ്ട്. നാട്ടഭാഷങ്ങളിലം മിക്കവാറം നല്ല വ്വാ ഖ്യാനങ്ങളണ്ടും. എന്നിരുന്നാലും മലയാളഭാഷയിൽ അ ധികം പ്വാഖ്യാനങ്ങളുണ്ടായിക്കഴിഞ്ഞിട്ടില്ലാത്ത ചുരുക്കം ഗ്രന്ഥങ്ങളിൽ ഒന്നാണു<sup>ം</sup> ബ്രഹ്മസ്യത്രം. അടുത്ത കാല ത്തായി ശ്രീ സാഹിത്വകശലൻ, പണ്ഡിററ് പി. ഗോപാ ലൻനായരാൽ എഴതപ്പെട്ട ഒരു വ്വാഖ്യാനമാണും കായ്യ മായിട്ടുള്ളത്ത്. അതു വേണ്ടത്ര വിപുലവും വിദ്വാന്മാരെ രസിപ്പിക്കുന്നതും പൂണ്ണവുമാണം°. എന്നാൽ അതിനുമ ന്മു ശ്രീ ശങ്കണ്ണിമേനോൻ എന്നൊരാളെഴുതിയ വ്യാഖ്വാ നവും പ്രസിദ്ധീകരിച്ചിട്ടുണ്ട്. പക്ഷെ അതു വേണ്ടത്ര വിപുലമോ പൂണ്ണമോ അല്ല. ഒരദ്ധ്വായമേ കണ്ടതായി ഓക്നോള്ള. മലയാളികളിൽ മററാരും ഇതുവരെ ബ്രഹ്മ സൂത്രത്തിൽ കൈവെയ്ക്കാതിരുന്നതും സാധാരണ ജന ങ്ങറാക്കു് അതു് അത്രമാത്രം പ്രയോജനമല്ലെന്നു കരുതീ ട്ടായിരിക്കുമോ എന്നു സംശയിക്കുന്നു.

ഞങ്ങളുടെ ഈ പുതിയ പ്രസിദ്ധീകരണത്തെ കരു വ്യാഖ്യാനമെന്നു പറയാൻതന്നെ അഹതയില്ല. ആക്ഷേ പസമാധാനങ്ങളെ വേണ്ടത്ര പ്രകടമാക്കാതെയും സിദ്ധാ ന്തത്തെ ട്രഢതയോടെ സമത്ഥിക്കാതെയുമുള്ള ഒരു വിശ ദീകരണം വ്വാഖ്യാനമാവാൻ വയ്യെന്നു പറയേണ്ടതില്ല ല്ലോ. ശബ്ദാത്ഥത്തെ യഥാതഥം വ്വക്തമാക്കിക്കൊണ്ടും ആശയത്തെ പ്രകാശിപ്പിച്ചുകൊണ്ടുമുള്ള ഒരു 'ടീക'യാവ ണമെന്നേ ഞങ്ങളുദ്രേശിച്ചിട്ടുള്ള. വിസ്തൃതമായ വ്വാ ഖ്വാനം നിലവിലുള്ള സ്ഥിതിക്കു ബ്രഹ്മസൂത്രത്തിന്റെ ഒരു 'ടീകാ'വ്വാഖ്വാനമാണം" ഇന്നു് കൈരളിക്കാവശ്വമെ ന്നു കരുതിയാണം" ഞങ്ങളീ സംരംഭത്തിനൊരുങ്ങിയതു".)

സ്വാമി ഇ്ഞാനാനന്ദസരസ്വതി

കന്യാകുമാരി 3–7–1993

# വേടാന്തടശ്നം അഥവം ഇഹുസൂത്രം പൂ വ്വാ ദ്ധാം (ഭാഷാടീകാസഹിതം) നൊമധ്വായം

ഒന്നാം പാദം

സൂത്രം:\_അഥാതോ ബ്രഹ്മജിജ്ഞാസാ. 1

ശബ്ദാത്ഥം: .....അഥ=അനന്തരം. അതഃ=ഇതുഹേ തുവായിട്ട്ട°. ബ്രഹ്മജിജ്ഞാസാ=ബ്രഹ്മത്തെ അറിയാനു ള്ള ആഗ്രഹം.

സാരം: \_\_ ''ഞനവധി ജന്ദജന്മാന്തരങ്ങളായി നാനാ കാലദേശങ്ങളിൽ ജനിച്ച മരിച്ച കഴിഞ്ഞുകൂടിക്കൊണ്ടി രിക്കുന്ന എനിക്ക് എത്രയോ അനവധി ജന്ദങ്ങറം കഴി ഞ്ഞു എങ്കിലും ഇനിയും കമ്മം ക്ഷായിക്കയാകട്ടെ സംസാ രം നിവത്തിക്കേയാകട്ടെ ചെയ്തില്ല. ഇപ്പോഴും കമ്മം വ ദ്ധിച്ചുകൊണ്ടേയിരിക്കുന്നു. കമ്മം വദ്ധിക്കംതോറും ജന്ദ ങ്ങളും വദ്ധിക്കമല്ലോ. ഈ ജന്ദത്തിലും ഇത്രയും ആയു സ്സുകഴിഞ്ഞുവല്ലോ. മോ ജന്ദത്തിലും ഇത്രയും ആയു സ്സുകഴിഞ്ഞുവല്ലോ. വേടങ്ങളും, ശാസ്ത്രങ്ങളും പറിച്ചു. യജ്ഞങ്ങളും, ധമ്മങ്ങളും ആപരിച്ചു. ഇത്രയൊക്കെയാ യിട്ടും എനിക്കുമന്റെുംന്തി വന്നില്ലബ്ലോ. ഇതുകൊണ്ടൊ നും കിട്ടാവുന്നതല്ല മനഗ്ഗാന്തി അല്ലെങ്കിൽ സംസാര നിപ്പത്തി. ബ്രഹ്മജ്ഞാനം കണുകൊണ്ടു മാത്രമേ സമാ

ധാനം കൈവത്ര, സംശയമില്ല. അതുകൊണ്ട് ഇനി എനിക്കു ബ്രഹ്മജ്ഞാനം ഉണ്ടാവണം അതിന്നുവേണ്ടി യാണ് ഇന്നു മതല്ലം 28 എൻെറ സവ്വപ്രയത്നങ്ങളും.<sup>22</sup> എന്നു് ഒരാറം തന്നത്താൻ ബോധിക്കുമ്പോറം ബ്രഹ്മവി ചാരം ആരംഭിക്കാം. വിചാരം ആരംഭിക്കേണ്ട സമ്പ്ര ദായമാണു് അടുത്ത സൂത്രംമുതല്ലം പ്രകാശിപ്പിക്കുന്നതു്.

ഈ പ്രഥമസൂത്രത്തിൽ 'അഥ' എന്ന പ്രഥമശബ്ദം കൊണ്ടു മംഗളാചരണം പ്രകടിതമായി.

> ''കാങ്കാരശ്ചാഥശബ്ദശ്ച പോവേതൌ ബ്രഹ്മണഃ പുരാ കണ്ണം ഭിത്വാ പിനിയ്യാതൌ തസ്മാൽ മാംഗളികാവുഭൌ.<sup>22</sup>

എന്നുണ്ടല്ലോ.

അങ്ങിനെതന്നെ അനുബന്ധചതുഷ്ഠയവും വ്വഞ്ജി പ്പിച്ചിരിക്കുന്നു. തൻെറ അജ്ഞാനത്തെ ബോധിച്ചു ട്രൂഖിക്കുന്ന വിരക്തനായ മുമുക്ഷുവാണു് അധികാരി. അ ജ്ഞാനകൃതബന്ധമോക്ഷം പ്രയോജനം. ബ്രഹ്മജ്ഞാനമാ ൺ് വിഷയം. ജിജ്ഞാസ സംബന്ധവും.

സു:-\_\_ജന്മാദ്യസ്യ യതഃ. 2

ശബ്ദാത്ഥം:\_ജന്മാദി = ഉപ്പത്തിസ്ഥിതിലയങ്ങറം.

അസ്വം≖ഇതിൻെറ. യതഃ**≟യാതൊന്നഹേതുവായിട്ട**°. സാരം: \_\_ജഡമായ ഈ ലോകത്തിലെ വിചിത്ര ങ്ങളം, വിഭിന്നങ്ങളമായ വസ്തകളേയും, അവകളടെ ഉ ല്പത്തിയേയും, സ്ഥിതിയേയും, നാശത്തേയും നോക്കിക്കാ

അന്ന ഏത്ര പിജ്ഞാനിക്കം ആശ്ചയ്യം ജനിക്കാതെ കഴി യില്ല. അത്വത്തുതകരമായ ഈ ജഗദ°വ്വാപാരത്തിന്റെ പിന്നിൽ എതോ കര ദിവ്വശക്തി ഉണ്ടാവാതെ തരമി ല്ല. ആ ദിവ്വശക്തിയെത്തന്നെ പരാൽപരനെന്നും, പ മേപപ്പോനന്നും, ഈശപരനെന്നും കക്കെ പറയുന്നത്ര്. അതുതന്നെ ബ്രഹ്മം. ആ സവ്പേശപരൻ തന്റെ ദിവ്വ മായ അലൌകികശക്തികൊണ്ട്, ഈ സമ്പൂണ്ണവിശപ ത്തിന്റെ നിമ്മാണ\_ധാരണ\_പാലന\_പോഷണങ്ങളെ തന്നിൽവെച്ചുതന്നെ ചെയ്യുന്നു. അനന്തരം പ്രളയകാ

ലത്തും എല്ലാം തന്നിൽ ലയിപ്പിക്കേയും ചെയ്യുന്ന മാങ്ങ കണ്ടാൽ എപ്രകാരം മാവിനെ ബോധിക്കാ മോ ജതുപോലെ കായ്യസ്വത്രപമായ പ്രപഞ്ചത്തെ കാ അന്ന ഒരാറ്റംജ കാരണസ്വത്രപമായ ഈശ്വരനെ അ ല്ലെങ്കിൽ ബ്രഹ്മത്തെ മനോബുദ്ധീന്ദിയങ്ങളെക്കൊണ്ടും അറിയാൻ കഴിയുന്നില്ലെങ്കിലും ഉണ്ടെന്നു ബോധിക്കാ തിരിക്കാൻ വയ്യ.

ലോകം ഉണ്ടെന്നും, അതു ജഡമാണെന്നും നമുക റിയാം. സലേതനമായ ഒരു ശക്തിയുടെ സുശക്തമായ പ്രവത്തനത്തിൽക്കൂടെയല്ലാതെ ഈ ത്രപത്തിൽ സംഭ വിക്കാൻ വയ്യ. അതിനാൽ ദേവ\_അസുര\_മന്ദഷ്യ്യ\_പ ഫക്ഷി\_വ്യക്ഷ\_സസ്യ\_ലതാദി അനേകജീവിപരിപ്പു ണ്ണവും, ആദിത്വലന്ദ്രനക്ഷത്രഗ്രഹാദികളോടും, നാനാ ലോകലോകാന്തരങ്ങളോടും കൂടിയതുമായ ഈ ബ്രഹ്മാണ്ഡ ത്തിനു് അവശ്വം ഒരു കത്താവുണ്ടായേ തീത്ര. അതാ ഞ° ബ്രഹ്മം. ഈശചരനെന്നും, പരമേശചരനെന്നും, പ ബ്രഹ്മസൂത്രം

രമാത്മാവെന്നും, ഭഗവാനെന്നും പല പേരുകഠാകൊണ്ട് ആ മഹാശക്തി പറയപ്പെട്ടവരുന്നു. സവ്വവ്യാപിയും, സവ്വാധാരനും, സവ്വജ്ഞനും, സവ്വേശപരനും, സവ്വസപ രൂപനമായ ആ പരമപുരുഷന്റെ അപാരശക്തിയുടെ ഒരു ചെറിയ അംശം മാത്രമാണ് ഈ കാണപ്പെടുന്ന ലോകം.

സംശയം: പറയപ്പെട്ട ബ്രഹം ഉപനിഷത്തുക ളിൽ വണ്ണിക്കപ്പെട്ടിട്ടുണ്ട്. എന്നാൽ അക്തോവും, അഭോക്താവും, അസംഗന്ദം, അവ്വക്തനം, അഗോച രനം, അചിന്ത്വനം, നിഗ്ഗ്ണന്ദം കക്കെയായിട്ടാണ്ം. ഇ വിടെയാകട്ടേ ലോകത്തിന്റെ കത്താവാണെന്നു പറയു നു. കർത്തത്വമുണ്ടാവുമ്പോറം പ്രയോജനം വേണം. അപ്പോറം ഭോക്താവുമാണ്ം. കത്താവും ഭോക്താവുമാ ണെങ്കിൽ നിഗ്ഗ്ണനാവാൻ തരമില്ല. അപ്പോറം സഗ്ഗ ണന്ദം, ട്രശ്വനമാണെന്നും വരുന്നു. അങ്ങിനെ ശ്രുതി പ്രസിദ്ധങ്ങളായ ബ്രഹ്മലക്ഷണങ്ങറാംക്കൊക്കെ വിരുദ്ധ മാണ് ഇവിടെ പ്രതിപാദിച്ചതും. അതിനാൽ ഇതു ശ രിയാവാൻ വയ്യ.

സമാധാനം:\_\_\_

വേദങ്ങളിൽ വണ്ണിക്കപ്പെട്ട ഈശ്വരൻ അകത്താ വാണെങ്കിലും കത്താവും, അഭോക്താവാണെങ്കിലും ഭോ ക്താവും, നിഗ്ഗ്ണനാണെങ്കിലും സഗ്ഗണനുമാണു്.

''തസ്വ കത്താരമപി മാം പില്പ്വകത്താരമപ്പുയം??

''പരാസ്വ ശക്തിപ്പിപിധൈവ ശ്രൂയതേ സചാഭാവികീ ജ്ഞാനബലക്രിയാ ചാ (ശേചതാ\_6\_8)

''എകോ ദേവഃ സവ്വഭ്യതേഷ്യ ഗ്രഡഃ സവ്വവ്വാപി സവ്വഭ്യതാന്തരാത്മാ കമ്മാദ്ധ്വക്ഷഃ സവ്വഭ്യതാധിവാസഃ സാക്ഷീ പേതാ കേവലോ നിഗ്ഗ്നെശ്വ.'' (ശേപതാ\_6\_11)

''ഏഷ സവ്വേശചര ഏഷ സവ്വജ്ഞ എഷോന്തയ്യാ മ്യേഷ യോനിഃ സവ്വസ്വ പ്രഭവാപ്വയോ ഹി ഭ്രതാനാം.'' (മാ\_6)

''നാന്തഃപ്രജ്ഞം ന ബഹിഃപ്രജ്ഞം നോഭയതഃപ്ര ജ്ഞം ന പ്രജ്ഞാനഘനം ന പ്രജ്ഞം നാപ്രജ്ഞം.

അദ്ദഷ്ടമവ്വവഹായ്യമഗ്രാഹ്വമലക്ഷണമചിന്ത്വമവ്വ പദേശ്വമേകാത്മപ്രത്വയസാരം പ്രപഞ്ചോപശമം ശാന്തം ശിവമദൈചതം ചത്തമ്പം മന്ദ്വന്തേ സ ആത്മാ സ വിജ്ഞേയഃ.<sup>>></sup> (മാ\_7)

ഇത്വാദിശ്രത്രിസ<sup>°</sup>മതികളിൽക്കൂടെ ഈശചരന്റെ കത്തത്വാകത്തത്വഭാവങ്ങളം, സഗ്രണനിഗ്ഗ്ണത്വങ്ങളം, ഭോക്തൃതവാഭോക്തൃത്വങ്ങളം ഉപന്യസിക്കപ്പെട്ടിട്ടുണ്ടെ ന്നതിനാൽ ജഗത്തിനെറ സ്ലഷ്ടിസ്ഥിതിസംഹാരങ്ങറം ക്ക് എകനായ ഈശചരൻതന്നെ കത്താവു<sup>°</sup>.

ഈശ്വരൻെ അപ്രമേയമായ മഹിമ മനുഷ്യപ്രജ്ഞ യ്ക്കൂ് അഗോചരമാണു്. അതിനാൽ ചിലപ്പോഠം സഗു ണനാണെന്നും, മററു ചിലപ്പോഠം നിഗ്ഗണനാണെന്നും,

б

ചിലപ്പോറം അകത്താവും, അഭോക്താവുമാണെന്നും, മ റപ്പിലപ്പോറം കത്താവും ഭോക്താവുമാണെന്നും കക്കെ തോന്നാം. അതൊക്കെ മനസ്സിൻെറ ചാപല്വങ്ങറം ത്രമാണും. താനടക്കമുള്ള ഈ ജഗത്തിൻെറ നിമിത്തോ പാദാനങ്ങളായ രണ്ടു കാരണങ്ങളും, ഏകനും, അഭ്വതീ യനും ആയ ഈശ്വരൻ മാത്രമാണും. രണ്ടാമതൊന്നു സത്വമായിട്ടില്ല. അതിനാൽ ആ ഈശ്വരൻെറ പരാ ശക്തിതന്നെ സകല ചരാചരങ്ങളിൽക്കൂടിയും പ്രവത്തി ക്കേയും പ്രവത്തിക്കാതിരിക്കേയും ചെയ്യുന്നതും. തന്നി പ്രം ആ പരാശക്തിതന്നെയാണും പ്രകാശിക്കുന്നതും. അ ത്രമാത്രം സത്വം. ബാക്കിയെല്ലാം ഭ്രമം. അതിനാൽ അതിനെയാണും നാം അറിയേണ്ടതും.

സു:\_\_ശാസ്രയോനിതചാൽ. 8

ശബ്ദാത്ഥം: \_\_ വേദശാസ്ത്രങ്ങളിൽ പറഞ്ഞിട്ടുള്ളതു കൊണ്ടും.

സാരം: \_\_വേദശാസ്ത്രങ്ങളിലും നിഗ്ഗ്ണനായ ഈശച രനെത്തന്നെ ഈ ജഗത്തിൻെറ്റ് സ്പഷ്പിസ്ഥിതിസംഹാര ങ്ങ¢ംക്കുരണമായി പറഞ്ഞിരിക്കുന്നു എന്നുള്ളതുകൊ ണ്ടും ജഗൽകാരണം നിഗ്ഗ്നബ്രിഹ്മംതന്നെ.

''എഷ യോനിഃ സവ്വസ്വാ'' (മാ\_6)

''യതോ പാ ഇമാനി ഭൂതാനി ജായന്തേ. യേന ജാ താനിജീപന്തി. യൽ പ്രയന്ത്വഭിസംവിശന്തി. തദ്വിജി ജ്ഞാസസ്വ. തദ് ബ്രഹ്മേതി.'' (തൈത്തിരിയം) ഇത്വാ ദി ശ്രതിമന്ത്രങ്ങാം ഇതിന്ത സാക്ഷ്വം പഹിക്കുന്ത. അ

6

തിനാൽ പ്രപഞ്ചത്തിനെറ നിമിത്തോപാദാനങ്ങളായ രണ്ടു കാരണവും ഈശചരൻമാത്രം.

സു:\_\_തത്തു സമനചയാൽ. 4

ശബ്ദായ്ഥം: \_\_തൽ=അഇ° (ബ്രഹ്മം), തുടഅപ്രകാ രം, സമനപയാൽ=എല്ലാ ജഗൽവസ്തക്കളിലും വ്വാപിച്ചി രിക്കകൊണ്ട്.

സാരം: ... ശാസ്ത്രവചനങ്ങളെക്കൊണ്ടും, യുക്തിപ്പ വ്വമായ ചിന്തനംകൊണ്ടും എപ്രകാരം ബ്രഹ്മം ഈ ജഗ ത്തിന്നു നിമിത്തകാരണമാണെന്നു ബോധിക്കാമോ അ തുപോലെത്തന്നെ ഉപാദാനകാരണവുമാണെന്നു ബോ ധിക്കാം. എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ ആ ഈശ്വരനിൽനിന്നു് അന്വ്വമായി ഒരു അണ്ടപോലും കാണപ്പെടുന്നില്ല. കട കക്ഷഡലാദി ആഭരണങ്ങറം എപ്രകാരം സ്വണ്ണത്തി നെറ പ്രതിഫലനംമാത്രമാണോ, ഘടശരാവാദി പാത്ര ഞാറ എപ്രകാരം മണ്ണിനെറ പ്രതിഫലനംമാത്രമാണോ, ആളപോലെ കാണപ്പെടുന്ന നാമരൂപാത്മകമായ പ്രപ ഞാം മുഴവൻ നിഗ്ഗണബ്രഹ്മത്തിനെറ പ്രതിഫലനംമാത്ര മാണം".

സു:-\_\_ഈക്ഷതേന്നാശബ്ദം. 5

ശബ്ദാത്ഥം: ഇൗക്ഷതേഃ- ശ്രതികളിൽ ജഗൽകാര ണപ്രതിപാദനത്തിൽ 'ഈക്ഷാ'ശബ്ദമുള്ള തകാണ്ട്ര്. അ ശബ്ദം=ശബ്ദപ്രമാണശൂന്യയായ ജഡപ്രകൃതി ന=ജഗൽ കാരണമല്പ.

സാരം:\_\_ഉപനിഷത്തുകളിൽ ജഗൽസ്റ്റഷ്ടിക്കുമനു ೫೫ അവസ്ഥയേയും, ജഗൽസ്റ്റഷ്ടിയേയും പ്രതിപാദിച്ചു

ബ്രഹ്യതം

ട്ടണ്ട്. "സദേവ സോമ്വേമേത്ര ആസീൽ. തടൈക്ഷ ത ബഹു സ്വാം പ്രജായേയ്) (ഹാന്ദോഗ്വം). ''ആത്മാ വാ ഇദമേകമേവാഗ്ര ആസീൽ. സ ഈക്ഷത ലോകാൻ ന സ്റ്റജൈ (ഐതരേയം) എന്നിങ്ങിനെ. അപിടെയൊ ക്കെത്തന്നെയും ജഗൽസ്പഷ്ടിക്കു കാരണമായി 'ഈക്ഷാ'ശ ബ്ദം ഉപയോഗിച്ചുകാണുന്നുണ്ട്. അതായതു ജഗത്തു ണ്ടാപുന്നതിന്നമുമ്പും 'സത്താ'യ ബ്രഹ്മംമാത്രം എങ്ങം നിറഞ്ഞുനിന്നു. ഏകനായ ഞാൻതന്നെ പലതായിത്തീ രട്ടെ എന്ന പിചാരം ബ്രഹ്മത്തിലങ്കരിച്ചു. അതിൻെറ ഫലമായി സച്ചിദാനന്ദനിമ്മലമായ നീഗ്ഗണബ്രഹ്മംത ന്നെ സഗുണവും, നാമരൂപാത്മകവും, അന്തതജഡദുഃഖ സചരൂപപുമായ ജഗത്തായി പരിണമിച്ചു. ഇതാണം° ഉപ നിഷത്തുകളിലെ പ്രതിപാനേത്തിനെറ<sup>്</sup>സചഭാവം. പി ചാരമാണും ജഗത്തിന്നു കാരണമെന്നാണിതിൽനിന്നു ധ രിക്കേണ്ടിയിരിക്കുന്നതു". ജഡസചത്രപിണിയായ പ്രക തിയിൽ 'വിചാര'മെന്ന ധമ്മമുണ്ടാവാൻ വയ്യാത്തതുകൊ ണ്ടും, ചൈതന്വസചരുപവും, വിജ്ഞാനമയവുമായ ബ്ര ഹത്തിൽ വിചാരം സംഭവിക്കാവുന്നതുകൊണ്ടും അന്വ ശാസ്ത്രങ്ങാം പറയുന്നമാതിരി ജഡസചത്രപമായ പ്രധാ നം (പ്രകൃതി) ജഗത്തിന്നു കാരണമാവാൻ വയ്യ. അതി നാൽ ജഗത്തിൻെറ നിമിത്തോപാദാനങ്ങളായ രണ്ടു കാ രണങ്ങളും ബ്രഹ്മംമാത്രം.

സൂ:\_\_ഗൌണശ്ചേൽ നാത്മശബ്ദാൽ. 8 ശബ്ദാത്ഥം:\_\_ഗൌണഃ='ഈക്ഷാ'ശബ്ദം ഗ്രണസച രൂപിണിയായ പ്രകൃതിയെ അപേക്ഷിച്ചാണെന്ന്".

8

ചേൽ=പറയന്നു എങ്കിൽ. ന=ഌതു ശരിയല്ല. ആത്മ ശബ്ദാൽ=എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ ആ മന്ത്രത്തിൽതന്നെ ആത്മശബ്ദം ഉപയോഗിച്ചതുകൊണ്ടും.

സാരം: \_\_ ഗുണസ്വത്രപമായ 'വിചാര'ധമ്മം നിഗ്ഗ് ണസ്വത്രപമായ ബ്രഹ്മത്തിൽ സംഭവിക്കാൻ വയ്യെന്നും, ഗുണസ്വത്രപിണിയായ പ്രകൃതിയോട്ട ബന്ധപ്പെടുത്തി യാണ് വിചാരശബ്ദമുപയോഗിച്ചിരിക്കുന്നതെന്നും പറ യുന്നുവെങ്കിൽ അതു ശരിയല്ല. കാരണം 'ആത്മാ വാ' എന്നാരംഭിക്കുന്ന മന്ത്രത്തിൽ ആദ്ദ്വംതന്നെ ആത്മശബ്ദം ഉപയോഗിച്ചു പറഞ്ഞതു പിന്നീട്ട പറയുന്ന വിചാരധ മ്മം പ്രകൃതിയിലേയ്ക്കു യോജിപ്പിക്കേണ്ടതല്ലെന്നു കാണി ക്കാനാണു്. അതിനാൽ വിചാരധമ്മം ഗുണസ്വത്രപ മാണെങ്കിലും ജഗൽകാരണം നിഗ്ഗണബ്രഹംതന്നെ. അ ല്ലാതെ ജഡപ്പകൃതിയല്ല.

സൂ:\_\_തന്നിഷ്ഠസു മോക്ഷോപശോൽ. 7

ശബ്ദാത്ഥം: \_\_തന്നിഷ്ഠസ്വ=ബ്രഹ്മനിഷ്ഠന്നര്. മോ ഷോപദേശാൽ=മോക്ഷം പറയപ്പെട്ടിരിക്കുന്ന എന്നുള്ള തുകൊണ്ടും, ജഗൽകാരണം പ്രകൃതിയല്ല.

സാരം: തതെത്തിരീയോപനിഷത്തിൽ രണ്ടാം വ ല്ലിയിൽ എഴാമത്തെ അനുവാകത്തിൽ സ്റ്റഷ്ടിസ്പത്രപം പറയുന്നുണ്ട്രൂം. അതിൽ വളരെ വ്വക്തമായി പറയുന്നു, 'തദാത്മാനം സ്പയമകരുത' എന്നിങ്ങിനെ. ബ്രഹ്മം ത ന്നെക്കൊണ്ടുതന്നെ ജഗത്തിനെ ചമച്ചു. അല്ലെങ്കിൽ താൻതന്നെ നാമരൂപാത്മകമായ ജഗദാകാരമായിത്തീന്നു 2\* ബ്രഹ്യതം

എന്നാണല്ലോ അതിന്നത്ഥം. കൂടാതെ അതേ മന്ത്ര ത്തിൽത്തന്നെ സംസാരനിഷ്ഠനായ ജീവൻ ബ്രഹ്മനിഷ്ഠ നാവുമ്പോറം അജ്ഞാനസ്വരുപമായ സംസാരത്തിൽ നിന്നു മക്തനാവുന്നു എന്നും പറയുന്നു. ഇങ്ങനെതന്നെ ഛാന്ദോഗ്വോപനിഷത്തിൽ ശ്വേതകേതുവിന്നു് ഉദ്ദാല കൻ പരമകാരണമായ ബ്രഹ്മാവസ്ഥിതിയാണു് മോക്ഷ സ്വന്ത്രപമായി പറഞ്ഞുകൊട്ടക്കുന്നതു്. ഇതുപോലെ പ്ര കൃതിയിലുള്ള അവസ്ഥിതികൊണ്ടു മോക്ഷമുണ്ടാവുമെന്നാ രം പറഞ്ഞു കാണുന്നില്ല; സംഭവിച്ചും കാണുന്നില്ല. അ തിനാൽ 'തദാത്മാനം സ്വയമകരുത? എന്ന മന്ത്രത്തി ലെ ആത്മശബ്ദത്തിന്നു പ്രകൃതിയെന്നല്ല ബഹ്മമെന്ന മ്പമാണു്. അതിനാൽ ജഡപ്രകൃതി ജഗൽകാരണമാ വാൻ വയ്യ; നിഗ്ഗണബ്രഹ്മംതന്നെ ജഗൽകാരണം.

സു:....ഹയത്വാവചനാച്ച. 8

ശബ്ദാത്ഥം:—ഫേയത്വാവപനാൽ ച = തള്ളിക്കള യാൻ പറഞ്ഞിട്ടില്ലെന്നുള്ളതുകാണ്ടും.

സാരം: \_\_`തദാത്മാനം സപയമകര്ത് എന്ന മന്ത്ര ത്തിലെ ആത്മശബ്ദത്തിന്ന്, ഗുണവുത്തിഹേതുവായിട്ട പ്രകൃതി എന്നത്ഥമാണെന്നും, അതിനാൽ ജഗത്തിന്ദ കാരണം പ്രകൃതിയാണെന്നും പറയുന്നുവെങ്കിൽ അതു ശ രിയല്ല. എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ അതേ ശ്രൂതിയിൽത്ത നെ മേലോട്ടു ചെല്ലമ്പോറം പ്രകൃതിയെ തള്ളിക്കളയാ നം, ജഗൽകാരണമായ ആത്മാവിൽ നിഷ്ഠയെ ഉറപ്പി ക്കാനും പറയുന്നുണ്ട്. എവിടേയും ആത്മാവിനെ തള്ളി ക്കളയാൻ പറയുന്നുമില്ല. അതിനാൽ ആത്മശബ്ദത്തി

10

നു പ്രകൃതിയെന്നത്ഥമല്ല; നിഗ്ഗ്ണബ്രഹ്മമെന്നതന്നെ അ ത്ഥം ജഗൽകാരണം പ്രകൃതിയല്ല; നിഗ്ഗ്ണബ്രഹ്മം തന്നെ.

സു:\_\_സ്വാപ്യയാൽ. 9

ശബ്ദാത്ഥം:\_\_സ്ഥാപ്യയാൽ = തൻെറ ലയാവസ്ഥ യെ പറഞ്ഞിട്ടണ്ടെന്നുള്ളതുകൊണ്ടും.

സാരം:....മാന്ദോഗ്വോപനിഷത്തിൽ ആറാം അ ധ്വായത്തിൽ പറയന്നു. 'യത്യൈതൽ പുരുഷഃ സ്വപി തി നാമ സതാ സോമ്യ തദാ സമ്പന്നോ ഭപതി. സ്പമ പിതോ ഭവതി തസ്മാദ്ദനം സചപിതീത്വാചക്ഷതേ' എ ന്നര് (അല്ലയോ സൌമ്വാ! എപ്പോറ്റ് ഈ ജീവാത്മാവും ഉറങ്ങന്നപോ അപ്പോറം തനിക്ക് കാരണമായ സത്തി അശുകൊണ്ടാണം' സ്വപിക്കന്ന നോടുകൂടി ചേരുന്നു എന്നു പറയാനിടയാവുന്നതു°.) ഈ മന്ത്രത്തിൽ സമ സ്തജഗത്തിന്നും കാരണമായി ഏതൊരു സത്തിനെ നി ദ്ദേശിച്ചിരിക്കുന്നപോ അതിൽ ജീവാത്മാവുകൂടി ചേരുന്ന തായും, അതായിത്തീരുന്നതായും പറഞ്ഞിരിക്കുന്നു. അ തിനാൽ ജഗൽകാരണം ജഡപ്രകൃതിയല്ല; സച്ചിദാനന്ദ ബ്രഹ്മംതന്നെ.

'സ്പാപ്പയാൽ' എന്ന സൂത്രത്തിനു തൻെറ ലയ മെന്നതിനു പകരം തന്നിൽ ലയമെന്നത്ഥം പറയന്നു വെങ്കിൽ മന്ത്രത്തിൽ പരമാത്മവാചകമായുപയോഗിച്ച 'സൽ' എന്ന ശബ്ദത്തിനു ജീവനെന്നത്ഥം പറയാം. അ പ്പോഠം ജഗൽകാരണം ജീവനല്ലേ എന്ന ശങ്കയുണ്ടാകാം. പക്ഷേ അതു ശരിയല്ല. 'സദേവ സോമ്യേദമഗ്ര ആ സീൽ' ഇത്വാദി മന്ത്രങ്ങളെക്കാണ്ടു സ്റ്റഷ്ടിക്കുമവു ജീവാ ത്മാപിൻെറ സത്തിലുള്ള ലീനാപസ്ഥയെ പറഞ്ഞിരിക്ക കൊണ്ടു സത്തിന്നു സചശബ്ദുപയോഗിച്ചു എന്നേ ഉള്ള. അപ്പോറം ഈ പക്ഷത്തിലും ജഗൽകാരണം സച്ചിദാന ന്ദബ്രഹ്മംതന്നെ.

സൂ:\_\_ഗതിസാമാനുാൽ. 10

ശബ്ദാത്ഥം: \_\_ ഗതിസാമാന്വാൽ = എല്ലാ ഉപനിഷ ത്തുക്കളം ഒരുപോലെ ചൈതന്വത്തെ ജഗൽകാരണമാ യി കാണുന്നതുകൊണ്ടും.

സാരം: \_\_'തസ്മാദചാ എതസ്മാദാത്മനഃ ആകാശഃ സംഭൂതഃ' (തൈത്തിരീയം) ആ ഈ ആത്മാപിൽനിന്നാകാ ശമുണ്ടായി. 'ആത്മത ഏവേദം സവ്വം' (ഛാന്ദോഗ്വം) ആത്മാപിൽനിന്നാണം" ഇതെല്ലാമുണ്ടായത്ത്. 'ഞത്മത എഷഃ പ്രാണോ ജായതേ' (പ്രശ്നം) ആത്മാപിൽനിന്നം" ഈ പ്രാണനുണ്ടാകന്നം. 'എതസ്മാൽ ജായതേ പ്രാണോ മനഃ സവ്വേന്ദിയാണി പ ഖം വായുള്ളേ ്വാതിരാപഃ പ്പ ഥിപീ പിശചസ്വ ധാരിണീ' (മുണ്ഡകം) ഇതിൽനിന്നു പ്രാണനും, മനസ്സം, എല്ലാ ഇന്ദിയങ്ങളും, ആകാശവും, വായുവും, അഗ്നിയും, ജലവും, സവ്വാധാരയായ ഭൂമിയും ഉണ്ടാകനും.

ഇപ്രകാരം എല്ലാ ശ്രതികളും, ഒരുപോലെ ചേത നാസചരൂപമായ ബ്രഹ്മത്തെന്നെ ജഗൽകാരണമായി നിദ്ദേശിച്ചിരിക്കുന്നതിനാൽ പ്രകൃതിയെ ജഗൽകാരണ മാണെന്നു പറയാൻ വയ്യ. സു:....ശ്രതവാച്ച. 11

ശബ്ദാത്ഥം:\_\_ശ്രതത്വാൽ ച\_ശ്രതികളിൽ ജഗൽ കാരണമായി ബ്രഹ്മഞ്ഞമാത്രം പറഞ്ഞിരിക്കകൊണ്ടും.

സാരം: ... 'സ കാരണം കരണാധിപാധിപോ ന ചാ സ്വ്വാകശ്ചിൽ ജനിതാ ന ചാധിപഃ' (ശേപതാശപതരോ പനിഷത്) ആ പരമാത്മാവൂ° എല്ലാററിനും പരമകാര ണവും, കാരണങ്ങറാക്ക് അധിഷ്യാനവും അധിപതിയ മാകന്നു. ആരം പരമാത്മാവിന്നു ജനയിതാപോ അധി പതിയോ അല്ല. 'സ വിശപക്കൽ' (ശേപതാശപതരം) അ ദ്രേഹം ജഗത്തിനെറ കത്താവാണം', 'അതഃ സമുദ്രാഃ ഗിര യശ്ച സവ്വേ' (മുണ്ഡകം) ഈ പരമാത്മാവിൽനിന്നം' എ ല്ലാ സമുദ്രങ്ങളും പവ്വതങ്ങളുമുണ്ടായി. ഇങ്ങിനെ ശ്രുതി കളിൽ അവിടവിടെ സവ്വാജ്ഞനും സവ്വശക്തനുമായ ഈശ്വരൻ (ബ്രഹ്മം) ആണം' ജഗൽകാരണമെന്നു പറ ഞ്ഞിരിക്കുന്നു. അതിനാൽ വേദപ്രാമാണ്യത്തിൽക്കുടെ സവ്വാധാരനായ പരത്മാവാണം' ജഗൽകാരണമെന്നും, ജ ഡപ്പെക്തിയല്ലെന്നും സിദ്ധിക്കുന്നു.

സ്ല:\_\_\_ആനന്ദമയോഭ്യാസാൽ. 12

ശബ്ദാത്ഥം: \_\_.അഭ്വാസാൽ=വീണ്ടം വീണ്ടം പറ ഞ്ഞിരിക്കൊണ്ട്. ആനന്ദമയഃ=ആനന്ദമയശബ്ദം പ രമാത്മവാചകമാകന്ന.

സാരം:—തൈത്തിരീയോപനിഷത്തിൽ ബ്രഹ്മാന ന്ദവല്ലിയിൽ സ്റ്റഷ്ട്രിപ്രകരണത്തിൽ സവ്വാത്മാവായ പര

മേശ രങ്കൽനിന്നു് ആകാശാദിഭൂതങ്ങളുടേയും മററും വ ഴിക്കപഴിയായുള്ള ഉല്പത്തിയെപ്പററി പറഞ്ഞക്കട്ടത്തിൽ അന്നമയം, പ്രാണമയം, മനോമയം, വിജ്ഞാനമയം, ആനന്ദമയം എന്നീ പഞ്ചകോശങ്ങളുടെ വണ്ണനമണ്ട്. അപിടെ അന്നമയത്തിനു പ്രാണമയത്തെയും, പ്രാണമ യത്തിനു മനോമയത്തെയും, മനോമയത്തിനു വിജ്ഞാന മയത്തെയും, വിജ്ഞാനമയത്തിനു് ആനന്ദമയത്തെയും അന്തരാത്മാപായി പറയുന്നുണ്ട്. ആനന്ദമയത്തിന്നാ കട്ടെ, മറെറാന്നിനെയും അന്തരാത്മാപായി പറയുന്നു മില്ല.

ആനന്ദമയത്തിൽനിന്നു ജഗത്തിനെറ ഉപ്പത്തിയെ പറഞ്ഞു' ആനന്ദത്തിനെറ മഹിമയെ വാണ്ണി ആനന്ദമ യനായ സവ്വാത്മാപിനെ അറിയുന്നതുകൊണ്ടു തന്ദമയത യെ പ്രാപിക്കാമെന്നു പറഞ്ഞുകൊണ്ടു ബ്രഹ്മാനന്ദവല്ലി അവസാനിക്കേയും ചെയ്യുന്നു. ഇവിടെ ആനന്ദമയശ ബ്ദംകൊണ്ട് ആരെയാണം' ഇവിടെ ആനന്ദമയശ ബ്ദംകൊണ്ട് ആരെയാണം' വണ്ണിച്ചത്ത്? ഈശപരനെയോ അഥവാ, ജീപനെയോ എന്നുള്ളതാണം' ഈ സൂത്രത്തി ലെ പപ്പാവിഷയം.

ഒരു വിഷയത്തെ ദ്രഡപ്പെടുത്തുന്നതിനവേണ്ടി ആ പത്തിച്ചാവത്തിച്ചു പറയുന്നതിനു 'അഭ്വാസ'മെന്നു പറ യും. തൈത്തിരിയം, ബ്ലഹദാരണ്യകം എന്നീ ഉപനിഷ ത്തുകളിൽ ബ്രഹ്മമെന്ന അത്ഥത്തിൽ അനവധി പ്രാവ ശ്വം അനന്ദാംബ്ലത്തെ അവത്തിച്ചു പറഞ്ഞിട്ടണ്ടും. തൈത്തിരീയോപനിഷത്തിൽ ബ്രഹ്മാനന്ദവല്ലിയിൽത

14

ന്നെ അനവധി പ്രാവശ്വം പറഞ്ഞിട്ടുണ്ടും. 'രസോ വൈ സഃ; രസം ഹ്വേവായം ലബ്ലാം ആനദീഭവതി; കോ ഹ്യേവാന്യാൽ കഃ പ്രാണ്വാൽ യദേഷ ആകാശ ആന **ങോ ന**സ്വ്വാൽ; എഷ ഫ്വോപാനന്ദയാതി' പരമാ തമാവും ആനന്ദരസമാണം". ജീവൻ ആനന്ദരസത്തെ പാനംചെയ്തിട്ടാനന്ദിയായിത്തീരുന്നു. ഈ ആകാശം ആനന്ദമല്ലായിരുന്നവെങ്കിൽ ആക്കാണിതിൽ ജീവി , ശചസിക്കാനോ കഴിയുനാ**ഇ**്? 'സൈഷാ ക്കാനോ ആനന്ദസ്വ മീമാംസാ ഭവതി.' ആ ഇതു് ആനന്ദത്തി ൻെറ മീമാംസയായിത്തീരുന്നു. ിഎതമാനന്ദമയമാത്മാ നമുപസംക്രാമതി' ആനന്ദമയമാകന്ന ഈ ആത്മാപി നെ ഉപസംക്രമിക്കുന്നു. 'ആനന്ദോ ബ്രൂഹ്മതി പ്വജാ നാൽ' ആനന്ദമാണു' ബ്രഹ്മമെന്നറിഞ്ഞാലും. 'വിജ്ഞാ നമാനന്ദം ബ്രഹ്മ്മ് പിജ്ഞാനവും ആനന്ദവുമാണും ബ്ര ഇങ്ങനെ ശ്രതികളിൽ അവിടവിടെ ആനന്ദശ വമം. ബ്ബത്തെ പരമാത്മവാചകമായി അനവധി പ്രാവശ്വം കീ ത്തിച്ചിരിക്കയാൽ പ്രകൃതത്തിലുള്ള ആനന്ദമയശബ്ദത്തി ൻെറ അത്ഥം സവ്വശക്തനും സവ്വജഗൽകാരണനും സവ്വ നിയന്താവും സവ്വവ്വാപിയുമായ പരമപുരുഷനെന്നല്ലാ തെ മറൊന്നുമല്ല.

സു:\_\_വികാരശബ്ദാന്നേതി ചേന്ന പ്രാചുയ്യാൽ.18

ശബ്ദായ്ഥം:\_\_വികാരശബ്ദാൽ = വികാര(മയ)ശബ്ദം ഹേതുവായിട്ട ന=ബ്രഹ്മവാചകമല്ല. ഇതി ചേൽ=എന്ന പായന്നപെങ്കിൽ ന=ഞ്ഞ ശരിയല്ല. പ്രാപുയ്യാൽ=(എ ന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ, 'മയ'ശബ്ദം ഇവിടെ) പ്രചുരതയെ കാണിക്കാനുള്ളതാണു' (വികാരതയെ കാണിക്കാനുള്ളത ല്ല.) എന്നുള്ളതുകൊണ്ടു'

സാരം: ... 'ആനന്ദ'ശബ്ദത്തോട്ടുളടി പികാരാത്ഥ ട്വോതകമായ 'മയട്'പ്പത്വയം ചേത്ത്ത് ആനന്ദമയമെ ന്നു പറഞ്ഞതുകൊണ്ട് അതു പരമാത്മാവെന്ന അത്ഥ ത്തിലാവാൻ വയ്യെന്നു പറഞ്ഞുകൂടാ. കാരണം 'മയട'' പ്രത്വയത്തിനു പ്രചുരാത്ഥമുണ്ടെന്ന് 'തൽ പ്രകൃതവചനേ മയട'' എന്ന പാണിനീയസൂത്രംകൊണ്ടു ബോധിക്കാവു ന്നതാകയാൽ ഇവിടെ ആനന്ദമയശബ്ദത്തിനു' ആനന്ദ ഘനമെന്നേ അത്ഥമുള്ളൂ. അതിനാൽ ആനന്ദമയശബ്ദം എറാവും ഉപിതമായ പരമാത്മവണ്ണനമായിട്ടുണ്ട്.

സു:\_തദ്ധതുവുപശേശാച്ച. 14

ശബ്ദായ്ഥം:...തലേതുവൃപദേശാൽ ച=ശ്രതികളിൽ ആനന്ദത്തിനെറ ഹേതുവ്വപദേശമണ്ടെന്നുള്ളതകാണ്ടും.

സു:--മാന്ത്രവണ്ണികമേവ ച ഗീയതേ. 15

ശബ്ദായ്ഥാ:— ല≕അങ്ങിനെതന്നെ. മാത്രവണ്ണി കം=മത്രാക്ഷരങ്ങളെക്കൊണ്ട് ആരെ വണ്ണിച്ചവോ, ആ പരമാത്മാവിനെ. എവ=തന്നെ. ഗീയതേ=പ്രതിപാദി ക്ഷന്നം. (അതുകൊണ്ട് ആനന്ദമയശബ്ദായ്ഥം ബ്രഹ്മമെ ന്നാണം്.)

സാരം:\_\_ത്തൈതിരീയോപനിഷത്തിൽ ബ്രഹ്മാന ന്ദവല്ലിയുടെ തരംഭത്തിൽ ''സത്വം ജ്ഞാനമനന്തം ബ്ര യോ പേദ നിഫിതം ഗുഫായാം പരമേ പ്വോമൻ, ഹമ സോശ്നതേ സവ്വാൻ കാമാൻ സഹ ബ്രഹ്മണാ പിപശ്ചി താ?? എന്ന മന്ത്രമുണ്ടു°. (ബ്രഹ്മം സത്വവും, ജ്ഞാനവും, അനന്തവുമാകുന്നു. ആ ബ്രഹ്മം സവ്വരുടേയും ഹുദയഗ്ര ഫാന്തഭാഗത്തു പത്തിക്കുന്നു. ഇതിനെ ആരറിയുന്നുവോ, അവൻ ബ്രഹ്മലോകത്തും എല്ലാ അഭീഷ്ടങ്ങളേയും അനു ഭവിച്ചു സൂഖിക്കുന്നു.) ഈ മന്ത്രത്തെ സൂചിപ്പിച്ചുകൊ ണ്ടാണ്<sup>ം</sup> സൂത്രത്തിൽ മാന്ത്രവണ്ണികമെന്നു പറഞ്ഞിരിക്ക ന്നതും. പ്രസ്തതമന്ത്രംകൊണ്ട് എല്ലാവരുടേയും അന്ത രാത്മാവായി ബ്രഹ്മത്തെ വണ്ണിച്ചിരിക്കയാൽ, പരമമാ യിരിക്കുന്ന അന്തരാത്മാപായി ആനന്ദമയശബ്ദം ഉപ യോഗിച്ചതു പരമാത്മാപിനെ പറയാൻതന്നെയെന്നു പ്വ ക്തമായി.

സു: \_\_നേതരോനുപപത്തോം. 18

ശബ്ദാത്ഥം:—ഇതരഃ⇒ബ്രഹ്മത്തിൽനിന്ന° അന്ദ്വമാ യി മറെറാന്ന°. ന≕ആനന്ദമയമായി സംഭവിക്കില്ല. അനുപപത്തേഃ=എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ അപ്പറവും ഇപ്പു 3 ക റപൂമുള്ള വണ്ണനങ്ങളെക്കൊണ്ടു മറെറാന്നിനെ ആനന്ദമ യമായി കീത്തിക്കാത്തതുകൊണ്ടുതന്നെ.

സാരം: ബ്രഹ്മത്തിൽനിന്നന്വമായി മറെറാന്നിനെ ആനന്ദമയമെന്നു പറയാൻ ഉപപത്തിയില്ലാത്തതുകൊ ണ്ടും, ശ്രതിപ്രാമാണ്യതയില്ലാത്തതുകൊണ്ടും ആനന്ദമയ ശബ്ദാത്ഥം ബ്രഹ്മംതന്നെ.

സു:\_\_ഭേവ്യപരേശാച്ച. 17

ശബ്ദായ്ഥം:....ഭേദവ്വപദേശാൽ ച = ജീവാത്മാവി ന്നും പരമാത്മാവിന്നും വ്വത്വാസം കല്പിച്ചിട്ടുണ്ടെന്നുള്ള കൊണ്ടും.

സാരം: .... അതേ വല്ലിയിൽതന്നെ മേലോട്ട് ചെല്ല ഫോറം സുകൃതിയായ ജീവനാണം" പരമാത്മാവിന്റെ ആനന്ദരസത്തെ അനഭവിക്കുന്നതെന്നും, പാപിയായ ജീവന്നം അതനഭവിക്കാൻ സാദ്ധ്വമല്ലെന്നും വ്വക്തമാക്കു നാണ്ട്ട്. ഇങ്ങനെ ജീവാത്മപരമാത്മാക്കറാക്കുള്ള ഭേദക ല്പനകൊണ്ടും ആനന്ദമയശബ്ദത്തിന്നു പരമാത്മാവെന്നു തന്നെ അത്ഥം.

സു: \_കരമാച്ച നാന്നമാനാപേക്ഷാ. 18

ശബ്ദാത്ഥം:-\_ച=ഞങ്ങനെതന്നെ. കാമാൽ=കാമ ശബ്ദപ്രതിപാദനംകൊണ്ടം. അനമാനാപേക്ഷാ=പ്രക തിയിൽ ആനന്ദമയശബ്ദാത്ഥം യോജിപ്പിക്കേണ്ട ആവ ശ്വം. ന≕സംഭവിക്കുന്നില്ല.

സാരം: \_\_ ഉപനിഷത്തുകളിൽ \_\_ എവിടെയൊക്കെ ആനന്ദശബ്ബം ബ്രഹ്മഖാപകമായുപയോഗിക്കുന്നപോ, അ

### $\mathbf{18}$

പിടെയൊക്കെ 'സോകാമയത' എന്നും പറഞ്ഞുകാണാം. പരമാത്മാവു സ്പഷ്ടിധമ്മത്തെ ആഗ്രഹിച്ചു എന്നത്ഥമാ ണല്ലോ അതിനു്. ആഗ്രഹിക്കയെന്നതു ജഡസ്വത്ര പിണിയായ പ്രകൃതിയിൽ സംഭവിക്കാൻ വയ്യാത്തതി നാൽ പ്രകൃതത്തിലും ആനന്ദമയശബ്ദാത്ഥം ബ്രഹ്മം തന്നെ.

സു:\_അസ്മിന്നസ്യ ച തദ്യോഗം ശാസ്കി. 19

ശബ്ദാത്ഥം: \_\_ അസ്തിൻ=പ്രസ്തത ഉപനിഷത്തിലെ അതേ പ്രകരണത്തിൽതന്നെ. അസ്വ്വ=ജീപാത്മാവിന്ന് തദ്യോഗം=പരമാത്മാവുമായുള്ള ചേച്ചയെ. ശാസ്തി=ശാ സിക്കുന്ന. ച=ഞ്ഞുകൊണ്ടും.

സാരം:....ത്തെത്തിരീയോപനിഷത്തിലെ അതേ പ്ര കരണത്തിൽതന്നെ പറയുന്നു. ആനന്ദമയനായ പരമാ ത്മാപിനെ പരമാത്ഥത്തിൽ അറിയുന്ന പിലാൻ അന്ന മയാദി എല്ലാ ശരീരങ്ങളുടേയും ആത്മാപായ ആനന്ദമ യഖ്രഹ്തത്തെ പ്രാപിക്കുന്നു. എന്നിങ്ങനെ. ബ്പഹദാര ണ്യകോപനിഷത്തിൽ ബ്രഹ്മത്തെ അറിയുന്നവൻ ബ്രഹ്മ മായി ബ്രഹ്മത്തിൽ ലയിക്കുന്നു എന്നും പറയുന്നു. ഇപ്ര കാരമുള്ള ശ്രതിവചനങ്ങളെക്കൊണ്ട ജഡസ്പത്രപിണി **സായ പ്രകൃതിയോ, ജീവാത്മാവോ രണ്ടും** സചതവേ ആന ന്ദസ്വത്രപമല്ലെന്നു മനസ്സിലാക്കാൻ കഴിയുന്നു. അത്ര ഷമല്ല; പേതനാസചര്രപനായ ജീപാത്മാപിന്ത ജഡസ്ച ന്ദ്രപണിയായ പ്രകൃതിയിലോ, തന്നെപ്പോലെ പരതന്ത്ര നായ ഹോറാര ജീവനിലോ ലയിച്ചതുകൊണ്ടു വിശേഷ

മൊന്നമില്ലെന്നും ബ്രഹ്മത്തിൽ ലയിക്കുന്നതുകൊണ്ടുമാത്ര മേ പാരിതായ്ഥ്വമുണ്ടാവുന്നുള്ള എന്നും വരുന്നു. അതി നാൽ ഏകനും, അദ്വിതീയനുമായ പരമാത്മാവുമാത്രമാ ഞ° ആനന്ദമയശബ്ദാത്ഥവും, ജഗൽകാരണവും.

സു:\_\_അന്തസ്തുലാമ്മാപശോൽ. 20

ശബ്ദാത്ഥം:\_\_അന്തഃ=അകഈ് (ഹുദയാന്തഭാഗഈ്) അല്ലെങ്കിൽ അദിത്വമണ്ഡലാന്തഭാഗഈ്) തദ്ധമ്മവ്വപ ദേശാൽ=പരമാത്മധമ്മപ്രതിപാദനംകൊണ്ടും.

സാരം: \_\_ ബ്ലഹദാരണ്യകോപനിഷത്തിൽ ''സവ്വസ്വ വശീ സവ്വസ്വേശാനം സവ്വസ്വാധിപതിഃ....എഷ സവ്വേ ശചര എഷ് ഭൂതപാലഃ" എന്ന മന്ത്രമുണ്ടു്. **അതു** പര മാത്മാവു സവ്വാന്തയ്യാമിയും, സവ്വാധാരനും, സവ്വേശചര അങ്ങനെതന്നെ ഛാന്ദോ നുമെന്നു പ്പ്വക്തമാക്കുന്നു. ഗ്വോപനിഷ്ത്തിൽ പരമാത്മാവിനെ നൂയ്യമണ്ഡലാന്ത **പ്പത്തിയായും വണ്ണിക്കുന്നു. ഇപ്രകാരം അപ്രമേയങ്ങളാ** യ പരമാത്മധമ്മങ്ങഠം തത്തൽകാലദേശങ്ങളിൽ ഭിന്ന യോനികളിൽ ജനിച്ചു മരിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കുന്ന ജീവന്ന് കരിക്കലും യോജിക്കാവുന്നതല്ല. അതിനാൽ വിജ്ഞാ നമയനായി എയോന്തഭാഗത്തും, ഹിരണായനായി സൂയ്യ മണ്ഡലത്തിലും വത്തിക്കുന്ന ദേവൻ പരമാത്മാവല്ലാതെ മറെറാരാളാവാൻ വയ്യ. അതിനാൽ അന്തയ്യാമിസചത്ര പേണയും, സവ്വാധാരസചത്രപേണയും കീത്തിച്ച അന ന്ദമയശബ്ദം പരമാത്മാവിനമാത്രം യോജിക്കത്തക്കതു തന്നെ.

20

സു:\_\_ഭേവ്യപശേശാച്ചാനുഃ. 21

ശബ്ദാത്ഥം:\_\_\_ പ=**അപ്ര**കാരം ഭേദവ്വപദേശാൽ=ഭേ ദകല്പനകൊണ്ടു°. അന്വാ**ഃ=അ**ന്വനാകന്ന.

സാരം:...സൂയ്യമണ്ഡലാന്തവ്വത്തിയായി ഹിരണ്ടയ നായ ദേവൻ സൂയ്യമണ്ഡലാധിദേവതയായിരിക്കണം. അല്ലാതെ പരമാത്മാവൊന്നമല്ലെന്ന ശങ്കയ്ക്ക സമാധാന മാണം° ഈ സൂത്രംകൊണ്ടു നിട്ടേശിക്കുന്നത്ര°.

ബ്ലഹദാരണ്വകോപനിഷത്തിൽ അന്തയ്യാമിബ്രാഹ ണത്തിൽ പറയന്നു: ''യ ആദിത്വേ തിഷ്ഠന്നാദിത്വാദന്ത രോയ മാദിത്വോ ന വേദ യസ്വാദിത്വു: ശരീരം യ ആദിത്വ മന്തരോ യമയത്വേഷ ത അത്മാന്തയ്യാമ്യമത്<sup>352</sup> എന്ന്. 'അദിത്വമണ്ഡലാന്തഭാഗത്ത്ര' അർ അധിവസിക്കുന്ന വോ, ആ ദേഖനെ അദിത്വാന്തഭാഗത്തിരുന്ന് ഇദിത്വ നെ ഉപാധിയാക്കി ആദിത്വാന്തഭാഗത്തിരുന്ന് ആദി ത്വനെ നിയമിക്കുന്നു. ആ ദേവൻ അമ്വതസപത്രപനായ അന്തയ്യാമിയാണ്. ഇപ്രകാരം ആദിത്വമണ്ഡലാന്തവ്വ ത്തിയായ ഹിരണ്ടെയപുരുഷൻ ആദിത്വമണ്ഡലാധിദേഖ തയല്ലെന്നും, സവ്വാന്തയ്യാമിയായ പരമാത്താവാണെന്നും വ്വക്തമാക്കീട്ടണ്ടും.

സു: \_\_ആകാശസ്തല്ലിംഗാൽ. 22

ശബ്ദാത്ഥം: \_ ആകാശഃ = ആകാശശബ്ദം. തല്ലിം ഗാൽ=ബ്രഹ്മലക്ഷണമുള്ളതുകൊണ്ടു ബ്രഹ്മവാചകമാരുന്നു. സാരം: \_\_ഇതുവരെയുള്ള ചച്ചികൊണ്ടു ജഗത്തിൻെറ സ്പഷ്പിസ്ഥിതിസംഹാരങ്ങ**ംക്ക**നിമിത്തോപാദനങ്ങളാ

ബ്രഹസ്യതം

യ രണ്ടു കാരണവും അപരിച്ചിന്നവും, സച്ചിദാനന്ദസപ രൂപവുമായ ബ്രഹ്മാണെന്നും, ജഡസ്വരൂപിണിയായ പ്രകൃതിയോ, ജീവനോ അല്ലെന്നും വ്യക്തമായി. എ ന്നാൽ സ്പഷ്ടിസ്ഥിതിസംഹാരങ്ങറം ആകാശത്തിൽവെ ച്ച നടക്ന്നേതായി ശ്രതികളിൽ പറഞ്ഞിട്ടണ്ടു°. അതി നാൽ ആകാശവും പരമാത്മാവും തമ്മിലുള്ള സംബന്ധ വും സൃഷ്ടിക്രമവുമാണും ഈ സൂത്രംമുതല്ലം, നിരൂപിക്കു ന്നത്ര°. ഛാന്ദോഗ്വോപനിഷത്തിൽ ''സവ്വാണി ഹ വാ ഇമാനി ഭൂതാന്വാകാശാദേവ സമുൽപട്ട്വന്ത. ആകാ ശം പ്രത്വസ്തം യാന്ത്വാകാശോ ഹ്വേവേഭ്വോ ജ്വായാനാകാ ശഃ പരായണം" എന്നു പറയുന്നു. അതായതും കാണ പ്പെടുന്ന ചരാപരങ്ങളാകുന്ന സമസ്തഭുതങ്ങളും ആകാശ ത്തിൽനിന്നുണ്ടായി. ആകാശത്തിൽ ലയിക്കുന്നു. ആ കാശം എല്ലാററിനേക്കാളം വലിയതാണു°. എല്ലാവക്കം ആകാശം ആശ്രയവുമാണും എന്നും. പ്രസ്തത മന്ത്രത്തിൽ ആകാശത്തിന്നു പറയപ്പെട്ട വിശേഷണങ്ങറാം ഈ ഭൃതാ കാശത്തിൽ സംഭവിക്കാവുന്നവയല്ല. ഭൂതാകാശം പഞ്ച ഭൃതങ്ങളുടെ കൂട്ടത്തിൽ കന്നു മാത്രമാണു'. ജഡവുമാ അതിനാൽ അതിനു ഭൂതങ്ങളുടെ സ്പഷ്ടികർത്തു ൺ°. തചം മതലായതുണ്ടാവാൻ വയ്യ. അപ്പോറം പറയപ്പെട്ട ആകാശശബ്ദത്തിന്നത്ഥം പരമാത്താവെന്നുതന്നെ. എ ല്ലാററിലുംവെച്ചു ശ്രേഷ്ഠവും, വലുതും, സവ്വാധാരവും പ രമാത്മാപൂമാത്രമാണല്ലോ. അതിനാൽ ശ്രുതികളിൽ സ്റ്റ ഷ്ടികർത്തതേപന ഉപന്വ്വസിക്കപ്പെട്ട ആകാശശബ്ദത്തി നു പരമാത്മാവെന്നു മാത്രമാണത്ഥം.

 $\mathbf{22}$ 

23

സു:\_അത ഏവ പ്രാണഃ. 23

ശബ്ദാത്ഥം: \_ അതഃ ഏവ=ഇതുഫേതുവായിട്ടുതന്നെ. പ്രാണഃ=പ്രാണനും ബ്രഹ്മമാകുന്നു.

സാരം: \_\_\_\_\_\_മൻപറയപ്പെട്ട ചാന്ദോഗ്വോപനിഷ ത്തിൽതന്നെ പ്രാണനിൽനിന്നാണം' ജഗത്തുണ്ടായതെ ന്നം പറയുന്നണ്ടും'. അപ്പോറം ഏതിനെയാണം' വിശച സിക്കേണ്ടതെന്ന ശങ്കയെ പരിഹരിക്കുകയാണം' ഈ സ്ല ത്രംകൊണ്ടു ചെയ്യുന്നതും'.

''സപ്പാണി ഹ പാ ഇമാനി ഭൂതാനി പ്രാണമേപാഭി സംപിശന്തി. പ്രാണമഭ്യുജ്ജിഹതോ'' (ഛാന്ദോഗ്വാം). എ ല്ലാ ഭൂതങ്ങളം പ്രാണനിൽനിന്നാണുണ്ടാവുന്നതു്; പ്രാണ നിലാണം' ലയിക്കുന്നതെന്നു നിശ്ചയം. നിദ്ദിഷ്ടമായ ഈ ധമ്മം പ്രാണികളിൽ സാധാരണ ചലിച്ചുകൊണ്ടി രിക്കുന്ന പ്രാണവായുവിന്നു യോജിക്കാൻ വയ്യ. എല്ലാ ഭൂതങ്ങളുടേയും ഉൽപത്തിസ്ഥിതിലയങ്ങറാക്കു പ്രാണൻ കത്താവായിത്തീരുകയെന്നതസംഭാവ്വമാണം'. അതിനാൽ ഇവിടെ പ്രാണശബ്ദവും ബ്രഹ്മവാപകമായിട്ടാണം' പറ ഞ്ഞിരിക്കുന്നതു്.

സു:.\_\_ജ്യോതിശ്ചരണാഭിധാനാൽ. 24

ശബ്ദാത്ഥം:\_\_\_ ചരണാഭിധാനാൽ\_ പാദകല്പനഹേതു വായിട്ടു°. ജ്വോതിഃ=ജ്വോതിശ്ശബ്ദം ബ്രഹ്മവാചകമാകന്നു.

സാരം: ... ഛാന്ദോഗ്വോപനിഷത്തിൽ മൂന്നാമത്തെ അധ്വായത്തിൽ പറയന്നു: ''അഥ യദതഃ പരോ ദിവോ ജ്യാതിദ്ദിപ്യതേ വിശചതഃ പ്പഷ്ഠേഷ്യ സവ്വതഃ പ്പഷ്ഠേഷ്ഥനു ത്തമേഷ്യത്തമേഷ്യ ലോകേഷ്ഥിടം വാവ തട്ട്വദിമേസ്മിന്ന ബ്ഹസുതം

ന്തഃ പുരുദ്ഷ ജ്വോതിഃ'' എന്ന്. 'സചഗ്ഗ്ലോകത്തിന്നം മീതെ യാതൊര് പരമജ്യോതിസ്സ പ്രകാശിക്കുന്നപോ അ ഇ° എല്ലാ ലോകങ്ങളിലും വെച്ചു° അത്വത്തമമായ ലോ കത്തു പ്രകാശിക്കുന്നു. അതു തീച്ചയായും പുരുഷൻെറ അന്തർജ്വോതിസ്സാണം'' എന്നം'. ഈ മന്ത്രത്തിൽ പറ യപ്പെട്ട ജ്വോതിശ്ശബ്ദം കേവലം ജഡമായ പ്രകാശത്തി ൻറ്റ് പാചകമല്ല്. അതു അതിൻെറ പണ്ണനത്തിൽനി ന്നുതന്നെ മനസ്സിലാവുന്നു. എന്നാൽ എന്തിൻെറ വാ ചകമാണും ജ്വോതിശ്ശബ്ദം? ജ്ഞാനപ്രകാശത്തിൻറയോ, ജീവൻെറയോ, പരമാത്മാവിൻെറയോ എന്നു വ്യക്തമാ യി പറഞ്ഞിട്ടും ഇല്ല. അതിനാൽ ഈ സൂത്രംകൊണ്ടു പറയുന്നു, പ്രസ്തതങ്ങ്യോതിശ്ശബ്ദം ബ്രഹ്മവാചകമാണെന്നു". എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ പ്രസ്തത ഉപനിഷത്തിൽതന്നെ അ തിന്നുമവു ജ്വോതീരൂപമായ ബ്രഹ്മത്തെ പാദവിഭജന സചത്രപേണ കീത്തിച്ചിട്ടുണ്ട്. ്വറെയും ശ്രതികളിൽ പറഞ്ഞിട്ടുണ്ട്. ചതുഷ്പാത്തായിരിക്കുന്ന ബ്രഹ്മത്തിന്റെ കരു പാദമാണും ചരാചരാത്മകമായ പ്രപഞ്ചമായി നി ല്ലൂന്നതെന്നും, ബാക്കി മൂന്നു പാദങ്ങഠം അമൃതസചത്ര പേണ ഊദ്ധ്വലോകത്തു പ്രകാശിക്കുന്നവെന്നും ശ്രുതി യിൽ പറഞ്ഞിട്ടുണ്ടും. 'താവാനസ്വ മഹിമാ തതോ ജ്വാ യാംശ്ച പൂരുഷഃ പാടോസ്വ സവ്വാ ഭൃതാനി ത്രിപാടസ്വാ ഇതുപോലെ ആത്മാവിനെ തേജോത്രപേണ പണ്ണിക്കുക യും നാലു പാദസ്വത്രപേണ വിഭജിച്ച കാണിക്കേയും ചെയ്തിട്ടണ്ടും. അതിനാൽ ഇവിടെ ജ്വോതിശ്ശബ്ദം ബ്രഹ്മ വാചകമാണ<sup>ം</sup>.

24

സു: \_\_\_ഛന്ദോഭിധാനാൽ നേതി ചേന്ന തഥാ ചേതോപ്പണനിഗഭാൽ തഥാ ഫി ദൾനം. 25

ശബ്ദാത്ഥം: \_ ഛന്ദോഭിധാനാൽ = ഗായത്രിഛന്ദസ്സി ൻെറ കഥനംഹേതുവായിട്ട്. ന = ബ്രഹ്ലെതിപാദനമല്ല. ഇതി ചേൽ = എന്നാണഭിപ്രായമെങ്കിൽ, ന = അതു ശരി യല്ല; ബ്രഹ്മപ്രതിപാദനംതന്നെ. തഥാ = വണ്ണനപ്രകാരം. പേതോപ്പ്ണനിഗദാൽ = മനസ്സിനെ ബ്രഹ്മത്തിൽ ലയി പ്പിക്കാൻ പറഞ്ഞതുകൊണ്ട്. തഥാ ഹി ദശനം = അപ്ര കാരമുള്ള വണ്ണനം വേറെ ശ്രുതികളിലും കാണുന്നമുണ്ട്.

സാരം: ... ഛാന്ദോഗ്വോപനിഷത്തിൽ മൂന്നാമധ്വാ യത്തിൽ പന്ത്രണ്ടാം ഖണ്ഡത്തിൽ ഗായത്രീചച്ച്യണ്ട്. അതു കഴിഞ്ഞിട്ടാണ് ചതുഷ്പാത്തപനിരൂപണമെന്നതി നാൽ അതു ബ്രഹ്മത്തെപ്പാറിയല്ല; ഗായത്രിയുടെ നാലു പാദങ്ങളെ പ്പാറിയാണ് പറഞ്ഞിരിക്കുന്നതെന്ന തെററി ദ്ധാരണയെ നീക്കുകയാണ് ഈ സൂത്രംകൊണ്ടു ചെയ്യു ന്നതു്.

ഗായത്രിയെന്നതു് കരു ഛന്ദസ്സിൻെറ പേരാണു്. അതു ജഡവുമാണു്. ജഡമായ ഛന്ദസ്സിനെയല്ല, അ വിടെ ഗായത്രിയായും പറഞ്ഞിരിക്കുന്നതു്. 'ഈ ജഗ ത്തു്, ഗായത്രീമയമാണു് എന്നു പറയുന്നണ്ടു്. അതു ജഡമായ ഛന്ദസ്സിനെ അപേക്ഷിച്ചല്ലെന്നു പത്വക്ഷമാ ഞു. അപ്പോറം ഗായത്രീത്രപത്തിൽ വണ്ണിച്ചതും ബ പത്തത്തന്നെയാണെന്നു തിച്ചയാണു്. എങ്കിലും പാ കേഥനം ഛന്ദസ്സിനെ സംബന്ധിച്ചാവണമെന്നു കുരുത ന്നുണ്ടെങ്കിൽ അതും ശരിയല്ല. കാരണം, വണ്ണിച്ച സപ 4\* പ്രപത്തിൽ മനസ്സിനെ ബ്രഹ്മത്തിലേയ്ക്കു നയിക്കാൻ പി ന്നീട്ട പറയന്നുണ്ട്. അപ്പോറം പാദകഥനം ബ്രഹ്മത്തെ സംബന്ധിച്ചതുതന്നെ എന്നു നിസ്സംശയമാവുന്നു. കൂടാ തെ ഇതുപോലുള്ള വണ്ണനങ്ങറും ബ്രഹ്മവണ്ണനമായി വേ റെയും ശ്രതികളിൽ കാണാനുമുണ്ട്. അതിനാൽ സ്ഥൃ ലമായ മനസ്സിനെ സൂക്ഷ്മവും ഏകാഗ്രവുമാക്കിത്തിത്തു യൂക്തിയോട്ടുക്കട്ടംവണ്ണം ബ്രഹ്മത്തോട്ട ചേക്കാനുള്ള മാഗ്ഗ് മായിട്ടാണ് ഇങ്ങനെ വണ്ണിച്ചിരിക്കുന്നതെന്നു കുരുതണം. അതുകൊണ്ടു പാദവിഭജനസ്പത്രപേണയുള്ള വണ്ണനം ഛന്ദസ്സിൻേറതല്ല; ബ്രഹ്മത്തിൻേറത്തതണെ.

സൂ:—ഭ്രതാദിപാദവുപദേശോപപത്തേശ്യൈവം. ശബ്ദായ്മം:—ഭ്രതാദിപാദവ്വപദേശോപപത്തേഃ ച =ഭ്രതാദിപാദകല്പനകളുടെ ഔചിത്വംഹേതുവായിട്ടം. എ വം=ഇങ്ങനെതന്നെ.

സാരം: ഛാന്ദോഗ്വോപനിഷത്തിൽ ഗായത്രീപ ണ്ണനം കേപലം ഛന്ദസ്സിൻേറതല്ല; ഗായത്രീരുപേണ ബ്രഹ്മത്തിൻേറതാണെന്ന പൂവ്വാഭിപ്രായത്തെ കന്നുകൂടി ഉറപ്പിക്കാൻവേണ്ടി ഈ സൂത്രം പറയപ്പെട്ടിരിക്കുന്നു.

ഛാന്ദോഗ്വോപനിഷത്തിൽ ഗായത്രീപ്രകരണ ത്തിൽ ഗായത്രിക്കു ഭൂതം, പുഥിവി, ശരീരം, ഹുദയം എ ന്നിങ്ങനെ നാലു പാദങ്ങഠം കല്പിക്കപ്പെട്ടിരിക്കുന്നു. പി ന്നീട്ട ചത്തഷ്പാദസ്വത്രപമായ ഗായത്രിയുടെ മാഹാത്ത്വ ത്തെ വണ്ണിച്ചു പുരുഷസ്പത്രപിയായ പരമാത്മാവിനോടു തല്വതയെ പ്രതിപാദിച്ചൂ° അതിൻെറ ഒരു പാദമാണു° ചരാചരാത്മകപ്രപഞ്ചമെന്നും ബാക്കി മൂന്നും അമുതസ്പ

 $\mathbf{26}$ 

രൂപേണ സവ്വോൽകൃഷ്ടമായ ഉപരിലോകത്തിൽ പത്തി ക്രന്നു എന്നും പറയന്നു.ഇതുകൊണ്ട് ഇവിടെ ഗായത്രീ ശബ്ദംകൊണ്ടു പ്രതിപാദിച്ചതു് ഛന്ദസ്സിനെയല്ല; ബ്രഹ്മ ത്തെയാണെന്നു വ്വക്തമാണു്. അതിനാൽ പൂവ്വസ്ത്ര ത്തിലെ സിദ്ധാന്തം ശരിയാണു്.

> സൂ:---\_ഉപദേശഭേദാന്നേതി ചേന്നോഭയസ്മിന്ന പുവിരോധാൽ. 27

ഗ്രബ്ദാത്ഥം:\_\_\_ഉപദേശഭേദാൽ =ഉപദേശവ്വത്വാസം ഫേതുവായിട്ട്'. ന=രണ്ടം ഒന്നല്ല. ഇതി ചേൽ =എന്നു പറയന്നുവെങ്കിൽ, ന=അതു ശരിയല്ല ഉഭയസ്മിൻ അ പി=രണ്ടിലും. അവിരോധാൽ=വ്വത്വസ്തതാഭാവമില്ലാത്ത തുകൊണ്ടു°.

സാരം: പപ്പപ്പുമന്ത്രത്തിൽ ജ്വോതീര്യപത്തേയും, ഉത്തരമന്ത്രത്തിൽ ഗായത്രിയേയും വ്വത്വാസപ്പെട്ട രൂപ ത്തിലാണം" പണ്ണിച്ചിരിക്കുന്നതു്. അതുകൊണ്ട് അപ കഠംക്കു രണ്ടിനും ഒരയഥമാപാൻ വയ്യ. എന്നു ധരിക്കുന്ന പക്ഷം ശരിയല്ല. കാരണം പണ്ണനയുടെ ശൈലിയിൽ ഈഷൽവ്വത്വാസമുണ്ടെങ്കിലും താല്പയ്യത്തിൽ മാററമില്ല. ജ്വോതീരൂപേണയും, ഗായത്രീത്രപേണയും പണ്ണിക്കപ്പെട്ട ബ്രഹ്മത്തിന്നു സവ്വോപരി പരമധാമത്തിലുള്ള സ്ഥിതി യെ പ്ര ശിപ്പിക്കലാണം" ശ്രതിയുടെ ഉദ്ദേശം. അതു ര ണ്ടിലും സാധിച്ചിട്ടുണ്ട്. അതിനാൽ അവ രണ്ടും രണ്ടു പസ്തുപിൻെറ നിത്രപണമല്ല; ബ്രഹ്മത്തിൻെറമാത്രം.

സു:—പ്രാണസ്തഥാനുഗമാൽ. 28

ശബ്ദാത്ഥം:\_പ്രാണഃ=പ്രാണശബ്ദം. തഥാനഗ മാൽ=പൂപ്പാപരവിചാരത്തിൽ ബ്രഹ്മവാച്യതയെത്തന്നെ അനുഗമിക്കന്നു എന്നുള്ള ഉകൊണ്ടു ബ്രഹ്മവാച്യംതന്നെ.

സാരം: പ്രാണശബ്ദം ബ്രഹ്വാചകമായിട്ടാണ് ശ്രതികളിൽ ഉപയോഗിച്ചിരിക്കുന്നതെന്ന് ഇരുപത്തിമ നോമത്തെ സൂത്രംകൊണ്ടു സിദ്ധാന്തിച്ചുകഴിഞ്ഞിട്ടണ്ടെ ജിലും, കൌഷീതകി ഉപനിഷത്തിൽ ഇന്ദ്രൻ പ്രതദ്ദന നോട് 'ഞാൻ ജ്ഞാനസ്വരുപനായ പ്രാണനാണ്'. ആ യസ്സിൻെറയും അമ്മത്തിൻെറയും സ്വരുപത്തിൽ നീ യെന്നെ ഉപാസിക്കണ'മെന്നു പറയുന്നുണ്ട്. ഇവിടെ ഇന്ദ്രൻ പറഞ്ഞ പ്രാണശബ്ദത്തിന്ന് ഇന്ദനെന്നോ, ജീപ നെന്നോ, പ്രാണവായുവെന്നോ, ബ്രഹ്മമെന്നോ എന്താ ണയ്ഥമെന്ന സംശയത്തെ പരിച്ഛേദിക്കാനാണ് ഈ സൂത്രം ഉപയോഗിച്ചിരിക്കുന്നഇ്.

പ്പതദ്ദ്നൻ ആദ്വംതന്നെ ഇന്ദ്രനോട്ട പുരുഷായ്ഥസച ത്രപമായ പരമാണ് പോദിക്കുന്നതു്. അതിന് ഇന്ദ്രൻ ഹിതകരമായ ഉപദേശത്തെ കൊട്ടക്കുകയും ചെയ്തു. ബ്ര ഹജ്ഞാനത്തിൽ പരം ഹിതകരമായ ഒരു വസ്തവുമുണ്ടാ വാൻ വയ്യല്ലോ. അതിനാൽ ബ്രഹത്തെത്തന്നെയാണ് ഇന്ദ്രൻ ഉപദേശിച്ചതെന്നു വിഹത്തെത്തന്നെയാണ് ഇന്ദ്രൻ ഉപദേശിച്ചതെന്നു വിക്കണം. അതിനാൽ അവിടെ പ്രാണശബ്ദത്തിന്നു ബ്രഹ്മെന്നേതന്നെയാണ് അവ്വം. കൂടാതെ പ്രാണശബ്ദത്തെ വിജ്ഞാനശബ്ദം കൊണ്ടു വിശേഷിപ്പിച്ചിട്ടും ഉണ്ടു്. അതിന്നും പുറമെ അവസാനത്തിൽ അഭരത്വം, അമരതവം തുടങ്ങിയ ശ ബ്ദുങ്ങളെക്കൊണ്ടും പ്രാണംഗങ്ങും വിശേഷിപ്പിക്കപ്പെട്ടിട്ടു ണ്ടു്. പിന്നെ ആ പ്രാണനെത്തന്നെ ഈ ജഗത്തിനെറ മുഴവൻ രക്ഷിതാവെന്നും, അധിപതിയെന്നും, ആ നില യ്ക്ക സവ്വേശപരനെന്നും പ്രകാശിപ്പിച്ചിട്ടും ഉണ്ടും. ഈ ധമ്മങ്ങളൊക്കെ ബ്രഹ്മത്തിൽമാത്രം ചേരാവുന്നതാക യാൽ ഉക്തമായ പ്രാണശബ്ദത്തിന്നു ബ്രഹ്മമെന്നുതന്നെ അത്ഥം.

> സു:...ന വക്തുരാഞ്ഞാപദേശാദിതി ചേദ്ധ്യോ തമസംബന്ധഭ്രമാ കുസ്മിൻ, 29

ശബ്ദാത്ഥം: .... വക്തു:=വക്താപായ ഇന്ദ്രൻറ ആ തോപദേശാൽ=തന്നെത്തന്നെ പൂണ്ടിക്കൊണ്ടുള്ള ഉപ ദേശമായതുകൊണ്ടു ന=പ്രാണശബ്ദം ബ്രഹ്മവാചകമാ വാൻ വയ്യ. ഇതി പേൽ=എന്നാണെങ്കിൽ (ന=ഞതു ശരിയല്ല.) ഹി=എന്ത്രകൊണ്ടെന്നാൽ. അസ്മിൻ=ഈ പ്ര കരണത്തിൽ അദ്ധ്വാത്മസംബന്ധഭ്രമാ=അദ്ധ്വാത്മജ്ഞാ നോപദേശത്തിൻെ ബെഹുളതകൊണ്ടു മറൊാന്നാപാൻ പയ്യ.

സാരം: ഈ പ്രകരണത്തിൽ ഇന്ദ്രൻ തന്നെ പ്ല സ്വിക്കാണ്ടുതന്നെയാണും പ്രാണശബ്ദം ഉപയോഗിച്ചി നിഷന്നതന്നതിനാൽ ഇപിടെ പ്രാണശബ്ദം ബഹ്മപാ പകമാവാൻ വയ്യെന്നു വിപാരിക്കുന്നപക്ഷം അതു ശരി യല്ല. കാരണം ഈ പ്രകരണത്തിൽ അദ്ധ്വാത്തത്തയാ ഌ'' വിവരിക്കുന്നത്രം. അധിദൈപത്തെയല്ല. ഇന്ദ്രൻ അധിദൈവത്തിന്റെ വഗ്ഗത്തിലാണല്ലോ പെടേണ്ടത്ര പ്രധുതം അതിനു യോജിച്ചതല്ലെന്നു പ്രത്വക്ഷമാണും. അ തിസാൽ ഇവിടെയും പ്രാണശബ്ദം ബഹ്മവാചകംതന്നെ.

സു: ---ശാസ്ത്രട്ടഷ്ട്യം തുപരേശോ വാമദേവവൽ 30

ബ്രഹ്മസൂത്രം

ശബ്ദാത്ഥാ: \_\_ ഉപദേശഃ = ഇന്ദ്രാൻറ ഉപദേശം. തു = ആകട്ടെ. വാമദേവവൽ = വാമദേവനെന്നപോലെ. ശാ സ്ത്രദ്വഷ്ട്ട്വാ \_ ശാസ്ത്രദ്വഷ്ടിയിൽകൂടെയാണ്ം.

സാരം:\_\_ബ്ലഹദാരണ്വകോപനിഷത്തിൽ ഇങ്ങനെ പറയുന്നുണ്ടും. ''തദ്വോ യോ ദേവാനാം പ്രത്യബൂല്യത സ ഏവ തടഭവത്തഥഷീണാം തഥാ മനുഷ്യാണാം ത ജൈതൽ പശ്വന്നുഷിപ്പാമദേവഃ പ്രതിപേദേഹം മനുര അറിയുന്നുവോ, അദ്ദേഹം ബ്രഹ്മമായിത്തീരുന്നു. തങ്ങി നെതന്നെ ഋഷികളിലും മനുഷ്വരിലും ആർ ബ്രഹ്മത്തെ അറിയുന്നുപോ, അദ്ദേഹം ബ്രഹ്മമായിത്തീരുന്നു. ബ്രഹ്മ ത്തെ താനായിക്കണ്ട വാമദേവഋഷി 'ഞാൻ മനവായി ത്തീന്റം. സൂയ്യനമായി<sup>,</sup> എന്നിങ്ങനെ പറഞ്ഞു.<sup>,,</sup> ഇ തിൽനിന്നു ബ്രഹ്മത്തെ അറിഞ്ഞ മഹാത്മാവം ബ്രഹ്മമയ നായിത്തീമന്നു എന്നു പ്വക്തമായി. ഈ നിലയിൽ ബ്ര ഹമയനായിട്ടാണു് ഇന്ദ്രനും ഞാൻ വിജ്ഞാനമയനായ പ്രാണനാണെന്നു പറഞ്ഞതും. അതിനാൽ അവിടെ (ഇ ന്ദ്രൻറ ഉപദേശത്തിൽ) പ്രാണഗബ്ദത്തെ ബ്രഹ്മമായി ഗ്രഹിക്കുന്നതിൽ ദോഷമില്ല.

> സു:—ജീവമഖുപ്രാണലിംഗാന്നേതി ചേന്നോ പാസാത്രൈവിദ്ധ്യാദാശ്രിതതചാദിഹത ദ്യോഗാൽ. 81

ശബ്ദാത്ഥം:...ജീചമുഖ്യപ്രാണലിംഗാൽ-- ജീഖൻെറ യും, മുഖ്യപ്രാണൻെറയും സൂപനയുണ്ടെന്നുള്ളതകൊണ്ട്. ന=പ്രാണശബ്ദം ബ്രഹ്മചാചകമല്ല. ഇതി ചേൽ--എന്ന പറയുന്നുഖെങ്കിൽ. ന=അതു ശരിയല്ല. ഉപാസാത്യൈ

30

പിദ്ധ്വാൽ-മൂന്നു പ്രകാരത്തിൽ ഉപാസനം സംഭവിക്കനു എന്നുള്ളതുകാണ്ടും ആശ്രിതത്വാൽ-ബ്രഹ്മത്തെ ആശ്ര യിക്കുന്നു എന്നുള്ളതുകാണ്ടും. ഇഹ-ഈ വിഷയത്തിൽ. തദ്വോഗാൽ-ബ്രഹ്മലക്ഷണങ്ങളെ പേത്തി പറഞ്ഞിരിക്കു ന്നു എന്നുള്ളതുകൊണ്ടും.

സാരം:....ഇതേ കൌഷീതകോപനിഷത്തിൽതന്നെ ''ന വാചം വിജിഞ്ഞാസീത. വക്കാരം വിള്വാൽ'' എ ന്നു പറയുന്നു. അതായതു വാക്കിനെയല്ല, വക്താവിനെ യാണു് ഗ്രഹിക്കേണ്ടതു് എന്നു്. അപ്പോറം ഞാൻ വി ജ്ഞാനസ്വത്രപനായ പ്രാണനാണെന്നു പറഞ്ഞ ആളെ യാണും ഗ്രഹിക്കേണ്ടതായിരിക്കുന്നതും. അതും കന്നുകിൽ ജീവൻ; അല്ലെങ്കിൽ പ്രാണൻ. ഇവൿ രണ്ടാഠാക്കം വ ചനത്തിൻെറ കത്തത**ചം കല്പിക്കാം.** എതായാലും അ പിടെ ബ്രഹ്മമെന്നത്ഥം കിട്ടാൻ വയ്യെന്നു പറയുന്നുവെ ങ്കിൽ അതു ശരിയല്ല. കാരണം അങ്ങനെ പറഞ്ഞാൽ പ്രാണന്ദം, ജീവന്ദം ഉപാസ്വങ്ങളായിത്തീരും. അപ്പോറ്റം ബ്രഹുറം, പ്രാണന്ദം, ജീവനും ഇങ്ങനെ മൂന്നുപാസ്വങ്ങ അതു ശരിയല്ല. ബ്രഹ്മംമാത്രമാണുപാ ളണ്ടായിത്തീരും. സ്വമായിരിക്കുന്നതു°. കൂടാതെ ജീവനം പ്രാണനം പര ത്ത്രങ്ങളാണം". ബ്രഹ്മത്തെ ആശ്രയിച്ചുകൊണ്ടിരിക്ക ന്നപകളാണം'. അതിന്നും പുറമെ ആ മന്ത്രത്തിൽത നെ പ്രാണശബ്ദത്തെ ബ്രഹ്മലക്ഷണങ്ങളെക്കൊണ്ടു പി ശേഷിപ്പിച്ചിട്ടുമണ്ട്ര°. ഈവക കാരണത്താൽ പ്രകൃതമന്ത്ര ത്തിലെ പ്രാണശബ്ദത്തിന്നു ബ്രഹ്മമെന്നുതന്നെ അത്ഥം. ഒന്നാമധുായത്തിൽ ഒന്നാംപാടം കഴിഞ്ഞു.

ബ്രഹസ്തം

#### രണ്ടാം പാദം

കന്നാം പാദത്തിൽ ജഗത്തിനെറ ഉൽപത്തിസ്ഥി തിലയങ്ങാം ഒ നിമിത്തവും, ഉപാദാനവുമായ എകകാര ണം ബ്രഹ്മം മാത്രമാണെന്നും, ശ്രതികളിൽ ആനന്ദമ യം, ആകാശം, പ്രാണൻ, ഗായത്രി ഇത്വാദി ശബ്ദങ്ങള ക്കൊണ്ടു ബ്രഹത്തെയാണു വണ്ണിച്ചി രിക്കുന്നതെന്നും സ മയ്ഥിച്ചു. അതുകൊണ്ടു പരമപുരഷനായ പരമേശചര നെറ സവ്വജ്ഞതവം, സവ്വശക്തതവം, സവ്വാഭ്യ്യക്ഷതവം, സവ്വാധാരതപം എന്നീ മഹിമകാം വ്വക്തമാകംവണ്ണം പ്രകാശിതമായി. അതിനാൽ ആ ഈശപരനാണും സ വ്വക്കം ഒപ്പോലെ ആരാഭ്യ്വനും, ആസേവ്വനും, ഉപാ സ്വന്തമായിട്ടിരിക്കുന്നതെന്നും സൂപിതമായി. അനന്തരം ശ്രതിപ്രാമാണ്യതയോടുളുടുംവണ്ണം ഈശപരന്റെ ഉപാ സ്വതയെ സമത്ഥിക്കുന്നു ഈരണ്ടാം പാദത്തിൽ.

സു:\_സപ്പത്ര പ്രസിദ്ധോപദേശാൽ. 1

ശബ്ദാത്ഥം: \_\_സവ്വത്ര=എല്ലാ ശ്രതികളിലും. പ്രസി ലോപദേശാൽ \_ഈശ്വരനാണം" ഉപാസ്വനെന്നു പ്രസി ദ്ധമായി ഉപദേശിച്ചിരിക്കുന്നു എന്നുള്ളതുകൊണ്ടും.

സാരം: എല്ലാ ശ്രൂതികളിലും സ്മൃതികളിലും, പു രാണങ്ങളിലും ഈശചരന്റെ ഉപാസ്വത പ്രസിദ്ധമാണം". ഛാന്ദോഗ്വോപനിഷത്തിൽ മൂന്നാമധ്വായത്തിൽ പതി നാലാം ഖണ്ഡത്തിനെ ആദ്വാതന്നെ ഉപാസ്വതയെ നിണ്ണയിച്ചകൊണ്ടു പറയന്നു. "സവ്വം ഖല്വിദം ബ്രഹ്മ തഴജലാനിതി ശാന്ത ഉപാസീത. അഥ ഖലു ക്രതുമയഃ

32

പുരുഷോ യഥാക്രതുരസ്തിൻ ലോകേ പുരുഷോ ഭവതി, സ ക്രഇം കവ്വീതാ' എന്നു്. ഈ ജഗത്തു മുഴുവൻ ബ്രഹമ യമാണ്ം. സാധകൻ രാഗാദിവികാരങ്ങളെ അകററി ശാന്തനായി എല്ലാം തന്മയമായി ഭാവിച്ചുപാസിക്കണം. കാരണം മനുഷ്യൻ സങ്കല്പമയനാണു്. അപൻ എന്തു സങ്കല്പിക്കുന്നുവോ, അതാണം" സംഭവിക്കുന്നതും. ഈ ലോകത്തെ സങ്കല്പങ്ങളാണം° അവൻ പരലോകത്തനുഭ വിക്കുന്നത്ക°. അതിനാൽ സങ്കല്പം എപ്പോഴം സത്വമാ യിരിക്കണം. എങ്കിലേ അനുഭവം നന്നാവൂ എന്ന്. ഈ മന്ത്രത്തിൽ പരബ്രഹ്മസ്വരുപിയും, ജഗത്തിനെറ സ്പപ്പിന്നിന്നംഹാരങ്ങാംക്കു കാരണഭ്രതനും, പരമപ രഷന്ദമായ ഈശ്വരൻെറ ഉപാസ്വതയെ പ്വക്തമായി ഉ പന്വസിച്ചിരിക്കുന്ന. ഇതുപോലെ എല്ലാ ശ്രുതികളിലും പറഞ്ഞിരിക്കുന്നു എന്ന കാരണത്താൽ എല്ലാ ജീവികഠം ക്കം പരമോപാസ്വനായിട്ടിരിക്കുന്നഇ് ഈശ്പരൻ മാത്ര മാണം".

നൂ:....വിവക്ഷിതഗുണോപപത്തേശ്ച. 2

ശബ്ദാത്ഥം:\_വിവക്ഷിതഗുണോപപത്തേഃ ച₌ശ്ര തികളിൽ കീത്തിക്കപ്പെട്ട മഹിമകളുടെ ഉപപത്തി ബ്ര ഹത്തിൽ മാത്രമാണുള്ളതെന്നതുകൊണ്ടും.

സാരം: ഛാന്ദോഗ്വോപനിഷത്തിൽ മൂന്നാമധ്വാ യത്തിൽ പതിന്നാലാം ഖണ്ഡത്തിലെ പ്രഥമമന്ത്രമാണ ല്ലോ പൂവ്വസൂത്രത്തിൽ ബ്രഹ്മത്തിൻെറ ഉപാസ്വതയ്ക്കു പ്ര മാണമായിക്കാണിച്ചത്ല°. അതിൻെറ തന്നെ അടുത്ത മന്ത്രം ശങ്കയ്ക്കു കാരണമാണെന്നതിനാൽ ആ ശങ്കാപിഷ 5#

#### ബ്രഹ്യതം

യത്തെ പരിഹരിക്കലാണു് ഈ സൂത്രത്തിനെറ ഉദ്ദേശം. ''മനോമയഃ പ്രാണശരീരോ ഭാത്രപസ്സത്വസങ്കല്പ ആകാ ശാത്മാ സവ്വകമ്മാ സവ്വകാമഃ സവ്വഗന്ധഃ സവ്വരസഃ സ **പ്പ്മിമേള്യാത്തോ പാക്ട്വനാദരഃ'' ഇതാണ**് പ്രസ്തത മന്ത്രം. ഇതിൽ ഉപാസ്വാദേവനാകന്ന ഈശ്വരൻ മനോമയന്മം, പ്രാണസ്പരൂപശരീരനം, പ്രകാശരൂപനം, സത്വസങ്കല്പ ന്മം, ആകാശംപോലെ സവ്വ്വ്വാപിയും, ജഗത്തിന്റെ ക ത്താവും, പൂണ്ണകാമനും, സവ്വഗന്ധനും, സവ്വരസനും, ജ ഗത്തിൻെറ് സകലവശത്തും നിറഞ്ഞവനും, പാകൃശൂന്വ ന്തം, നിശ്ചലനമാണെന്നും പറഞ്ഞിരിക്കുന്നം. ഈ വക ലക്ഷണങ്ങറാം ജീപന്തണ്ടാപാമെന്നതിനാൽ ഉപാസ്വദേ ഞതു ശരിയല്ല. പൻ ജീപനായിക്കൂടേ എന്നാണും ശങ്ക. പറയപ്പെട്ട എല്ലാ ലക്ഷണങ്ങളം ജീവന്നുണ്ടാവാൻ വയ്യ. ഈശചരന്നാകട്ടെ പ്രസ്തത എല്ലാ ഗുണങ്ങളും ഉണ്ടെന്നു<sup>°</sup> അന്വശ്രതികളിൽ പറഞ്ഞിട്ടണ്ട്. കൂടാതെ ജീവൻ ഉ പാസ്കനായിരിക്കേ ഉപാസ്വദേവൻ താനാവാൻ വയ്യാ ത്തതിനാലും ഇവിടെ ഉപാസ്വദേഖനെക്കുറിച്ചു ശങ്ക ജനി ക്കുന്നില്ല. അതിനാൽ ഉപാസ്വദേവൻ ജഗത്തിന്നു കാര ണഭ്യതനായി പരമപുരുഷനായ ഈശ്വരൻതന്നെ.

# സു:....അനുപപത്തേസ്ത ന ശാരീരഃ. 3

ശബ്ദാത്ഥം: ... ഇ=അത്രയല്ല. അനപപത്തേഃ=ശ്ര തിപണ്ണിതങ്ങളായ മററുപാസ്വധമ്മങ്ങളം ജീവങ്കൽ യോ ജിക്കാത്തതിനാൽ. ശാരീരഃ ന=ജീവാത്മാവു° ഉപാസ്വ നല്ല.

34

സാരം: \_\_ ഉപാസനാസൌകയ്യത്തിന്നുവേണ്ടി സത്വ സങ്കല്പതചം, സവ്വ്വ്യാപകതചം, സവ്വജ്ഞതചം, സവ്വശ ക്തിമത്ത തുടങ്ങിയ ഗുണങ്ങളൊന്നുംതന്നെ ജീവാത്മാവി ന്നു യോജിക്കാത്തതാകയാൽ ജീവനെയല്ലു, ഈശപരനെ ത്തന്നെയാണം° ഉപാസ്വദേവനായി പറഞ്ഞതെന്നു ധ രിക്കാം.

സു:\_\_കമ്മകത്താവുപദേശാച്ച. 4

ശബ്ദാത്ഥം:\_\_കമ്മകർത്തുവ്വപദേശാൽ ച₌ജഗൽ സ്പഷ്ട്വാദികമ്മങ്ങളം, കർത്തതപഭാവവുംകൊണ്ട് ഈശച രൻതന്നെ ഉപാസ്വനെന്നു തെളിയുന്നു.

സാരം: \_\_ ജഗൽസ്റ്റഷ്ട്വ്വാദിലീലകളും, എല്ലാററി ൻറയും കർത്തത്വവും ഈശ്വരങ്കൽ മാത്രമേ യോജിക്ക യുള്ള എന്നതുകൊണ്ടും, കൂടാതെ സകല ചരാചരങ്ങളുടേ യും ഹ്ലദയകഹരത്തിൽ ഈശ്വരൻ അണുസ്വത്രപേണ വത്തിക്കുന്നുവെന്നും, സുകൃതിയായ ജീവൻ മരണാനന്ത രം ആ ഈശ്വരനെ പ്രാപിക്കുന്നു എന്നുംകൂടി പറഞ്ഞി രിക്കുന്നതിനാലും ജീവനല്ല, ഈശ്വരനാണും ഉപാസ്വദേ വനെന്നു പ്വക്തമായി തെളിയുന്നു.

സ്ല: \_\_ശബ്ദവിശേഷാൽ. 5

ശബ്ദാത്ഥം: \_\_ശബ്ദവിശേഷാൽ =- ഉപാസ്വനെന്നും ഉപാസകനെന്നമുള്ള ശബ്ദവിശേഷംകൊണ്ടും ഈശചര നാണുപാസ്വനെന്നു തെളിയുന്നു.

സാരം:.....മാന്ദോഗ്വോപനിഷത്തിൽ മൂന്നാമധ്യായ ത്തിൽ ''ഏഷ മ ആത്മാന്തർഹ്നയേണീയാൻ ല്രീഫേവ്വാ യവാദ.ാ സഷപാദ്വാ ശ്വാമാകാദ്വാ ശ്വാമാകതണ്ഡുലാൽ വൈഷ മ ആത്മാന്തർഹ്നദയേ ജ്വായാൻ പ്പഥിഖ്വാ ജ്വാ യാനന്തരിക്ഷാജ്ജ്വായാൻ ദിവോ ജ്വായാനേഭ്യോ ലോകേ ഭ്രൂം?' എന്ന മന്ത്രത്തിൽ ഉപാസ്വോപാസകന്മാരായ ഈ ശചരണയും ജീവനെയും പ്രതിപാദിച്ചത്ത ഭിന്നശബ്ദങ്ങ ളെക്കൊണ്ടും, ഭിന്നവിഭക്തികളെക്കൊണ്ടമാണം". ഈ ശചരപ്രതിപാദകമായ 'ആത്മ'ശബ്ദം പ്രഥമാപിഭക്തി യിലും, ജീവപ്രതിപാദകമായ 'മേ' എന്ന ശബ്ദം ഷയ്തീ വിഭക്തിയിലുമാണപയോഗിച്ചിരിക്കുന്നത്ര". ഇങ്ങനെ ശബ്ദഭേദംകൊണ്ടും ശരീരാഭിമാനിയായ ജീവനല്ലം, സ പോധിവിനിമ്മുക്തനും, അണുവിൽവെച്ചണുവും, മ ഹത്തിൽവെച്ചു മഹത്തും, എങ്ങം നിറഞ്ഞവനുമായ ഈ ശചരനാണം" ഉപാസ്വദേഖനെന്നു പ്വക്തമായി.

സൂ:\_\_സ°മുതേശ്ച. 6

ശബ്ദാത്ഥം:\_\_സ°മുതേഃ\_ച=സ°മുതിപ്രമാണത്തിൽ കൂടെയും ഉപാസ്വോപാസകഭേദം വ്യക്തമാക്കീട്ടുണ്ട്°.

സാരം:\_\_ഗീതാദിസ°മുതികളം ഈശ്വരനെ ഉപാ സ്വതാഭാവത്തെ സമത്ഥിച്ചിട്ടണ്ടു°.

> ''മയ്യേവ മന ആധത്സം മയി ബൂലിം നിവേശയ നിവസിഷ്യൂസി മയ്യേവ അത ഊഭ്ധം ന സംശരഃ. അന്തകാലേ വ മാമേവ സൂരൻ മുക്തം കളേബരം യഃ പ്രയാതി സ് മതദാവം യാതി നാസ്ത്യത് സംശയഃ??

ഇത്വാദി ഗ്ലോകങ്ങളിൽക്കൂടെ. ഇങ്ങിനെ ഈ പ്രസംഗ ത്തിൽക്കൂടെ എല്ലാംകൊണ്ടും ഈശ്വരനാണും ഉപാസ്വ നായിട്ടിരിക്കുന്നതും, ജീവനല്ല എന്നു തെളിയുന്നു.

> സൂ: \_\_അഭ്കൌകസ്തചാത്തലുപശേരാച്ച നേതി ചേന്ന നിചായുത്വാദേവം വ്യോമവച്ച. 7

ശബ്ദാത്ഥം: .... അഭ്കൌകസ്തചാൽ ച=ശരീരത്തിലെ ഏകദേശസ്ഥാനമായ ഹ്ലയേത്തിൽ അധിവസിക്കുന്ന എ ന്നുള്ള തെകാണ്ടും; തദ്വ്വവരോൽ = ഏററവും ചെറുതായി (അണവിൽവെച്ചണവായി) നിദ്ദ്ശിച്ചതുകൊണ്ടും. ന= ഉപാസ്വദേവൻ ബ്രഹ്മമല്ല. ബ്രഹ്മം ഇത്ര ചെറുതല്ല. അ തിനാൽ നിദ്ദിഷ്ടവേൻ ബ്രഹ്മമാവാൻ തരമില്ല. ഇതി പേൽ = എന്ന സംശയിക്കുന്ന എങ്കിൽ. ന= അതു ശരി യല്ല. നിദ്ദിഷ്ടോപാസ്വദേവൻ ബ്രഹ്മംതന്നെ. നിചാ യ്വത്വാൽ = ഹ്ലയേത്തിൽവേച്ച സാക്ഷാൽക്കരിക്കാമെ ന്നുള്ള തെകാണ്ട്. ഏവം = ഇങ്ങിനെ പറഞ്ഞു എന്നേ ഉ ജൂ. വ്യോമവൽ ച= പക്ഷേ അതേ സമയത്തുതന്നെ ആ കാശംപോലെ സവ്വവ്വാപിയുമാണ്

സാരം:....എററവും ചെറിയ സ്ഥലമായ എടയാന്ത പ്രഗത്തൊതുങ്ങിയിരിക്കുന്നു ബ്രഹ്മമെന്നു പറയുന്നതു ശരി യല്ല. ബ്രഹ്മമെന്നു പറഞ്ഞാൽതന്നെ എങ്ങം നിറഞ്ഞ തെന്നത്ഥമാണം". ആ സ്ഥിതി എടയാന്തര്ടാഗത്തുള്ള ഉ പാന്പ്വാപോൺ ബ്രഹ്മമാവാൻ വഴിയില്ലെന്നു വല്ലവരും ശ പ്രാസ്പ്രാംഭവൻ ബ്രഹ്മമാവാൻ വഴിയില്ലെന്നു വല്ലവരും ശ പ്രാസ്പ്രാംഭവൻ ബ്രഹ്മമാവാൻ വഴിയില്ലെന്നു വല്ലവരും ശ പ്രാംഭവൻ ബ്രഹ്മമാവാൻ വഴിയില്ലെന്നു വല്ലവരും ശ പ്രാംഭവൻ ബ്രഹ്മമാവാൻ വഴിയില്ലെന്നു വല്ലവത്തിൽവെച്ചു സാക്ഷാൽകരിക്കുന്നു എന്നുള്ളതെകാണ്ടു ബ്രഹ്മത്തിൻറെ സ്വിസ്വാപിതപത്തിന്നു സ്തേ വരുന്നില്ല. ഭീപത്തിൽ ബ്രഹ്യയം

ക്കൂടെ സാക്ഷാൽക്കരിക്കപ്പെടുന്നു എന്നുള്ളതുകാണ്ട് അ ഗ്നിയുടെ സവ്വ്വ്വാപിത്വത്തിന്നു നൃനത വരുന്നില്ല. എ ങ്ങം നിറഞ്ഞ വായുവിനെ വിശറി തുടങ്ങിയ ഉപകരണ ങ്ങളിൽക്കൂടെ സാക്ഷാൽക്കരിക്കാറുണ്ടല്ലോ. അതുകൊ ണ്ടു വായുവിന്നു സവ്വത്ര വ്വാപ്തിയില്ലെന്നും വരുന്നില്ല. ഇതുപോലെ എങ്ങം നിറഞ്ഞ ബ്രഹ്മത്തെത്തന്നെ ഹ്ലയേ ത്തിൽ സാക്ഷാൽകരിക്കുന്നു എന്നേ പറഞ്ഞതിനത്ഥമു മൂള. അതിനാൽ ഉപാസ്വദേവൻ ബ്രഹ്മമെല്ലെന്നു വരു ന്നില്ല. ബ്രഹ്മംതന്നെ.

സു:....സംഭോഗപ്രാപ്തിരിതി ചേന്ന വൈശേ

# ഷ്യാൽ. 8

ശബ്ദായ്ഥാ: ...സംഭോഗപ്രാപ്പിഃ = പരബ്രമ്മസചത്ര പിയായ ഈശ്വരൻ എല്ലാ ജീപികളുടേയും ഹ്ലദയത്തിൽ വസിക്ഷന്ന എന്നു വന്നാൽ സാധാരണജീപികളന്ദമപി ക്കാറുള്ള സൂഖദ്ദഃഖങ്ങളുടെ അനുഭൂതി ആ ദേവന്നും ഉ ണ്ടാവണം. ഇതി ചേൽ=എന്നു പറയുന്നു എങ്കിൽ. ന= അതു ശരിയല്ല. വൈശേഷ്വാൽ=റ്റുഖിയായ ജീവൻംസു ഖത്തിന്നുവേണ്ടി ഈശ്വരനെ ആശ്രയിക്കുന്നു എന്നുള്ള തന്നെ ഈശ്വരൻെ ജീവിസാമാന്വത്തിൽനിന്നുള്ള വി ശേഷതയ്ക്കു തെളിവാണം".

സാരം:\_\_ആകാശം സപ്പ്പ്വ്വാപകമായിട്ടിരിക്കന്മ എങ്കിലും കാലദേശാധീനമായ സുഖദ്ദഃഖാനുഭവങ്ങളിൽ ഭാഗഭാക്കാകന്നില്ല. കാര്ണം ആകാശം ജഡമാൺ്. സു ഖദ്ദഃഖങ്ങളെ അനുഭവിക്കാനുള്ള പ്രജ്ഞയില്ല. അതു

38

കൊണ്ടാണങ്ങിനെ വരുന്നതു്. എന്നാൽ ഈശചരൻ അങ്ങിനെയല്ല. ജഡനല്ല, ചേതനനാണു°. അതി ജീവികളുടെ എദയത്തിന്നും, കാലദേശങ്ങഠാക്കം നാൽ അധീനങ്ങളായ സുഖടുഃഖാട്ട്വനുഭവങ്ങറം അവശ്വം അ നഭവിച്ചേ തീത്ര. അങ്ങിനെ സുഖിയും, ടുഖിയുമാ യ ഈശപരനാണം് ഉപാസ്വദേവനെങ്കിൽ ടുബിയായ ജീ വനിൽനിന്നെന്താണും പ്വത്വ്വാസം? എന്നൊക്കെ സം ശയിക്കുന്നു എങ്കിൽ അതു ശരിയല്ല. കാരണം ഈശച രൻ ചേതനനും, സപ്പപ്പുാപിയുമാണും. സപയം ജ്ഞാന തന്നിൽനിന്നന്യമായ മറെറാന്നി മയനായിരിക്കയാൽ ൻെറ പ്രതീതിയില്ല. അതിനാൽ ഒന്നിലും അജ്ഞനായ ജീപൻറ മാതിരി അഭിമാനമില്ല. അഭിമാനമില്ലായ്മ കൊണ്ടു° കന്നിൻേറയും കത്തതപമാകട്ടെ ഭോകത്തതപമാക ട്ടെ ഇല്ല. അതിനാൽ കത്തതപഭോകത്തപാഭിമാനിയാ യി, അജ്ഞനായ ജീവന്നും, ജീവൻെറ എല്ലാ കമ്മങ്ങറം ക്കം അനുഭവങ്ങറാക്കം സാക്ഷിമാത്രനാണം<sup>0.</sup> ഈ കാര ണത്താൽ സൂഖദുഃഖാദിസംസാരധമ്മങ്ങറം ഈശ്വരനെ സ്പശിക്കന്നില്ല. ഈ അവസ്ഥ മുണ്ഡകോപനിഷത്തിൽ **പ്രതി**പാദിച്ചിട്ടുമണ്ട്. ''തയോരന്വും പിപ്പലം' സ്ഥാദ്വ ത്വനശ്നന്നാം അഭിചാകശീതി?? എന്നിങ്ങിനെ. 'ഈ ശചരന്നം ജീവനമാകന്ന രണ്ടാളുകളിൽ ജീവൻ സംസാര ഫലങ്ങളെ അനുഭവിച്ചു ക്ഷയിക്കുന്നു. ഈശ്വരനാകട്ടെ കന്നും അനുഭവിക്കാതെതന്നെ കാജസ്ഥിയായിരിക്കുകയും ചെയ്യന്നു' എന്നു്.

ബ്രഹസതം

സൂ:---അത്താ ചരാചരഗ്രഹണാൽ. 9 ശബ്ദാത്ഥാ:--- പരാചരഗ്രഹണാൽ=പരാചരസചത്ര പമായ ജഗത്തിനെ തന്നിൽ ധരിക്കുന്നു എന്ന കാരണ ത്താൽ. അത്താ=പ്രളയകാലത്തിൽ എല്ലാം തന്നിൽ ല യിപ്പിക്കേയും ചെയ്യുന്നു. അതിനാൽ ഈശ്വരൻ ജഗ ത്തിൻെ ഭോക്താവെന്നു പറയാം.

സാരം:\_\_കഠോപനിഷത്തിൽ ''യസ്വ) ബ്രഹ്മ ച ക്ഷത്രം പോഭേ ഭവത കാദനഃ മൃതുയ്യസ്വോപസേചനം ക ഇത്ഥാ വേദ യത്ര സഃ<sup>>></sup> എന്നൊരു മന്ത്രമുണ്ടു°. 'യാ തൊരീശ്വരന്ന ബ്രഹ്മക്കത്രസ്വരൂപമായ ജഗത്തു് അന്ന വും, സംഹാരസച@പമായ മൃത്വ പ്വഞ്ജനവുമാകന്ത പോ, ആ ഈശപരനെ ആക്കാണറിയാൻ കഴിയുന്നതു`? എന്നാണു് മന്ത്രാത്ഥം. ഈ മന്ത്രത്തെ മൻനിത്തി ഈശച രൻ അഭോക്താവെന്നു പറയാൻ പാടില്ലെന്നു. ശഠിക്കുന്ന വരുടെ ശങ്കയ്ക്കു സമാധാനമാണീ സൂത്രത്തിൻെറ പ്രയോ ജനം. ജഗത്തിനെ സംഹാരകാലത്തിൽ തന്നിൽ ലയി പ്പിക്ഷന്ത എന്നുള്ളതിനെയാണിവിടെ ഭോക്തുത്വത്തി ം ൺറ ലക്ഷണമായിപ്പറഞ്ഞതും. പക്ഷേ അതു സൂഖ **ടുഖസ്പത്രപമായ സംസാരഫലങ്ങളെ** അനുഭവിക്കം പോലുള്ള ഭോക്തൃത്വമല്ല. നാനാത്വത്തിൻെറ സംഹാ രമാണം". ചമൽക്കാരത്തിന്നുവേണ്ടി ഭോക്തുശബ്ദം പ്ര യോഗിച്ചിരിക്കുന്നു എന്നേ ഉള്ളു. ഈശപരൻ അഭോ ക്താവുതന്നെ.

സു:\_പ്രകരണാച്ച. 10

ശബ്ദാത്ഥം:\_\_പ്രകരണാൽ ല=പ്രകരണംകൊണ്ടും ഈ അത്ഥം സിദ്ധമാവുന്ന.

## digitized by www.sreyas.in

40

സാരം: കഠോപനിഷത്തിൽതനെ മേൽപറയ പ്പെട്ട മത്രത്തിന്നു മുവ്യ് ഇരുപത്ര മുതൽ ഇരുപത്തിനാ പ്പൂള്ടിയ മന്ത്രങ്ങറെ പരബ്രഹസ്വത്രപനായ ഈശ്വര നെ നിരൂപിക്കുന്ന പ്രകരണമാണ്ം. അതിൽ ഈശ്വര നെ നിരൂപിക്കുന്ന പ്രകരണമാണ്ം. അതിൽ ഈശ്വര ന്റെ മഹിമ, കാരുണ്യം, ഭാത്രത്വം, ആശ്രിതവാത്സല്വം ഇത്വാദി ഗ്രണങ്ങളെ പ്രകാശിപ്പിച്ചിട്ടുണ്ട്. ഇവിടെ പ റഞ്ഞ മന്ത്രത്തിൽതന്നെ ഈശ്വരനെ അറിയാനുള്ള വി ഷമവും, ഭഗവൽദശനത്തിന്റെ ഒല്ലതേയും കക്കെ വെ ളിവാക്കിട്ടുണ്ട്. ഈശ്വരന്റെ അറിയാനു ത ലിവാക്കിട്ടുണ്ട്. ഈശ്വരന്റെ അറിയാൻ സാ ധിക്കു എന്നും സൂഹിപ്പിച്ചിട്ടുണ്ട്. ഇങ്ങിനെ പുവ്വാപര ങളെ പരിശോധിക്കുമ്പോറെ പ്രകരണംതന്നെ ഈശ്വര നെ അഭോക്തുത്വാദി മഹിമകറെ വ്വക്തമാക്കിട്ടുണ്ടെ ന്നു തെളിയും.

## സു: \_ ഗുഹാം പ്രവിഷ്ടാവാത്മാനൌഹി തദ്ദശ് നാൽ 11

ശബ്ദാത്ഥം: ....ഗ്രഹാം=എദയഗ്രഹയെ പ്രവിഷ്ടൌച പ്രവേശിച്ച ആത്മാനൌ=രണ്ടാത്മാക്കറം (ജീവാത്മാവും) പരമാത്മാവും) ഹി=ഉണ്ടല്ലോ തദ്ദശനാൽ=എന്നാൽ ഇ ങ്ങിനെയും കാണുന്നുവല്ലോ.

സാരം: ഈശ്വരൻ അഭോക്താപാണെന്നു സമ തഥിച്ചുവല്ലോ. എന്നാൽ അതേ ഉപനിഷത്തിൽതനെ മറെറാരു മന്ത്രവും പ്രസിദ്ധമാണം" ''ഋതം പിബന്തൌ സൂകൃതസ്വ ലോകേ ഗുഹാം പ്രവിഷ്ടൌ പരമേ പരാഭേധ്. പരാതാതപൌ ബ്രഹ്മവിദോ വദന്തി പഞ്ചാഗ്നയോ യേ 6 ട ബ്പഫസുതം

ച ത്രിണാചികേതാഃ<sup>,</sup> എന്ന<sup>ം</sup>. 'മനഷ്പ്വശരീരത്തിൽ ഹ്ലയേഗുഹാന്തഭാഗത്തു നിഴലും ചെയിലുമെന്നപോലെ അത്യന്തവിരുദ്ധധമ്മത്തോടുകൂടി രണ്ടാറം കമ്മഫലങ്ങ ളെ അനുഭവിക്കുന്നതായി ബ്രഹ്മജ്ഞന്മാരും, ഗ്രഹസ്ഥ ന്മാർകൂടിയും പറയുന്നു.' ഇതാണു' മന്ത്രാത്ഥം. എദയ ഗ്രഹാന്തര്ംഗത്തുള്ള രണ്ടാളുകഠാം ഈശചരനും ജീവനുമാ യിരിക്കണമല്ലോ. അതിൽ ഈശ്വരൻ അഭോക്താവാ ണെങ്കിൽ പിന്നെ കമ്മഫലം ഭുജിക്കുന്ന രണ്ടാളുകളാരാ ൺ°? എന്ന ശങ്കയെ പരിഹരിക്കലാണം° ഈ സൂത്രത്തി ൻെറ പ്രയോജനം. അകത്താവും, അഭോക്താവുമായ ഈശ്വരൻതന്നെ എല്ലാ ദേപതാസ്വത്രപേണയും വിള ആന്നതു". അതിനാൽ സുകൃതിയായ ജീവൻ അപ്പിക്കു ന്ന എല്ലാ യജ്ഞങ്ങളേയും അതാതു ദേപതാസചരുപേണ ഭൂജിക്കുന്നു എന്നത്ഥത്തിലാണും പ്രസ്തത മന്ത്രത്തിനെറ പ്രസിദ്ധി. ഈ വസ്തത സ°മുതികളിൽകൂടിയും അറി യാം. ''ഭോക്താരം യജ്ഞതപസാം സവ്വലോകമഫേശച രം. സുഹ്ലദം സവ്വഭ്രതാനാം ജ്ഞാതചാ മാം ശാന്തിമുപ്പു തി. അഹം ഹി സവ്വയജ്ഞാനാം ഭോക്താ പ പ്രഭുരേ ഖ ച.?? എന്നിങ്ങനെ. തത്തൽദേപതാസചര്രപേണ ഞങ്ങനെ യജ്ഞങ്ങളെ ഭൂജിക്കുന്നു എന്നു പറയുന്നതും കരു പ്രകാരത്തിൽ ഭോക്തൃത്വമല്ലേ? എന്നാണെങ്കിൽ ങ്ങല്ല. കാരണം ഈശ്വരൻ ജീവനോടുള്ള കാരുണ്യം കൊണ്ടാണും" ദേവതാസചത്രപേണ യജ്ഞങ്ങളെ സ്ചീക രിക്കുന്നതു<sup>©</sup>. അല്ലാതെ ഭൂജിക്കാനുള്ള ഇപ്പുകൊണ്ടല്ല. ഇനി ഭൂജിച്ചാലം ഈശ്വരന്നു ഭോക്തൃത്വാഭിമാനമുണ്ടാവു ന്നില്ല. തൻെറ നൈഗ്ഗ്ബ്വതാദിഭാവങ്ങറാക്കു ദോഷം

42

സംഭപിക്കുന്നമില്ല. ''സപ്പേന്ദിയഗുണാഭാസം, സപ്പേ ന്ദ്രിയപിവജ്ജിതം. അസക്തം സപ്പ്ട്ടപ്പൈവ നിഗ്ഗണം ഗുണഭോക്തു ച.'' എന്നിങ്ങനെ ഈശചരൻെറ്റ് സപ്പ ഞ്ഞത്വനൈഗ്ഗണ്വതാദിമഹിമകറ്റംകെപ്പോഴം ദോഷം സംഭവിക്കുന്നീല്ലെന്നു സ്മുതികളം തെളിയിക്കുന്നു. അ തിനാൽ ഈശചരൻ അകത്താവും അഭോക്താവുംതന്നെ.

സു:\_വിശേഷണാച്ച. 12

ശബ്ദായ്ഥം:...വിശേഷണാൽ ച<sub>=ഈശ</sub>്വരൻെറ വി വിധങ്ങളായ വിശേഷണശബ്ദങ്ങളെക്കൊണ്ടം മൻപറയ പ്പെട്ട തത്വം വെളിവാവന്നം.

സാരം:...ജീവൻെറ പരമരക്ഷിതാവെന്നും, നിയാ മകനെന്നുമൊക്കെ പ്രതിപാദിക്കുന്ന ഈശ്വരൻെറ വി ശേഷണശബ്ദങ്ങളെക്കൊണ്ടും അകർത്തത്വാദിഭാവങ്ങ ളം മഹിമകളം വണ്ണിക്കപ്പെട്ടിട്ടുണ്ടു°.

സു: ....അന്തര ഉപപത്തേഃ. 13

ശബ്ദായ്ഥം: .... അന്തരേ = നേത്രഗോളത്തിന്നുള്ളിൽ വിളങ്ങന്ന ദശനദായിയായ പൈതന്വം ബ്രഹ്മമാണം". ഉപപത്തേഃ ഇപ്രകാരമുള്ള നിരൂപണത്തിലാണം" പൂവ്വാ പരപ്രസംഗത്തിൻെറ ഔചിത്വമിരിക്കുന്നതു°.

സാരം:.....മാന്ദോഗ്വോപനിഷത്തിൽ നാലാമധ്യായ ത്തിൽ പത്താം ഖണ്ഡത്തിൽ ഒരു കഥയുണ്ട്. അതി ങ്ങനെയാണം": ഉപകോസലൻ എന്ന ഒരു ബ്രഹ്മപാരിക്കു ട്ടി സത്വകാമനെന്ന ഋഷിയുടെ ആശ്രമത്തിൽ ഗ്രരംസേ വയും, അഗ്നിസേവയും ചെയ്ത വിദ്വാഭ്യാസം ചെയ്ത താമ സിപ്പുവന്നു. ഞങ്ങിനെ പന്ത്രണ്ടു കൊല്ലം കഴിഞ്ഞു. എ

ന്നിട്ടും ഗുരു ഉപകോസലന്ത ബ്രഹ്മപിദ്വ ഉപദേശിച്ചില്ല. സമാപത്തനം കഴിച്ചു ഗ്രഹത്തിലേയ്ക്കു മടക്കിയയച്ചതുമി ബാക്കി കുട്ടികളെയൊക്കെ സമാപത്തനം ചെയ്യി €J. ച്ചു ഗ്രഹത്തിലേയ്ക്കയച്ചു. ഇതു കണ്ട്റ്റ്റ് ഉപകോസലൻ പീഷണ്ണനായി. അതു്കണ്ടു ഗുരുപത്നി സത്വകാമനോടു ശിഷ്ഠനെ സമാവത്തനം ചെയ്യിക്കാനപേക്ഷിച്ചു. ത ദ്ദേഹം ഒന്നും മിണ്ടാതെ ആശ്രമത്തിൽനിന്നു പുറത്തേ യ്ക്കു പോയി. കാപ്പു ദിവസത്തിനു മടങ്ങിവന്നതുമില്ല. ഉപകോസലൻ വളരെ വ്വസനിച്ചു. അവസാനം ആഹാ രം വേണ്ടെന്നുവെച്ചു° ഉപവാസം് തുടങ്ങി. അഃപ്പാ0ം ഗുരുപത്നി എന്തുകൊണ്ടാണാഹാരം കഴിക്കാത്തതെന്നു ചോദിച്ചു. അതിന്ന<sup>ം</sup> ആ കുട്ടി ഇങ്ങനെ മറുപടി പറ ഞ്ഞു: മനുഷ്യൻെ മനസ്സിൽ പല ആഗ്രഹങ്ങളുമുണ്ട്. അവ നിറവേറാതിരുന്നാൽ അവൻ ട്രഃഖിക്കേണ്ടിവരും. അങ്ങിനെ ഞാനിപ്പോഠം ടുബിയാണം". അതുകൊണ്ടാ ൺ' ആഹാരം കഴിക്കാത്തതെന്നു്. അതുവരെ ആ കുട്ടി ഭക്തിയോടെ സേവിച്ചിട്ടുണ്ടായിരുന്ന അഗ്നികഠം പ്രത്വ ക്ഷപ്പെട്ട് അപ്പോറം ഉപദേശം കൊടുത്തു. ആദിത്വമ ണ്ഡലത്തിൽ കാണുന്ന ചൈതന്വത്തെ 'ഞാനെ'ന്നറി ഞ്ഞുപാസിക്കുന്ന ഗ്രഹസ്ഥൻ മരണാനന്തരം ദിവ്വലോ കത്തെ പ്രാപിക്കം എന്നൊരാറ്റം പറഞ്ഞപ്പോറ്റം മറെറാ രഗ്നി ചന്ദ്രമണ്ഡലത്തിലെ ചൈതന്വത്തേയും, മൂന്നാമ ത്തെ അഗ്നി മിന്നൽപിണരിലുള്ള ചൈതസ്വത്തേയും ഇതേ രൂപത്തിൽ ഉപാസിക്കാനുപദേശിച്ചപ്പോഠാ സംശ യാലുവായിത്തീന്ന ഉപകോസലനോട്ട മൂന്നം' അഗ്നിദേവ ന്മാരും ഒന്നിച്ച് അതു മൂന്നും മുന്നല്ല, ഒന്നുതന്നെ എന്നു

പദേശിച്ചു. അതായതു ചൈതന്വ്വത്തെ 'ഞാനെന്ന' ഭാവത്തിൽ ഉപാസിക്കാനുപദേശിച്ച് മറഞ്ഞു. അപ്പോ ഴേയ്ക്കം ഗ്രരു വന്നു. കുട്ടിയുടെ പ്രസന്നമുഖം കണ്ടു സ ന്തോഷിച്ചു. നീ ബ്രഹ്മജ്ഞനായമാതിരി തോന്നന്നല്ലോ. എങ്കിനെ? എന്ന ചോദിച്ചു. അതിനു മറുപടിയായി നടന്ന സംഗതികളൊക്കെ കുട്ടി പറകയും ചെയ്തു. അ പ്പോഠം ആ ലായ്യൻ പറഞ്ഞു. അവരുപദേശിച്ച വിട്ട്വക ളൊക്കെ മരണാനന്തരം ഓരോ ലോകങ്ങളിൽ പോയി സുഖിക്കാൻ പററുന്നവകളാണം". അല്ലാതെ അജ്ഞാനം നശിക്കാൻ പററുന്നതല്ല. കേട്ടാൽതന്നെ പാപം നശി ക്കുന്ന സത്യമായ ബ്രഹ്മവിദ്വ ഞാനപദേശിക്കാം. എന്ന പറഞ്ഞു", ഇങ്ങിനെ ഉപദേശിച്ചു: ചൈതന്യത്തേയും ചൈതന്വമില്ലാത്തതിനെയുമൊക്കെ നിണ്ണയിക്കുന്നതു ക ണിന്നുള്ളിപ്പള്ള ചൈതന്വമാണല്ലോ. അഗ്രതന്നെ ആ ത്മാവും. അതുതന്നെ അമുതം. അതിനെ ഞാനെന്നു പാസിച്ചാൽ അജ്ഞാനം നശിച്ചു° അമൃതത്വത്തെ പ്രാ പിക്കും എന്നും".

കഥാസചത്രപമായ ഈ പ്രകരണത്തെ പരിശോധി ച്ചാൽ ദഗന്തള്ജ്വാതിസ്സ് ബ്രഹമാണെന്നറിയാം. ഇവി ടെ ബ്രഹ്മത്തെ ഉപന്വസിക്കാൻവേണ്ടി പറഞ്ഞ എല്ലാ വിശേഷണങ്ങളും. ഈശചരൻെറ വിശേഷണങ്ങളാണം". ഈശചരനമാത്രം മോജിക്കുന്നവയുമാണം". മൻപറയപ്പെ ട്ട എല്ലാ ഗുണങ്ങളും അവകളിൽകൂടി ബോദ്ധ്യപ്പെടാം. സും \_സ്ഥാനാദിവ്യപദേശാച്ച. 14

ശബ്ദാത്ഥം: \_\_സ്ഥാനാദിവ്വപദേശാൽ ച<sub>≕</sub>ശ്രതിക ളിൽ അവിടവിടെ ബ്രഹ്മത്തിനു സ്ഥാനാദികല്പന ചെ യ്തിട്ടണ്ടെന്നതിനാൽ നേത്രാന്തഃസ്ഥാനകല്പനയം യോഗ്വം തന്നെ.

സാരം: \_ ശ്രതികളിൽ അവിടവിടെ ബ്രഹ്പത്തിന്നു സ്ഥാനാദികല്പന ചെയ്തിട്ടുണ്ട്. ഉദാഹരണത്തിന്ന് അ ന്തയ്യാമിബ്രാഹ്മണത്തിൽ ഭൂമി തുടങ്ങിയ പല സ്ഥാന ഞാം കല്പിച്ചിട്ടുണ്ട്. അതിനാൽ ദ്വഗന്തഭാഗസ്ഥാനക ല്പന ഉപിതംതന്നെ.

സു: \_സുഖവിശിഷ്ടാഭിധാനാദേവ ച. 15

ശബ്ദാത്ഥം: \_\_സുഖവിശിഷ്ടാഭിധാനാൽ= നേത്രാന്ത പ്പത്തിയായ പുരുഷന്നു് ആനന്ദയുക്തത്വം പറഞ്ഞിട്ടുള്ള തിനാൽ. ഏവ ല=ബ്രഹ്മംതന്നെ.

സൂ: \_ശ്രോപനിഷൽകഗതുഭിധാനാച്ച. 16

സാരം:....ഈ പ്രകരണത്തിൻെറ അവസാനത്തിൽ ഞക്ഷിപുരഷജ്ഞാനം സിലിച്ചവൻ പുനരാപ്പത്തിരഹി തമായ ദേവയാനത്തെ പ്രാപിക്കുന്ന എന്നു പറഞ്ഞതു കൊണ്ടും നേത്രാന്തജ്ജ്വോതിസ്സ്റ്റ ബ്രഹ്മംതന്നെ എന്നു സിദ്ധമായി.

സു: \_ അനവസ്ഥിതേരസംഭവാച്ച നേതരഃ. 17

ശബ്ദാത്ഥം: ... അനവസ്ഥിതേഃ = മറെറാന്നിൻെറയും സ്ഥിതിയില്ലാത്തതുകൊണ്ടും, അസംഭവാൽ ച=ശ്രതിപ്ര സിദ്ധങ്ങളായ അമുതതചാദിഗുണങ്ങറം പരമപുരുഷണൊ ഴിച്ചു മറെറാരാറാക്കില്ലാത്തതുകൊണ്ടും, ഇതരഃ ന=ബ്രഹ്മ സചരൂപിയായ പരമപുരുഷനല്ലാതെ മററാരുമില്ല.

സാരം:\_\_നേത്രാന്തപ്പത്തിയായ പുരുഷൻ എന്തു കൊണ്ടു നേത്രേന്ദ്രിയാധിദേവതയോ അല്ലെങ്കിൽ ജീവ നോ ഞവാൻ പാടില്ല എന്ന ശങ്കയ്ക്കു സമാധാനമാണീ ഇന്ദ്രിയാഭിമാനിയായ അധിദേവത എപ്പോഴം സൂത്രം. നേത്രേന്ദ്രിയത്തെ അധിപസിക്കുന്നില്ല, രൂപഗ്രഹണസമ യത്തുമാത്രമേ അധിവസിക്കുന്നുള്ള, എന്നുള്ളതുകാണ്ടു° എപ്പോഴം അധിവസിക്കുന്ന പുരുഷൻ ഇന്ദ്രിയാധിദേവ തയാപാൻ പയ്യ. അങ്ങനെതന്നെ ജീപനം ഇന്ദ്രിയങ്ങ ളെ മാറിമാറി അധിവസിക്കുന്നതുകൊണ്ടും സചപ്പസുഷു പ്ലികളിൽ ബാഹ്വ്വേന്ദ്രിയങ്ങളിൽനിന്നു തീരെ അകന്നു പോപുന്നതുകൊണ്ടും, എപ്പോഴും നേത്രാന്തവ്വത്തിയായ പുരുഷനല്ലെന്നു വ്വക്തമാവുന്നു. കൂടാതെ നേത്രാന്തവ്വ ത്തിയായ പുരുഷന്ന് അമുതതചം, നിഭയത തുടങ്ങിയ ഗു ണങ്ങറം ശ്രതികളിൽ പറഞ്ഞിട്ടണ്ട്. അവയും ഇന്ദ്രി യാധിദേവതയിലോ ജീവനിലോ ഉണ്ടാകാവുന്ന ഗുണങ്ങ ളല്ല. ഈവക കാരണങ്ങളാൽ നേത്രാന്തവ്വത്തിയായ പു

രുഷൻ പരമപുരുഷനായ ബ്രഹ്മമല്ലാതെ മററാരുമല്ലെന്നു വ്വക്തമാണും.

> സൂ: \_\_ അന്തയ്യാമുധിദൈവാദിഷ തദ്ധമ്മവുപ ശോൽ. 18

ശബ്ദാത്ഥം:\_\_\_ അധിദൈവാദിഷ്യ = അധിദൈവം, അദ്ധ്യാത്മം, അധിഭ്രതം എന്നിവകളിൽ. അന്തയ്യാമി= അന്തയ്യാമിയായി വ്യപദേശിക്കപ്പെട്ട ബ്രഹ്മംതന്നെ. ത ലമ്മവ്യപദേശാൽ=ഇവിടെയും അന്തയ്യാമിയായിരിക്കു ന്നുവെന്നു് ആ ധമ്മവ്യപദേശംകൊണ്ടു തീച്ചപ്പെടുത്താം.

സാരം: ... ബ്ബഹദാരണ്യകോപനിഷത്തിൽ കരിട ത്തു് ഉദ്ദാളകൻ യാജ്ഞവൽക്വനോടു് ആദ്വം സൂത്രാത്മാ പിനെക്കുറിച്ചും, പിന്നീട്ട് അന്തയ്യാമിയെക്കുറിച്ചും ചോ ദിക്കുന്നണ്ട<sup>ം</sup>. അവിടെ യാജ്ഞവൽക്വാചായ്യൻ വായു പിനെ സൂത്രാത്മാപായി പറഞ്ഞു് അന്തയ്യാമിയെ പള രെ പിസ്കരിച്ചുപന്വസിക്കുന്നങ്ങും. സമസ്കചരാചരപ്രപ ഞ്ചത്തിൻെറയും നിയന്താവും, കത്താവുമാണം" അന്തയ്യാ മിയെന്നു സമത്ഥിച്ചു<sup>°</sup> ഒട്ടവിൽ ഇങ്ങിനെ പറയുന്നു: ആ ക്കും അങ്ങോട്ടു കാണാൻ വയ്യെങ്കിലും എല്ലാവരെയും ഇ ങ്ങോട്ട കാണുന്നു. ആക്കം കേഠാക്കാൻ വയ്യെങ്കിലും എ ല്ലാ ശബ്ദങ്ങളെയും കേഠാ**ക്കന്നു. ആ**ക്ഷം വിചാരിച്ചറി യാൻ വയ്യെങ്കിലും എല്ലാവരുടെയും വിചാരത്തിനു കാര ണമായിരിക്കുന്നു. ഒരാറ്റാക്കം പ്രത്യേകമായറിയാൻ വ യ്യെങ്കിലും എല്ലാവരെയും **പ്ര**ത്യേകമായറിയുന്നു എന്നി ങ്ങനെ. ഈ വണ്ണനംകൊണ്ടു ബ്രഹ്മത്തെത്തന്നെയാണു് ഞന്തയ്യാമിയായി വണ്ണിച്ചുകാണിച്ചതെന്നു വ്വക്തമാ ണം°. ജീപാത്മാപിന്നോ, അധിദേപതയ്ക്കോ ഈ മഹിമ കഠം യോജിക്കാൻ പയ്യ. അതിനാൽ നേത്രാന്തവ്വത്തി യായ പുരുഷനം പ്രസ്തത അന്തയ്യാമിയാണെന്നും അതി നാൽ ബ്രഹ്മമാണെന്നും ബോധിക്കാം.

സു:\_ന ച സൂരത്തമതദ്ധമ്മാഭിലാപാൽ. 19 ശബ്ദാത്ഥം:\_സൂറത്തം ച=സാംഖ്വമതപ്രസിദ്ധമാ യ പ്രധാനവും. ന=അന്തയ്യാമിയല്ല. അതദ്ധമ്മാഭിലാ പാൽ=എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ ഈ പ്രകരണത്തിൽ പ്രകാ ശിപ്പിച്ച ധമ്മങ്ങളൊന്നം പ്രകൃതിക്കുണ്ടാവാൻ വയ്യ.

സാരം:..പപ്പപ്പ്സൂത്രത്തിൽ പിധിസ്പര്രപേണ അ ന്തയ്യാമി ബ്രഹ്മമാണെന്നു കാണിച്ചു. ഈ സൂത്രംകൊണ്ടു നിഷേധസ്പത്രപേണയും അന്തയ്യാമി ബ്രഹ്മമാണെന്നു കാണിക്കുന്നു. ബ്ലഹ്ദാരണ്വകോപനിഷത്തിൽ അന്ത യ്യാമിപ്രകരണത്തിൽ പണ്ണിച്ച മഹിമകളും, സാംഖ്വസ് മ തിയിൽ പ്രധാനപണ്ണനത്തിൽ പ്രകാശിപ്പിച്ച ധമ്മങ്ങ ളം തമ്മിൽ പളരെ പ്വത്വാസമണ്ട്. അതിനാൽ സാം ഖ്വശാസ്ത്രപ്രസിദ്ധമായ പ്രധാനം അന്തയ്യാമിയാപാൻ പയ്യ.

> സൂ: \_\_ശാരീരശ്ചോഭയേപി ഹി ഭേദേനൈനമധീ യതേ. 20

ശബ്ദാത്ഥം:\_\_\_ശാരീരഃ ച=ജീവനം. ന=അന്തയ്യാ മിയല്ല. ഹി=എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ. ഉഭയേ അപി=കാ ണപമാധ്വംഭിനശ്രതിക0ം രണ്ടും. ഏനം=ജീവനെ. ഭേ ദേന=അന്തയ്യാമിയിൽനിന്നു വ്വത്വാസപ്പെടുത്തി. അ ധീയതേ=അധ്വയനംചെയ്യുന്നം.

7.

#### ബ്രഹുത്രം

സാരം: ... കാണചമാധ്വംദിനശ്രതികഠം രണ്ടം, കരു പോലെ അന്തയ്യാമിയെ നിയന്താവായും, ജീവനെ നിയ മ്യനായും പറയുന്നു. അതിനാൽ ജീവനും അന്തയ്യാമിയ ല്ല. അന്തയ്യാമി സാക്ഷാൽ പരബ്രഹ്മംതന്നെ.

സു:-\_\_അദ്രശ്യതചാദിഗുണകോ ധമ്മാക്തേം. 21

ശബ്ദായ്ഥം: \_\_ അദൃശ്വത്വാദിഗുണകഃ \_\_ അദൃശ്വതവാ ദിഗുണങ്ങാം ബ്രഹ്മത്തിൻേറതുതന്നെ. ധമ്മോക്തേഃ\_ എ ങ്കിലും ജഗത്തിൽ സവ്വജ്ഞതവാദിധമ്മങ്ങളുടെ പണ്ണനങ്ങ ളൂണ്ട്.

സാരം:\_\_\_മുണ്ഡകോപനിഷത്തിൽ അദൃശ്വതചാദി ലക്ഷണങ്ങളെക്കൊണ്ടു വണ്ണിക്കപ്പെട്ട തത്വം അന്ത്വ ത്തിൽ ജഗൽകാരണമായി നിദ്ദേശിക്കപ്പെട്ടു. അതു പ്ര കൃതിയാപാനേ പഴിയുള്ള എന്ന ശങ്കയ്ക്കു സമാധാനമാണും ഈ സൂത്രംകൊണ്ടു പറയുന്നതു്. മണ്ഡകോപനിഷത്തിൽ ജിജ്ഞാസുവായ ശൌനകൻ അംഗിരസ്സമഹ്ഷിയുടെ അ ടുക്കൽ ചെന്നും ''ഏതൊന്നിനെ അറ്റിഞ്ഞാൽ എല്ലാം അറിയപ്പെട്ടതാകമോ എങ്കിൽ അതു പറഞ്ഞുതരണ<sup>ാ5</sup>മെ ണപേക്ഷിച്ചപ്പോരം അംഗിരസ്സമഫഷി അറിയാനുള്ള ഉ പകരണമാകന്ന് വിള്യ പരയെന്നും, അപരയെന്നും, രണ്ടു തരത്തിലാണെന്നും, നാലു വേദങ്ങളും ആറു ശാസ്ത്രങ്ങളും കൂടിച്ചേന്നഇ° അപരാവിദ്ദ്വയാണെന്നും, ഏതൊന്നുകൊ ണ്ടു° അക്ഷരത്തെ അറിയന്നുവോ അതു പരാപിദ്ദ്വയാണെ അനന്തരം ആ അക്ഷരത്തിൻെറ ലക്ഷ ന്നും പറയുന്നു. ണങ്ങളായിട്ടാണും ''യത്തദേശ്വമഗ്രാഹ്വമഗോത്രമപണ്ണ മചക്ഷുശ്രോത്രം. നിത്വം വിഭ്രം സപ്പഗതം സസൂക്ഷ്ക്ം

തദവ്വയം തൽഭൂതയോനിം പരിപശ്വന്തി ധീരാഃ'' എ ന്നിങ്ങനെ പറയന്നതു്. അതിനാൽ അദൃശ്വത്പാദില ഷാണങ്ങളെക്കൊണ്ടും, ധമ്മനിദ്ദേശങ്ങളെക്കൊണ്ടും ബ ഹൂഞ്ഞത്തന്നെയാണപന്യസിച്ചിരിക്കുന്നതു്. അപ്പോറം അന്തയ്യാമി പ്രകൃതിയോ, ജീവനോ അല്ലെന്നും ബ്രഹ്മമാ നെന്നും സിദ്ധമാവുന്നു.

> സു: \_\_വിശേഷണഭേദവുപദേശാഭുാം ച നേ തരൌ. 22

ശബ്ദാത്ഥം:—വിശേഷണഭേദവ്വപദേശാള്വാം ച=ജീ വപ്പകൃതികളുടെയും ബ്രഹ്മത്തിനെറയും വിശേഷണങ്ങ ളിൽ കാണുന്ന വ്വത്വാസപ്രകടനംകൊണ്ടും. ഇതരൌ ന=ജീവാത്ഥാവോ പ്രകൃതിയോ അല്ല.

സാരം: ..... ''സമാനേ പ്ലക്ഷേ പുരുഷോ നിമഗ്നോfനീ ശയാ ശോചതി മുഹ്വമാനു. ജൂഷ്ടം യദാ പശ്വത്വന്വതി ശമസ്വ മഹിമാനമിതി പീതശോകു.'' ഇത്വാദി വിശേ ഷണങ്ങഠം ജീപനെയും, ഈശചരനെയും പേർതിരിച്ചു കാ ണിക്കുന്നതിനാലും ജഗൽകാരണം പ്രകൃതിയോ ജീപനോ അല്ലം, ബ്രഹ്മംതന്നെ എന്നു പ്വക്തമായി.

സു: \_ത്രപോപന്യാസാച്ച. 23

സാരം:....മുണ്ഡകോപനിഷത്തിൽ പരബ്രഛസചത്ര പിയായ പരമേശ്പരനെ സവ്വലോകമയനായ വിരാട° സചത്രപനായി വണ്ണിച്ചിട്ടണ്ട്ര°.

#### ബ്രഹസ്തം

"അനിമൂല് ചക്ഷുഷീ ചന്ദ്രസൂര്യ്യ ദിശഃ ശ്രോത്രേ പാഗ്പിപ്പതാശ്ച വേദാഃ പായു പ്രാണോ ഹ്ലയം വിശച മസ്വ പദ്ഭ്രാം പ്പഥിവീ ഫ്വേഷ സവ്വഭ്രതാന്തരാത്താ." ഇങ്ങിനെ. (ദ്വലോകം പരമേശപരൻറ മൂല്യാവും, ആ ദിത്വചന്ദ്രമാർ കണ്ണുകളും, ദിക്കുകയം രണ്ടു ചെവികളും വേദങ്ങൾ വാക്കം, വായു പ്രാണനും, അന്തരിക്ഷലോകം ഹ്ലയേവും, ഭൂമി പാദങ്ങളുമാണു്. ഈ ദേവൻ എല്ലാ ച രാചരങ്ങളാകന്ന പ്രാണികളുടേയും അന്തരാത്താവുമാക ന്നം.) ഇങ്ങിനെ സവ്വലോകാത്തകത്വവും, സവ്വലാകാ നായ്യാമിത്വവും പരബ്രഹ്തസ്ഥയിയായ ഈശപരങ്കൽ പ്രകടമാക്കി വണ്ണിച്ചിരിക്കയാൽ ഇവിടെ പ്രകൃതത്തിലു ജെ ജഗൽകാരണത്വം ആ പരമേശപരനിൽമാത്രമേ നി ല്ലംകേയുളള് എന്നു വ്വക്തമായി.

സൂ: \_\_ വൈശചാനരഃ സാധാരണശബ്ദവിശേ ഷാൽ. 24

ശബ്ദാത്ഥം: \_\_വൈശ്ചാനരഃ=പരബ്രഹ്മത്തിന്ന പ യ്യായമായുപയോഗിച്ചു വൈശചാനരശബ്ദം. സാധാരണ ശബ്ദവിശേഷാൽ=സാധാരണശബ്ദപ്രയോഗത്തിൽനിന്നു വ്വത്വാസപ്പെട്ടതാകയാൽ ജറരാഗ്നി വാച്ച്വമല്ല.

യാണെങ്കിൽ പ്രസ്തത രണ്ടു വണ്ണനങ്ങളും തമ്മിൽ വൈ രുദ്ധ്യമുണ്ടല്ലോ എന്ന ശങ്കയെ പരിഹരിക്കലാണം" ഈ സൂത്രത്തിൻെറ പ്രയോജനം.

ഛാന്ദോഗ്വോപനിഷത്തിൽ അഞ്ചാം അധ്വായത്തി ലെ പത്രണ്ടാം പണ്ഡത്തിലാണീ വിഷയം പരന്നുത്ര°. പ്രാചീനശാലൻ, സത്വയജ്ഞൻ, ഇന്ദ്രളൂറ്റൻ, ജനൻ, ബു ഡിളൻ എന്നീ അഞ്ചാളുകഠം വേദജ്ഞന്മാരായ ഉത്തമ ഗ്രഹസ്ഥന്മാരം, എന്നാൽ തപസ്ഥികളുമായിരുന്നു. ഇ വരഞ്ചാളം ഒരിക്കൽ ഒന്നിച്ചു കൂടിച്ചേന്നു് ഒരിടത്തിരു ന്ന "നമ്മുടെ ആത്ഥാപേതാണ്"? ബ്രഹ്മത്തിനെറ്റ് സചത്ര പമെന്താണും ??? എന്നിങ്ങിനെ വിചാരംചെയ്ത. വളരെ നേരം വിചാരംചെയ്ത നോക്കീട്ടും ഒന്നും വ്വക്തമായി മന സ്സിലാക്കാൻ കഴിയാതെ വന്നപ്പോഠാ അവർ 'ഉദ്ദാളക' ൻെറ അടുക്കലേയ്ക്കു പോവാൻ തീച്ചപ്പെടുത്തി. ഇക്കാ ലത്തു ബ്രഹ്മജ്ഞന്മാരിൽവെച്ചു യോഗ്വന്ദം, ബ്രഹ്മത്തെ ഉപന്യസിച്ചു പറഞ്ഞുതരാൻ പ്രാപ്തിയുള്ള ആളം ഉദ്രാള കനാണം". അതിനാൽ അദ്ദേഹത്തിൻെറ അടുത്തു പോ യാൽ സംഗതി മനസ്സിലാവാതെ വരില്ലെന്നു തീച്ചപ്പെടു ത്തി അവരഞ്ചാളുകളംകൂടി ഉദ്ദാളകനെ അനേപഷിച്ച പുറപ്പെട്ടു. ഇവരെ അഞ്ചാളുകളെയും കണ്ടപ്പോഠം ഉദ്ദാ ളകമഹഷി വിചാരിച്ചു: ഇവരെന്തോ എന്നോട്ട ചോദി ക്കാൻ വന്നിരിക്കയാണ്°. അവരുടെ ചോദ്വ്യങ്ങ0ംക്കു പൂ ണ്ണമായ മറുപടി പറയാൻ എനിക്കു സാധിക്കമന്നു തോ ന്നുന്നില്ല. അതിനാൽ ചോദ്വം തുടങ്ങന്നതിന്നമുമ്പുത ന്നെ പ്രാപ്തനായ മറെറാരുപങ്ഷ്യോവിനെ ഇവൿ കാണി

#### ബ്രഹ്യതം

ച്ചുകൊടുക്കാം. അതാണും നല്ലതും എന്നും. അതിനാൽ ം അദ്ദേഹം അതിഥികളായ അവരെ സചാഗതം ചെയ്ത ഉടനെ പറഞ്ഞു, തപസ്ഥികളേ! ഇപ്പോറം അശ്വപതി രാജാവു് ഒരാഠംമാത്രമേ വൈശ്വാനരബ്രഹ്മത്തെ അറി യന്നതായിട്ടുള്ള എന്നാണെൻറ അറിവു°. അതിനാൽ നമുകെല്ലാവക്കംകൂടി അദ്ദേഹത്തിൻെറ അടുക്കലേയ്ക്ക പോവാമെന്ന്. അങ്ങിനെ അവരെ അഞ്ചാളുകളെയും കൂട്ടി ഉദ്ദാളകമഹപ്പി അശ്വപതിരാജാവിൻെറ അരമന യിൽ ചെന്നു. രാജാവവരെ യഥ്രാചിതം സല്ലൂരിച്ചു പിറേററിവസം യജ്ഞശാലയിൽ ചെന്നാൽ യഥാശക്തി ദ്രച്ചും ദാനംചെയ്യാമെന്നറിയിച്ചു. അപ്പോഠം അവർ. പറഞ്ഞു: ഞങ്ങറം ധനേപ്പുകളെല്ല; ധനത്തിന്നുപേണ്ടി വന്നവരുമല്ല. അങ്ങയ്ക്കു വൈശചാനരബ്രഹ്മത്തെ അറി യാമെന്നു ഞങ്ങറാ കേട്ടു. ഞങ്ങറാക്കതു വിവരിച്ചു പറ ഞ്ഞുതരണം. അതിനാണ് ഞങ്ങറാ പന്നതു്. രാജാപപ രെ അന്നവിടെ താമസിപ്പിച്ചു. പിറേറന്നു് എല്ലാവരേ യും വിളിച്ചു പ്രസ്തത വൈശ്ചാനരബ്രഹ്മവിഷയത്തിൽ യിങ്ങ**ഠംകെന്നറി**വുണ്ടെന്നു° കാരോരുത്തരോടും പ്രത്യേ കം ചോദിച്ചു. പ്രാചീനശാലൻ പറഞ്ഞു: ''ഞാൻ ട്ര ലോകത്തെയാണ് വൈശചാനരാത്മാപായി ബോധിച്ചി രിക്കുന്നതും. അതിനെ ആ രൂപത്തിൽ ഉപാസിക്കുന്നും ഉണ്ട്ര°. >> ഞാൻ സൂയ്യനെയാഅപാസിക്കുന്നതെന്നാണം° സത്വയജ്ഞൻ പറഞ്ഞത്മ°. ഇന്ദ്രദ്ദൂമ്ലൻ വായുപിനെ പൈശ്ചാനരാത്മാവായുപാസിക്കുന്നുവെന്നു പറഞ്ഞു. - 22 നൻ ആകാശത്തേയും, ബുഡിളൻ ജലത്തേയുമാണം<sup>°</sup> വൈശ്ചാനരാത്മാവായി കരുതി ഉപാസിക്കുന്നതെന്നും

54

പറഞ്ഞു. ഇവരുടെ മൊഴികളെക്കേട്ട രാജാവു പ റഞ്ഞു: ''നിങ്ങളെല്ലാവരും വിശ്വത്തിനെറ ആത്മാവാ യിരിക്ക്നേ വൈശ്വാനരനെത്തന്നെയാണു' ഉപാസിക്ക് ന്നത്ത്. പക്ഷേ പൂണ്ണമായിട്ടല്ല, അപൂണ്ണമായിട്ടാണെന്നേ ഉള്ളൂ. നിങ്ങളുപാസിക്കുന്ന ഓരോന്നും, വൈശ്വാനര നായ ഈശ്വരന്റെ ഓരോ അവയവങ്ങറം മൊശ്രമാണു'. എല്ലാം കൂടിച്ചേന്നാൽ പൂണ്ണമായി. പൂണ്ണമായുപാസി ച്ചാൽ പൂണ്ണാനഭ്രതിയുണ്ടാകും.'' എന്നു പറഞ്ഞു' ആ പൂണ്ണതാസ്വത്രപത്തെ വ്വക്തമാക്കുന്നു. ഇവിടെയാണു' പ്രസ്തത വിരാട'വണ്ണനം.

"തസ്വ ഹ പാ ഏതസ്വാത്മനോ പൈശചാനരസ്വ മുടെല്പ സുതേജാശ്ചക്ഷുപ്പിശചത്രപഃ പ്രാണഃ പ്പഥഗ് പർത്മാത്മാ സന്ദേഹോ ബഇലോ വസ്തിരേവ രയിഃ പ്പ ഥിഖ്വേവ പാദാവുരോ വേദില്ലോമാനി ബഹിഹ്റ്റയേം ഗാഹ്പത്വോ മനോന്വാഹായ്യപ്പവന ആസ്വമാഹവനീ യഃ<sup>32</sup> എന്നിങ്ങനെ. (വിശചത്തിന്റെ ആത്മാവായ ആ ഈ വൈശചാനരന്നു ദ്വൂലോകം ശിരസ്സം, സൂയ്യൻ നേത്ര വും, വായു പ്രാണനും, ആകാശം ശരീരത്തിന്റെ മല്യു ഭാഗവും, ജലം വസ്തിസ്ഥാനവും, ഭൂമി കാലുകളും, മാവ്വി ടം വേദിയും, രോമം ദഭയും, ഹ്ലയോ ഗാഹ്പത്വാഗ്നിയും, മനസ്സ് അനപാഹായ്യപചനാഗ്നിയും, മുഖം ആഹവനീ യാഗ്നീയുമാകന്നു.) ഈ വണ്ണനത്തിൽനിന്നു വൈശപാ നെശേബ്ദം ജറമാഗ്നിവാചകമായിട്ടല്ല ഉപയോഗിച്ചിരി ക്നേതെന്നും, വിശപത്തിനെറ മുഴവൻ ആത്മാവും, പ രബ്രമസപത്രപിയുമായ പരമേശപരനെറെ വാചകമായി ട്ടാണു" ഉപയോഗിച്ചിരിക്കുന്നതെന്നും വ്യക്തമായറിയു ന്നു. അതിനാൽ ജാരാഗ്നിയുടെ സംശയമേ ഇവിടെ ഉ അവിക്കുന്നില്ല.

സു: ...സൂയ്യമാണമനുമാനം സ്യാദിതി. 25 ശബ്ദാത്ഥം:...സൂയ്യമാണം=സ<sup>°</sup>മുതികളിലുള്ള വിരാ ട°സ്പരൂപവണ്ണനവും. അനുമാനം=മലഭ്രതമായ ശ്രതി വണ്ണനത്തെ ദ്രഢപ്പെടുത്തുന്നു. ഇതി സ്വാൽ=ഈ കാര ണത്താൽ ഈ പ്രകരണത്തിൽ വൈശപാനരശബ്ദത്തി ന്നു പരമാത്മാവെന്നതന്നെ അത്ഥം.

സാരം:\_\_മഫാഭാരതം ശാന്തിപപ്പത്തിൽ പറ യൂന്നം:\_\_

"യസ്വാഗ്നിരാസ്വാം ഒപ്പാർമ്മൂല്ാ ഖം നാഭിശ്ചര ണൌക്ഷിതിഃ സൂയ്യശ്ചക്ഷുദ്ദിശഃ ശ്രോത്രം തസ്മൈ ലോ കാത്മനേ നമഃ<sup>??</sup> എന്ന്. (എതൊരു ദേവന്ന് അഗ്നി മുഖവും, ളൂലോകം ശിരസ്സം, ആകാശം നാഭിയം ഭൂമി കാലുകളം, ആദിത്വൻ നേത്രവും, ദിക്കുകാം കണ്ണങ്ങള മാകന്നപോ, ലോകസചത്രപിയായ ആ ഈശ്വരന്നായെണ്ണ നേമസ്കാരം) ഇപ്രകാരം ഈ സ്മുതിയിൽ പരബ്രഹ്മ സ്വത്രപിയായ ഈശ്വരനെ ലോകമയനായി വണ്ണിച്ചിട്ട ണ്ട്. സ്മൃതികാംക്കൊക്കേയും ശ്രുതിയാണാധാരമെന്ന കാരണത്താൽ സ്മൃതികളിൽ കാണാന്ന എതൊരു വിവ രണത്തിന്നും ശ്രതിയിൽ മൂലഭൂതമായിട്ടൊരു വാക്വമെ കിലുമുണ്ടായിരിക്കണം. ഈ നിലയ്ക്ക മൻപറയപ്പെട്ട ഛാന്ദോഗ്വോപനിഷത്തിലെ വൈശ്വാനരവണ്ണനമാണ് ഈ സ്മുതിപാക്വത്തിന്നാധാരമായിട്ടിരിക്കുന്നതു്. അതി നാൽ പൂപ്പോക്കശ്രതിമന്ത്രത്തിൽ വിരാട°സചരൂപിയാ യ പരമേശപരനെയാണു് വൈശപാനരശബ്ദംകൊണ്ടുപ ന്യസിച്ചതെന്നു സ്മുതികൊണ്ടും തെളിയുന്നു.

ഇതിന്നപുറമേ മാണ്ഡുക്യോപനിഷത്തിൽ ബ്രഹത്തെ നാലു പാദങ്ങളാക്കി പേർതിരിച്ചുപന്വ സിച്ചപ്പോറ്റ ആദ്യത്തെ പാദത്തിന്നു പൈശചാനരനേന്നാണ് പേരി ട്ടത്ത്. അവിടേയും വൈശചാനരശബ്ദം ജാരാഗ്നിയുടേ യോ ജീവാത്മാവിൻേറയോ, പ്രകൃതിയുടേയോ വാചകമാ യിട്ടല്ല; വിരാട് സ്പത്രപിയായ ഈശ്വരൻെറ വാചകമാ യിട്ടാണ് പറഞ്ഞതെന്നു വ്വക്തമാണ്. അതിനാൽ ശ്ര തികളിൽ വൈശ്വാനരശബ്ദം ബ്രഹ്മവാചകമായുപയോ ഗിക്കാറുണ്ടെന്നു തെളിയുന്നു. അതിനാൽ പ്രസ്തത ഛാ നോംഗ്യാപനിഷന്മത്രത്തിലെ വൈശ്വാനരശബ്ദം ബ്ര ഹ്മവാചകമാണ്. അല്ലാതെ ജാരാഗ്നിയുടേയോ ജീവാ ത്മാമിൻേറയോ വാചകമല്ല.

> സൂ\_ശബ്ദാഭിഭ്യോഗന്തഃപ്രതിഷ്ഠാനാച്ച നേതി ചേന്ന തഥാ ദ്ദഷ്ട്രപദേശാഭസംഭവാൽ പ രുഷമപി ചൈനമധീയതേ. 26

ശബ്ദാത്ഥം: \_\_ ശബ്ദാദിള്യഃ = ശബ്ദങ്ങളെക്കൊണ്ടും, അന്ദ്വശ്യതികളിൽ വൈശചാനരശബ്ദം അഗ്നിപാചകമാ യുപയോഗിച്ചിരിക്കകൊണ്ടും. അന്തഃപ്രതിഷ്ഠാനാൽ. ച= ശ്രതികളിൽ വൈശചാനരശബ്ദാത്ഥത്തെ ശരീരാന്തഗ്ഗ തമായി പ്രകാശിപ്പിച്ചിരിക്കുന്ന എന്നുള്ളതുകൊണ്ടും. ന ഇതി പേൽ=വൈശചാനരശബ്ദം പരമാത്മവാചകമല്ല 8\*

#### ബ്രഹസ്തം

എന്നു പറയുന്നുവെങ്കിൽ. ന=ആ അഭിപ്രായം ശരിയ ല്ല. തഥാ ദ്രഷ്ട്ര്വ്വപദേശാൽ=എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ വൈ ശ്വാനനിൽ ബ്രഹ്മദ്ഷ്ട്രിയെ ചെയ്യണമെന്നുള്ള ഉപദേ ശംകൊണ്ടും. അസംഭവാൽ ല=പ്രസ്തുത ഉപദേശം ജറ രാഗ്നിയെ സംബന്ധിച്ചാവാൻ വഴിയില്ലെന്നതുകൊണ്ടും എതം=വൈശ്വാനരശബ്ബത്തെ. പുരുഷം അപി=പരമ പുരുഷനെന്ന അത്ഥത്തിലും. അധീയതേ=പറിച്ചുവരു ന്നണ്ട്ര°.

സാരം: \_ ശതപഥബ്രാഹ്മണത്തിൽ ''സ യോഹൈ തമേവാഗ്നിം വൈശചാനരം പുരുഷവിധം പുരുഷേന്തഃ പ്രതിഷ്ഠിതം വേദ.?? എന്നൊരു മന്ത്രമുണ്ടു°. (ആരം ഈ വൈശചാനരാഗ്നിയെ പുരുഷാകാരമായി ശരീരാന്ത ഗ്ഗതമായി അറിയന്നുവോ) ഇവിടെ വൈശചാനരശബ്ദ ത്തെ അഗ്നിയുടെ പിശേഷസചരൂപമായി കീത്തിച്ചിട്ടുള്ള തുകൊണ്ടും, അങ്ങിനെതന്നെ ഗാഹപത്വാദി അഗ്നിത്ര യം വൈശ്വാനരൻെറ അംശസ്വത്രപങ്ങളായി പറഞ്ഞി ട്ടള്ളതുകാണ്ടും, അതുപോലെതന്നെ ഭഗവൽഗീതയി ലും വൈശചാനരശബ്ദത്തെ ജാരാഗ്നിവാചകമായുപയോ ഗിച്ചിട്ടുണ്ടെന്നുള്ളത്രകാണ്ടും മററും ആകപ്പാടെ നോക്കു മ്പോറം മൻമന്ത്രത്തിലുള്ള വൈശപാനരശബ്ദം ബ്രഹ്മവാ ചകമാപാനല്ല, ജാരാഗ്നിപാചകമാപാനാണഃ്ചഴിയെന്ന പറയുന്നുപെങ്കിൽ അതു ശരിയല്ല. എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ, ശതപഥബ്രാഹ്മണത്തിലെ പ്രസ്തത മന്ത്രത്തിൽത്തന്നെ വൈശപാനരശബ്ദാത്ഥത്തിൽ ബ്രഹ്മദ്ദഷ്ടിയെ ചെയ്യണ മെന്ന ഉദ്ദേശത്തോടെയാണപയോഗിച്ചിരിക്കുന്നതെന്നു

പ്രത്വക്ഷമാണം". അല്ലെങ്കിൽ 'പുരുഷാകാര'മെന്നു പറ യേണ്ടതില്ല. അതുപോലെ ഭഗവൽഗീതയിലും വൈ ശ്വാനരശബ്ദം ഭഗവദ്വിഭ്രതിസ്വരൂപമായിട്ടാണം" പറ ഞ്ഞിരിക്കുന്നത്ര". മാത്രമല്ല, ബ്രഹ്മാണ്ഡത്തെ കട്ടാകെ ത്തന്നെയും വൈശ്വാനരാകാരമായി ശ്രതിയിൽ വണ്ണി ച്ചിട്ടുണ്ട്'. ഇത് ജാരാഗ്നിയെയാണെന്നൊരിക്കലും വി പാരിക്കാൻ വയ്യ. ഈ നിലയ്ക്കു ശതപഥബ്രാഹ്മണത്തി ലും, പ്രകൃതത്തിലുള്ള ഛാന്ദോഗ്വോപനിഷനാന്രത്തിലും കാണുന്ന പൈശ്വാനരശബ്ദം ബ്രഹ്മവാചകമായിട്ടാണെ ന്നതിന്നു സംശയമില്ല.

സു:....അത ഏവ ന വേതാ ഭ്രതം ച. 27

ശബ്ദായ്ഥം: .....അതഃ ഏപ=മൻപറയപ്പെട്ട കാരണ ങ്ങളെക്കൊണ്ടുതന്നെ വൈശചാനരശബ്ദായ്ഥം. ദേവത= ട്രോവ്, സൂയ്യൻ തുടങ്ങിയ ദേവതാഗണമോ. ഭരതം ല= ആകാശാദിഭൂതസമുദായമോ. ന=അല്ലെന്നു പ്രത്യക്ഷ മാണ്.

സാരം: \_\_ഉക്തപ്രകരണത്തിൽത്തന്നെ ട്ര്വോപ്, സൂയ്യൻ തുടങ്ങിയ ദേപതകളേയും, ആകാശാദിഭൂതങ്ങളേ യും ആത്മതേപന ഉപാസിക്കാൻ പറഞ്ഞിട്ടുണ്ടെങ്കിലും, അവയൊന്നം പൂണ്ണസ്പത്രപങ്ങളല്ലെന്നര് ഇതിനു മുമ്പു തന്നെ പറഞ്ഞിട്ടുണ്ട്. അതിനാൽ ഇവിടെ വൈശപാ നരശബ്ദംകൊണ്ടും അങ്ങിനെ ഏതെങ്കിലും വിഭൂതികളെ സൂപിപ്പിച്ചതാണെന്നു വിചാരിക്കാൻ വയ്യ. കാരണം, ബ്രഹ്മാണ്ഡാകാരമായ വിരാട്സ്പത്രപത്തിനെറെ വാചക

59

മായി വൈശപാനരശബ്ദത്തെ ഉപയോഗിച്ചിട്ടണ്ട്. അ തു പരമാത്മാവായ പരമപുര്ഷൻെറ സമ്പൂണ്ണതയെക്കാ ണിക്കുന്നതാണ്. അതിനാൽ വൈശപാനരശബ്ദത്തി നു പരബ്രഹസപത്രപിയായ പരമാത്മാവെന്നതന്നെ അത്ഥം.

സു:—സാക്ഷാദപുവിരോധം ജൈമിനിഃ. 28 ശബ്ദാത്ഥം:—സാക്ഷാൽ=വൈശചാനരശബ്ദത്തിന്ന സാക്ഷാൽ പരബ്രഹസചത്രപിയെന്നത്ഥം പറയന്നതി ന്ന°. അവിരോധം≖വിരോധമില്ലെന്നം്. ജൈമിനിഃ= ജൈമിനി എന്ന ആചായ്യനം പറഞ്ഞിട്ടണ്ടം്.

സാരം: \_\_ മുമ്പു കഴിഞ്ഞ ഇരുപത്താറാമത്തെ സൂത്ര ത്തിൽ സൂചിപ്പിച്ച ശതപഥബ്രാഹ്മണത്തിലെ മന്ത്രാന്ത ഗ്ഗതമായ വൈശപാനരശബ്ദം ജാരാഗ്നിവാചകമാണെങ്കി ലും, ജാരാഗ്നിസ്പത്രപത്തിൽ പരമാത്മബുദ്ധിയെ ചെ യ്യണമെന്നുൽബോധിപ്പിച്ചുവല്ലോ. എന്നാൽ സാളഗ്രാ മശിലയിൽ വിഷ്ണസ്പത്രപത്തെ 'ഉപാസിക്കുന്ന മാതിരി ജാരാഗ്നിയെ പരബ്രഹ്മമായുപാസിക്കാരുണ്ടോ എന്ന പൂ വ്വപഞ്ഞിയെ പരബ്രഹ്മമായുപാസിക്കാരുണ്ടോ എന്ന പൂ വ്വപഞ്ഞിനെറെ പ്രയോജനം.

ജെമിനി ആചായ്യനും പറയന്നു, ജാരാഗ്നിപാചക മായ വൈശ്വാനരശബ്ദത്തിനു പരബ്രഹസ്വയപിയായ പരമപുഷേനെന്നത്ഥം പറയുന്നതിൽ ദോഷമില്ലെന്ന<sup>ം</sup>. അതുകൊണ്ട്ര സാളഗ്രാമശിലയിൽ വിഷ്ണസ്വത്രപോപാ സന ചെയ്യുമ്പോഠം ജാരാഗ്നിയിൽ ബ്രഹ്മോപാസന ചെ യ്യേണ്ട ആവശ്രമില്ലതാനും.

സൂ:.\_\_അഭിവ്യക്തേരിത്യാശ്മരഥ്യഃ.\_\_ 29

ശബ്ദായ്ഥം: \_\_ അഭിച്ചുക്തേ: = ഭക്താനുഗ്രഹത്തിനു വേണ്ടി തത്തൽകാലദേശങ്ങളിൽ തത്തൽസചത്രപേണ പ്രകാശിക്കുന്ന ഈശചരനെന്നുള്ള ത്രകാണ്ട്ട സാകാരഭാവ പ്രതിപാദനത്തിന്നു ദോഷമില്ല. ഇതി = എന്ന്ം'. ആശ്മ വെപ്വാ: \_\_ നിഗ്ഗ്നെനിരാകാരനം, കാലദേശങ്ങളിൽ നിന്നതീതനുമായ പരബ്രഹ്മത്തിന്നു സഗുണസാകാരതാ സചത്രപേണ കാലദേശങ്ങളിൽ കത്തങിക്കൊണ്ടുള്ള വി രാട°സചത്രപപണ്ണനം അനുചിതമല്ലേ എന്ന സംശയ ത്തിന്നുള്ള മറുപടിയാണം' ഈ സൂത്രം മുതല്ലേം പറയുന്ന

ത്ര്യ് പുറത്ത് പ്രായം പറഞ്ഞു ഈ വിഷയത്തിൽ അന്വ്യാചായ്യന്മാരുടെ അഭിപ്രായത്തെ പറഞ്ഞു 32\_ാമത്തെ സൂത്രംകൊണ്ടും ആചായ്യൻ സ്ഥാ ഭിപ്രായംകൊണ്ടും സിദ്ധാന്തം വെളിപ്പെടുത്തി ഈ ദ്വി തീയപാദത്തെ ഉപസംഹരിക്കുകയാണും ചെയ്യുന്നതും.

ആശ്മരഥ്വാചായ്യൻ പറയന്ന.... ഭക്തന്മാരുടെ ഭാവ നയ്കനുത്രപമായി ഭഗവാൻ അപ്പഴപ്പോറ്റം അതാതു സ്ഥ രൂപത്തിൽ പ്രത്വക്ഷപ്പെടുകയും, അവക്ക് ദശനാം, കൊടു ക്കേയും, അവരെ അനുഗ്രഹിക്കേയും ചെയ്യുന്നതുകൊ ണ്ട് ഈശ്വരൻ നിഗ്ഗണന്മം, നിരാകാരനമാണെങ്കിലും സഗ്ഗണസാകാരവണ്ണനം ഉചിതമാണെന്നു്. ഇത് ഉപ നിഷത്തുകളിലും ഭഗവൽഗീതയിലും പറഞ്ഞിട്ടുമുണ്ട്. കൂടാതെ മണ്ഡുക്യോപനിഷത്തിൽ ബ്രഹ്മത്തിനുള്ള പാദ വിഭജനം ഈ വിഷയത്തിൽ ദ്രഷ്ടാന്തവുമാണ്,

61

#### ബ്രഹസതം

സു:---അനുസ°മുതേബ്ബാരേിഃ. 30

ശബ്ദായ്ഥം: .... അനുസ്മതോ ച വിരാട°സചത്രപ ത്തിൽ നിരന്തരസൂരണ മുറിവുളടാതെ നിലനിത്താൻ കാലദേശങ്ങളോടു കൂട്ടിയോജിപ്പിക്കുന്നതിൽ വിരോധമി ല്ലെന്ന്. ബാദരിഃ=ബാദരി എന്ന ആചായ്യൻ പറ യുന്നം.

സാരം: പരബ്രഹപരമാത്മസ്വരുപിയായ ഈശ്വ രൻ കാലദേശങ്ങാംക്കം, നാമന്ത്രപങ്ങാംക്കം, ഗുണകമ്മ ങാാംക്കം അതീതനാണെങ്കിലും, ഭക്തന്മാക്ക് പൂജിക്കാ നം, ധ്വാനിക്കാനം, കീത്തിക്കാനംവേണ്ടി അതേ ഈശ്വ രനെ കാലദേശങ്ങളിലും, നാമന്ത്രപങ്ങളിലും, ഗുണകമ്മ ജെളിലും കതുക്കി വണ്ണിക്കുന്നതിൽ തൊറില്ല. കാരണം ഈശ്വരൻ സവ്വസമയ്ഥനാണം". ഈശ്വരന്ന കാലദേശാ തീതനം, കാലദേശാന്തഗ്ഗതനം, നിരാകാരനം, സാകാര നം കക്കെയാവാനം സാധിക്കമേന്ന കാരണത്താൽ ഈശ്വരനെ എങ്ങിനേയും വാണ്ണാം. വാണ്ണന്തിൽ തെ ററില്ലെന്നു മാത്രമല്ലം, അപാരമായ സുകതമുണ്ടതാനും. ഇതാണം" ബാദരി എന്ന ആവായ്യൻെ അഭിപ്രായം.

സു:....സമ്പത്തേരിതി ജൈമിനിസ്തഥാ ഹി ഭശ്

യതി. 31

ശബ്ദാത്ഥം: \_\_സമ്പത്തേഃ \_ അവസാനമില്ലാത്ത വി ഭൂതികളെക്കൊണ്ടു സമ്പന്നനാണും ഈശ്വരനെന്നുള്ളതി നാൽ കാലദേശാന്തഗ്ഗതത്വവണ്ണനത്തിൽ ദോഷമില്ല. ഇ തി = എന്നാണും, ജൈമിനിം - ജൈമിനി ആചായ്യൻെറ

അഭിപ്രായം. തഥാ ഹി\_അങ്ങിനെതന്നെ. ദശയതി\_ വേറെ ശ്രുതികളം ബോധിപ്പിക്കന്നു.

സാരം: ടൈമിനി ആപായ്യൻെറ അഭിപ്രായം ഈശ്വരൻ അനന്തങ്ങളായ പിഭ്യതികളെക്കൊണ്ടു സമ്പ നനനന്നാണു'; അതിനാൽ കാലദേശാതീതനും, നിഗ്ഗ ണനും, നിരാകാരനമാണെങ്കിലും, കാലദേശാന്തഗ്ഗതനും, സാകാരനമായി പണ്ണിക്കുന്നതിൽ ദോഷമില്ലെന്നാണു'. ഈ അഭിപ്രായം വേറെ ശ്രതികളും പ്രകടമാക്കീട്ടുണ്ട്. ഉദാഹരണത്തിന്ന മുണ്ഡകോപനിഷത്തിലെ 'അഗ്നിമു ല്യാ' ഇത്വാദി മന്ത്രങ്ങറം നോക്കും.

സു:\_\_\_തമനന്തി ചൈനമസ്മിൻ. 32

ശബ്ദാത്ഥം:....അസ്മിൻ=ഈ പേദാന്തശാസ്ത്രത്തിൽ. എനം=ഈശചരനെ. പ=ഇങ്ങിനെയും. ആമനന്തി=പ്ര തിപാദിക്കുന്നം.

സാരം: ആ പായ്യൻ സ്വാഭിപ്രായപ്രകാരം സിദ്ധാ ന്തം അപതരിപ്പിക്കുന്നു. ഈ പേദാന്തശാസ്ത്രത്തിൽ ഈ ശപരനെ നിഗ്ഗണനായും, സഗ്രണനായും, നിരാകാരനാ യും, സാകാരനായും പ്രതിപാദിച്ചിരിക്കുന്നു. യൂക്തിക്കം തക്കത്തിന്നും അതീതനാണും ഈശപരൻ. അതിനാൽ ശാസ്ത്രമാണും പ്രമാണം. ശാസ്ത്രസിദ്ധാന്തപ്രകാരം ഈ ശപരൻ കാലദേശാന്തഗ്ഗതനും, കാലദേശാതീതനുമാണും. എല്ലാ കാലത്തിനെറയും, ദേശത്തിനെറായും അകത്തും പുറത്തും നിറഞ്ഞിനെറയും, ദേശത്തിനെറായും, ഒന്നുമല്ലാതെ യും ഇരിക്കുന്നു. എല്ലാമായും, ഒന്നുമല്ലാതെ യും ഇരിക്കുന്നു. അതിനാൽ ഈശപരനെ ആക്കം എവി ടേയും, എപ്പോഴും ഏത്ത യും മ്തിലും ഗ്വാനിക്കാം, സേ

#### ബ്രഹ്മസൂത്രം

വിക്കാം, സാക്ഷാൽക്കരിക്കാം. ഇതാണം' ശ്രതിയുടെ യും അഭിപ്രായം. ശ്വേതാശ്വതരോപനിഷത്തിൽ പറ യുന്ന:

> "അനാഭ്വനന്തം കലിലസ്വ മധ്വേ വിശചസ്വ സ്രഷ്ടാരമനേകരൂപം വിശചസ്വൈകം പരിവേഷ്ടിതാരം ജ്ഞാത്വാ ദേവം മുച്ചതേ സവ്വപാപൈഃ.

ഒന്നാമധുായത്തിൽ രണ്ടാം പാദം കഴിഞ്ഞു.

65

### മൂന്നാം പാദം

### സൂ:\_\_\_ദുഭചാദ്യായതനം സചശബ്ബാൽ. 1

ശബ്ദാത്ഥം:\_\_\_ദ്വഭചാദ്വായതനം=സചഗ്ഗം ഭൂമി മുത ലായ ലോകങ്ങഠംക്കാധാരമെന്നു പറയപ്പെട്ടു. സചശ ബ്ദാൽ\_ആത്മശബ്ദപ്രയോഗംകൊണ്ടു്.

സാരം: കഴിഞ്ഞ രണ്ടു പാദങ്ങളെക്കൊണ്ടു. ബ്രഹ്പ ത്തിനെറ അല്ലെങ്കിൽ ഈശചരനെറ സവ്വവ്വാപകതച ത്തെ വിസ്കരിച്ചുപന്വസിച്ചു സമത്ഥിച്ചുകഴിഞ്ഞു. സവ്വാ ധാരതപത്തെ പ്രകാശിപ്പിക്കാൻവേണ്ടി ഈ പാദം ആരം ഭിക്കുന്നം.

മണ്ഡകോപനിഷത്തിൽ ''യസ്മിൻ ഒള്വാഃ പ്പഥിപീ പാന്തരിഷ്മോതം മനഃ സഹ പ്രാണൈശ്ച സവ്വൈഃ ത മേവൈകം ജാനഥ ആത്മാനമന്വാ പാചാ പിമുഞ്ചഥാ മുതസ്വൈഷ് സേത്രൂം'' എന്നൊരു മന്ത്രമുണ്ടും'. 'ഭൂമിയും സപഗ്ഗവും, അവയ്ക്ക മല്യ്വത്തിലുള്ള അന്തരിഷ്ഠവും എ ല്ലാ പ്രാണങ്ങളുമടക്കം മനസ്സം ഏതൊന്നിൽ ഘടകസ്പ പ്രാം ഞരിയും മദ്ധ്വത്തിലുള്ള അറിവുകളെയൊക്കെ പി ട്രേയ്ക്കും. ഇതാണം' അമുതത്തിന്റെ അതുത്തി? എന്നു പ റയുന്ന ഈ മന്ത്രത്തിൽ സപഗ്ഗഭൂമികാറക്കം പ്രാണമനസ്സ കാറക്കം ആധാരഭൃതമായി പ്വാഷ്ടിയിലും സമഷ്ടിയിലും കരാക്കം ആധാരഭൃതമായി പ്വാഷ്ടിയിലും സമഷ്ടിയിലും കരുംബോലെ വ്വാപിച്ചിരിക്കുന്ന എതൊന്നിനെ 'ആത്മാ' ശബ്ബംകൊണ്ടുൽബോധിപ്പിച്ചുവോ എങ്കിൽ അതു ജീവാ ത്മാവോ, പ്രകൃതിയോ അല്ല; പംബ്രഹ്മുത്തിയായ പര 9ക

#### ബ്രഹ്മസുത്രം

മേശ്വരൻതന്നെ. ഇവിടെ ആത്മശബ്ദം ബ്രഹ്മവാചക മാണം". ബ്രഹ്മം എപ്രകാരം സവ്വവ്വാപകമാണോ, അതു പോലെ സവ്വാധാരവുമാണം".

## സു:\_\_മക്തോപസുപുവുപശേരൽ. 2

ശബ്ദാത്ഥം:....മുക്തോപസ്രപ്പവ്വപ്പദേശാൽ = മുക്ത പുരുഷന്മാരുടെ പ്രാപ്വസ്ഥാനമായി ബ്രഹ്മത്തെ നിദ്ദേശി ച്ചിരിക്കുന്നു എന്നതിനാൽ എല്ലാത്തിൽനിന്നും വിട്ടുപോ രുന്ന മുക്തനായ ഒരാഠംക്കും ബ്രഹ്മം ആധാരമാണും.

സാരം: \_\_\_\_\_മൻപറഞ്ഞ മുണ്ഡകോപനിഷത്തിൽത്ത് ന്നെ പേറെയും കരു മന്ത്രമുണ്ടും, ''യഥാ നള്വം സ്വന്ദമാ നാഃ സമുദ്രേസ്കം ഗച്ഛന്തി നാമത്രപേ വിഹായ. ്തഥാ വിട്വാൻ നാമത്രപാദ്**ചിമക്തഃ പരാൽപരം പു**രുഷ മുപൈതി ദിവ്യം<sup>>></sup> എന്നിങ്ങിനെ. 'കഴുകിക്കൊണ്ടിരിക്ക ന്ന നടികഠം സമദ്രത്തിലെത്തി സമുദ്രത്തോട്ട ചേൻക ഴിയുമ്പോഠം പിന്നെ സമുദ്രത്തിൽനിന്നു വേറെ പ്രത്യേക മായൊരു നാമമോ, ത്രപമോ ഇല്ലാതിരിക്കുന്നതെപ്രകാര റോ, അതുപോലെ അഭിജ്ഞനായ പുരുഷൻ നാമത്രപ ങ്ങളെ വിട്ടു പരാൽപരമായ പരമപടത്തെ പ്രാപിച്ചു° അതിൽ താദാത്മ്വം പ്രാപിക്കുന്നു. പിന്നെ പ്രത്വേകനാമ ത്രപങ്ങളില്ലാതാകന്നു എന്നു താല്പയ്യം. ഇതുകൊണ്ടു പ രമാത്മാവായ പരമപ്ഷ്ഷൻ മുക്തപുരുഷന്മാക്ക്കൂടി ആ ധാരഭുതനാണെന്നു വ്വക്തമാക്കി. അപ്പോഠം പ്പഥിവ്വാ **ദിലോകങ്ങ**ഠംക്കാധാരമായിപ്പറഞ്ഞ ആത്മശബ്ദസൂചിത വസ്ത ജീപനോ പ്രകൃതിയോ ആവാൻ വയ്യ. പരമാത്മാ

വുതന്നെ. അതിനാൽ ഈ ജഗത്തിന്നു് ആധാരവും, ആശ്രയവും പരമാത്മാവുതന്നെ.

സു:...നാനുമാനമതച്ഛബ്ബൂാൽ. 8

ശബ്ദാത്ഥം: \_\_ അനുമാനം=കല്പിതമായ പ്രധാനം. അതച്ഛബ്ദാൽ=ഈ പ്രകരണത്തിൽ പറഞ്ഞിട്ടില്ലാത്തതി നാൽ. ന=സചഗ്ഗാദിലോകങ്ങഠംക്കാധാരമല്ല.

സാരം: ഈ പ്രകരണത്തിൽ പ്രകൃതിയെ അല്ലെ ങ്കിൽ പ്രധാനത്തെസ്സംബന്ധിച്ചു° ഒരു വാക്കും പറഞ്ഞി ട്ടില്ലാത്തതിനാൽ അതു ജഗത്തിന്നാധാരമാണോ എന്ന ശങ്കയ്ക്കേ അവകാശമില്ല. ജഗത്തിന്നാധാരം പരമാത്മാ വുതന്നെ.

സു:...പ്രാണട്ടച്ചു. 4

ശബ്ദാത്ഥം:\_\_പ്രണട്ടൽ ച₌ജീവാത്മാവും ജഗത്തി ന്നാധാരമല്ല.

സാരം: എപ്രകാരം പ്രകൃതിവാചകമായ ശബ്ദം ഈ പ്രകരണത്തിൽ പ്രയോഗിച്ചിട്ടില്ലയോ, അതുപോലെ ജീവാത്മവാചകമായ ശബ്ദവും പ്രയോഗിച്ചിട്ടില്ല. അതി നാൽ ജീവാത്മാവുമല്ല ജഗത്തിന്നാധാരമെന്നു പ്രത്വക്ഷമാ ഞ°. ആത്മശബ്ദം അന്ദ്വത്ര ജീവാത്മവാചകമായിട്ടുപ യോഗിച്ചിട്ടുണ്ടെങ്കിലും ഇവിടെ പരമാത്മവാചകമായിട്ടുപ ട്രാണപയോഗിച്ചിരിക്കുന്നതെന്നു വിശചസിക്കുന്നതിന്നു മതിയായ തെളിവുണ്ട്. ''എഷ അമുതസ്വ സേത്രം'' എ ന്ന വിശേഷണം ജീവാത്മാവിന്നു യോജിക്കാത്തതും പര മാത്മാവിന്നു യോജിക്കുന്തുമാകയാൽ ആത്മശബ്ദത്തി

#### ബ്രഹസുത്രം

ന്നു് ഈ പ്രകരണത്തിൽ പരമാത്മാവെന്നുതന്നെ അത്ഥം. അതിനാൽ ജഗത്തിന്നാധാരം പരമാത്മാവുതന്നെ.

സു:\_\_ഭേദവ്യപശേശർ. 5

ശബ്ദാത്ഥം:\_\_\_ ഭേദവ്വപദേശാൽ = ഭേദകല്പനഹേതു വായിട്ടം ജീവാത്മാവല്ല, പരമാത്മാവാണം° ജഗദാധാരമെ ന്നു വ്വക്തമാക്കിയിരിക്കുന്നു.

മൂണ്ഡകോപനിഷത്തിൽ 2\_2\_5\_ാമത്തെ മന്ത്ര ത്തിൽ 'ഞ ആത്താപിനെ അറിയു' എന്നു പറയുന്നുണ്ടു്. ജ്ഞാതാപായ ജീവാത്മാവിൽനിന്നു പേറെയാണും ജ്ഞാത പ്പനായ ഈ പരമാത്മാവെന്ന് ഇതുകൊണ്ടുതന്നെ വ്വ ക്തമാണും. പോരെങ്കിൽ അതേ ഉപനിഷത്തിൽത്ത ന്നെ 3\_1\_7\_ാമത്തെ മന്ത്രത്തിൽ 'ആ ആത്മാവിനെ അറിഞ്ഞവൻ ഹ്ലയേഗുഫയിലെ രഹസ്വത്തെ അറി ഞ്ഞു' എന്നും പറയുന്നുണ്ടു്. ഇതുകൊണ്ടു് ഈ പ്രകരണ ത്തിൽ ആത്മശബ്ദം പ്രാണധാരിയായ ജീപാത്മാവിനെ ലക്ഷ്വമാക്കിയല്ല, 🗍 പരമാത്മാവിനെ ലക്ഷ്യമാക്കിയാ ണും പ്രയോഗിച്ചിരിക്കുന്നതെന്നു പറയാതിരിക്കാൻ വ അതിനാൽ ദൃലോകാദിബ്രഹ്മാണ്ഡത്തിനെറ പ യ്യ. പരബ്രഹസപരൂപിയായ പരമേശ്വരൻ രമാധാരം തന്നെ.

സു:\_\_\_പ്രകരണാൽ. 6

ശബ്ദാത്ഥം:\_\_ഇതു പരബ്രഹത്തെ അധികരിച്ചുള്ള പ്രകരണമാണെന്നുള്ളതുകൊണ്ടും ആത്മശബ്ദം ജീവാത്മ വാചകമാവാൻ പയു.

### 68

സാരം: ഈ പ്രകരണത്തിൽ പ്രകൃതമന്ത്രത്തിൻെ മുമ്പും പിമ്പുമുള്ള മന്ത്രങ്ങളെ നോക്കിയാലും പരമാത്മപ ണ്ണനമാണം". സവ്വജ്ഞനും സവ്വശക്തനും ജീപാത്മാവി നു പ്രാപ്പനമാണം" എന്നിങ്ങനെ വണ്ണിക്കുന്നു. ഈ നിലയ്ക്കൂ ജീപാത്മാവും പരമാത്മാവും പേറെയാണെന്നും ജീപാത്മാവു പരമാത്മാവിനെ അറിയേണ്ടവനും പ്രാപി കേണ്ടപന്മാണെന്നും വ്വക്തമാണം". അതിനാൽ സ്പ ഗ്ഗാദിലോകങ്ങറാംക്കാധാരം ജീപാത്മാവോ ജഡപ്രകൃതി യോ അല്ലം പരമാത്മാവുതനെ.

സൂ:\_സ്ഥിത്യനോഭ്യാം ച. 7

ശബ്ദാത്ഥം:.\_സ്ഥിത്വദനാള്വാം=പരമാത്മാവിന്നു ശ രീരത്തിൽ സാക്ഷിത്രപേണയുള്ള സ്ഥിതിയും ജീവാത്മാ വിന്നു സൂഖാകാരമായ വിഷയഭ്രക്തിയും പറഞ്ഞിട്ടുണ്ട്. ച=അതുകൊണ്ടും ജീവാത്മാവിന്നും പരമാത്മാവിന്നും ഭേ ദം സിദ്ധിക്കുന്നണ്ട്.

സാരം: \_\_ മുണ്ഡകോപനിഷത്തിൽ ''ഒചാ സുപണ്ണാ സയുജാ സഖായാ സമാനം വൃഷാം പരിഷസ്പജാതേ. ത യോരന്വുഃ പിപ്പലം സ്ഥാദ്വത്ത്വനശ്നന്നേന്വാ അഭിചാക ശീതി<sup>>></sup> എന്നൊരു മന്ത്രമുണ്ട്. അതായതു ശരീരമാക ന്ന വൃഷ്പത്തിൽ ജ്ഞാനവും അജ്ഞാനവുമാകന്ന രണ്ടു കൊമ്പുകളിൽ അന്വോന്വ്വസഖ്വത്തോട്ടക്കടിയ രണ്ടു പ ഷികഠം താമസിക്കുന്നും?. (പരമാത്മാവിനെയും ജീ വാത്മാവിനെയുമാണം' ഇവിടെ പക്ഷികളായിക്കീത്തിച്ചി രിക്കുന്നത്രം.) അതിൽ ഒന്നും (സുഖദ്ദംഖാത്മകങ്ങളായ കമ്മഫലങ്ങളെ) ആസക്തിയോട്ടക്കടി ഭൂജിക്കുന്നു. മ റെറാന്ത നോക്കിയിരിക്കമാത്രം ചെയ്യുന്നു. ജീപാത്മാവു കമ്മഫലങ്ങളെ ആസക്തിയോടുകൂടി ഭൂജിച്ചു സുഖദുഃഖ ങ്ങളെ അനുഭവിക്കുന്നും പരമാത്മാവു സാക്ഷിമാ ത്രനായിരിക്കുന്നും ധരിക്കണം. ഇതാണം മന്ത്രാ ത്ഥം. ഈ വണ്ണനത്തിൽക്കൂടെ ജീപാത്മാവിന്നും പരമാ ത്മാപിന്നും ഭേദം സ്പഷ്ടമാക്കീട്ടുണ്ടും. അതിനാൽ ദ്വേലോ കാദിലോകങ്ങഠംക്കവലംബം ജീപാത്മാവല്ലം പരമാത്മാ പുതന്നെ.

സു:\_\_ട്രമാ സംപ്രസാദാഭധ്യപദേശാൽ. 8

ശബ്ദാത്ഥം:\_\_\_ഭ്രമാ=ഭ്രമാശബ്ദവാച്യനായ പരമാത്താ വു°. സംപ്രസാദാൽ=ജീവാത്മാപിനെക്കാറ്റം അധി= വളരെ വലുതാണം°. ഉപദേശാൽ=എന്നു വ്യക്തമാക്കി യതുകൊണ്ടു°.

സാരം: \_\_ മൻപ്രകരണംകൊണ്ടു സവ്വാധാരനായ പ രമാത്മാപിൻെറ പാ പകമാണം' ആത്മശബ്ദമെന്ന ംസമ ത്ഥിച്ചു. ശരി, അപ്പോഠം വേറെ ഒരു സംശയമുണ്ടാക ന്നു. ഛാന്ദോഗ്വോപനിഷത്തിൽ ഏഴാമധ്വായത്തിൽ നാരമേഹഷിയം സനൽകമാരമഹഷിയം തമ്മിലുള്ള സംഭാഷണത്തിൽ ആത്മാപിൻെറ സ്വത്രപഞ്ഞെക്കറിച്ചു പോടിക്കുന്നണ്ടും. അപ്പോഠം വാക്കം, വാഗിന്ദ്രയശക്തി, മനസ്സം', സങ്കല്പം, ചിത്തം, ധ്വാനം, പിജ്ഞാനം, ബലം, അന്നം, ജലം, തേജസ്സം', ആകാശം ഇപകളെ ഉത്തരോ ത്തരം പലിയാം സൂക്ഷൂംങളുമായി ഉപാസിക്കാൻ പറ ഞ്ഞും അവസാനം എല്ലാററിലുംവെച്ചു പലിയതായി പ്രാ ണനെ ഉപാസിക്കാനാണം' പായുന്നത്കം. അതിനെക്കേ ട്ട നാരമേഹപ്പി യാതൊരു ചോദ്വവും പിന്നീടു ചോദി ക്ന്നേമില്ല. അപ്പോറം എല്ലാറ്റിലുംവെച്ചു വലുതു പ്രാ ണനാണെന്നല്ലേ ധരിക്കേണ്ടതും? 'ഭുമാ'ശബ്ദവും ആത്മ ശബ്ദവുംകൂടി അവിടെ പ്രാണവാചകമായി ഉപയോ ഗിച്ചിട്ടുണ്ടു°. അതിനാൽ മൻപ്രകരണത്തിൽ ആത്മ ശബ്ബം പരമാത്മവാചകമായി സമയ്ഥിച്ചെങ്കിലും അതു ശരിയല്ല; പ്രാണവാച്ചനായ ജീവാത്മാവിൻെറ വാചക മായിട്ടപ്പേ ആത്മശബ്ദത്തെ ധരിക്കേണ്ടതു"? പോരെങ്കിൽ ശ്രതി പറയന്നു: ''യഥാ വാ അരാ നാഭൌ സമപ്പിതാ ഏവമസ്മിൻ പ്രാണേ സവ്വം സമപ്പിതം. പ്രാണഃ പ്രാ ണേന യാതി, പ്രാണം പ്രാണം ഒടാതി, പ്രാണായ ദോ തി. പ്രാണോ ഹ പിതാ, പ്രാണോ മാതാ, പ്രാണോ ളാതാ, പ്രാണഃ സ്വസാ, പ്രാണ ആചായ്യഃ, പ്രാണോ ബ്രാഹ്മണഃ<sup>22</sup> എന്നിങ്ങനെ. 'ചക്രത്തിൻെറ അഴിക**റം** മദ്ധ്വത്തിലുള്ള നാഭിയിൽ ഘടിപ്പിച്ചപോലെ എല്ലാം പ്രാണനിൽ സമപ്പിക്കപ്പെട്ടിരിക്കുന്നു. പ്രാണൻ മറ്റൊ ന്നിനെ അവലംബിക്കാതെ പ്രാണനെക്കാണ്ടതന്നെ (തന്നത്താൻ) സഞ്ചരിക്കുന്ന. പ്രാണൻ പ്രാണനെ കൊ ട്ടക്കുന്നു. പ്രാണനായിക്കൊണ്ടു കൊട്ടക്കുന്നു. അച്ഛന്മം, അമ്മയും, സഫോദരന്മം, സഫോദരിയും, ആചായ്യന്മം, ബ്രാഹ്മണനും എല്ലാം പ്രാണനാണു്.? എന്നിപ്രകാരമു ള്ള പണ്ണനത്തിൽ പ്രാണശബ്ദംകൊണ്ട ജീപാത്മാപിനെ യാണും വിവക്ഷിച്ചിരിക്കുന്നതെന്നു സ്പഷ്ടമാണും. പ്രാണ ശബ്ദത്തിൻെറ പയ്യായമെന്ന നിലയിൽ സംപ്രസാദശ ബൂംകൂടി ഉപയോഗിച്ചിട്ടുണ്ടും. സംപ്രസാദശബ്ദം ജീപാ ത്മപാചകമാണെന്നതിന്റ സംശയമില്ലല്ലോ. ഈ സ്ഥി

പ്രഹവുതം

തിക്കു മൻപ്രകരണത്തിലെ ആത്മശബ്ദം ജീവാത്മവാചക മല്ലെന്നെങ്ങനെ വിശ്വസിക്കാം? അങ്ങനെയാണെങ്കിൽ ദ്രൂലോകാദിലോകങ്ങഠാക്കവലംബം ജീവാത്താവാണെന്ന ല്ലേ പറയേണ്ടത്ക് എന്ന സംശയത്തിന്ന മറുപടിപറയ ലാണ് ഈ സൂത്രത്തിൻെറ ആശയം.

ഹാന്ദോഗ്വോപനിഷത്തിലെ പ്രസ്തത ചോദ്യോത്ത പ്രേകരണത്തിലെ പൂവ്വഭാഗം മാത്രമേ സംശയവിവരണ ത്തിൽ പ്രകാശിപ്പിച്ചിട്ടുള്ള. അതിൽത്തന്നെ അവസാ നം സനൽകമാരമഹഷി എല്ലാററിലുംവെച്ച വലിയതാ യും, എല്ലാററിന്നും പരമാവലംബമായും, സത്വസ്പത്രപ മായും ബ്രഹ്മത്തെ ഉപദേശിക്കുന്നണ്ടും. ആദ്വമാദ്യം ധ രിക്കേണ്ടതിനെ ആദ്വമാദ്യം പറഞ്ഞുകൊടുത്ത എന്നേ അത്ഥമുള്ള. ബ്രഹ്മത്തെ ബോധിക്കാവുന്ന സംസ്കാരം ബൂദ്ധിക്കണ്ടാവാൻവേണ്ടിയാണ് അങ്ങിനെ ചെയ്തത്. ആതുണ്ടായപ്പോറം ഉപദേശിക്കുകയും ചെയ്ത. അതിനാൽ ജീവാത്താവാണ് ജഗദാധാരമെന്നൊന്നം പ്രസ്തത പ്രകര ണംകൊണ്ടു വന്നുചേരുന്നില്ല. ജഗദാധാരം പരമാത്താ വൂതന്നെ. ഭ്രമാശബ്ദം ബ്രഹ്മവാമകംതന്നെ.

സു:\_\_ധമ്മോപപത്തേശ്ച. 9

ശബ്ദാത്ഥം:\_\_\_ധമ്മോപപത്തേ ചേട്രമോവിൻെറ ധ മ്മം വ്വക്തമാക്കീട്ടണ്ടു°. അതു പരമാത്മാവിന്നമാത്രം യോജിക്കുന്നതാണമ°. അതുകൊണ്ടും ഭൂമാശബ്ദം ബ്രഹ്മ വാചകമാണമ°.

സാരം:\_\_''യത്ര നാന്വൽ പശ്വതി, നാന്വൽ ശ്ര ണോതി, നാന്വൽ വിജാനാതി, സഭ്രമാഥ യത്രാന്വൽ

72

പശ്വത്വസ്വൽ ശ്രണോത്വസ്വൽ വിജാനാതി തദല്പം യോ വൈ ഭൂമാ തദമതതമഥ, യദല്പം തന്മത്ത്വം? എന്നിങ്ങി നെ ഭൂമാവിൻെ ധമ്മത്തെ ശ്രതി പ്രകാശിപ്പിച്ചിരിക്കു നു. 'ഏതൊന്നിൽ മറെറാന്നിൻെ കാഴ്ചയോ, കേറം വിയോ, അറിവോ ഇല്ലയോ അതു ഭൂമാവും". തന്നെ വി ട്ടസ്വത്തിൻെറ കാഴ്ചയം, കേറ്റംവിയം, അറിവും അനുഭവി ക്കേയെന്നതു തുച്ഛമാണം". 'ഭൂമാവു' അമുതവും, മററുള്ള വ മൃത്വവുമാണം" എന്നിപ്രകാരമുള്ള ഭൂമാധമ്മപ്രകാശനം കൊണ്ടു ഭൂമാശബ്ദം ബ്രഹ്മവാചകമാണെന്നു പ്രത്വക്ഷ മാണം".

സു:..\_.അക്ഷരമംബരാന്ത്യത്രേം. 10

ശബ്ദാത്ഥം: അക്ഷരം ഉക്തപ്രകരണത്തിൽ അ ക്ഷരശബ്ദവും പരബ്രഹ്മവാചകമായിട്ടാണു ഉപയോഗി ച്ചിരിക്കുന്നതും. എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ, അംബരാന്തധ്യ തേം ഞകാശപയ്യന്തരുള്ള ബ്രഹ്മാണ്ഡഘടകങ്ങളുടെ മുഴ വൻ പ്രതീതിയുണ്ടാവുന്നതുകൊണ്ടതന്നെ.

സാരം: ബ്ലഹദാരണ്യകോപനിഷത്തിൽ ഒരിടത്ത ഗാഗ്ഗി യാജ്ഞവൽക്വനോട്ട ചോദിക്കയാണം<sup>°</sup>: ... ''സഹോ വാച യട്ടൂദ്ധ്വം യാജ്ഞവൽക്വ! ദിവോ യദവാക പ്പഥി വ്വാഃ യദന്തരാ ദ്വാവാപ്പഥിവീ ഇമേ യൽ ഭൂതം പ ഭവച്ച ഭവിഷ്യച്ചേത്യാവക്ഷതേ കസ്മിൻ തദോതം ച പ്രോതം ചേതി<sup>32</sup> അതായതു സവഗ്ഗലോകത്തിന്ന മുകളിലും, ഭൂമി ക്കു കീഴിലും, സവഗ്ഗഭൂമികളുടെ മദ്ധ്യത്തിലും, സവഗ്ഗഭൂമി കളിലും വ്വാപ്തമായിരിക്കുന്ന ഭൃതവത്തമാനഭവിഷ്യൽസപ പ്രപമായ കാലം ഏതൊന്നിലാണം<sup>°</sup> കാതപ്രോതമായിട്ടി 10 \*

#### ബ്രഹ്വന്തം

രിക്കുന്നതു<sup>6</sup>? എന്നാണം<sup>6</sup> പോള്വം. അതിനു യാജ്ഞവൽ ക്യൻ എല്ലാം ആകാശത്തിലാണം<sup>6</sup> കാതപ്രോതമായിട്ടിരി ക്നേതെന്നാണം<sup>6</sup> മവപടി പറയുന്നതു<sup>6</sup>. അപ്പോഴും ഗാ ഗ്റ്റി വിടുന്നില്ല. ആ ആകാശം എതൊന്നിൽ കാതപ്രോ തമായിട്ടിരിക്കുന്നു എന്നാണം<sup>6</sup> പിന്നെ ചോദിക്കുന്നതു<sup>6</sup>. എതൊന്നിൽ ആകാശം കാതപ്രോതമായിട്ടിരിക്കുന്നുമോ ആ തത്വത്തെ ബ്രഹ്മജ്ഞമാർ 'അക്ഷര'മെന്നാണം<sup>6</sup> പറ യാവു് എന്നാണതിന്നു യാജ്ഞവൽക്വൻ മവപടി പറയു നേതു<sup>6</sup>. ഇപ്രകാരം അക്ഷരശബ്ദസുമിതമായ തത്വം ആകാശമടക്കം എല്ലാററിൻേറയും വിധാരകശക്തിയായി പ്രതിപാദിച്ചിട്ടുണ്ടെന്നതിനാൽ അക്ഷരശബ്ദംകൊണ്ടു പ മൊത്മാവിൻെറ വാണ്ണന്നമാണം<sup>6</sup> ചെയ്തിരിക്കുന്നതെന്നു ക അതണം. അതിനാൽ അക്ഷരശബ്ദം ബ്രഹ്മവാചകമാണം<sup>6</sup>.

സു:\_\_സം ച പ്രശാസനാൽ. 11

ശബ്ദാത്ഥം: \_\_ പ=ഌത്രയല്ല. സാ=ഌത്ര° \_\_ ആകാ ശപയ്യന്തമുള്ള എല്ലാററിൻേറയും വിധാരകശക്തി \_\_പ ശാസനാൽ=മറൊല്ലാററിനേയും ശാസിക്കുന്നു എന്നുള്ളതു കൊണ്ടും അക്ഷരശബ്ദം പരബ്രഹ്മവാചകമാണ്.

സാരം: ഇതേ പ്രകരണത്തിൽത്തന്നെ കുറച്ചുകൂടി മന്നോട്ട പോയാൽ പ്രസ്തത അക്ഷരശബ്ദവാച്ചമായ ത തപം കാലം തുടങ്ങിയ എല്ലാററിനേയും ശാസിക്കന്നു എ ന്നും, ആ ശാസനംകൊണ്ടാണു് കാരോന്നും അതതിനെറ ധമ്മം തെററാതെ പ്രവത്തിക്കുന്നതെന്നും പറയുന്നുണ്ടു്. അതു ജഡയായ പ്രകൃതിയെ സംബന്ധിച്ചാവാൻ വയ്യ. അതിനാൽ അക്ഷരശബ്ദം ബ്രഹ്മവാചകംതന്നെ.

74

സു:\_\_അനുഭാവവ്യാപ്പത്തേശ്ച. 12

ശബ്ദാത്ഥം:\_\_ അന്വഭാവവ്യാപ്പത്തേഃ = അക്ഷരശബ്ദ വാച്ചമായ തത്വത്തിൽ പ്രധാനം തുടങ്ങിയ അന്വവസ്ത ക്കളുടെ ഭാവങ്ങളെ നിരാകരിച്ചിട്ടുണ്ട്. ച=ഞതുകൊ ണ്ടും അക്ഷരശബ്ദം ബ്രഹ്മവാചകമാണ്.

സാരം: ഇതേ പ്രകരണത്തിൽത്തന്നെ ഇനിയും മുന്നോട്ടു പോവുമ്പോഠം പറയുന്നണ്ട്, ''ഈ അക്ഷരത്തെ കാണാൻ വയ്യെങ്കിലും അതു് എല്ലാററിനേയും കാണുന്നു. കേറ്റംക്കാൻ വയ്യെങ്കിലും അതു് എല്ലാററിനേയും കേറം കുന്നു. വിചാരിക്കാൻ വയ്യെങ്കിലും അതു് എല്ലാററി നേയും വിചാരിക്കുന്നു? എന്നിങ്ങിനെ. ഈ പ്രതിപാദ നംകൊണ്ടു കാണാനും കേറ്റംക്കാനും വിചാരിക്കാനും കഴി യാത്ത ജഡമായ പ്രധാനത്തിനെറ ധമ്മങ്ങളെ നിരാക രിച്ചിട്ടുണ്ടും. ഇതുകൊണ്ടും അക്ഷരശബ്ദം ബ്രഹ്മവാവക മാണം?.

സൂ:....ഈക്ഷതികമ്മവുപദേശാൽസഃ. 13 ശബ്ദാത്ഥം:....ഈക്ഷതികമ്മവ്വപദേശാൽ= ഇവിടെ പരമപുര്ഷൻെറ ഈക്ഷതികമ്മവ്വപദേശവുമണ്ടെന്നുള്ള തുകൊണ്ടും. സഃ=ഞക്ഷരശബ്ദം ബ്രഹ്മവാചകമാകന്ന.

തുകൊണ്ടും. സഃ=അക്ഷരശബ്ദം ബ്രഹ്മവാവകമാകന്നം. സാരം: ഈ സൂത്രംകൊണ്ടു വിചാരം ചെയ്യപ്പെടു ന്ന മന്ത്രം ഇതാണം<sup>°</sup>: … ''യഃ പനരേതം ത്രിമാത്രേണോമി ത്വേതേനൈവാക്ഷരേണ പരം പുര്ഷമമിദ്ധ്വായീയ സ തേജസി സൂള്യേ സന്വന്നഃ യഥാ പാദോദരസ്ത്വപാം വി നിമ്മുപ്പത എവം ഹ വൈ സ പാപ്മനാ വിനിമ്മുക്കഃ സ സാമഭിരുന്നീയതേ ബ്രഹ്മലാകം സ ഏതസ്മാൽ ജീ

75

ബ്രഹ്മസൂത്രം

വഘനാൽ പരാൽപാം പുരീശയം പുര്ഷമീക്ഷത.<sup>22</sup> അതായത്ത്, ആര് ത്രിമാത്രാസ്വര്യപമായ പ്രണവാകാര മായ ഈ അക്ഷരോപാസനയിൽക്കൂടെ പരമപുര്ഷനെ നിരന്തരം ധ്വാനിക്ഷന്നുവോ, അവൻ തേജോമയമായ സ്ത യ്യലോകത്തെത്തുന്നു. സപ്പം ഉറ ഊരിയിടുന്നമാതിരി എല്ലാ പാപങ്ങളിൽനിന്നും അവൻ മുക്കനാകന്നു. പാ പമുക്തിക്കശേഷം സൂയ്യമണ്ഡലത്തേയും ഭേദിച്ച ബ്രഹ്മ ലോകത്തെത്തുന്നു. അനന്തരം സവ്വജീവന്മാരുടേയും സ മഷ്ടിയും, പരമപുരുഷനമായ പരമേശപരന്റെ സാക്ഷാ ല്ലാരത്തേയും പ്രാപിക്കുന്നു. ഇവിടെ ത്രിമാത്രാസ്വത്ര പമായ പ്രണവംകൊണ്ടും ഏതൊരക്ഷരത്തെയാണോ ഉ പാസിക്കാൻ പറഞ്ഞത്ത്, അത്ര ബ്രഹ്മമാണെന്നു സംശ യരഹിതമാണം. അതിനാൽ അക്ഷരശബ്ദം ബ്രഹ്മവാ പകമായാണപയോഗിച്ചിരിക്കുന്നത്രം.

സു: \_\_ഹേര ഉത്തരേഭ്യഃ. 14

ശബ്ദായ്ഥാ: \_\_\_ ദഹരഃ = ഉക്തപ്രകരണത്തിൽ ദഹര ശബ്ദംകൊണ്ട് എതൊരു ജ്ഞേയതത പഞ്ഞയാണോ നി ട്രേശിച്ചിരിക്കുന്നതു്, അതു ബ്രഹ്മമാണു്. ഉത്തരേള്യഃ = എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ അതിനുശേഷം ഉപയോഗിച്ച ശ ബ്ദുങ്ങളെക്കൊണ്ടതു വ്വക്തമാകന്നു.

സാരം: \_\_ഛാങോഗ്വോപനിഷത്തിൽ പറയന്നം, ''അഥ യദിദമസ്കിൻ ബ്രമ്മപുരേ ഹേരം പൂണ്ഡരീകം വേശ്മ ദംഗരോസ്കിന്നന്തരാകാശഃ തസ്കിൻ യദന്തസ്തദനേച ഷ്ടപ്പും തദ്വാ വ വിജിജ്ഞാസിതവ്വം?' എന്ന°. അതായ ഇ°, 'ബ്രഹ്മനഗരമാകന്ന മനുഷ്യശരീരത്തിൽ, താമരയു

76

ടെ ആകൃതിയിലുള്ള ഒരു ഗുഹമുണ്ടു°. എദയമെന്നത്ഥം. അതിനുള്ളിൽ അതിസൂക്ഷൂമായ ആകാശമുണ്ടു°. അതി നള്ളിൽ യാതൊരു പസ്തപുണ്ടോ അതിനെ അന്വേഷി ക്കാനം അറിയാനം ശ്രമിക്കു.' ഈ വണ്ണനത്തിൽ ഏ തൊരു തത്വത്തെ ജ്ഞാതവൃമായി വ്യപദേശിച്ചിരിക്കുന്ന വോ, 'ദഹര'ശബ്ദത്താൽ ലക്ഷ്യസ്വത്രപേണ പ്രതിപാ **ദി**ക്കപ്പെട്ട ആ തത്വം ബ്രഹ്മമല്ലാതെ മറൊാന്നമല്ല. മാത്രമല്ല, അതേ പ്രകരണത്തിൽ മേലോട്ടു പറഞ്ഞുപോ പുമ്പോറം ഇതിനാള്ളിൽ എല്ലാ ബ്രഹ്മാണ്ഡങ്ങളും ഒതു ങ്ങിയിരിക്കുന്നു എന്നു പറയുന്നുണ്ടും". കൂടാതെ ഈ ആ ത്മാവും എല്ലാ പാപങ്ങളിൽനിന്നും, ജരാമരണങ്ങളിൽ നിന്നും, അതീതവും, ട്രഃഖരഹിതവും, ക്ഷൽപിപാസാവ ജ്ജിതവം, സത്വകാമവം, സത്വസങ്കല്പവമാണെന്നുകൂടി പ്പായന്തണ്ടും. അവസാനമായി എന്നാൽ പറയപ്പെട്ട ഈ ആത്മാവു് അദ്ദതവും, അഭയവും, 'ബ്രഹ്മാണം'. ഇതിൻെറ പേരാണു് സത്വമെന്നു് ഇത്രയും പറഞ്ഞ തിൽനിന്നു ദഹരശബ്ദത്തിന്റെ അത്ഥം 'ബ്രഹ്മ'മെന്നാ ണെന്നു പ്പുക്തമാവുന്നു.

സു: ഗതിശബ്ദാഭ്യാം തഥാ ദ്രഷ്ടം ലിംഗം ച.15 ശബ്ദാത്ഥം: ഗതിശബ്ദാളും ലിംമത്തിൽ ഗതിവ ണ്ണനംകൊണ്ടം, ബ്രഹ്മവാ പകശബ്ദുമള്ള തകാണ്ടം. ത ഥാ ദ്രഷ്ടം ച ഇപ്രകാരം മററു ശ്രതികളിലും വണ്ണനം കാണുന്നത്തകാണ്ടും. ലിംഗം ഈ വണ്ണനത്തിലും വന്നു ചേന്ന അത്ഥം ബ്രഹ്മമെന്നുതന്നെ. അതിനാൽ ദഹര ശബ്ദം ബ്രഹ്മവാ പക്ഷാണം",

സാരം: \_ ''ഇമാഃ സവ്വാഃ പ്രജാ അഹരഹഗ്ഗപ്പന്ത്വ ഏരം ബ്രഹ്മലോകം ന പിന്ദന്ത്വനുതേന ഹി പ്രത്യൂഢാഃ'' എന്ന ഛാന്ദോഗ്വോപരിഷന്മത്രമാണ് ഇവിടെ് ചച്ചാ പിഷയമായിട്ടിരിക്കുന്നതു°. 'ഈ ജീവിസമുദായം മുഴവ നം പ്രതിദിനം സൂഷുപ്തികാലത്തു ബ്രഹ്മലോകത്തു പോ പുന്നണ്ടെങ്കിലും, അസത്വത്തിന്റെ ആവരണം ഹേത്ര **പാ**യിട്ടതിനെ അറിയുന്നില്ല.? എന്ന പ്രസ്തത മന്ത്രാത്ഥ ത്തിൽ പ്രതിദിനം ബ്രഹ്മലോകത്തു പോക്നു എന്നതു ഗതിപണ്ണനമാണും. 'ദഹര'ശബ്ദത്തിന്ന ബ്രഹ്മലോക മെന്നുള്ള കല്പന ബ്രഹ്മവാചകവുമാണു്. ഈ രണ്ടു കാര ണങ്ങളെക്കൊണ്ടു ഭഹരശബ്ദം ബ്രഹ്മവാചകമാണെന്നു പ്പുക്തമാവുന്നു. ഇതിന്നുപുറമേ വേറെയും ഇതുപോലുള്ള വണ്ണനങ്ങളുണ്ടും, ''സതാ സോമ്വ തദാ സമ്പന്നോ ഭവ തി.<sup>>> 'ഹേ</sup> സോമ്യ! സൃഷ്ടപ്പ്വച്**സ്ഥ**യിൽ ജീവൻ ബ്രഹ്മ ത്തോടു കൂടിച്ചേരുന്നു? എന്നിങ്ങനെ. ഈവക കാരണ ങ്ങളെക്കൊണ്ടു ഭഹരശബ്ദം ബ്രഹുവാചകമാണെന്നു സു പിദിതമാപുന്നു.

സു:\_\_ധതേശ്ച മഫിക്ലാസുറസ്തിന്തപലബ്ബേ: 16

ശബ്ദാത്ഥം: \_\_ധ്രന്തേ: ച=ഈ ഫേരത്തിൽ എല്ലാ ലോകങ്ങളുടേയും ധാരണകമ്മത്തെപ്പറഞ്ഞിട്ടുള്ളതുകൊ ണ്ടും. അസ്വ=ഇതിൻെറ. മഹിമ്പ:=എല്ലാ ലോകങ്ങളേ യും ധരിക്കാൻ കഴിയുന്നു എന്ന മഹിമയുടെ വ്വാപ്തി. അ സ്മിൻ=പരബ്രഹ്മത്തിൽ മാത്രം ഉണ്ടാകാവുന്നതാണെന്ന തുകൊണ്ടും. ഉപലബ്ലേഃ=മററു ശ്രതികളിലും ഈതതചം കാണുന്നതുകൊണ്ടും ദഹരശബ്ദം ബ്രഹ്മവാചകമാകനും,

സാരം:\_\_\_`് അഥ യ ആത്ഥാ സ സേതുവ്വിധ്യതിരേ ഷാം ലോകാനാം" ഈ ആത്മാവും എല്ലാ ലോകങ്ങളുടേ യം ധാരണത്തിൻെ അതിത്തിയാകന്നു എന്നിങ്ങനെ. ഛാന്ദോഗ്യോപനിഷത്തിൽ ദഹരശബ്ദലക്ഷ്യമായ ആ ത്മാവിൽ എല്ലാ ലോകങ്ങളുടെ ധാരണസചത്രപമായ ശ ക്തിയെ വണ്ണിച്ചിട്ടുണ്ടു°. അതിനാൽ ദഹരശബ്ദം പര മാത്മവാചകംതന്നെ എന്നു നിസ്സംശയം പറയാം. പോ രെങ്കിൽ വേറെയും ശ്രുതികളിൽ ഇതേ ആശയത്തെ വ്വ ക്തമാക്കീട്ടുണ്ടും. ''എതസ്വ വാ അക്ഷരസ്വ്വ പ്രശാസന ഗാഗ്ഗി! സൂഷ്ടാചന്ദ്രമസൌ വിധുതൌ തിഷ്ണം?? 'അല്ലേ ഗാഗ്ഗി! അക്ഷരമാകുന്ന ഈ പരമാത്മാപിൻെറ ശാസന യ്ക്കു വിധേയന്മാരായിട്ടു° ആദിത്വചന്ദ്രന്മാർ ലോകങ്ങളെ ധരിക്കുന്നു എന്നിങ്ങിനെ. ഇതിന്നപുറമെ ''ഏഷ സ വ്വേശചര ഏഷ ഭൃതാധിപതിരേഷ ഭൃതപാല ഏഷ സേ തുവ്വിധാരണ എഷാം ലോകാനാമസംഭേദായ'' എന്നുകൂ ടി പറയന്നു. അതായതു് ഇഇ് എല്ലാററിന്നും ഈശചര നാണം°; ഇതു° എല്ലാ പ്രാണികളുടേയം അധിപതിയാ ൺ°; ഇഇ് എല്ലാ ജീവികളുടേയും പാലകന്ദം, പോഷക നമാണു്. ഈ എല്ലാ ലോകങ്ങളുടേയും വിധാരണത്തി ൻറെ അതിത്തിയാണ്ം. പരബ്രഹ്മസ്വത്രപിയായ പര മേശപരനൊഴിച്ചു മററാക്കും ഈ വിശേഷണങ്ങറാം യോജി ക്കാൻ വയ്യാത്തതാണല്ലോ. അതിനാൽ ഇവിടെ ദഹര ശബ്ബം ബ്രഹ്മവാപകമാണെന്നതിന്ന സംശയമുണ്ടാവാൻ വയ്യ.

ബ്രഹ്യതം

സു:\_\_പ്രസിഭാശ്വ. 17

ശബ്ദാത്ഥം:\_\_പ്രസിദ്ധേ: ച⊨പ്രസിദ്ധികൊണ്ടം\_\_ അതായത്ര് ആകാശശബ്ദം പരമാത്മാവ്ര് എന്ന അത്ഥ ത്തിൽ പ്രസിദ്ധിയുള്ളതായതുകൊണ്ടും\_\_ദഹരശബ്ദം ബ്ര ഹമവാചകമാണ്.

സാരം: ശ്രതികളിൽ പലേടത്തും ആകാശശബ്ദം ബ്രഹ്മപാചകമായുപയോഗിച്ചിട്ടണ്ട്. അതിനാൽ ആ കാശശബ്ദം പരമാത്താവെന്നത്ഥത്തിൽ പ്രസിദ്ധവുമാ ഞ°. ''കോ ഹ്വേവാന്യാൽ കഃ പ്രാണ്വാൽ യദേഷ ആ കാശ ആനന്ദോ ന സ്വാൽ.'' ഈ ആകാശം (പരമാ ത്താവ°) ആനന്ദമയമല്ലെങ്കിൽ ആരാണം° ജീവിക്കുന്നത്ര ''സവ്വാണി ഹ വാ ഇമാനി ഭൃതാന്വാകാശാദേവ സമുൽ പദ്വാണം.'' ഈ എല്ലാ ജീവരാശികളം ആകാശത്തിൽ (പരമാത്താവിൽ) നിന്നതന്നെ ഉണ്ടാവുന്നം. എന്നിങ്ങി നെ പലേടത്തും ശ്രതികളിൽ ആകാശശബ്ദം ബ്രഹ്മവാ ചകമായുപയോഗിച്ചിട്ടണ്ട്. ആ കാരണംകൊണ്ടം ഇ വിടെ ദഹരശബ്ദം ബഹ്മവാപകമാണം".

> സൂ:.\_ഇതരപരാമശാൽ സ ഇതി ചേന്നാസംഭ വാൽ. 18

ശബ്ദാത്ഥം: \_\_ചോൽ = എന്നാൽ. ഇതരപരാമശാൽ = ജീവാത്മാവിന്ത സങ്കേതമാണെന്നുള്ള തുകൊണ്ട്. സഃ = ദഹരശബ്ദാത്ഥം ജീവാത്മാവാണെന്ത പറയന്ത് എങ്കിൽ. ഇതി ന = അതു ശരിയല്ല. അസംഭവാൽ = ഇവിടെ പറ യപ്പെട്ട ലക്ഷണംങ്കാം ജീവാത്മാവിന്ത യോജിക്കാത്തതു കൊണ്ടുതന്നെ.

80

സാരം: \_ ഛാന്ദോഗ്വോപനിഷത്തിൽ ചറയന്നം, "സ ബ്രൂയാൽ നാസ്വ ജരയൈതൽ ജീയ്യതി ന പധേ നാസ്വ ഹന്വത ഏതൽ സത്വം ബ്രഹ്മപുരമസ്മിൻ കാമാഃ സമാഹിതാ എഷ ആത്മാ അപഹതപാപ്മാ വിജരോ പിമ്മതൃവ്വിശോകോ പിജിഘത്സോപിപാസഃ സത്വകാമ സ്സത്വസങ്കല്ലോ യഥാ ഫ്വേവേഹ പ്രജാഃ അന്വാവിശന്തി യഥാനുശാസനം യം യമന്തമഭികാമാ ഭപന്തി യം ജനപ **ദം യം ക്ഷേത്രഭാഗം** തം തമേവോപജീവന്തി<sup>>></sup> എന്നം°. അതായഇ°\_\_'ശിഷ്ഠനോട്ട്' ആചായ്യൻ പറയുകയാണ്ം. ഈ ശരീരത്തിൻെറ ജരാവസ്ഥകൊണ്ട" അതു ജീണ്ണിക്ക ന്നില്ല; ഈ ബ്രഹ്മപരം സത്വമാണം; ഇതിൽ എല്ലാ ആ ഗ്രഹങ്ങളം വേണ്ടപോലെ നിറഞ്ഞിരിക്കുന്നണ്ട്. ഈ ആത്മാവം" പണ്യപാപങ്ങളിൽനിന്നും, ജരാമൃത്യക്കളിൽ നിന്നും, ക്ഷൂൽപിപാസകളിൽ നിന്നും അതീതവും, ശോകരഹിതവും, സത്വകാമവും, സത്വസങ്കല്പവുമാണു്. ഈ ലോകത്തിൽ പ്രജകഠം രാജാവിൻറ്റ് ആജ്ഞയെ പാ ലിക്കുന്നപോലെ അതാതു വസ്തക്കളെയും, കാലദേശങ്ങ ളെയും, നാമത്രപങ്ങളെയും ആഗ്രഹിക്ഷന്ന. അവ യെ അനുഭവിച്ചു സൂഖിക്കുകയും ചെയ്യുന്നു എന്നുള്ള ഈ മത്രാത്ഥംകൊണ്ട് ജീവാത്മാവിനെയാണപന്വ്വസിച്ചിരി ക്കുന്നതെന്നു ധരിക്കുന്നവർ ദഹരശബ്ദം ജീപാത്മപാച കമാണെന്നു പറഞ്ഞേയ്ക്കാം. എന്നാൽ അതു ശരിയ ല്ല; **പസ്ത**തമന്ത്രംകൊണ്ട ജീവാത്താപിനെയല്ല, പരമാ ത്മാവിനെയാണപന്വസിച്ചിരിക്കുന്നതു°. സത്യകാമൻ, സത്വസങ്കല്പൻ ഇത്വാദിമഹിമക⁄ാം ജീവാത്മാവിന്നുണ്ടാ പാൻ പയ്യാത്തതിനാൽ പരമാത്മാപിനെയാണപന്വസി

11 #

ച്ചിരിക്കുന്നതെന്നു പ്പക്തമാണു°. അതിനാൽ ദഹരശ ബ്ദം ജീവാത്മവാചിയാണോ എന്ന സംശയത്തിന്നു പ്ര സക്തിയുണ്ടാവുന്നില്ല.

സു: \_\_ഉത്തരാച്ചേദാവിർഭൂതസചത്രപസ്ത. 19 ശബ്ദായ്ഥാ: \_\_ പേൽ = എന്നാൽ. ഉത്തരാൽ = അതി ന്നശേഷമുള്ള മന്ത്രംകൊണ്ട ദഹരശബ്ദം ജീവാത്മവാചി യാണെന്നു ബോധപ്പെടുന്ന എന്നു പറയുന്നപക്ഷാം. ഇ= ആ അഭിപ്രായം ശരിയല്ല. എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ, ആ വിർഭൂതസചത്രപഃ=ആ മന്ത്രത്തിൽ ആരുടെ വണ്ണനമു ണ്ടോ, അതു ശുദ്ധസ്വത്രപത്തിലുള്ള ആത്മാവിൻേറ താണം<sup>°</sup>.

സാരം: \_ ഛാന്ദോഗ്വോപനിഷത്തിൽ പറയന്ന, "അഥ യ ഏഷ സംപ്രസാദോ അസ്മാൽ ശരീരാൽ സ മുത്ഥായ പരം ജ്വോതീരൂപസംപള്വ സേപന രൂപേണ അഭിനിഷ്പദ്വത എഷ ആത്മേതി ഹോവാചൈതദ്ദേതമ യേമേതൽ ബ്രഹ്മേതി തസ്വ ഫ വാ എതസ്വ ബ്രഹ്മണോ നാമ സത്വം<sup>272</sup> എന്ന്. അതായത്ത്, ഈ സംപ്രസാദൻ ഈ ശരീരത്തിൽനിന്നു വിട്ടാൽ പരം ജ്വോതിസ്റ്റിൽ സ്പ പ്രപാവസ്ഥയെ പ്രാപിക്കുന്നു. ഇത് അമുതവും, അഭയ വും, ബ്രഹ്മവുമാണ്. ഈ ബ്രഹ്മത്തിൻെറ പേരാണ് സത്വം എന്ന്. ഈ മന്ത്രത്തിൽ സംപ്രസാദശബ്ദംകൊ ണ്ടുജീവാത്മാവിനെയാണ് സൂപിപ്പിച്ചിരിക്കുന്നത്ര്. ജീ വാത്മാവിന്തന്നെ അമുതതപവും, അഭയത്വവും, ബ്രഹ്മ തപവും എല്ലാം കല്പിച്ചിരിക്കുന്നു എന്നുള്ളതുകൊണ്ടു ഒഹ രശബ്ദം ജീവാതമവാമിയാവാൻ വിരോധമില്ല എന്നു ശ ജിക്കന്നു എങ്കിൽ അതു ശരിയല്ല. എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ ഇതേ മന്ത്രത്തിൽത്തന്നെ തൻറെ ശുദ്ധേരൂപഞ്ഞെ പ്രാ പിക്കന്നു എന്നുള്ളതെങ്ങിനെ ജീവാത്മാവിൻെറ വിശേ ഷണമാവും? അതു വരാൻ വയ്യല്ലോ. അതിനാൽ ആ ഒരൊററ കാരണംകൊണ്ടുതന്നെ ദഹരശബ്ദം ജീവാത്മ വാചിയല്ലെന്നും, പരമാത്മവാചിയാണെന്നും വ്വക്തമാ വുന്നു.

സു:---അന്യാത്ഥശ്ച പരാമശഃ. 20

ശബ്ദാത്ഥം:...പരാമശ്ഃ ച=ജീവാത്മാപിന്ന ലക്ഷ്വ മാക്കിച്ചെയ്യപ്പെട്ട സങ്കേതവും. അന്ദ്വാത്ഥഃ=മറെറാരാ വശ്വത്തിന്നവേണ്ടിയാണം°

സാരം:...പൂവ്വോക്തപ്രകരണത്തിൽ ജീപാത്മാവി നെറ ലക്ഷ്യസൂചകമായ ശബ്ദപ്രയോഗം ദഹരശബ്ദാത്ഥ ത്തെ ജീവാത്മവാ പിയായി ഗ്രഹിക്കാൻവേണ്ടിയല്ല, അ തു മറെറാരാവശ്വത്തിനുവേണ്ടിയാണം". പരമാത്മാവി നെറ യഥാത്ഥജ്ഞാനമുണ്ടാവുമ്പോഴേ ജീവാത്മാവിന്ന താദാത്വ്വം കൈവര എന്നുള്ളതുകൊണ്ടാണം" അവിടെ ജീവാത്മാവിനെ ആ രൂപത്തിൽ പണ്ണിച്ചത്ര". അതി നാൽ ദഹരശബ്ദം ജീവാത്മവാചകമല്ല; പരമാത്മവാച കംതന്നെ.

### സു:\_ഞല്പയുതേരിതി ചേത്തക്തം. 21

ശബ്ദാത്ഥം:\_\_അല്പശ്രതഃ=ശ്രതികളിൽ അല്പമായി ട്ടേ ദഹരശബ്ദം ഉപയോഗിക്കപ്പെട്ടിട്ടുള്ള എന്നുള്ള ജീ വാത്മവാചകമാണ°. ഇതി ചേൽ≂എന്നാണഭിപ്രായമെ ങ്കിൽ അതു ശരിയല്ല. തൽ ഉക്തം=അതു പറയപ്പെട്ടി ട്ടം ഉണ്ട്ര°.

സാരം: \_\_ ദഹരശബ്ദം വളരെ കറപ്പു മാത്രമേ ശ്ര തികളിൽ ഉപയോഗിച്ചിട്ടുള്ള. അതുകൊണ്ടു പസ്തുത ശബ്ദം പരമാത്മവാചകമാവാൻ വയ്യ. പരമാത്മവാച കമായിരുന്നു എങ്കിൽ ശ്രുതികളിൽ പലേടത്തും അതി നെറ ഉപയോഗം വേണ്ടിവരുമായിരുന്നു. അങ്ങിനെ സംഭവിച്ചിട്ടില്ലാത്തതുകൊണ്ടു ജീവാത്മവാചകമാവാനേ വഴിയുള്ള എന്നു പറയുന്നുവെങ്കിൽ അതു ശരിയല്ല. ഈ വാദത്തിന്നു ഇതിനമുമ്പുതന്നെ രണ്ടാംപാദം ഏഴാംസ്റ്റ ത്രംകൊണ്ടു മറുപടി പറഞ്ഞിട്ടുണ്ടും. പറഞ്ഞതിനെത്ത നെ വീണ്ടം ആവത്തിച്ചു പറയേണ്ട ആവശ്വമില്ലാത്തതു കൊണ്ടിവിടെ പറയുന്നില്ല. അതിനാൽ ദഹരശബ്ദം ജീവാത്മവാചകമല്ല; പരമാത്മവാചകാതന്നെ.

സു:----അനുകതസ്തസു ച. 22

ശബ്ദാത്ഥം:\_\_തസ്വj=ജീവാത്മാവിൻെറ. അനുകത്ഷേ ച=അനുകരണംകൊണ്ടും.

സാരം: \_\_\_മന്ദഷ്ഠ്വൻറെ എദയത്തിൻെറെ വലുപ്പം കരു പെരുവിരൽ പുററളവിൽ കൂട്ടതലുണ്ടാവാൻ വയ്യ. എന്നാൽ ജീവാത്മാവോട്ടകൂടി പരമാത്മാവു പ്രവേശിച്ച ധിവസിക്ഷനു എന്നു ശ്രതിയിൽ പറഞ്ഞിട്ടുണ്ട്', ''ഋതം പിബന്തെ സൂക്തസ്വ് ലോകേ ഗുഹാം പ്രവിഷ്ടൌ പര മേ പരാലോ'' എന്നിങ്ങനെ അതായതു 'സുകൃതത്തി നെറ ഫലമായ മനുഷ്യശരീരത്തിൽ പരമപുരുഷനായ

ഈശപരൻെറ ആവാസസ്ഥാനമായ എദയാകാശത്തിന്ന ള്ളിൽ ബൂദ്ധിസചത്രപമായ ഗുഹയിൽ നിശ്ശബ്ദന്മാരായി സത്വത്തെ പാനംചെയ്തകൊണ്ടിരിക്കുന്ന രണ്ടാള്കളണ്ട<sup>ം</sup>' എന്നം്. ഇവിടെ രണ്ടാളകളെന്നതിന്ന ജീവാത്മാവെ ന്നും, പരമാത്മാവെന്നുമാണും വിവക്ഷ. "തൽ സൃഷ്ട്വാ തദേവാനുപ്രാവിശൽ.?? പരമാത്മാവു ജഡമായ ജഗൽ ഗോളത്തെ സ്റ്റഷ്ടിച്ചു ജീവാത്മാവോടുകൂടി അതിൽ പ്രവേ ശിച്ചു. ഇങ്ങിനെ പലേടത്തും ശ്രതികളിൽ പരമാത്മാ പിന്നു ജീപാത്മാപിൻറ അനുകരണത്തെ പ്രഖ്വാപിച്ചി രിക്കകൊണ്ടും, പരമാത്മാപിന്നു<sup>°</sup> അല്പപരിമാണം കല്പി ക്കുന്നതു തെററല്ല. ഈ അഭിപ്രായത്തെ ഉള്ളിൽ വെച്ചു കൊണ്ടു ശ്രതികളിൽ അവിടവിടെ 'അണോരണീയാൻ' അണപിൽവെച്ച് അണു അല്ലെങ്കിൽ ചെറുതിൽവെച്ചു ചെരുതെന്നു പ**്ഞ്ഞിട്ടുണ്ട**°. അങ്ങിനെതന്നെ 'മഹ് തോ മഹീയാൻ? വലുതിൽവെച്ചു വലുതെന്നും പറഞ്ഞിട്ടു ണ്ടും. ഈവക സ്വായങ്ങളെക്കൊണ്ടും ദഹരശബും പര മാത്മവാചകമാവാൻ പിരോധമില്ല.

സു:\_\_അപി ച സൂയ്യത. 23

ശബ്ദായ്ഥം: \_അപി ച=അത്രയല്ല; ഇതിനൊക്കെ പുറമെ. സൂയ്യതേ=സ്മതിയിലും പറയുന്നു.

സാരം: പരബ്രഹ്മാകന്ന പരമേശചരൻ എല്ലാ ജീവികളുടേയും ഹ്ലദയാന്തഭാഗത്തധിവസിക്കന്നു എന്നും, അണുവിൽവെച്ചണുവാണെന്നും സ°മൂതിയിലും ഇങ്ങി നെ പറഞ്ഞിരിക്കന്നു. ''സവ്വസ്വ പാഹം ഹുദി സന്നി വിഷ്ടും, ഈശചരഃ സവ്വഭ്യതാനാം ഹുദ്യേശേജ്ജന തിഷ്ഠതി,

അവിഭക്തം പ ഭൃതേഷ്യ വിഭക്തമിവ പ സ്ഥിതം, അ ണോരണീയാംസം<sup>>></sup> ഇത്വാദി. ഇപ്രകാരമുള്ള വണ്ണന ങാറം അസംഖ്വമുള്ളതുകൊണ്ടു പരമപുരുഷനായ ഈശപ രനെ സ്ഥാനകല്പനയെ അനുസരിച്ചു ചെറുതായി വണ്ണി ക്നനു എന്നുള്ളത്തിതംതന്നെ. അതിനാൽ ദഹരശ ബ്ലം പരമാത്മവാപകംതന്നെ; ജീവാത്മവാചകമല്ല.

സു:—ശബ്ദാദേവ പ്രമിതഃ. 24

ശബ്ദാത്ഥം:\_\_ശബ്ദാൽ ഏവ = ഉക്തപ്രകരണത്തി ലെ ശബ്ദംകൊണ്ടതന്നെ പ്രമിതഃ=അളവു കല്പിച്ചിട്ടുണ്ടും". സാരം:\_\_കഠോപനിഷത്തിൽ പറയുന്നു: ''അംഗുഷ്ഠ മാത്രഃ പുരുഷഃ മദ്ധ്വ ആത്മനി തിഷ്യതി>> എന്നും ''ഞ്ഞം ഗുഷ്യമാത്രഃ പുരുഷ്ഠോ ജ്വാതിരിവാധുമകഃ. ഈശാനോ ഭൂത ഭവ്വസ്വ സ എവാട്ട്വ സ ഉ ശചഃ?>എന്നും പറയുന്നു. അതാ യതു് ഞംഗുഷ്ഠമാത്രനായ പുരുഷൻ (പരമാത്മാവും) ശരീ രമദ്ധ്യത്തിൽ അധിവസിക്കുന്നു. ഭുതഭാവികളുടെ അധി പതിയായി പകയില്ലാത്ത തേജസ്സെന്നപോലുള്ള പുര ഷൻ (പരമാത്മാവ്യ്) പെരുവിരലോളംമാത്രം വലുപ്പുമ ള്ളതാണം". ഇന്നം നാളെയും സ്ഥിരമായുള്ളതു് അതുമാ ത്രമാണും എന്നും. ഇതിൽ അംഗുഷാത്രപരിമാണതചം പറഞ്ഞത്ത പരമാത്മാവിനാണ്ട്. മററു വിശേഷണങ്ങ ളെക്കൊണ്ട് അതു പ്വക്തമാവുന്നണ്ട്. അതിനാൽ ദ ഹരശബ്ദം പരമാത്മവാചകംതന്നെ എന്നു പ്വക്തമാ പുന്നു.

സൂ:--എട്യപേക്ഷയാ തു മനാഷ്യാധികാരതചാൽ.

ശബ്ദാത്ഥം: \_\_ ഇ=എന്നാൽ. ഹുദി=ഹൃദയത്തിൽ. അപേക്ഷയാ⊨അപേക്ഷകൊണ്ടും. മനുഷ്വാധികാരതചാൽ =മനുഷ്വാധികാരതചംകൊണ്ടും അംഗുഷ്യമാത്രപ്രമിതനാ യി കല്പിക്കപ്പെട്ടിരിക്കുന്നം.

സാരം:\_\_ഉപനിഷത്തുകളിൽ വണ്ണിക്കപ്പെട്ട ബ്ര ഷവിദ്ദ്വയ്ക്ക° അധികാരി മനുഷ്ഠനാണ്°. വിശേഷബു ലിയോ വിവേകമോ ഇല്ലാത്ത തിയ്യകജീവിക⊙ംക്തിനെ അറിയാനും പ്രപത്തിക്കാനും സാദ്ധ്വമല്ല. ഒരു മനുഷ്യൻ എതെല്ലാം യോനികളിൽ എത്രയാക്കെ ജനിച്ചു മരി ക്കേണ്ടിവന്നാലും അപ്പോഴൊന്നം പരമാത്താവായ ഈശച രനെ അറിയാനോ സേവിക്കാനോ പ്രാപിക്കാനോ സാ ധിക്കുന്നില്ല. മനഷ്പ്വശരീരം കിട്ടുമ്പോറം മാത്രമാണും ഈശചരകാരുണ്യത്താൽ ധാമ്മികജീവിതവും സൽസംഗ **വം വേദാ**ന്താള്വാസവുമൊക്കെ സാധിക്കുന്നതു°. അതൊ ക്കെ സാധിക്കുമ്പോഴാണും ഹുദയാന്തഗ്ഗതനായ ഈശചര നെ അറിയാനും സേവിക്കാനും സാക്ഷാൽക്കരിക്കാനും **പ്രാ**പിക്കാനും കഴിയുന്നതു<sup>°</sup>. മനുഷ്ഠപ്പെട്ടയും അം ഗുഷ്യമാത്രപരിമിതവുമാണം<sup>°</sup>. ബ്ര<sup>്</sup>മവിദ്യയ്കയികാരിയാ യ മനുഷ്യൻേറയും, മനുഷ്യൻെറ ഹുടയത്തിൻേറയും പ്രാ ധാന്വത്തെ മൻനിത്തിയാണും പരമാത്മാവും സവ്വത്ര **പ്പാ**പ്തിഹേതുവായിട്ടു പരിച്ഛിന്നനുമായ പരമപുരുഷനെ ശ്രതികഠം അംഗുഷ്മാത്രപ്രമിതനായി പണ്ണിക്കുന്നതും.

സൂ:\_തപ്പേയ്യപി ബാരോയണഃ സംഭവാൽ. 26 ശബ്ദാത്ഥം:\_ബാദരായണഃ=ബാദരായണാചായ്യൻ (വ്വാസമഹഷി). തറ്റപരി അപി=മനുഷ്യക്പേരിയായ

#### ബ്രഹ്യതം

ദേവാദികഠംക്കം. സംഭ വാൽ≂സംഭവിക്കാവുന്നതുകൊണ്ട ബ്രഹജ്ഞാനത്തിന്നധിംകാരമുണ്ടെന്ന പറയുന്നു.

സാരം:\_\_മന്ദഷ്ട്രീക്കു താഴെയുള്ള പക്ഷിമൃഗാദികഠം ക്കു ബ്രഹ്മവിട്ട്വയ്ക്കുഡികാന്മമില്ലെന്നു പറഞ്ഞമാതിരി മനു ഷ്വക്കപരിയായ ദേവാങ്കികഠാക്കം സ്ഥൂലശരീരമില്ലാത്ത തുകൊണ്ടു ബ്രഹ്മഞ്ഞാന്നത്തിന്നധികാരമില്ലെന്നു പറയാ റുണ്ടു° ചില ആചായ്യന്മാർ. എന്നാൽ ബാദരായണാ ചായ്യൻെറ അഭിപ്രായത്തിൽ ദേവന്മാക്കം, ഉപദേവന്മാ ക്കും ബ്രഹ്മഞ്ഞാനമുണ്ടാവാൻ പിരോധമില്ല. എന്തുകൊ ണ്ടെന്നാൽ സ്ഥൂലശരീരുമില്ലെന്ന കാവാണല്ലോ ദേവന്മാ ക്കു ബ്രഹ്മപിദ്ദ്വയ്ക്ക് മില്ലെന്നു പറയാൻ കാണിക്കുന്ന കാരണം. സ്കൂലശരീര്യംകൊണ്ടല്ല; സൂക്ഷൂശരീരംകൊ ണ്ടാണു് ജ്ഞാനം സമ്പാദിക്കുന്നതു്. അതു് അവക്ടങ്ടു താനം. സൂക്ഷൂശരീരത്തിൻെറ ശുദ്ധിക്കു സ്കൂലശരീര ത്തിൻെറകമ്മം ആവശ്ര്വമാണും. എന്നാൽ സ്വാഭാവി കമായിത്തന്നെ സൂക്ഷൂഗ്രരീരം നിമ്മലമാണെങ്കിൽ അവ ക്ക് ബ്രഹ്മഞ്ഞാനമുണ്ടാവയം; മുക്തന്മാരുമാവാം എന്നാൽ സപ്പസാധാരണമായി അങ്ങിനെ സംഭവിക്കാറില്ല. സം ലസൂക്ഷൂങ്ങളാകന്ന രണ്ട്ട ശരീരങ്ങറാം സ്ഥതന്ത്രങ്ങളായി ട്ടണ്ടായിട്ടം എല്ലാ മനുഷ്യക്കം ബ്രഹ്മജ്ഞാനമുണ്ടാപാറി ് ഒപ്പ്രം ചിലക്കംല്ലേ സാധിക്കാറുള്ള. ഇതുപോ Ref. ലെ എല്ലാ ദേവന്മാക്കേ ബ്രഹ്മജ്ഞാനമുണ്ടാവാറില്ലെങ്കി പും അഹതയുള്ളവക്ണ്ടോയിക്കൂടായ്യയില്ല. പക്ഷേ അര ങ്ങിനെയുള്ളവർ പുരുങ്ങുന്നു എന്നമാത്രം.

> സൂ:\_\_വിരോധഃ കമ്മണീതി ചേന്നാനേകപ്രതി പത്തേദ്ശനാൽ. 27

ശബ്ദാത്ഥം:...കമ്മണി=ദേവന്മാക്ക് മന്ദഷ്യാദികളെ പ്പോലെ ശരീരധാരിത്വം കല്പിച്ചാൽ യജ്ഞാദികമ്മ ത്തിൽ. വിരോധഃ = വിരോധം സംഭവിക്കം. ഇതി ചേൽ ന=എന്നു പറയന്നുവെങ്കിൽ അതു ശരിയ ല്ല. അനേകപ്രതിപത്തേഃ=എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ ദേവാ ദികഠംക്ക് ഒരേ സമയത്തും അനേകസ്വത്രപത്തിൽ പ്ര കാശിക്കാൻ കഴിയുമെന്നു്. ദശനാൽ=ശ്രുതിയിലും ശാ സ്നുങ്ങളിലും കാണുന്നതുകൊണ്ടുതന്നെ.

സാരം:\_\_ദേപന്മാർ മനുഷ്യരുടെ മാതിരി പ്രത്യേക ശരീരധാരികളാണെന്നു ധരിക്കുന്നപക്ഷം യജ്ഞാദിക്ക്മ ങ്ങളിൽ അവരുടെ സാന്നിദ്ധ്വമുണ്ടെന്ന നിദ്ദേശത്തിന്ത വിരോധം സംഭവിക്കും. ഒരേ ദേവനെ അധികരിച്ച° ഒരേ സമയത്തുതന്നെ പല സ്ഥലത്തും പല യജ്ഞങ്ങളും നടക്കുന്നുവെന്നു വരുമ്പോറ്റം ഒരാറ്റംതന്നെ പല സ്ഥല ത്തും ഒരേ സമയത്തും എങ്ങിനെ സന്നിധാനം ചെയ്യം? അപ്പോറം ചിലേടത്തു പോപുന്നു; ചിലേടത്തു പോപു ന്നില്ലെന്നു പറയേണ്ടിവരും. അതു യുക്തിക്കും ശ്രുതിക്കും പിരുദ്ധവുമാണം°. അതിനാൽ ദേവന്മാർ പ്രത്യേകസച ത്രപികളല്ല; സവ്വവ്വാപകസ്പത്രപന്മാരാണെന്ത്ര ധരിക്കു ന്നതായിരിക്കും നല്ലതും എന്നു പറയുന്നുവെങ്കിൽ അതു ശരിയല്ല. കാരണം, ദേവന്മാക്ക് യോഗികളെന്നപോലെ ഒരേ സമയത്ത്ര് അനേകം സ്വത്രപത്തിൽ പല സ്ഥല ത്തും പ്രകാശിക്കാൻ കഴിയുമെന്നു ശ്രതികളും ശാസ്ത്രങ്ങ **ളം നിദ്ദേശിക്കന്നുണ്ടു**്. ബ്ലഹദാരണ്യകോപനിഷത്തിൽ ഈ വിഷയം പറയാനിടയാവുന്നണ്ട്ട്, ശാകല്വനും യാ 12.

### ബ്രഹ്യതം

ജ്ഞവൽക്യന്ദം തമ്മിലുള്ള സംവാദത്തിൽ. ശാകല്യൻ യാജ്ഞവൽക്യനോട്ട ചോദിക്കയാണം", ദേവന്ദർ എത്ര യാണെന്നം". യാജ്ഞവൽക്യൻ ആദ്വം മന്തരറിമുന്നെ ന്നം, പിന്നെ മുഖ്യായിരത്തിമുന്നെന്നും പറയുന്നുണ്ടും". പി ന്നെയും ശാകല്യൻ ചോദിച്ചാപ്പാറം യാജ്ഞവൽക്യൻ നി സ്റ്റംശയത്രപേണ മുപ്പത്തിമുന്നെന്നു പറയുന്നു. വീണ്ടും വീണ്ടും ശാകല്യൻ ചോദിക്കുമ്പോറം യാജ്ഞവൽക്യൻ നി സ്റ്റംശയത്രപേണ മുപ്പത്തിമുന്നെന്നു പറയുന്നു. വീണ്ടും വീണ്ടും ശാകല്യൻ ചോദിക്കുമ്പോറം യാജ്ഞവൽക്യൻ ഒ വന്മാർ പ്രഭാവശാലികളാണെന്നും അവക്ക് ഒരേ സമയ ത്ത്രം അനവധി സ്വത്രപത്തിൽ പല സ്ഥലത്തും പ്രകാ ശിക്കാൻ കഴിയുമെന്നുമാണം" പറയുന്നത്ത് . ഇത്തിനെ ശ്രതി ദേവന്മാക്ക് അനവധി സ്വത്രപത്തെ ധരിക്കാൻ കഴിയുമെന്ന തെപത്തെ വെളിവാക്കീട്ടണ്ടും". യോഗിക ളിലും ഇങ്ങിനെയുള്ള ശക്തി കാണാറുണ്ടും". അതിനാൽ യാതൊരു വിരോധവും സംഭവിക്കുന്നില്ല.

# സു:—ശബ്ദ ഇതി ചേന്നാതഃ പ്രഭവാൽ പ്രത്യ ക്ഷാനമാനാഭ്യാം. 28

ശബ്ദാത്ഥാ: .....ശബ്ദേ = ദേവന്മാർ ശരീരധാരികളാ ണെന്നു ധരിക്കുന്നപക്ഷം വൈദികശബ്ദത്തിന്നു വിരോ ധം സംഭവിക്കും. ഇതി ചേൽ ന = എന്നാണെങ്കിൽ അ തു ശരിയല്ല. അതഃ പ്രവോൽ = അതേ വേദോക്തശബ്ദം കൊണ്ടുതന്നെ. ദേവാദികളുടെ ഉൽപത്തിയെ കല്ലവ ണ്ണനത്തിൽ. പ്രത്വക്ഷാനമോനാളും = പ്രത്വക്ഷമായ വേദ പ്രമാണംകൊണ്ടും, അനുമാനപ്രമാണം കൊണ്ടും ബോധി ക്കാൻ കഴിയും.

90

സാരം:\_\_ട്രവന്മാക്ട് അനേകശരീരധാരണശക്തി യുണ്ടെന്നു പറയുന്നതുകൊണ്ടു യജ്ഞാദികമ്മങ്ങാംക്കു വി രോധം സംഭപിക്കുന്നില്ല എന്നതു ശരിതന്നെ. എന്നാൽ അങ്ങിനെ പറയുന്നതുകൊണ്ടു നിത്വമായ വേദോക്തശബ്ദ ത്തിന്നു പിരോധം സംഭപിക്കുന്നു. എങ്ങിനെയെന്നാൽ, ശരീരധാരിയാണെന്നു ബോധിക്കുമ്പോറം ജനനമരണ ങളണ്ടെന്നം ബോധിക്കണം. അങ്ങിനെ പരുമ്പോറം അവർ നിത്വന്മാരല്ലെന്നു പരം. അപ്പോഠം നിത്വമായ പൈദികശബൃത്തിന്ന° അവരുടെ നാമത്രപങ്ങളോ<del>ട</del>ുള്ള സംബന്ധം ഇല്ലാതായിത്തീരും എന്നു സംശയിക്കുന്ന വെങ്കിൽ അതു ശരിയല്ല. എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ, കല്പ ത്തിൻെറ ആദിയിൽ ദേവാദികളുടെ ഉൽപ്പത്തിയുടെ വ ണ്ണനമണ്ട്. അതിൽ ഏതേഇ് ഐശചയ്യവും രൂപവുമ ള്ള ദേവന്നും എന്തെന്തു പേരാണെന്നു പറഞ്ഞിട്ടുണ്ടും. ഇങ്ങിനെ വേദോക്തശബ്ദംതന്നെ കാരോ ദേവൻറെയും ഐശചയ്യത്തേയും, സചത്രപത്തേയും, പേരിനേയും പറ ഞ്ഞിട്ടുണ്ടു°. അതു° ഒരു കല്പത്തിലേയ്ക്കു മാത്രമുള്ള കല്പന യല്ല; എല്ലാ കല്പങ്ങളിലേയ്ക്കുംകൂടിയാണം°. ഈ വത്തമാ നകപ്പത്തിലും അത്രയും ദേവന്മാർ അതേ ഐശചയ്യ ത്തോട്ടം, സചത്രപത്തോട്ടം പേരോടുംകൂടി ഉപ്പന്നന്മാരാ യിട്ടുണ്ടും. ഇതിൽനിന്നു മനസ്സിലാക്കാൻ കഴിയുന്നു, ഓ രോ കല്പത്തിലും ദേവന്മാർ മാറുമെന്നും എന്നാൽ അവരു ടെ നാമത്രപൈശപയ്യങ്ങറാക്കു മാററമില്ല എന്നും. അ പ്പോഠാ ദേവന്മാരെന്നതു° കരു പദവിയാണം° അതു കി ട്ടിയാൽ കല്പകാലംമുഴവൻ നില്ല<sub>്</sub>ം. കല്പാന്തരത്തിൽ ജീ

ബ്രഹ്മസ്വതം

വന്മാർ മാറും. എന്നാലും സ്ഥാനത്തിന്നും പദവിക്കും മാററമൊട്ടില്ലതാനും. ഇതു ശ്രതിയിലും സ°മൃതിയിലും പറഞ്ഞിട്ടണ്ടു്. അതിനാൽ ശ്രൂതിസ്മൃതിപ്രമാണങ്ങ ളെക്കൊണ്ടു മനസ്സിലാക്കാനും കഴിയും. ഉദാഹരണത്തി നു തൈത്തിരീയബ്രാഹത്തിൽ ഇങ്ങിനെ പറയുന്ന ണ്ട്: ''സ ഭൂരിതി വ്വാഹരൽ സ ഭൂമിമസ്റ്റജത.'' ''സ ഭൂവരിതി വ്വാഹരൽ, സോന്തരിക്ഷമസ്റ്റജത.'' ''സ ഭൂവരിതി വ്വാഹരൽ, സോന്തരിക്ഷമസ്റ്റജത.'' അതായ ഇ്, അദ്ദേഹം ഭൂവെന്നു മനസ്സിൽ വ്വാഹരിച്ചു. അന ന്തരം ഭൂമിയെ സ്റ്റഷ്ടിച്ചു. അദ്ദേഹം ഭൂവ എന്നു മന സ്സിൽ പറഞ്ഞു. അനന്തരം അന്തരിക്ഷത്തെ സ്റ്റഷ്ടി ച്ചു. ഇവിടെ സ്റ്റഷ്ടിക്കുമന്യതന്നെ നാമകരണം ചെയ്യു നേതു് അവയുടെ നാമത്രപങ്ങറം നിത്വങ്ങളാണെന്നുള്ള ഇകൊണ്ടാണല്ലോ. ഇതുപോലെ മനുസ്മൃതിയിലും,

> ''സവ്വേഷാം തു സ നാമാനി കമ്മാണി ച പുഥക പുഥക, വേദശബ്ദേള്യ എവാദൌ പുഥക സംസ്ഥാശ്ച നിമ്മമേ.''

എന്ന പറയുന്നു. അതായതു സ്റ്റഷ്ടികത്താവായ പരമാ ത്മാവു സ്റ്റഷ്ടിക്കു മുമ്പൂതന്നെ അവരുടെ എല്ലാവരുടേയും പേരുകളേയും, കമ്മങ്ങളേയും, സ്ഥാനങ്ങളേയും വേദശ ബ്ലൂങ്ങറാക്കനുസരിച്ചു രൂപീകരിച്ചു. ഇതിൽനിന്നു ദേവ ന്മാർ ജനനമരണങ്ങളോട്ടുകൂടിയവരാണെന്നും, എന്നാൽ ദേവത്വമാകന്ന പദവി നിത്വമാണെന്നും വ്വക്തമാവൂന്നു ണ്ടല്ലോ.

92

സു:\_അത ഏവ ച നിതൃതാം, 29

ശബ്ദാത്ഥം:...അതഃ ഏവ=ഇതുകൊണ്ടുതന്നെ. നി ത്വത്വം ച=വേദത്തിന്നു നിത്വതപവും സിദ്ധമാവുന്നു ങ്ങല്ലോ.

സാരം: സ്റ്റഷ്ടികത്താവായ പരമേശപരൻ വൈദി കശബ്ദങ്ങളെ അനസരിച്ചാണു' എല്ലാ ലോകങ്ങളെയും സ്റ്റഷ്ടിക്കുന്നതെന്നു പറയുന്നതുകൊണ്ടു വേദങ്ങറ്റംക്കു നിത്വ തചം സചതസ്സിദ്ധമായിത്തീരുന്നു. എന്നാൽ പ്രത്വേക കല്പങ്ങളിൽ വേദങ്ങളെപ്പോലും പുതുക്കി സൃഷ്ടിക്കുന്ന എ ന്നുള്ള തിവിടെ പറഞ്ഞിട്ടില്ല.

സൂ:—സമാനനാമത്രപതചാച്ചാവ്വത്താവപുവിരോ ധോ ദശനാൽ സ°മതേശ്ച. 80

ശബ്ദാത്ഥം: \_\_ പ=ഞങ്ങിനെതന്നെ. ് സമാനനാമ പ്രപതചാൽ = കല്പാന്തരങ്ങളിലും ദേവാദികഠംക്കു തുല്വനാ മരൂപതചാഹേതുവായി. ആവുഞ്ഞൌ = പുനരാപ്പത്തിയി ലും. അവിരോധഃ = വിരോധം സംഭവിക്കുന്നില്ല. ദശ നാൽ =ശ്രുതിയിൽനിന്നും. സീമതോ ച = സീമതിയിൽനി നും ഇതു ബോധിക്കാൻ കഴിയുകയും ചെയ്യുന്നു.

സാരം: \_\_ഋഗേചദത്തിൽ പറയന്നു: ''സൂയ്യാചന്ദ്രമ സൌധാതാ യഥാപൂപ്പമകല്പയൽ.'' അതായത്ത്, ധാതാ വു' ആദിത്വചന്ദ്രന്മാരെ ആദ്യത്തെ മാതിരി സൃഷ്ടിച്ചു എ ന്നു'. ശേപതാശപതരോപനിഷത്തിൽ ''യോ ബ്രഹ്മാ ണം വിദധാതി പൂപ്പം, യോ വൈ വേദാംശ്ച പ്രഹിണോ തി തസ്മെ. തം ഹ ദേവമാത്മബൂദ്ധിപ്രകാശം മുമുക്ഷ പ്പൈ ശരണമഹം പ്രപദ്യേ'' എന്ന പറയുന്നു. അതായ

#### ബ്രഹസതം

ഇ്, ആര് ആദ്വം ബ്രഹ്മാവിനെ സ്ലഷ്ടിക്കേയും അദ്ദേഹ ത്തിന്നു വേദങ്ങളെ ഉപദേശിക്കേയും ചെയ്തുവോ, ആത്മ ബൂദ്ധിപ്രകാശകനായ ആ ദേവനെ മോക്ഷേണ്ണിവായ ഞാൻ ശരണം പ്രാപിക്കന്നു എന്നു്. ഇങ്ങിനെ സ്മൃതി കളിലും പറയുന്നു. ഉദാഹരണത്തിനു മഹാഭാരത ത്തിൽ:\_\_\_

> ''തേഷാം യേ യാനി കമ്മാണി പ്രാകസ്യഷ്ട്ര്വാം പതിപേദിരേ താന്വേവ തേ പ്രപട്ട്വന്തേ സൂജ്വമാനാഃ പുനഃ പുനഃ.<sup>>></sup>

എന്നു പറയുന്നു. അതായതു്, പൂപ്പസ്യഷ്ണിയിൽ കരു ജീ വി ഏതൊരു കമ്മത്തിൽ വ്വാപുതനായിരുന്നുവോ, പുനഃ സ്പഷ്ണിയിലും അതേ കമ്മത്തെത്തന്നെ പ്രാപിക്കുന്നു എ ന്നൂ. ഇപ്രകാരം ശ്രുതിസ്മുതികളുടെ വണ്ണനങ്ങളിൽ നിന്നു കല്പംതോറും ദേവാദികഠം മാറുന്നുണ്ടെങ്കിലും, അ വരുടെ സ്ഥാനമാനങ്ങഠംക്കോ, നാമത്രപങ്ങഠാക്കോ മാ ററമില്ലെന്നു ധരിക്കാൻ കഴിയുന്നു.

> സു: \_\_മദ്ധ്വാദിഷ്പസംഭവാനേധികാരം ജൈമി നിഃ. 31

ശബ്ദാത്ഥം:—ജൈമിനിഃ=ജൈമിനി എന്നു പ്രസി ജ്യനായ ആപായ്പൻ. മദ്ധ്വാദിഷ്യ=മധുവിദ്യ തുടങ്ങിയ വയിൽ. അനധികാരം=ദേവാദികഠാക്ക° അധികാരമി ല്ലെന്നു പറഞ്ഞിട്ടണ്ട് അസംഭവാൽ=എന്തുകൊണ്ടെ ണാൽ അതു സംഭവിക്കാത്തതുകൊണ്ടുതന്നെ,

94

സാരം:....മാന്ദോഗ്വോപനിഷത്തിൽ മൂന്നാമല്വാ യത്തിൽ ഒന്നമുതൽ പതിനൊന്നു ഖണ്ഡങ്ങഠം മധുവിദ്വ യുടെ പ്രകരണമാണം°. അതിൽ ആദിത്വൻ ദേവന്മാക് സചയം മധു കൊടുക്കുന്നതായി പറയുന്നുണ്ട്. മനുഷ്ട്വക്ക സാധനാനുഷ്ഠാനംകൊണ്ടുമാത്രം കിട്ടാവുന്ന വസ്ത ദേവ ന്മാക്ക് കന്നും ചെയ്യാതെതന്നെ കിട്ടുന്നു. ഈ കാരണ ത്താൽ ദേപന്മാക്ക് മധുപിദ്വയുടെ ആവശ്വം നേരിടുന്നി അതിനാൽ ദേപന്മാക്ക് മധുപിട്ട്വയിൽ അധികാര el. മില്ലെന്നു പറഞ്ഞാൽ തെററില്ല. അങ്ങിനെതന്നെ സച ഗ്ഗാദിലോകങ്ങളിൽ പോവാനും, അവിടുത്തെ ഭോഗാനുഭ വങ്ങളെ അനുഭവിപ്പാനും വേദോക്തങ്ങളായ യജ്ഞങ്ങറം മുഖേന ദേവന്മാരെ സകാമോപാസന ചെയ്തയെന്നതും ആവശ്വമുള്ള; ദേവന്മാക്കാവശ്വമില്ല. മനുഷ്യക്കേ ത തിനാൽ യജ്ഞാദികഠംക്കു മനുഷ്യരാണം അധികാരി കറ്റം. ദേവന്മാക്ക യജ്ഞാദികറ്റക്കധികാരമില്ല. വേ ദോക്തമായ കമ്മയോഗത്തിന്നും, ഉപാസനയ്ക്കം എപ്ര കാരം ദേപന്മാക്കധികാരമില്ലയോ അതുപോലെ ബ്രഹ്മവി ദ്വയിലും അതായതു ജ്ഞാനയോഗത്തിനും അവക്കധികാ ഇതാണു് ജൈമിനി ആചായ്യൻെറ വാദം. അ രമില്ല. ദ്ദേഹം സവ്വഥാ ദേപന്മാക്ട്ര ബ്രഹ്മജ്ഞാനത്തിന്നധികാര മില്ലെന്നുതന്നെ സമത്ഥിക്കുന്നു.

## സൂ:\_\_ജ്യേതിഷി ഭാവാച്ച. 82

ശബ്ദാത്ഥം:\_\_\_ജ്വോതിഷി=ജ്വോതിമ്മയലോകത്തിൽ. ഓവാൽ ച=ദേവന്മാക്ക് സ്ഥിതിയുള്ളതുകൊണ്ടും യജ്ഞാ

95

ഭികമ്മയോഗത്തിന്നും, ബ്രഹ്മജ്ഞാനത്തിന്നും അധികാര മില്ല.

സാരാ:\_\_ദേവന്മാർ സ്വതവേതന്നെ ജ്വോതിമ്മയ ലോകത്തിൽ താമസിക്കുന്നവരാണം". എല്ലാ ഐശ്വയ്യ ങ്ങളുടേയും പരിപൂത്തി അവിടെ അവക്ഷത്രോന്തം. അ പ്പോഠം യജ്ഞാദികമ്മങ്ങളെക്കൊണ്ടോ സകാമോപാസന കൊണ്ടോ അവക്ക് പുതുതായിട്ടൊന്നും സാധിക്കേണ്ടതാ യിട്ടില്ല. അതിനാൽ ദേവന്മാക്ക് കമ്മത്തിലും, ഉപാസ നയിലും അധികാരമില്ല. കമ്മോപാസനകളിൽ അധി കാരമില്ലാത്തവക്ക് ജ്ഞാനത്തിനും അധികാരമുണ്ടാവാൻ വയ്യ. അതിനാൽ ദേവാദികഠംക്കു ബ്രഹ്മജ്ഞാനത്തിന്ന ധികാരമില്ല.

### സു:\_\_ഭാവം തു ബാരോയണോസ്സി ഹി. 88

ശബ്ദാത്ഥം:.....ഇ=എന്നാൽ. ബാദരായണഃ=ബാദ രായണാചായ്യൻ. യജ്ഞാദി കമ്മത്തിലും ബ്രഹ്മപിദ്വയി ലും ദേവാദികഠംക്കധികാരമുണ്ടെന്നു്. ഭാവം=ബോധി ക്നനം. ഹി=എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ. അസ്തി=ശ്രതിയിൽ, അവയുടെ അധികാരത്തിൻെറ വണ്ണനമുള്ളതുകാണ്ട്.

സാരം: എന്നാൽ ബാദരായണാചായ്യൻ തൻറ മതത്തെ ദുഢതയോടെ വെളിപ്പെടുത്തുന്നു, ദേവന്മാക്ക് യജ്ഞാദികമ്മത്തിലും ബ്രഹ്മവിദ്ദ്വയിലും അധികാരമണ്ടെ ന്ന<sup>ം</sup>. അതിൻെറ ന്വായം വേദപ്പാമാണ്വതയുമാണം<sup>°</sup>. ശ്ര തിയിൽ അങ്ങിനെ വണ്ണിച്ചിട്ടുണ്ട്<sup>°</sup>. അതിനാൽ അവ ക്കധികാരമുണ്ടെന്നതന്നെ പറയണമെന്നാണം<sup>°</sup> ബാദരാ

''പ്രജാപതിരകാദയത പ്രജായേയേതി സ യണമതം. ഏതദഗ്നിഫോത്രം മിഥുനമപശ്വൽ. തുട്ടിതേ സൂയ്യേ ളഹോൽ'' എന്നു തൈത്തിരീയ് ബ്രാഹ്മണത്തിലും, ''ദേ പാ പൈ സത്രമാസത?' എന്നു തൈത്തിരീയസംഹിത യിലും പറഞ്ഞിട്ടുണ്ടു°. ഇതുപോലെ മററനേകം ശ്രുതി കളിലും ദേവന്മാരുടെ കമ്മജ്ഞാനാധികാരത്തെ പ്രകാശി പ്പിക്കുന്ന മന്ത്രങ്ങറം ധാരാളമുണ്ടു°. ബ്ലഹദാരണ്വകോപ നിഷത്തിൽ ''തൽ യോ ദേവാനാം പ്രത്വബുദ്ധ്വത സ ഏവ തട്ടേവൽ'' എന്നു പറയുന്നു. ഇതിനൊക്കെ പുറ മെ ഛാന്ദോഗ്വോപനിഷത്തിൽ ഇന്ദ്രനും, വിരോചനനും വളരെക്കാലം ബ്രഹ്മപയ്യവ്രതത്തോടുകൂടി ബ്രഹ്മദേവനെ ശൂശ്രഷിച്ചവെന്നും, അതിന്റെ ഫലമായി വളരെ കൊ ല്ലങ്ങാം കുശേഷം അവക്ഷ ബ്രഹ്മവിദ്ദ്വ ലഭിച്ചു എന്നും പ റഞ്ഞിട്ടണ്ട്. ഇങ്ങിനെ ശ്രുതികളിൽ അപിടവിടെയു ള്ള പ്രമാണങ്ങളെ മുഴുവൻ നോക്കുമ്പോറം ദേവാദികറം ക്കു കമ്മജ്ഞാനങ്ങറാക്കധികാരമുണ്ടെന്നാക്കും ബോധി ക്കാൻ കഴിയും. അതിനാൽ ദേവാദികഠംക്കു കമ്മത്തി ന്നും ജ്ഞാനത്തിന്നും അധികാരമുണ്ടും. ദേവന്നു ബ്രഹ്മ പിള്യയും ബ്രഹ്മജ്ഞാനവുമുണ്ടാവാം.

## സു: \_\_ ശുഗസു തനോരേശ്രവണാത്തദാദ്രവണാൽ സൂചുതേ ഹി. 34

ശബ്ബായ്ഥം: \_\_ തദനാദരശ്രവണാൽ \_\_ ഫംസമുഖ ത്തിൽനിന്ന തൻെറ അനാദരവിനെക്കേട്ടിട്ട്. അസ്ത്വം ജാനശ്രതിരാജാവിൻെറ മനസ്സിൽ ശുക°=ശോകം ഉ ല്പന്നമായി. തൽ=അതിനശേഷം ആദ്രവണാൽ=രൈ 13 \* ബ്രഹ്യതം

കചമനിയിൽനിന്നു ബ്രഹ്മപിള്രാപ്രാപ്തിക്കവേണ്ടി കാടിച്ചെ ന്നു. ഈ കാരണത്താൽ രൈകചമനി അദ്ദേഹത്തെ ശൂ ദ്രനെന്നപഹസിച്ചു. ഹി≕അതിനാൽ. സൂച്ചതേ⊨രൈ കചമനിയുടെ സവ്വജ്ഞത സൂചിപ്പിക്കപ്പെട്ടു.

സാരം:...ഈ പ്രകരണത്തിൽ രൈകചമഹഷി ജാ നശ്രതിമഹാരാജാപിനെ ശൂദ്രനെന്ന സംബോധനചെ യ്തപഹസിച്ചത്ത് അദ്ദേഹം ശൂദ്രജാതിയിൽ ജാതനെന്ന അത്ഥത്തിലല്ല, ശോകത്തിൻെറ പിന്നാലെ കാടുന്നപ നെന്ന അത്ഥത്തിലാണ്. ഈ തത്വം പ്രസ്തുത പ്രകര ണത്തെ നിത്രപിക്കുമ്പോറാ മനസ്സിലാകയും ചെയ്യും.

"ശൂപം ആദ്രവതി ഇതി ശൂദ്രഃ'' ഇതാണു" ശൂദ്രശ ബൂത്തിൻെറ ച്വൂല്പത്തി. അതായതു പ്വ്യസനത്തിൻെറ പിന്നാലെ പായുന്നവനെന്നത്ഥം.

മാന്ദോഗ്വോപനിഷത്തിലുള്ളതാണ് പ്രസ്തത പ്രക രണം. അതിനെ പിവരിക്കാം. ''ജാനശ്രതിയെന്നു പ്ര സിദ്ധനായൊരു രാജാവുണ്ടായിരുന്നു. അദ്ദേഹം വളരെ വലിയ ദാനശീലനമായിരുന്നു. അതിഥികഠംക്കം പാ ന്ഥന്മാക്കം വിശ്രമിക്കാൻ അനവധി ഗ്രഹങ്ങറാം അദ്ദേ ഹം നിമ്മിച്ചിട്ടുണ്ടായിരുന്നു. ധാരാളം അന്നപാനീയ ങ്ങളും അവക്ക് ഭൂജിക്കാനായി കൊടുത്തുകൊണ്ടിരുന്നു. ങ്ങളും അവക്ക് ഭൂജിക്കാനായി കൊടുത്തുകൊണ്ടിരുന്നു. ഞങ്ങനെയിരിക്കുമ്പോറാം ഒരു ദിവസം രാത്രി ആഹാര മൊക്കെക്കഴിഞ്ഞു" അരമനയിൽ നിലാമുററത്തിരിക്കു മോറെം ഒരു സംഘം ഹംസങ്ങറം അദ്ദേഹത്തിനെറെ ഉ പരിഭാഗത്തുള്ള ആകാശമണ്ഡലത്തിൽ പറന്നു കളി

ക്കാൻ തുടങ്ങി. അതിൽ ഒരു ഹംസം മറൊരു ഹംസ ത്തോടു പറഞ്ഞു: 'എടോ ഹംസമേ, പതുക്കെ പറക്കു. മ ഫാനായ ജാനശ്രതിരാജാപിൻെറ തേജസ്സ്റ്റ് ഈ ആകാശ ത്തിൽ വ്വാപിച്ചിട്ടണ്ട്. അതിനെ തൊടണ്ട. അദ്ദേ ഹം നിന്നെ ഭസ്മമാക്കം.' ഇതു കേട്ടു മന്ഥിൽ പോവുന്ന ഹംസം പറഞ്ഞു: 'എടോ സഫോദര്! താൻ എന്തൊരു മഹത്വത്തെക്കണ്ടിട്ടാണ് ഈ രാജാവിനെ ഇത്ര വലിയ മഹാനെന്നു മാനിക്കുന്നതു°? താനിദ്ദേഹത്തെ ആ പണ്ടി ക്കാരൻ രൈകചനോടു തുല്വനായിട്ടോ മറേറാ കാണുന്നു ണ്ടോ?' അപ്പോറം പിന്നിലെ ഹംസം ചോദിച്ചു: 'രൈ ക്വനെന്താ പിശേഷം?' മുന്നിലുള്ള ഹംസം അതിനു മറു പടി പറഞ്ഞു: 'ഓഫോ, രൈക്വൻറെ വിശേഷം മന സ്സിലായിട്ടില്ലേ? ഈ ലോകത്തിൽ ഏതൊരു ജീവി എ സൊരു സല്ലൂമ്മം ചെയ്താലും അതിനെറയൊക്കെ ഫലം രൈക്വനു കിട്ടുന്നു. രൈക്വനെന്തറിവുണ്ടോ ആ അറി വു മററുള്ളവക്ഷ്പോയാൽ അവരം ഇതേ ഫലത്തെ പ്രാ പിക്കം.' ഇപ്രകാരം ഹംസങ്ങഠം തമ്മിലുള്ള സംഭാഷ ണത്തിൽക്കൂടെ കേരംക്കാനിടവന്ന തൻെറ തുപ്പുതയെക്ക റിച്ചോത്തപ്പോഠം രാജാപിന്നു മനസ്സിൽ പ്വ്വസനമുണ്ടാ യി. പിന്നെ രൈക്വനെക്കുറിച്ചനേപ്ഷിച്ചറിഞ്ഞു° അദ്ദേ ഹത്തിൻെറയടുക്കലേയ്ക്കു വിദ്വാഗ്രഹണത്തിന്ന പോയി. രൈകപമനി സവ്വജ്ഞനായിരുന്നു. അതിനാൽ രാജാവി ൻറെ തല്ലംലത്തെ മനസ്ഥിതിയെക്കുറിച്ചറിഞ്ഞു. അദ്ദേ ഹം അടുത്തു പന്ന രാജാപിനെ കൂദ്ധയുണ്ടാപാൻപേണ്ടി ഈഷ്ട്രകൊണ്ടെന്നപോലെ ഭൂരത്തകററി. അനന്തരം താന് സപ്പജ്ഞനാണെന്നു വെളിപ്പെടുത്താൻ അദ്ദേഹ

ത്തെ 'ശൂദ്ര'നെന്നു് അപഹസിക്കുകയും ചെയ്ത്ര.'' ജാന ശ്രുതിരാജാവു ഷാത്രിയനാണെന്നറിയാതെയല്ലു, രൈ ക്വൻ അദ്ദേഹത്തെ ശൂദ്രനെന്നു വിളിച്ചത്രൂ". ശോകത്തി ന്നു വശീഭ്രതനായി ഓടിവന്നവനെന്നത്ഥത്തിലാണു് അ ദ്രേഹം ശൂദ്രനെന്നു വിളിച്ചത്രൂ". അതിനാൽ ഈ പ്രകര ണംകൊണ്ടു വേദവിദ്ദ്വയ്ക്കു ശൂദ്രന്നധികാരമുണ്ടെന്നു വരു ന്നില്ല.

> സൂ:\_\_ക്ഷത്രിയതചാവഗതേശ്മ ഉത്തരത്ര ചൈത്ര രഥേന ലിംഗാൽ. 85

ശബ്ദായ്ഥം: \_\_ ക്ഷത്രിയത്വാവഗതേഃ\_ജാനശ്രതി ക്ഷ ത്രിയനാണെന്ന തത്വം ഉക്തപ്രകരണംകൊണ്ടറിയാൻ കഴിയുന്നതുകൊണ്ടം. ചെ=ഞങ്ങനെതന്നെ. ഉത്തരത്ര= വാദത്തിൽ പറഞ്ഞിട്ടുള്ളതുകൊണ്ടം. ലിംഗാൽ=ക്ഷത്രി യസ്ലപകമായ അടയാളംകൊണ്ടം, അദ്ദേഹം ക്ഷത്രിയ നാണെന്നു പ്വക്തമാണം".

സാരം: \_\_ ഉക്തപ്രകരണത്തിൽ എല്ലാ പ്രകാരത്തി ലും ജാനശ്രതി ഷാത്രിയനാണെന്നു പ്വക്തമാവുന്നുണ്ട്. അദ്ദേഹം അനവധി ദാനങ്ങഠം ചെയ്തിന്നേവെന്നും പല രം അദ്ദേഹത്തിനെറ ഗുഹത്തിൽ പോയി ആഹാരം ക ഴിച്ചിരുന്നുവെന്നും പറയുന്നുണ്ട്. ശൌനകനും ചൈത്ര രഥനുമാകന്ന രണ്ടതിഥികഠം ആഹാരം കഴിച്ചുകൊണ്ടി രിക്കുമ്പോറം ഒരു ബ്രഹ്മപാരി ഭിക്ഷയ്ക്കു വന്നു എന്നും മ ററുമൊക്കെ പ്രസംഗവശാൽ പറയുന്നുണ്ട്. അതിൽ ശൌനകൻ ബ്രാഹ്മണനും ചൈത്രമ്പെൻ ക്ഷത്രിയനുമാ

100

ണം". അവർ ശൂദ്രഗ്രഹത്തിൽ ആഹാരം കഴിക്കാൻ കാ രണമില്ല. ഇങ്ങനെ അനവധി ലക്ഷണങ്ങളെക്കൊണ്ടു ജാനശ്രതി ക്ഷത്രിയനാണെന്നു തെളിയുന്നുണ്ട്". എ ന്നാൽ രൈക്വൻ അദ്ദേഹത്തെ ശൂദ്രനെന്നു സംബോധ നപെയ്തതു ജാതിശൂദ്രനെന്ന അത്ഥത്തിലല്ല. അതിനാൽ ഈ പ്രകരണംകൊണ്ടു ജാതിശൂദ്രന്നു വേദവിള്വയ്ക്കുധികാര മുണ്ടെന്നു തെളിയുന്നില്ല.

സു:\_സംസ്കാരപരാമശാത്തദഭാവാഭിലാപാച്ച.

ശബ്ദാത്ഥം: ... സംസ്താരപരാമശാൽ = ശ്രതിഷിൽ പേദവിദ്വാഗ്രഹണത്തിനുമവു° ഉപനയനാദിസംസ്താര ങ്ങഠം അവശ്വം ചെയ്തിരിക്കേണ്ടതാണെന്നു പറഞ്ഞിട്ടുള്ള തുകൊണ്ടും. ച=ഞങ്ങനെതന്നെ. തദഭാവാഭിലാപാൽ= ശൂദ്രന്നു° ഉപനയനാദി സംസ്താരങ്ങളുടെ അഭാവത്തെ പറഞ്ഞിട്ടുള്ളതുകൊണ്ടും ജാതിശൂദ്രന്നു വേദവിദ്വയ്ക്കുധികാ രമുണ്ടെന്നു വരുന്നില്ല.

സാരം: \_ ഉപനിഷത്തുക്കളിൽ അവിടവിടെ വേദ പിട്ടുയുടെ അദ്ധ്യയനസമ്പ്രദായത്തെ കീത്തിക്ഷന്നുണ്ട്". അവിടെയൊക്കെപ്പറയുന്നു, ആചായ്യൻ ആദ്വം ശിഷ്യ ന്ന് ഉപനയനാദിസംസ്കാരങ്ങളെ ചെയ്ത വേദവിദ്ദ്വയെ ഉപദേശിക്കണമെന്ന് ് തോമോമേവൈതാം ബ്രഹ്മവി ദ്വാം വദേത ശിരോപ്രതം വിധിവൽ യൈസ്ക പീണ്ണം.?? 'ഉപ തപാ നേഷ്യേ? 'തം ഹോപനിന്യേ?എന്നിങ്ങനെ വേ ദവിദ്ദ്വയുടെ പ്രാരംഭത്തിൽ ഉപനയനാദിസംസ്കാരങ്ങ©ം അവശ്വം ചെയ്യേണ്ടതാണെന്നു വ്വക്തമാക്കിയിട്ടുണ്ട്. ഇ തുകൊണ്ടു പ്വക്തമാവുന്നു, ജാതിശൂദ്രന്നു വേദവിദ്ദ്വയ്ക്കധി കാരമില്ലെന്നു°.

സു:\_\_തഭോവനിദ്ധാരണേ ച പ്രവൃത്തേഃ. 37

ശബ്ദാത്ഥം: .....തദഭാപനിദ്ധാരണേ=ശിഷ്ഠനിൽ ശൂ ദ്രത്വാഭാപനിശ്ചയത്തിലും. പ്രപ്പത്തേഃ ച=പ്രപ്പത്തിയിൽ നിന്നും ശൂദ്രന്നു പേഭാദ്ധ്വയനത്തിന്നധികാരമില്ലെന്നു തെ ളിയുന്നു.

സാരം:\_\_\_ജാനശ്രുതിയുടേയും, കൈപൻോയും കഥ യ്ക്ക പുറമെ ഛാന്ദോഗ്വ്വോപനിഷത്തിൽ ഇതേ വിഷയ ത്തെ അധികരിച്ചുതന്നെ മറെറാരു കഥയുണ്ട്. ജാബാ ലയുടെ പത്രനായ സത്വകാമൻ എന്ന കമാരൻ ഒരിക്കൽ ഗൌതമനെന്നു പേരായ ആലായ്യൻെറ അടുത്തു ചെന്നു<sup>°</sup> അദ്ദേഹത്തെ ശരണംപ്രാപിച്ചു തന്നെ ബ്രഹ്മചയ്യദീക്ഷ വരിപ്പിച്ചു വേദം പഠിപ്പിക്കണമെന്നപേക്ഷിച്ചു. ഗൌ തമൻ കട്ടിയുടെ പണ്ണനിശ്ചയത്തിനുപേണ്ടി ഗോത്രമെ ന്തെന്നു ചോദിച്ചു. അതിനു് ആ കട്ടി ച്യക്തമായ ഭാ ഷയിൽ ഉത്തരം പറഞ്ഞു, ''എൻെറ ഗോത്രമേതാണെ ന്നറിഞ്ഞുകൂടെ"ന്ന°. അമ്മയോട്ട ചോദിച്ചപ്പോറം അ മ്മയും അങ്ങിനെയാണും പറഞ്ഞതെന്നും അതിനാൽ ഗോത്രമറിഞ്ഞുകൂടെന്നും കുട്ടി സ്പഷ്ടമായിപ്പറഞ്ഞു. അ വജ്ഞാസുപകമായ ആ വാക്കു ലജ്ജകൂടാതെ ജനമല്പ്വ ത്തിൽവെച്ച് ഉച്ചത്തിൽപ്പറയാൻ കഴിഞ്ഞതു സത്വത്തി ലുള്ള നിഷ്പര്കാണ്ടാണ്ട്. അതേ കാരണംകൊണ്ടുതന്നെ ആപായ്യൻ ആ കുട്ടിയെ ബ്രാഹ്മണക്കുട്ടിയെന്നു തിരിച്ച റിയുകയും സ്വീകരിച്ചുപനയിക്കുകയും ചെയ്തു.

ഇങ്ങിനെ ഉപനിഷത്തുകളിൽ അവിടവിടെ കാണ ന്ന പല പ്രകരണങ്ങളിൽനിന്നു ജാതിശൂദ്രന്ത വേദവിദ്ദ്വാ ധികാരമില്ലെന്നു തെളിയുന്നു.

## സു:\_ത്രവണാധ്യയനാത്ഥപ്പതിഷേധാൽ സ°മ തേശ്വ. 88

ശബ്ദാത്ഥം: ... ശ്രവണാദ്ധ്വയനാത്ഥപ്രതിഷേധാൽ = വേദത്തിൽ ശൂദ്രന്ദ വേദത്തിനെറ ശ്രവണവും അദ്ധ്വയ നവും, അത്ഥപിന്തനവും പ്രതിഷേധിച്ചിട്ടുള്ളതുകൊണ്ടും. സ°മുതേഃ ച=സ°മുതിയിലും അങ്ങിനെ പറഞ്ഞിട്ടുള്ളതു കൊണ്ടും ജാതിശൂദ്രന്നു വേദവിദ്ദ്വയ്ക്കധികാരമില്ലെന്നു തെ ളിയുന്നു.

സാരം: ... ശ്രതിയിൽ ശ്രദന്ദ വേദശ്രവണവും വേ ദാദ്ധ്വയനവും വേദാത്ഥപിന്തനവും നിഷേധിച്ചിട്ടണ്ട്. ''എതൽ ശൂശാനം യൽ ശ്രദ്രഃ തസ്താൽ ശ്രദ്രസ്വി സമീ പേനാദ്ധ്വേതവ്വം. ?? 'ശ്രദ്രൻ ശൃശാനത്തിന്നു തല്വം അ ശ്രചിയാകന്നു. അതിനാൽ ശ്രദ്രേഹ്റ സമീപത്തിരുന്നു വേദാധ്വയനം ചെയ്യത്ത്ര്" എന്നിങ്ങിനെ. ഇതുകൊണ്ടു ശ്രദ്നനു വേദാധികാരം നിഷേധിക്കപ്പെട്ടിരിക്കുന്നു. ശ്രവി ക്കാൻതന്നെ അധികാരമില്ലെന്നു പറഞ്ഞാൽ പിന്നെ അധ്വയനത്തിനും അത്ഥവിന്തനത്തിനും അധികാരമി ല്ലെന്നു പറയേണ്ടതില്ലല്ലോ. ഇങ്ങിനെതന്നെ സ്മൃതി യം ഈ വിഷയത്തെ സൂരിച്ചിട്ടണ്ട്. പരശുരാമൻ മു തിയിൽ പുറയുന്നു: ''വേദാക്ഷരവിചാരംകൊണ്ടു ശ്രദ്നം പെട്ടെന്ന് അധംപതിക്കാൻ ഇടയംയിത്തീരുന്നു എന്നി ങ്ങിനെ. ഇങ്ങിനെ ജാതിശ്ഛര്രന്നു വേദാധികാരത്തെ നി ഷേധിച്ചിരിക്കുന്നു ശ്രുതിസ°മുതികഠം.

ഇവിടെ ജാതിശൂദ്രനെന്ന വ്യാഖ്യാനിക്കന്നണ്ടെങ്കി പ്പം ജന്മംകൊണ്ടോ അഥവാ സംസ്താരംകൊണ്ടോ ശൂദ്ര ത്വമെന്നു ശ്രതിയോ സ്മുതിയോ വ്യക്തമാക്കീട്ടില്ല എ ന്നും ബോധിക്കേണ്ടതാണു്.

ദേവന്മാക്കു ബ്രഹ്മപിട്ട്യയ്ക്കധികാരമണ്ടോ എന്ന ചി ന്തയായിരുന്നു ഇവിടെ പ്രകൃതവിഷയം. പ്രസംഗവ ശാൽ ശൂദ്രൻറ വേദാധികാരത്തേയും നിരൂപിച്ചു. ശൂ ദ്രന്ത വേദാധികാരമില്ലെന്നും ദേവന്ത വേദാധികാരമുണ്ടെ ന്നം സിദ്ധാന്തിച്ചുകൊണ്ടും ഈ പ്രകരണം ഇവിടെ അ വസാനിപ്പിച്ചു പൂപ്പവിഷയത്തിലേയ്ക്കു തന്നെ കടക്കുന്നു അടുത്ത സൂത്രംകൊണ്ടും.

സു:\_കമ്പനാൽ. 39

ശബ്ദാത്ഥം:—. (അംഗ്രഷ്ഠമാത്രപുരുഷൻ പരമാത്മാവു തന്നെ എന്നാണ് പൂപ്പോക്തപ്രകരണവിഷയം) കമ്പ നാൽ=എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ അതിനെ ഭയന്ന് എല്ലാം വിറയ്ക്കുന്നുവെന്നുള്ളത്രകാണ്ടും, അംഗ്രഷ്ഠമാത്രപുരുഷൻ പരമാത്മാവാകന്നം.

സാരം: കരാപനിഷത്തിൽ രണ്ടാമദ്ധ്വായത്തിലെ പ്രഥമവല്ലിയിൽനിന്നു തുടങ്ങി തുതീയവല്ലിവരെ അംഗ്ര ക്രമാത്രപുരുഷനെ നിരൂപിക്കുന്ന പ്രകരണമാണം". അ വിടെ അംഗ്രപ്പമായി വണ്ണിച്ചിരിക്കുന്നതു പ രബ്രഹസ\_@പിയായ പരമാത്മാവിനെയാണം". പ്രഭാ വവണ്ണനംകൊണ്ട് അതു വ്വക്തമാവൂന്നു. ''യദിദം കി

104

ഞ്ച ജഗൽ സവ്വം പ്രാണ ഏജതി നിസ<sup>ം</sup>സുതം. മഹൽ ഒയം വജ്രമുട്ട്വതം യ എതൽ പിടുരമുതാസ്തേ ഭവന്തി. ഭ യാദസ്വാഗ്നിസ്തപതി, ഭയാത്തപതി സൂയ്യഃ. ഭയാദിന്ദ്ര **അ പാ**ർത്ത മുത്വുംബതി പഞ്ചമഃാം 'ഈ ജഗത്തു മുഴു വൻ ആ പരമാത്മാപിൽനിന്നാണുണ്ടായത്മ°. പ്രാണ സചത്രപിയായ അതിലാണം" ഈ ജഗത്തു ചേഷ്ടിക്കു ന്നതു°. വജ്രധാരിയെപ്പോലെ ഭയസചത്രപനായ ആ പരമാത്മാവിനെ അറിയുന്നവർ അമ്മതസചത്രപന്മാരാ യിത്തീരുന്നു. ഇതിനെ ഭയപ്പെട്ടാണു് അഗ്നി ത പിക്കുന്നതു്; സൂയ്യൻ തപിക്കുന്നതു്. ഇതിനെ ഭയ പ്പെട്ടാണു് ഇന്ദ്രൻ വായു മൃത്വ എന്നിവർ അവര കമ്മങ്ങളിൽ വ്യാപരിക്കുന്നത്ര°.' എന്നുള്ള വരുടെ പണ്ണനംകൊണ്ട് അംഗുഷ്യമാത്രപുരുഷൻ പരബ്രഹ്മ സ്ച് അപിയായ പരമാത്മാവാണെന്നു വൃക്തമാവുന്നു. സകലജഗത്തം ഏതൊന്നിൽ വ്വാപരിക്കന്തവോ, ഏതി നെ ഭയപ്പെട്ടു° എല്ലാ ദേവതകളും തങ്ങളുടെ കൃത്വങ്ങളെ ചെയ്യന്നപോ, അതു പ്രാണനോ ഇന്ദ്രനോ കന്നമാപാൻ വയ്യ. ഇന്ദ്രവായചാദികഠം സ്വയം അതിനെറ കല്പനയ്ക പശംപദന്മാരായിരിക്കുന്നു. അതിനാൽ ഈ അംഗുഷ്യമാ ത്രപുരുഷൻ പരമാത്മാവുതന്നെയാപണം. ഇതിൽ അ ല്പംപോലം സംശയത്തിന്നവകാശമില്ല.

ഈ പാദത്തിൽ 14\_ാം സൂത്രം മതൽ 23\_ാം സൃ ത്രംവരെ ദഹരാകാശത്തിനെറ നിരൂപണപ്രകരണമായി രുന്നു. പിന്നെ 24\_ാം സൂത്രം മുതൽ കഠോപനിഷത്തി ലെ അംഗുഷ്യമാത്രപുരുഷനെറ നിരൂപണം ആരംഭിച്ചു. 14 \*

#### ബ്രഹസ്തം

എന്നാൽ ദഹരാകാശത്തിനെറ വിഷയം അതിന്നിടയി പും നിരൂപിക്കാനിടയായി. ആ പ്രകരണത്തിൽ ദേവ ന്മാക്സ്ലേഹവിദ്ദ്വയ്ക്കാരമുണ്ടോ എന്ന വിഷയം പ്ര സംഗവശാൽ നിരൂപിക്കാനിടയായി. 38\_ാം സൂത്ര ത്തോടെ ആ വിഷയം അവസാനിച്ചു. പിന്നെ 39\_ാം സൂത്രത്തിൽ ആദ്ദ്വം വിട്ടപോന്ന അംഗ്രഷ്ഠമാത്രപുരുഷ നെറ നിരൂപണംതന്നെ ആരംഭിച്ചു. ഇങ്ങിനെ മല്യു ത്തിൽ കടന്നുകൂടിയ വിഷയങ്ങളെ നിരൂപിച്ചവസാനി പ്പിച്ചു. വീണ്ടം 40\_ാം സൂത്രംമതൽ ആദ്ദാം അവസാ നിപ്പിച്ചിട്ടില്ലാത്ത ദഹരാകാശത്തെത്തന്നെ നിരൂപി ക്കാൻ തുടങ്ങുന്നം.

സൂ: \_\_\_ ജ്യോതിർദശനാൽ. 40

ശബ്ദാത്ഥം:—ജ്വോതിഃ=ഇവിടെ ജ്വോതിശ്ശബ്ദം ബ്ര ഫവാചകമാകന്ന. എന്ത്രകൊണ്ടെന്നാൽ, ദശനാൽ=ശ്ര തിയിൽ പലേടത്തും ജ്വോതിശ്ശബ്ദം ബ്രഹ്മവാചകമായി ഉപയോഗിച്ചു കാണന്നതുകൊണ്ടതന്നെ.

സാരം: \_\_ മാന്ദോഗ്വോപനിഷത്തിൽ ദഹരാകാശ പിഷയമായ പ്രകരണത്തിൽ ഇങ്ങനെ പറഞ്ഞിട്ടണ്ട്. ''യ ഏഷ സമ്പ്രസാദോസ്മാച്ഛരീരാൽ സമുത്ഥായ പരം ട്ട്വോതിരേപസമ്പദ്ദ്വ സേപന ത്രപേണാഭിനിഷ്പദ്വുതേ.'' 'ജീവാഞ്ഞാവു' ഈ ശരീരത്തിൽനിന്നു വേറിട്ടു പരമഭ്യോ തിസ്സിനോട്ട കൂടിച്ചേന്നു താദാത്ത്വത്തെ പ്രാപിക്കുന്നു.' ഈ പണ്ണനത്തിലുള്ള ട്യോതിഗ്ഗബ്ദം പരമാത്മവാചകമാണം'. എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ ശ്രതിയിൽ പലേടത്തും ഇതുപോ ലെ ട്യോതിഗ്ഗബ്ദം ബഹ്മവാചകമായുപയോഗിച്ചിട്ടുണ്ട്. മാത്രമല്ല ജ്വോതിശ്ശബ്ദം ഉപയോഗിച്ച മിക്ക സ്ഥലത്തും പരമശബ്ദംകൂടി ഉപയോഗിച്ചിരിക്കുന്ന എന്ന കാരണ ത്താൽ പരബ്രഹ്മവാചകംതന്നെയാണ് ജ്വോതിശ്ശബ്ദമെ ന്നു പ്രത്യേകമായും പ്വഞ്ജിക്കുന്നു.

സൂ:\_\_ആകാശോത്ഥാന്തരത്വാദിവുപശോൽ.

ശബ്ദാത്ഥം: \_\_ ആകാശഃ=അവിടെ ആകാശശബ്ദം ബ്രഹ്മവാചകംതന്നെ. അത്ഥാന്തരത്വാദിവ്യപദേശാൽ= എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ നാമത്രപാന്മകമായ പ്രപഞ്ച ത്തിൽനിന്നതീതമായിട്ടതിനെ പറഞ്ഞിട്ടണ്ട്.

സാരം: മുമ്പിലത്തെ സൂത്രജ്വോതിശ്ശബ്ബം ബ്രഹ്മ വാചകമാണെന്ന നിണ്ണയിക്കാൻ ദഹരാകാശവിഷയമാ യ പ്രകരണമാണല്ലോ അവതരിപ്പിച്ചത്ര്. ആകാശശ ബ്ദം ബ്രഹ്മവാചകമാണെന്നു സമത്ഥിക്കയാണ് ഈ സൂ ത്രംകൊണ്ടു ചെയ്യന്നഇ്.

ഛാന്ദോഗ്വോപനിഷത്തിൽ ഹേരാകാശവിഷയമാ യ പ്രകരണത്തിൽ ഇങ്ങിനെ പറഞ്ഞിട്ടുണ്ട്: ''ആകാ ശോ പൈ നാമ നാമരൂപയോന്നിപ്പഹിതാ തേ യദന്തരാ തൽ ബ്രഹ്മ തദ്ദേതം സ ആത്മാ.'' 'ആകാശമെന്ന ത തപം നാമരൂപങ്ങളുടെ ധാരകമാണ്'. ആകാശമെല്യത്തി ലാണ്' അവ നില്പുന്നത്ത്'. പ്രസ്തത ആകാശമെല്യത്തി ലാണ്' അവ നില്പുന്നത്ത്'. പ്രസ്തത ആകാശം ബ്രഹ്മ വും, അദ്ദതവും, ആത്മാവുമാണ്'. ഈ വണ്ണനത്തിൽ ആകാശത്തെ നാമരൂപാത്മക്ഷഗത്തിൻെറ ധാരകതത്വ മായിപ്പറഞ്ഞിരിക്കുന്നമെങ്കിൽ അഗ്ര നാമരൂപങ്ങളിൽ നിന്നു വേറെയായിരിക്കുന്നമെല്ലോ. ഈ കാരണത്താൽ ഇ

പിടെ ആകാശശബ്ദംകൊണ്ടു ഭൂതാകാശത്തെയോ ജീപ നെയോ അല്ല, പരമാത്മാപിനെയാണം പറഞ്ഞിരിക്കുന്ന തെന്നു പ്പ്വക്തമാണം അങ്ങനെതന്നെ അമ്മതം, ആത്മാ വും ഇത്വാദി വിശേഷണങ്ങളും പരമാത്മാപിന്നമാത്രം യോജിക്കുന്നതാണെന്നു പറയേണ്ടതില്ലല്ലോ. ഈവക കാ രണങ്ങളാൽ ആകാശശബ്ദം ബ്രഹ്മവാചകംതന്നെ.

സു:\_\_സുഷുപ്പുൽക്രാന്ത്യോഭ്ഭേന. 42

ശബ്ദാത്ഥം: ... സഷ്പപ്പൂൽക്രാന്ത്രോഃ = സഷ്പപ്പിയി ലും മരണത്തിലും. ഭേദേനം:ജീവാത്മപരമാത്മക്കറ്റം ത മ്മിൽ ഭേദമുള്ളതുകൊണ്ട്, ഇപിടെ ആകാശശ**ബ്ദാ** ബ്ര മ്മവാചകംതന്നെ.

സാരം: \_\_ മുക്തനായ ജീവാത്മാവു ബ്രഹത്തോട് പേ അനു. ബ്രഹത്തിനെറ എല്ലാ ലക്ഷണങ്ങളും മുക്താത്താ വിലുണ്ടാവുകയും ചെയ്യുന്നു. എന്നാൽ പ്രസ്തത ആകാശ ശബ്ദത്തിനു മുക്താത്താവെന്നു് അത്ഥമായിളുടേ എന്ന ശങ്കയ്ക്ക മറുപടിയാണു് ഈ സൂത്രംകൊണ്ടു പറയുന്നതു്. സൂഷ്യപ്തിയിൽ ജീവൻ സത്തിനോട്ട സന്ഥന്നാവുന്നു എ നും, സമ്പ്രസാദൻ ഈ ശരീരത്തെ വിട്ട പരമജ്വോതി സ്റ്റിനോട്ട ചേരുന്നു എന്നം സൂഷ്യപ്തിയിലും മരണത്തിലും ജീവാത്മപരമാത്മാക്കളെ വേർതിരിച്ചു പറഞ്ഞിരിക്കുന്നു വെന്നതിനാൽ മുക്താത്മാവിനു ബ്രഹത്തിനെറ എല്ലാ ലക്ഷണങ്ങളുമുണ്ടെങ്കിലും, മുക്താത്മാവെന്നും ബ്രഹ്മമെ നും രണ്ടു ശബ്ദം വ്വാഹാരസചന്ദ്രപമായിട്ടുള്ളേടത്തോ ളംകാലം ആകാശശബ്ദം ബ്രഹ്മവാചകമായിട്ടുളാതെ മു ക്താത്മവാപകമാവാൻ വയ്യ.

108

109

സു:\_\_പതുാദിശബ്ദേദ്യഃ. 43

ശബ്ദാത്ഥം: \_\_ പത്വാദിശബ്ദേളുഃ = പരബ്രഹ്മത്തിന്നു ശ്രതിയിൽ പതി, പരമപതി, പരമമഹേശചരൻ ഇത്വാ ഒി വിശേഷണശബ്ദങ്ങറാം പ്രസിദ്ധങ്ങളായിരിക്കയാലും ജീവാത്മപരമാത്മാക്കറാക്കു തമ്മിൽ ഭേദമുണ്ടെന്നു പ്രത്വ ക്ഷമാണം<sup>°</sup>,

സാരം: ശ്രചതാശ്വതരോപനിഷത്തിൽ പരമാ ത്മാവിൻെറ സ്വയ്രപത്തെ ഇങ്ങിനെ വണ്ണിച്ചിട്ടണ്ട്: ''തമീശ്വരാണാം പരമം മഹേശ്വരം തം ദേവതാനാം പരമം ച ദൈവതം പതിം പതീനാം പരമം പരസ്താൽ വിഭാമ ദേവം ഭവനേശമീഡ്വ്വം.''

ഈ മന്ത്രംകൊണ്ടു ജീവാത്മപരമാത്മാക്കളുടെ ഭേദം പ്രത്വ ക്ഷമാണു്. അതിനാൽ ഇവിടെ ആകാശശബ്ദം ബ്രഹ്മ വാചകം തന്നെ.

ഒന്നാമധുായത്തിൽ മൂന്നാം പാദം കഴിഞ്ഞു.

### ചത്രത്ഥപാദം

കഴിഞ്ഞ മൂന്നു പാദങ്ങളെക്കൊണ്ടു ബ്രഹ്മത്തിൽനി ന്നു ജഗത്തിനെറ ഉൽപത്തിയെ വേദവാക്യപ്രമാണസ ഹിതം സമയ്ഥിച്ചു. ശൂതിയിൽ അവിടവിടെ ബ്രഹ്മവാ ചകമായുപയോഗിച്ച ആകാശം, ആനന്ദമയം, ജ്വോതി സ്സ്, പ്രാണൻ തുടങ്ങിയ ശബ്ദങ്ങറം ജീവവാചകങ്ങളോ പ്രൂതിവാചകങ്ങളോ അല്ല, ബ്രഹ്മവാചകങ്ങറോതനെ എന്നു സമയ്ഥിക്കും വെയ്തു. പ്രസംഗവശാൽ അപ്പ ഫ്രോറം നിരൂപിക്കേണ്ടിവന്ന വിഷയങ്ങളെ നിരൂപി ക്കേയും ചെയ്തു. ഈ ചത്തയ്പാദത്തിൽ സാംഖ്വശാസ്യ പ്രസിദ്ധമായ പ്രകൃതിതത്വത്തിന്നു വേദപ്രാമാണ്യതയി ബ്ലെസിദ്ധമായ പ്രകൃതിതത്വത്തിന്നു വേദപ്രാമാണ്യതയി ബ്ലെന്നു സമയ്ഥിക്കാൻ തുടങ്ങുന്നു. കഠോപനിഷത്തിലെ 'അവ്വക്താനെ ശബ്ദം പ്രകൃതിവാചകമാണോ എന്നു നിരൂപിച്ചുകൊണ്ടാണം' വിഷയം ആരംഭിക്കുന്നത്ത്.

> സു:---ആനമാനികമപ്പേക്ഷോമിതി ചേന്ന ശരീരത്രപകവിന്യസ്തഗ്രഫീതേള്ശ്യതി ച. 1

ശബ്ദായ്ഥം: \_ ആനമാനികം അപി\_-അനമാനക ല്പിതയായ ജഡപ്രകൃതിയും. എക്ഷോം പേൽച്ചിലക്കു വേദപ്രതിപാദിതമാണം" എന്നം" അഭിപ്രായമുണ്ടെങ്കിൽ. ഇതി ന\_ഞത്വ ശരിയല്ല. ശരീരത്രപകവിന്വസ്തഗ്രഹീ തേഃ=എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ ശരീരത്തേത്തന്നെയാണം" ഇ വിടെ രഥത്തിൻെറ രൂപത്തിൽ 'അവ്വക്ത'ശബ്ദംകൊ ണ്ടു സൂഹിപ്പിച്ചിരിക്കുന്നതെന്നതുകൊണ്ടുതന്നെ. ദശയതി ച=ഈ കായ്യം ശൂതിതന്നെ വെളിപാക്കുന്നുമണ്ടും.

സാരം:\_\_കഠോപനിഷത്തിൽ പ്രസിദ്ധമായ അവ്വ ക്തശബ്ദം അനുമാനകല്പിതവും സാംഖ്വപ്രതിപാദിതവു മായ പ്രകൃതിയുടെ വാചകമല്ല. ആത്മാവു°, ശരീരം, ബൂദ്ധി, മനസ്സ്, ഇന്ദ്രിയങ്ങറ്റ്, വിഷയങ്ങറ്റം തുടങ്ങിയ പയെ രഥം, ര്ഥി, സാരഥി തുടങ്ങിയവയായി കല്പിച്ചിട്ടു ഈ കല്പനയിൽ ശരീരത്തെയാണും രഥമാക്കിക്ക ണ്ടു°. ല്പിച്ചിരിക്കുന്നതു്. എന്നാൽ അതിൽ ശരീരത്തിൻെറ പയ്യായമായി അപ്വക്തമെന്ന ശബ്ദമാണുപയോഗിച്ചിരി ക്കുന്നതെന്നു മാത്രം. പ്രസ്തുതമന്ത്രത്തിൽ ആത്മാവിനെ രഥിയായും, ശരീരത്തെ രഥമായും, ബൂദ്ധിയെ സാരഥി യായും, മനസ്സിനെ കടിഞ്ഞാണായും,ഇന്ദ്രിയങ്ങളെ കതി രകളായും, വിഷയങ്ങളെ കുതിരകഠാംക്കോടാനുള്ള വീഥി കളായും കല്പിച്ചിട്ടുണ്ടു°. ഈ ഉപകരണങ്ങളെക്കൊണ്ടും പരമപടത്തെ പ്രാപിക്കാമെന്നാണ്<sup>°</sup> മന്ത്രാഭിപ്രായം. ഇ ങ്ങിനെ ഏഴ വസ്തക്കളുടെ കല്പനയുണ്ട്, പ്രസ്തത മന്ത്ര ത്തിൽ. അവ ഉത്തരോത്തരം ബലവത്തരങ്ങളാണെ ന്നു കാണിച്ചുകൊണ്ടുമാണം°. ഇന്ദ്രിയങ്ങളെ അപേക്ഷി ച്ചു വിഷയങ്<sup>റ്</sup>റം ബലപത്തരങ്ങളാണം". പല്ല് കതിര ~ യെ ആകഷിംഭംപോലെ വിഷയങ്ങറം ഇന്റിയങ്ങളെ ആകഷിക്കുന്നു. പിഷയങ്ങളേയും ഇന്ദ്രിയങ്ങളേയും അ പേക്ഷിച്ചു മനസ്സ കൂടുതൽ ബലവത്തരമാണം°. കടി ഞ്ഞാൺ വലിച്ചാൽ എപ്രകാരം കുതിരകഠാക്കിളകാൻ വയ്യയോ, അതുപോലെ മനസ്സ പിൻതിരിഞ്ഞാൽ ഇന്ദ്രി യങ്ങാംകിളകാൻ വയ്യ. മനസ്സിനെ അപേക്ഷിച്ച ബു ദ്ധിയും ബലവത്തരയാണം". മനസ്സ കടിഞ്ഞാണം, ബു **ജി സാരഥിയുമാണം**°. സാരഥിയുടെ നിയന്ത്രണത്തിലാ

#### ബ്രഹ്മസൂത്രം

ണല്ലോ കടിഞ്ഞാണിൻെറ നിൽപുതന്നെ. ബുദ്ധിയേ ക്കാറ്റം ബലവത്തരമാണം' മഹാനായിരിക്കുന്ന ആത്മാ **പും; അതായതു ജീവൻ. ജീവനാണം**" രഥി, രഥത്തിൽ ഇരുന്നു യാത്ര ചെയ്യുന്ന ആറാം. അദ്ദേഹത്തിൻെറ അ ഭിപ്രായപ്രകാരമാണല്ലോ രഥത്തിൻെറ ചാക്രമണംത ''മഹതഃ പരമവ്യക്തം'' എന്നാണു് മന്ത്രത്തി നെ. ലെ ബാക്കി ഭാഗം. മഹാനായ ആത്മാപിനേക്കാറം\_\_\_ ജീപനേക്കാറം... ബലവത്തരമാണും അവ്വക്തം എന്ന ത്ഥം. ഇവിടെ അവ്വക്തശബ്ദത്തെ ഭഗവാൻെറ മായാ ശക്തി എന്നത്ഥത്തിലാണപയോഗിച്ചിരിക്കുന്നതു". അ തുതന്നെയാണല്ലോ കാരണശരീരം. അതിനെത്തന്നെ യാണിപിടെ വ്രമാക്കിക്കല്പിച്ചിരിക്കുന്നതും. അതി നാൽ ഇവിടെ അവ്വക്തശബ്ദം സാംഖ്വശാസ്ത്രകല്പിതമാ യ പ്രകൃതിവാചകമായിട്ടല്ല, ഗേവാൻെറ മായാശക്തി യെ കാരണശരീരത്തെ 🗕 പ്വഞ്ജിപ്പിച്ചുകൊണ്ടാണപ യോഗിച്ചിരിക്കുന്നതും. മായാശക്തി എന്ന് അത്ഥത്തിൽ അവ്വക്തശബ്ദം അനുചിതവുമല്ല.

സു:\_\_\_സൂഷ്യം തു തപ്പോൽ. 2

ശബ്ദാത്ഥം:—സൂഷ്മം തുടഈ പ്രകരണത്തിൽ ശരീ രശബ്ദത്തിന്ന സൂക്മൂശരീരഗ്രഹണമാകട്ടെ. തദഹ തചാൽ=ഞത്ത് അഹിക്കുന്നതുകൊണ്ടുതന്നെയാണുതാനും

സാരം: — പരമാത്മാവിൻെറ്റ് ശക്തിസചത്രപിണി യായ പ്രകൃതി അത്വന്തസ്യക്ഷൂസചത്രപിണിയാണം°. കാ ണാനോ, തൊടാനോ, വണ്ണിക്കാനോ പററാത്ത നില യിൽ അത്വന്തസൂക്ഷൂയാണം°. അതിൻെറ അംശമാണം° കാരണശരീരം. അപ്പോഠം കാരണശരീരത്തെ അവ്വക്ത മെന്ന ശബ്ദംകൊണ്ടുപന്വ്വസിച്ചത്മ` കട്ടും അസ്ഥാനത്ത ല്ല; തികച്ചും ഉചിതമായിട്ടുണ്ടു°.

സു:....തധീനതചാഞ്ചോൽ. 3

ശബ്ദായ്ഥം: \_\_തദധീനത്വാൽ = പരമാത്മാവിൻെറ അധീനത്തിലാണെന്ന കാരണത്താൽ. അയ്ഥവൽ=ശ ക്തിസ്പത്രപിണിയെന്ന പേര് അയ്ഥവത്തുമാണ്ം.

സാരം:\_\_സാംഖ്വമതക്കാർ പ്രകൃതിയെ സ്ഥതന്ത്രയാ യും, ജഗത്തിന്നു കാരണമായും വിശചസിച്ചുവരുന്നു. aD) ന്നാൽ വൈദികസിദ്ധാന്തം അങ്ങിനെയല്ല്. പേദങ്ങറം പ്രകൃതിയെ പരമപുരുഷനായ പരമേശ്വരൻെറതന്നെ ഒരു ശക്തിപിശേഷമായും അവിടെയ്ക്കധീനയായുമാണു് സൂരിച്ചിരിക്കുന്നതും. ശക്തങ്കൽനിന്ന പേറെയല്ല ശക്തി. അതിനാൽ പ്രകൃതിക്കു സചതന്ത്രമായ അസ്തിത്ഥമില്ല. പ രമേശപരൻറതന്നെ അംശഭൂതയായ ശക്തിയെന്ന നി ലയ്ക്കാണും പ്രകൃതിക്കും അസ്തിതചംതന്നെ ഉണ്ടായതും. ശ ക്തനായ പുരുഷൻ തൻെറ ശക്തികൊണ്ടു കായ്യങ്ങറം ചെയ്യന്നുവെന്നതു സചാഭാപികമാണം°. ഈ നിലയ്ക്കു പ രമപംരഷനായ ഈശചരൻ തൻെറ ശക്തിയാകുന്ന പ്രകൃ തിയെക്കൊണ്ടു ജഗൽസ്പഷ്ട്വ്വാദിവ്വാപാരങ്ങളെ ചെയ്യു ന്നുപെന്നതു സാത്ഥവും, സമുചിതവുമാണം". ശക്തിഹി നനാണും പരമേശപരനെന്നു ധരിക്കുന്നപെങ്കിൽ ഈ ജഗ ത്തിൻെറ കത്താവും, ധത്താവുമാവുന്നതെങ്ങിനെ? പി ന്നെ സവ്വശക്തനെന്നുള്ള പേരം എങ്ങിനെ നിലനി ല്ലൂം? ശേചതാശചതരോപനിഷത്തിൽ സ്പഷ്ടമായിപ്പറയു 15 \*

ന്നു: ''തേ ധ്വാനയോഗാന്ദഗതാ അപശ്വൻ ദേവാത്മശ ക്തിം സചഗ്രണെന്നിഗ്രഡാം.'' ഋഷികഠം ധ്വാനയോ ഗംകൊണ്ടു°, നിഗ്രഡയായ ഈശ്വരശക്തിയെ സാക്ഷാല്ലം രിച്ചു. അതിനാൽ കഠോപനിഷത്തിലെ അവ്വക്തശ ബ്ദംകൊണ്ടു പ്രകൃതിതത്ത്വത്തെ അല്ല ഗ്രഹിക്കേണ്ടത്ര°.

സു:-\_\_ഞ്ഞയതചാവചനാച്ച. 4

ശബ്ദാത്ഥം:\_\_ഞ്ഞേയതചാവചനാൽ ച₌വേദത്തിൽ പ്രകൃതിയെ ഞ്ഞേയവസ്തവായിപ്പറഞ്ഞിട്ടില്ലാത്തതുകൊ ണ്ടും അവ്വക്തശബ്ദം പ്രകൃതിവാചകമല്ല.

സാരം:\_\_സാംഖ്വശാസ്ത്രം പ്രകൃതിയെ ജ്ഞേയവസ്ത വായിപ്പറയുന്നു. ''ഗുണപുരുഷാന്തരജ്ഞാനാൽ കൈവ ല്വ്യം" എന്നാണവരുടെ പ്രമാണം. അതായതു ഗുണമ യിയായ പ്രകൃതിയുടേയും, പുരുഷൻേറയും വേർതിരിച്ചുള്ള അറിവുകൊണ്ടു മോക്ഷം എന്നു്. പ്രകൃതിയുടെ സ്ച്ത്ര പത്തെ നല്ലവണ്ണം അറിയാതെ പുരുഷനെ അതിൽനി ന്നു പേർതിരിച്ചറിയാനെങ്ങിനെ കഴിയും? അതിനാൽ അവരുടെ അഭിപ്രായത്തിൽ പ്രകൃതിയും കരു മേഞ്ഞയവ സ്തതന്നെ. എന്നാൽ ശ്രുതിയിൽ എവിടേയും പ്രകൃതി യെ ജ്ഞേയവസ്തവായോ, ഉപാസ്പ്വവസ്തവായോ പറഞ്ഞി ട്ടില്ല. ഏകവും, അദ്വിതീയവുമായ നിഗ്ഗണബ്രഹം മാ ത്രമാണാ് ജ്ഞേയമായും, ഉപാസ്വമായും പറയപ്പെട്ടിരി ഇതുകൊണ്ട് മനസ്സിലാക്കാൻ കഴിയുന്നതു ക്കുന്നതു". വേദപ്രസിദ്ധമായ പ്രകൃതിതത്വം സാംഖ്വന്മാരുടെ പ്രധാ നത്തിൽനിന്നു പേറെയാണെന്നാണു".

### സൂ:\_\_വഭതീതി ചേന്ന പ്രാജ്ഞോ ഹി പ്രകര ണാൽ. 5

ശബ്ദാത്ഥം: വദതി ഇതി വേൽ=ശ്രുതിയും പ്രകൃ തിയെ ജ്ഞേയവസ്തപായിപ്പറയന്നു എന്നാണെങ്കിൽ ന= അതു ശരിയല്ല; ഞങ്ങിനെ പറയുന്നില്ല. ഹി=എന്തു കൊണ്ടെന്നാൽ. പ്രാജ്ഞഃ=പരമാത്മാവുമാത്രമാണം° ജ്ഞേയനായിപ്പറയപ്പെട്ടിരിക്കുന്നതെന്നം°. പ്രകരണാൽ= പ്രകരണംകൊണ്ടു വ്വക്തമാവുന്നം.

സാരം:\_\_കഠോപനിഷത്തിൽ 'അവ്വക്ത'ശബ്ദത്തി നെറ ചച്ചാവിഷയകമായ പ്രകരണത്തിനെറ അവസാന ത്തിൽ പറയന്നു:

> ''ഞശബ്ദമസ്സശമേത്രപമപ്പയം തഥാരസം നിത്വമഗന്ധപച്ച യൽ അനാഭ്യനന്തം മഹതഃ പരം ധ്രവം നിചായ്യ തന്മത്വുമുഖാൽ പ്രമുപ്പതേ.''

ശബ്ദസ്പൾത്രപരസഗന്ധരഹിതവും, അവിനാശിയും, നിത്ര്വവും, അനാദിയും, അനന്തവും, മഹത്തിൽനിന്നു പരവും, നിശ്ചലവുമായ തത്വത്തെ അറിയുമ്പോറം മൃത്വ വിൽനിന്നു രക്ഷപ്പെട്ടന്നു എന്നു്. ഈ മന്ത്രത്തിൽ ജ്ഞേയവസ്തുവിന്നെന്തെല്ലാം ലക്ഷണങ്ങറം പറഞ്ഞിട്ടു ണ്ടോ, അതാക്കെ സാംഖ്വശാസ്ത്രോക്തമായ പ്രധാന ത്തിന്നമുണ്ടു്. അതിനാൽ പ്രധാനത്തെയാണിവിടെ ജ്ഞേയവസ്തുവായിക്കാണിച്ചിരിക്കുന്നതെന്നു പറയുന്നു വെങ്കിൽ അതു ശരിയല്ല. കാരണം ഈ പ്രകരണ ത്തിലെ ഈ മന്ത്രംകൊണ്ടു പരമപുരുഷനായ പരമേശപ

രൻെറ പണ്ണനമാണു് പെയ്തിരിക്കുന്നതു്. അത്ന് ഈ മ ത്രത്തിൻെറ അപ്പറത്തും, ഇപ്പറത്തുമുള്ള മന്ത്രങ്ങളെക്കൊ ണ്ട ബോധിക്കുകയും ചെയ്യാം. മാത്രമല്ലം, പ്രകൃതമന്ത്ര ത്തിലെ എല്ലാ ലക്ഷണങ്ങളും യഥാത്ഥമായി പ്രകാശിക്കു ന്നതു പരമപുരുഷനായ ഈശപരങ്കൽമാത്രവുമാണ് കൊണ്ടു പ്രകരണത്തിൻെറ താല്പയ്യം പരമാത്മാത്രവുമാത്ര മാണു് ലേഞയവസ്തവന്നും, പരമാത്മജ്ഞാനംകൊണ്ടു മു തൃമുഖത്തിൽനിന്നു രക്ഷപ്പെടാമെന്നുള്ളത്ന് അതിൻെറ പരമഫലവുമാണെന്നതാണു്. അതിനാൽ പ്രകൃതമന്ത്രം പ്രകൃതിവണ്ണനമല്ല; പരമാത്മവണ്ണനമാണും.

> സൂ:—ത്രയാണാമേവ ചൈവമപന്യാസഃ പ്രശ്ന ശ്വ. 6

ശബ്ദാത്ഥം:...ത്രയാണാം ഏവ=ഞഗ്നി, ജീവാത്മാ വൂ്, പരമാത്മാവു് എന്നീ മൂനെണ്ണത്തിൻെറ മാത്രം. ഉപന്വാസഃ=ഉപന്വാസമാണ് കഠോപനിഷത്തിലുള്ളത്. പ്രശ്നഃ പ ഏവം ച=ചോദ്വവം അതിനെപ്പററിമാത്രമാ ഞതാനം.

സാരം: കഠോപനിഷത്തിൽ നചികേതസ്സ് യമ നോട്ട മൂന്നു വിഷയത്തെക്കറിച്ചേ ചോദിക്കുന്നുള്ള്. അ ഗനി, ജീവാത്മാവൂ°, പരമാത്മാവൂ° ഇവയാണം° പ്രസ്തത മു ന്നു വിഷയങ്ങാം. ഇവയെക്കറിച്ചുള്ള ഉപന്യാസമേ അ തിലുള്ളതാനും. പ്രധാനത്തെക്കറിച്ചോ, പ്രകൃതിയെക്കു റിച്ചോ നചികേതസ്സ ചോദിക്കയാകട്ടെ യമൻ പറകയാ കട്ടെ ചെയ്യുന്നില്ല. പിന്നെ പ്രധാനവണ്ണനം അതിലെ ങ്ങിനെ വരം? അതിനാൽ പ്രസ്തതമന്ത്രം പരമാത്മവണ്ണ നംതന്നെയാണം°.

116

സു:\_മഹദചച്ച. 7

ശബ്ദാത്ഥം: \_\_മഹദചൽ ച=മഹൽശബ്ദാപോലെ ഇതും വേറെ അത്ഥത്തിലായിക്കൂടായ്കയില്ല.

സാരം: \_\_മഹൽശബ്ദത്തിന്ന സാംഖ്വശാസ്ത്രത്തിൽ മഹത്തത്വമെന്നയ്ഥമാണം". എന്നാൽ കറോപനിഷ ത്തിൽ അതേ ശബ്ദത്തെ ആത്മാവെന്നത്ഥത്തില പയോ ഗിച്ചിട്ടണ്ട്. ഇതുമാതിരി അവ്വക്തശബ്ദവും വേറെ അ ത്ഥത്തിലായിക്കൂടായ്കയില്ല. ശ്രതിയിൽ അവിടവിടെ മ ഹൽശബ്ദം സാംഖ്വശാസ്ത്രസിദ്ധാനത്തിന്നു വിരുദ്ധമായ നിലയിൽ ഉപയോഗിച്ചിട്ടണ്ട്. ആ സ്ഥിതിക്ക് അവ്വ ക്തശബ്ദവും സാംഖ്വസിദ്ധാന്തപ്രകാരം പ്രധാനമെന്ന അത്ഥത്തിലാവണമെന്നില്ല. എന്നു മാത്രമല്ല; ഞങ്ങി നെ വിശപസിക്കുന്നതിൽ ഭൗചിത്വവുമുണ്ട്.

സ്ല:\_ചമസവദവിശേഷാൽ. 8

ശബ്ദാത്ഥം: \_\_അവിശേഷാൽ=പ്രത്യേകവിവരണമി ല്ലാത്തതുകൊണ്ട്. ചമസവൽ = ചമസശബ്ദംപോലെ, അജാശബ്ദത്തിന്നം സന്ദഭോപിതമായ അത്ഥമെടുക്കാം.

സാരം:\_\_ ശ്വേതാശ്വതരോപനിഷത്തിൽ 'ഞജാ' ശബ്ദത്തിൻെറ വണ്ണനവുമണ്ട്. വാസ്തവത്തിൽ അതു പരബ്രഹ്മസ്വരൂപിയായ പരമേശ്വരൻെറ ശക്തിയുടെ പേരാണ്. അതേ ഉപനിഷത്തിൽത്തന്നെ അതിനെ വ്വക്തമാക്കീട്ടണ്ട്. ജഗത്തിൻെറ കാരണമെന്താണെന്ന ചച്ച്യുണ്ട് പ്രസ്തത ഉപനിഷത്തിൽ. തത്വാനേപഷകരാ യ ഋഷിക്കെ പരമപുരുഷനായ ഈശ്വരനെയും, ആ ഈ ശ്വരങ്കൽ അഭേദസ്വേയ്യപേണ നില്ലുന്ന ശക്തിയെയും

ധ്വാനത്തിൽക്കൂടെ സാക്ഷാൽക്കരിച്ചു. ആ ശക്തിയാ ഞ്° ജഗൽകാരണമെന്നവർ പ്രത്വക്ഷത്തിൽ ബോധിച്ചു. പ്രസ്തതശക്തിയാകട്ടെ പരമേശചരങ്കൽനിന്ന് അല്പംപോ ലും കന്നുകൊണ്ടും വേറെയൊട്ടപ്പതാന്നം. അതിനെയാ **ഌ**് അജാശബ്ദംകൊണ്ടുപന്വ്യസിച്ചിരിക്കുന്നത്ക്. **അ**ല്ലാ തെ സാംഖ്യന്മാർ പറയുന്ന സ്വതന്ത്രമായ പ്രധാനത്തെ യല്ല ഞജാശബ്ദംകൊണ്ടും സൂപിപ്പിച്ചിരിക്കുന്നതും. അ തെങ്ങിനെ തീച്ചപ്പെടുത്താമെന്നാണെങ്കിൽ അതിനാ ണു് സൂത്രത്തിൽ 'ചമസവൽ' എന്ന ശബ്ദം **പയോ**ഗി ച്ചിരിക്കുന്നത്ക്. ചമസശബ്ബത്തിന്നു സ്വതവേ സോമപാ നം ചെയ്യാനുള്ള പാത്രമെന്നത്ഥമാണു്. എന്നാൽ ബ്ല ഫദാരണ്യകോപനിഷത്തിൽ <u>ഇ</u>തേ ചമസശബ്ദത്തെത്ത ന്നെ ശിരസ്സെന്ന അത്ഥത്തിലുപയോഗിച്ചിട്ടണ്ടും. ഇതു പോലെ ശേപതാശപതരോപനിഷത്തിലെ അജാശബ്ദവും പരമേശപരൻെറ അംശവും അഭേദസചത്രപിണിയുമായ ശക്തിയെന്നത്ഥം ധരിക്കുന്നതിൽ തൊറില്ല.

സൂ:....ജ്യാതിരുപക്രമാ തുതഥാ ഹൃധീയത എകേ. 9

ശബ്ദാത്ഥാ: ....ജ്വോതിരുപക്രമാ=ഇവിടെ അജാശ ബ്ദം തേജസ്സ തുടങ്ങിയ മൂന്നുവിധതത്വങ്ങളുടെ കാരണ മായ പരമേശ്വരശക്തിയുടെ വാവകംതന്നെയാണ്. തു ഹി=അങ്ങിനെയാണെന്നു തീച്ചപ്പെടുത്തിപ്പറയുന്നതെ ന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ. ഏകേടമെ ശാഖക്കാർ. തഥാടത ഞിനെ. അധീയതേടപഠിക്കുന്നു.

സാരം: \_ ഛാന്ദോഗ്യോപനിഷത്തിൽ ഈശചരങ്കൽ നിന്നുണ്ടായ അഗ്നി, വായു, അന്നം അല്ലെങ്കിൽ ഭൂമി എ

ന്നീ മൂന്നു തത്വങ്ങളുടെ ഉപ്പത്തിയുടെ പണ്ണാമണ്ട്ര്യാ തൊരു പരമേശചരശക്തിയിൽനിന്നാണോ പ്രസ്തതതത ങ്ങളുണ്ടായതായി പണ്ണിക്കുന്നതും, ആ ശക്തിയെയാണം അജയെന്നു കീത്തിച്ചിരിക്കുന്നതെന്നു. കരുതുന്നതിൽ തെ ററില്ല. അഗ്നിയിൽ കാണുന്ന ചുകപ്പുവണ്ണം അഗ്നിയ ടേയം, വെളുപ്പവണ്ണം ജലത്തിൻേറയം, ക്റുപ്പവണ്ണം ഭൂ മിയുടേതുമാണെന്നും മററും മൂന്നു തത്വങ്ങളുടെ പണ്ണന പിഷയത്തിൽ ഛാന്ദോഗ്വോപനിഷത്തിൽ പറഞ്ഞിട്ട ണ്ടും. എതാണ്ടിതുപോലെ ശ്ചേതാശചതരോപനിഷത്തി ലം അജാശക്തിയുടെ പണ്ണനത്തിൽ പണ്ണത്രയത്തിനെറ കഥ പറയുന്നുണ്ടു°. ഈവക കാരണങ്ങളെക്കൊണ്ടും ക്ഷ രാക്ഷരങ്ങളായ തത്വങ്ങളുടെയും രണ്ടിൻേറയും അധിപ തിയായ ഈശ്വരൻേറയും വണ്ണനംകൊണ്ടും മററും അജാ ശബ്ബം പരമേശചരശക്തിയുടെ പാചകമാണെന്നു സ്പഷ്ട മാണു്. അല്ലാതെ സാംഖ്വന്മാർ സചതന്ത്രമെന്നും, ത ത്വങ്ങളുടെ സമുച്ചയമെന്നും പായുന്ന പ്രധാനത്തെയല്ല അജാശബ്ദംകൊണ്ടു വണ്ണിച്ചിരിക്കുന്ന ഇ°.

സു:....കല്പനോപശേേച്ച മദ്ധ്വാദിവദവിരോധഃ.

ശബ്ദാത്ഥം:....കല്പനോപദേശാൽ പ = അജാശബ്ദ ത്തിന്ന മൂന്ന ത്രപത്തിൽ സചത്രപകല്പന ചെയ്തിട്ടുണ്ടെ ന്നുള്ളത്രകാണ്ട്ടം. മദ്ധ്വാദിവൽ = മദ്ധ്വാദിശബ്ദംപോലെ. അവിരോധഃ = അത്ഥകല്പനയ്ക്ക വിരോധമില്ലാത്തതാകന്നം. സാരം:....മാന്ദോഗ്വോപനിഷത്തിൽ മധുരശബ്ദ ത്തിന്ന സൂയ്യനെന്നും ബ്ബഹദാരണ്യകോപനിഷത്തിൽ ധേനംശബ്ദത്തിന്നു പാണിയെന്നും, ഭൂലോകത്തിന്നു് ഞ ഗ്നിയെന്നും അത്ഥകല്പനം ചെയ്തിട്ടണ്ടും. അതുപോലെ ഇവിടെയും അജാശബൃത്തിന്നു പരമേശപരശക്തി എന്ന അത്ഥകല്പനം ചെയ്യുന്നതു തെററല്ലു. ജിജ്ഞാസുക്കളുടെ രൂപിക്കനുസരിച്ചു രൂപകല്പനം ചെയ്യുന്നതു സമുപിതംത ന്നെ. അതിനാൽ അജാശബ്ദത്തിന്നു പരമേശപരശക്തി

യെന്ന അത്ഥകല്പനത്തിൽ യാതൊരു പിരോധവുമില്ല. സ്ല:...ന സംഖ്യോപസംഗ്രഫാദപി നാനാഭാവാ

ഭതിരേകാച്ച. 11

ശബ്ദാത്ഥം:...സംഖ്വോപസംഗ്രഹാൽ അപി=സം ഖ്വാഗ്രഹണംകൊണ്ടും. ന=സംഖ്വോക്തതതചങ്ങളുടെ ഗണന ശരിയല്ല. നാനാഭാവാൽ ച=എന്തുകൊണ്ടെ ന്നാൽ വേറെ അനേകഭാവങ്ങളെ പ്വക്തമാക്കുന്നതുകാ ണ്ടും. അതിരേകാൽ=അധികരിച്ച വണ്ണനമുള്ളതുകാണ്ടും.

സാരം: ... ''യസ്മിൻ പഞ്ച പഞ്ചജനാഃ ആകാശശ്ച പ്രതിഷ്ഠിതഃ തമേവമന്വ ആത്താനം വിദ്വാൻ ബ്രഹ്മാമ തോമൃതം'' എന്ന ഒരു മന്ത്രമുണ്ടു° ബുഹദാരണ്വ്യകോപനി ഷത്തിൽ. യാതൊന്നിൽ അഞ്ചു പഞ്ചജനങ്ങളും ആകാ ശവും പ്രതിഷ്ഠിതമായിരിക്കുന്നു. ആ ആത്മാവിനെ വി പോൻ അമുതസ്വരൂപമായിരിക്കുന്ന ബ്രഹ്മമായിട്ടറിയുന്നു എന്നാണതിൻെറ അത്ഥം. ഇവിടെ അഞ്ചു°\_ഞഞ്ചു° എന്നുള്ള സംഖ്വാവാലകത്തെക്കണ്ടിട്ട തത്വങ്ങറെ ഇരു പത്തഞ്ചെന്നു കണക്കാക്കുന്നതു ശരിയല്ല. കാരണം ഇവി ടെ സംഖ്വാവാലകം പ്രത്വേക്കാവങ്ങളെ വ്വക്തമാക്കാൻ വേണ്ടിയുള്ളതാണം'. ഇതിനു പുറമേ ആകാശവും ആ ഞ്ചു°\_ഞഞ്ചു° എന്ന കല്പനായ്ക്കു പുറമേ ആകാശവും ആ ത്മാവും വേറെ പറയപ്പെട്ടിട്ടും ഉണ്ട്. അപ്പോറം ആക ഇരുപത്തേഴായി തത്വങ്ങറാം. ആ നിലയ്ക്കു നോക്കുമ്പോ ഴം സംഖ്വാക്രമം ശരിയല്ല. അതിനാൽ ഈ മന്ത്രത്തെ മൻനിത്തി സാംഖ്വസിദ്ധാന്തപ്രകാരമുള്ള ഇരുപത്തഞ്ച തത്വങ്ങളുടെ സമവായമായ സ്വതന്ത്രപ്രധാനത്തിൻെറ വണ്ണനമുണ്ട്, ശ്രതിയിലെന്നു പറയുന്നതു ശരിയല്ല. ശേവ താശ്വതരോപനിഷത്തിലെ അജാശബ്ദത്തിന്നു പരമേ ശവരശക്തിയെന്നു് ഞത്ഥകല്പനം ചെയ്തപോലെ ഇവിടേ യും പഞ്ച\_പഞ്ച എന്ന ശബ്ദത്തിനു വിവിധങ്ങളായ പരമേശപരശക്തികളെന്നേ അത്ഥമുള്ള.

സു:\_\_പ്രാണാദയോ വാകൃശേഷാൽ 12

ശബ്ദാത്ഥം:...വാക്വശേഷാൽ=വാദവിഷയമായ പു വ്വോക്തമന്ത്രത്തിലെ വാക്വശേഷംകൊണ്ട്. പ്രാണാദയഃ= പ്രാണാദികളാണ് പഞ്ച\_പഞ്ച സംഖ്വാകൃതവസ്തക്കളെ ന്ന തെളിയന്നം ഉണ്ട്.

സാരം: പപ്പപ്പോക്തമന്ത്രത്തിന്നുശേഷം അരേ പ്ര കരണത്തിൽ വരുന്ന മന്ത്രംകൊണ്ടു പഞ്ചപ്രാണങ്ങളും, പഞ്ചജ്ഞാനേന്ദ്രിയങ്ങളും, പഞ്ചകമ്മേന്ദ്രിയങ്ങളും, മന സ്സ്, ബൂദ്ധി എന്നിവയുമാണം" പഞ്ച\_പഞ്ചസംഖ്വാം ശബ്ദത്താൽ നിദ്ദേശിക്കപ്പെട്ട തത്വങ്ങളെന്നു തെളിയുന്നു മുണ്ട്യം.

സു: \_\_ജ്യാതിഷൈക്ഷോമസത്യന്നേ. 18

ശബ്ദാത്ഥം:...എകേഷാം⊨ഒരു ശാഖക്കാക്ട°. അ നോ⊭അന്നത്തിൻെറ വണ്ണനം. അസതിച്ചഇല്ലാതിരി 16 ∗ ബ്രഹുതം

ക്കെ. ജ്വോതിഷാ≃പൂവ്വാണ്ണിതജ്വോതിശ്ശബ്ദംകൊണ്ട് എ ഞിനെ സംഖ്വ പൂണ്ണമാവും?

സാരം: മാദ്ധ്വംദിനശാഖക്കാരുടെ പാഠപ്രകാരം 'പ്രാണസ്വ പ്രാണം' എന്ന തുടങ്ങന്ന മന്ത്രത്തിൽ അന്ന ത്തിൻെറക്കടി വണ്ണനമുള്ളതുകാണ്ടു പ്രാണൻ, ചക്ഷു സ്സ്, ശ്രോത്രം, മനസ്സ്, അന്നം എന്നിങ്ങിനെ പഞ്ചശ ബൂത്തിൻെറ അഞ്ചു സംഖ്വ പൂണ്ണമായിത്തീരുന്നു. എ ന്നാൽ കാണാശാഖക്കാരുടെ പാഠപ്രകാരം അതേ മന്ത്ര ത്തിൽ അന്നത്തിൻെറ വണ്ണനമില്ല. അപ്പോറം അഖ ഒടെ പാഠപ്രകാരം പരമേശാരൻെറ അഞ്ചു കായ്യശക്തി കളുടെ സംഖ്വ എങ്ങിനെ പൂണ്ണമാവുമെന്ന പൂവ്വപക്ഷ ത്തിൻെറ സമാധാനമാണ് ഈ സൂത്രംകൊണ്ടു പറയു ന്നത്ത്.

മാദ്ധ്വംഭിനശാഖക്കാരുടെ പാഠപ്രകാരം 'പ്രാണസ്വ പ്രാണ'മെന്ന മന്ത്രത്തിൽ 'അന്നസ്വ അന്ന'മെന്നുകൂടി യുണ്ടു°. എന്നാൽ കാണപശാഖക്കാരുടെ പാഠപ്രകാരം 'അന്നസ്വ അന്ന'മെന്ന ശബ്ദമില്ല. അപ്പോറം മാദ്ധ്വം ദിനശാഖക്കാക്കു പസ്തത മന്ത്രത്തിൽ പറഞ്ഞ പരമേശച രശക്തി അഞ്ചും, കാണപശാഖക്കാക്കു നാലുമായിത്തീരും. എങ്കിലും കാണപശാഖക്കാരുടെ പാറത്തിൽ 'ജ്വോതിഷ്ങ ജ്വോതിഃ' എന്ന പാഠമുള്ള തുകാണ്ടു സംഖ്വ അഞ്ചുതന്നെ യായിത്തീരുന്നു. പക്ഷേ അന്നത്തിന്റെ സ്ഥാനത്തു ജ്വോതിസ്സാണെന്നു മാത്രമേ ഉള്ള. പിന്നെ പ്രസ്തത മ ത്രം ഒരു സാങ്കേതിക്കല്പനം മാത്രമാണെന്നതിനാൽ

സംഖ്വ ശരിയായ്ക്കൊള്ളണമെന്നുമില്ല. എങ്കിലും ഗ്രന്ഥ കാരൻ പൂവ്വ്പക്ഷത്തെ സമാധാനിപ്പിക്കാൻവേണ്ടി ഈ സൂത്രം ഉപയോഗിച്ചുവെന്നേ ഉള്ള.

സു:....കാരണതേചന ചാകാശാഭിഷ യഥാവുപ ഭിഷ്ടോക്കേഃ. 14

ശബ്ദാത്ഥം: \_\_ ആകാശാദിഷ്യ ച ആകാശാദിക്രമത്തിൽ ഉണ്ടായ പദാത്ഥങ്ങളിൽ. കാരണതേചന ച \_ കാരണ സ്വത്രപേണയും. യഥാവ്വപദിഷ്ടോക്കേഃ \_ എല്ലായിട ത്തും ഒരുപോലെ വേദാന്തവണ്ണിതമായ ബ്രഹ്മത്തിൻെറ പ്രതിപാദനം ചെയ്തിട്ടുണ്ടും".

സാരം: പവേദവാക്യങ്ങളിൽക്കൂടെ ജഗത്തിൻെറ കാ രണത്തെ നിരൂപിക്കുന്ന ഒരാറാംക്കു നിശ്ചിതമായ ഒരഭി പ്രായം കിട്ടാൻ വിഷമം. ചിലേടത്തു സത്തിൽനിന്നാ ഞ് പ്രപഞ്ചമുണ്ടായതെന്നും, മററ്റ ചിലേടത്തു" അസ ത്തിൽനിന്നാണം" ജഗത്തുണ്ടായതെന്നും പറഞ്ഞുകാണാം. ഞങ്ങിനെതന്നെ ചിലേടത്തു ആകാശമാണം" ആദ്വമു ഞായതെന്നും, മററ്റ പിലേടത്തു ജ്വോതിസ്സാണാദ്വ്വമണ്ടാ അത്തിനെതന്നെ ചിലേടത്തു ല്യാതിസ്സാണാദ്വ്വമണ്ടാ യതെന്നും, പിന്നെ ചിലേടത്തു പ്രാണനാണെന്നും മററും പറഞ്ഞുകാണാം. ഈ നിലയ്ക്കു ജഗഞ്ഞങ്ങനെയുണ്ടായി യന്നും എതു ക്രമത്തിലാണുണ്ടായതെന്നും എന്താണം" ജഗത്തിൻെറ കാരണമെന്നും നിഷ്യുപ്പമ്പത്തിന്നു സമാധാനമാണം" ഈ നൂത്രംകൊണ്ടു പറയന്നതും.

പേദാന്തത്തിൽ ജഗത്തിൻെറ കാരണത്തേയും, ഉല്പ ത്തിയേയും പല പ്രകാരത്തിൽ പറഞ്ഞിട്ടണ്ടും. എങ്കി ബ്രഹസ്യതം

ലും എന്തിനെയൊക്കെ ജഗൽകാരണമായിപ്പറയുന്നവോ അവയൊക്കെയും പരബ്രഹ്മസ്വത്രപമായി വണ്ണിക്കപ്പെ ട്ടിട്ടണ്ടെന്ന കാരണത്താൽ ജഗത്തിന്നു' അനിഷേദ്ധ്യവും, ഏകവുമായ കാരണം പരബ്രഹ്മസ്വത്രപിയായ പരമേ ഞങ്ങനെതന്നെ ഉല്പത്തിക്രമത്തിലും ശ്വരൻതന്നെ. ന്വായഭംഗമില്ല. ഏകനായ പരമേശ്വരൻതന്നെയാണം<sup>ം</sup> പലതായി ജഗൽസചത്രപമായിത്തീരുന്നതെന്ന കാരണ ത്താൽ ആദ്വം ഏതേതു തത്വങ്ങളുണ്ടായി എന്നു പറ ഞ്ഞാലും ശരിതന്നെ. ബ്രഹ്മത്തിൽനിന്നു° അന്വമായി മറെറാന്നില്ലെന്നിരിക്കെ ഏത്ര ത്രപത്തിലൊക്കെ്കാണ പ്പെടുന്നതും ബ്രഹ്മംതന്നെ. അതിനാൽ ഏകമായ ளு ഹ്മംതന്നെ പല രൂപത്തിൽ വീക്ഷിക്കപ്പെടുന്നു. എന്നേ ഉള്ള. ആയതു<sup>°</sup> ഏതു രൂപത്തിലാണെന്നു പറഞ്ഞാലും തെററല്ലതാനും. അതിനാൽ ശ്രത്വ്യഭിപ്രായത്തിൽ я ഗൽകാരണം ബ്രഹ്മംതന്നെ.

സു:\_\_സമാകഷാൽ. 15

ശബ്ദാത്ഥം:\_\_സമാകഷ്ാൽ∋മുന്നും പിന്വും പറ ഞ്ഞതായ വാക്വങ്ങളെ പൂണ്ണമായാകഷ്ിച്ചു കൂട്ടിയോജിപ്പി ക്കുന്നതുകൊണ്ടും ജഗൽകാരണം പരബ്രഹ്തസചരൂപിയാ യ പരമപുരുഷൻതന്നെ.

സാരം: തത്തെത്രിയോപനിഷത്തിൽ 'അസദ്വാ ഇദമഗ്ര ആസീൽ. തതോ വൈ സദജായത.' ആദ്വ ത്തിൽ ഇഇ് അസത്തായിരുന്നു. അതിൽനിന്നാണു് സ തുണ്ടായഇ്, എന്നു പറയുന്നുണ്ട്. ഇപിടെ 'അസൽ' ശബ്ദം അഭാപത്തിൻെറയോ മിഥ്വാതപത്തിൻെറയോ വാ

124

ചകമല്ല. ഒന്നാമത്തെ അനുവാകത്തിൽ ബ്രഹ്മത്തെ സ ത്വജ്ഞാനാനന്തലക്ഷണങ്ങളോടുകൂടിയതായും പിന്നീടും അതിൽനിന്നു° ആകാശാദിഭൃതങ്ങളുണ്ടായതായും കീത്തി ക്കുന്നണ്ടു<sup>ം</sup>. അനന്തരം ആറാമത്തെ അനുവാകത്തിൽ 'സോകാമയത' എന്നു പറയുന്നിടത്തു 'സഃ' എന്ന തച്ഛ ബുംകൊണ്ടു പൂവ്വോക്തബ്രഹ്മത്തെ ആകഷ്ിക്കുന്നണ്ട്°. അനന്തരം ആ അനുവാകത്തിൻെറ അവസാനത്തിൽ ഇവിടെ എന്തുണ്ടോ അതെല്ലാം സത്വമാണെന്നും സത്വം ബ്രഹ്മമാണെന്നും കീത്തിക്കുന്നണ്ടും". ഇതിനുശേഷം ഈ പിഷയത്തിൽ ഒരു ഗ്ലോകത്തെ പറയാമെന്നു പ്രതിജ്ഞ യും ചെയ്തവെച്ചാണു' ഏഴാമത്തെ അനുവാകത്തിൽ വീ ണ്ടം 'അസ്പോ ഇദമഗ്ര ആസീൽ' എന്നിങ്ങനെ കീത്തി ക്കുന്നതും. ഇങ്ങനെ പൂപ്പാപരശബ്ദങ്ങളെ പരിശോധി ക്കുമ്പോഠം ഇവിടെ 'അസൽ'ശബ്ദം അഭാവത്തിൻെറ യോ മിത്ഥ്യാത്പത്തിൻെറയോ വാചകമല്ലെന്നു പ്രസ്പഷ്ട മാണം". ്അതിനാൽ ഇവിടെ 'അസൽ'ശബ്ബത്തിന്നം" അപ്രകടബ്രഹ്മമെന്നും 'സൽ'ശബ്ബത്തിനു പ്രകടബ്രഹ്മമെ ന്നും അത്ഥം ധരിക്കാവുന്നതാണും". ഈ നിലയ്ക്ക് ഇവി ടെ അത്ഥാന്തരകല്പന അനാവശ്വമാണു്.

ഇതുപോലെ ഛാന്ദോഗ്വോപനിഷത്തിലും ഇതുപോ ലൂള്ള പണ്ണനമുണ്ടും. ''ആദിത്യോ ബ്രഹ്മേത്വാദേശഃ ത സ്വോപവ്വാഖ്വാനമസദേവേദമഗ്ര ആസീൽ.'' ആദി ത്വൻ ബ്രഹ്മമാണം'; ഇത്ത് ഉപദേശമാണം'; അതിൻെറ പിസ്താരമാണം' ഇത്ത് ; ആദ്വത്തിൽ ഇത്ത് അസത്തായിരു നം. എന്നിങ്ങനെ. ഇവിടേയും തൈത്ത്തിരീയോപനിഷ ബ്രഹസതം

ത്തിലേതെന്നപോലെ 'അസൽ'ശബ്ദം അപ്രകടബ്രഹ്മ പോരെങ്കിൽ ഇതിനുമുമ്പിലെ മത്ര വാചകമാണം°. ത്തിൽ 'തൽ സഭാസീൽ' എന്നു പറഞ്ഞു' അതിലെ 'സൽ' എന്ന ശബ്ദത്തെ അവലംബിച്ചുകൊണ്ടാണ്' ആ രംഭിച്ചിരിക്കുന്നതെന്നുകൂടി ധരിക്കണം. അപ്പോറം അ സൽശബൃത്തിന്നു<sup>°</sup> അപ്രകടബ്രഹ്മമെന്നല്ലാതെ മറൊന്താ ണത്ഥം? ഇതിന്നുപുറമേ ബ്ലഹദാരണ്യകോപനിഷത്തിൽ 'അസൽ'ശബ്ദത്തിൻെ സ്ഥാനത്ത്രം് 'അപ്വാകൃത'ശബ്ദ ത്തെത്തനെ പയോഗിച്ചിട്ടുണ്ട്. അപ്വാകൃതശബ്ദം അ പ്രകടശബൃത്തിൻെറ പയ്യായവുമാണം°. ് ഇങ്ങനെ വിദ്ദര ത്തുള്ള പൂവ്വാപരശബ്ദങ്ങളെ ഏകത്ര അദ്ധ്വാഹരിച്ചനച യിക്കുന്നപക്ഷം പല ശ്രതികളിലും ഭിന്നശബൃങ്ങളിൽക്ക ടെ ജഗൽകാരണമായവതരിപ്പിച്ചതു് ഒരേ തത്വത്തെയാ ണെന്നം അതു പരബ്രഹസപത്രപിയായ പരമപുരുഷനാ അതൊഴിച്ചു മറെറാരു സ്ഥത ണെന്നും ബോദ്ധ്വമാവും. ന്ദ്രപസ്ത ജഗത്തിലില്ലതാനും.

സു: \_\_ജഗലാചിത്വാൽ. 16

ശബ്ദാത്ഥം: \_\_ജഗദ്വാചിത്വാൽ∞സ്റ്റഷ്ടി അല്ലെങ്കിൽ രചനാത്മകകമ്മം ജഡമായ ജഗത്തിനെ അധികരിച്ചേ ആവാൻ വയ്ക്കു. അതു സ്വതന്ത്രസ്ഥേതനശക്തിയെ അവലംബിച്ചേ നില്ലാനും വയ്ക്കു. അതുകൊണ്ടും ജഗൽ കാരണം പരബ്രഹ്മസ്വരൂപിയായ പരമപുരുഷൻതന്നെ. സാരം: \_\_ കൌഷീതകിബ്രാഹ്മണോപനിഷത്തിൽ ഞജാതശത്രവും വലാകിയും തമ്മിൽ നടന്ന സംവാദ ഞ്ഞിൻെറ ഒരു വണ്ണനമുണ്ടും. അതിൽ വലാകി ആദി

126

ത്വബിംബത്തിൽ യാതൊരു പുരുഷനെ കാണുന്നുവോ, അതിനെ ഞാനുപാസിക്കുന്നു എന്നു തുടങ്ങി പതിനാറു പുരുഷസ്വത്രപങ്ങളെ ഉപന്വ്വസിക്കന്നുണ്ട്. അതിൽ അവസാനത്തേതാണു" വലത്തു കണ്ണിൽ കാണുന്ന പുരുഷ സചത്രപഞ്ഞ ഞാനുപാസിക്കന്ത് എന്നതു°. ഈ ഉപാ സനാക്രമങ്ങളൊക്കെ കേട്ട അജാതശത്ര, വലാകിയോടു പറയന്നണ്ട്, 'അല്ലേ വലാകീ, നീ ബ്രഹ്മസചരുപത്തെ അറിഞ്ഞിട്ടില്ല. നീ പറഞ്ഞതൊന്നമല്ല ബ്രഹ്മം. അതു കൊണ്ടു ഞാനപദേശിക്കാം. നീ വെളിപ്പെടുത്തിയ പ തിനാറു പുരുഷസ്വത്രപത്തേയും ആർ സ്റ്റഷ്ട്രിച്ചുവോ, അ വ ആക്വേണ്ടി കമ്മംചെയ്യുന്നവോ അതാണ്' ബ്രഹ്മം. അതിനെ ഉപാസിക്ക് എന്ന്. ഇതിൽക്കൂടെ പുരുഷശ ബ്ലവാച്ചുമായ ജീവാത്മാവും ശരീരവും രണ്ടും ബ്രഹ്മത്തി ൻറെ കമ്മമായുപന്വസിച്ചിരിക്കുന്നം. അതുകൊണ്ടു കമ്മ മെന്നോ കായ്യമെന്നോ ഉള്ള ശബ്ദം സമ്പൂണ്ണജഗത്തി ൻെറ വാചകമാണെന്നു പ്രത്വക്ഷമായി. അതിനാൽ ജ ഡയായ പ്രകൃതി ജഗത്തിന്നു കാരണമാവാൻ വയ്യ. പര ബ്രഹ്മസച്ത്രപിയായ പരമപുരുഷൻതന്നെയാണു° ജഗ ത്തിന്നു കാരണമെന്നു് ഇതുകൊണ്ടും വ്യക്തമാവുന്നു.

## സൂ:.\_ജീവമഖുപ്രാണലിംഗാന്നേതി ചേത്തൽ വുറഖ്യാതം. 17

ശബ്ദാത്ഥം:\_\_ജിവമുഖ്യപ്രാണലിംഗാൽ – പൂവ്വസൂത്ര ത്തിൽ ഉദ്ധരിച്ച മന്ത്രത്തിലെ വാക്വശേഷംകൊണ്ടു ജീവ നേയും മൂഖ്യപ്രാണനേയും സൂപിപ്പിക്കുന്നതുകൊണ്ടും

ന=ജഗൽകാരണം ബ്രഹ്മമല്ല. ഇതി ചേൽ≕എന്നാണെ ങ്കിൽ. തൽ≕ആ വിഷയം. വ്വാഖ്യാതം=ഇതിന മുമ്പുത ന്നെ വ്വാഖ്യാനിക്കപ്പെട്ടിട്ടുണ്ടു°.

സാരം:...പുപ്പസൂത്രത്തിൽ അദ്ധ്വാഹരിക്കപ്പെട്ട മ ന്ത്രത്തിലെ വാക്വശേഷം ജീവനേയും മുഖ്വപ്പാണനേയും സൂപിപ്പിപ്പിരിക്ഷന്ന എന്നുള്ളകൊണ്ട് ജഗൽകാരണം ബ്രഹ്മമല്ല, ജീപനോ മുഖ്യപ്രാണനോ പ്രകൃതിയോ ആണ്ട് ജഗൽകാരണമെന്നു പറയുന്നുവെങ്കിൽ അതു ശരിയല്ലു. കാരണം, ആ പിഷയം ഇതിനമുന്നുതന്നെ പ്വാഖ്യാനി ക്കപ്പെട്ടതാണു്. ഒന്നാം പാദത്തിലെ മുപ്പത്തൊന്നാം സൂത്രംകൊണ്ടു ബ്രഹ്മം സവ്വകാരണവും സവ്വാധാരവുമാ ണെന്നു സമത്ഥിച്ചിട്ടുണ്ടും. അതിനാൽ പ്രസ്തുത ശങ്കയ്ക്കി പിടെ പ്രസക്തിതന്നെയില്ല. ഈ കാരണത്താൽ സവ്വ് കാരണവും സവ്വാധാരവുമായ ബ്രഹ്മംതന്നെ ജഗൽകാര ജീവാദിതത്വങ്ങളുടെ ധമ്മത്തെ ബ്രഹ്മത്തിലോ ണം. ബ്രഹ്ഥയ്മത്തെ ജീവാദിതത്വങ്ങളിലോ ആരോപിക്കുന്ന തിൽ പക്ഷേ തെററില്ല എന്നാൽ ജ്ഞേയത്വം ബ്രഹ്മ ത്തിന്നു മാത്രമാണുള്ളത്ത്. അതിനാൽ സവ്വ്ജ്ഞേയവും സവ്വാധാരവും സവ്വകാരണവുമായ ബ്രഹ്മംമാത്രമേ ജഗൽ കാരണമാവാൻ വയ്ക്കു. ഈ അഭിപ്രായം പറയപ്പെട്ട മു പ്പത്തൊന്നാം സൂത്രത്തിൽക്കൂടെ പ്വക്തമായുപന്വസിക്ക പ്പെട്ടിട്ടുണ്ട്. അതിനാൽ ഇവിടെ ഉന്നയിക്കപ്പെട്ട ശങ്ക തന്നെ അസ്ഥാനത്താണ്. സവ്വാധാരവും സവ്വകാരണ വുമായ ബ്രഹ്മംതന്നെ ജഗൽകാരണം.

സൂ:—അനുാത്ഥം തു ജൈമിനിഃ പ്രശ്നവുാഖുാ നാഭുഠമപി ചൈവമേകേ. 18

ശബ്ദായ്ഥം: — ജൈമിനിഃ = ജൈമിനി എന്ന ആചാ യ്യൻ. അന്വായ്ഥം = മറെറാരാവശ്വത്തിന്നുവേണ്ടിയാണം ഈ പ്രകരണത്തിൽ ജീവാത്മാവിൻേറയും, മുഖ്വപ്പാണ ൻേറയും വണ്ണനമെന്നു പറയുന്നു. പ്രശ്നവ്വാഖ്വാനാഭ്വാം = പോട്ട്വോത്തരങ്ങളെക്കൊണ്ടും ഈ വസ്തത വ്വക്തമാവുന്നു ണ്ടും. എവം = ഇങ്ങിനെതന്നെ. എകേ ച = പില ശാഖ ക്കാരം പറയുന്നുണ്ടും.

സാരം:...പ്രകരണത്തിലെ ജീപാത്മാപിൻേറയും, മ ഖ്യപ്രാണൻേറയും പണ്ണനം ജഗൽകാരണപ്രതിപാദനവി ഷയമേ അല്ല; മറെറാരാവശ്വത്തിന്നവേണ്ടിയാണെന്നാ ഞ° ജൈമിനി എന്ന ആപായ്യൻെറ അഭിപ്രായം. സ ഷുപ്തിയും, ജാഗ്രത്തുമാകന്ന അവസ്ഥകളിൽക്കൂടെ ജീപാ ത്മാവിൻെറ ഭാവത്തെ ഉദാഹരിച്ച ജഗത്തിൻെറ സൃഷ്ടി യുടേയും, പ്രളയത്തിൻേറയും സ്വഭാവത്തെക്കാണിക്കാൻ വേണ്ടിയാണെന്ന പോദ്യോത്തരങ്ങളെക്കൊണ്ട വ്വക്ത മാവുകയും ചെയ്യുന്നുണ്ട് എന്നാണ് ജൈമിനി പറയുന്ന ഇ°. ചില ശാപക്കാക്കം ഇതേ അഭിപ്രായമുണ്ട്. ഉദാ ഹരണത്തിന്നു കാണ്പശാഖക്കാർ ഇതേ അഭിപ്രായത്തെ യാണ് പറയുന്നഇ°. അതിനാൽ ഇവിടെ ജഗൽകാര ണം ജീവാത്താവോ, മുഖ്വപ്പാണനോ ആണെന്ന ശങ്ക സ്റ്റ രിക്കുന്നേ ഇല്ല. ബ്രഹ്മംതന്നെ ജഗൽകാരണം.

17 \*

ബ്രഹ്മസുതം

സു:\_\_വാകുറനചയാൽ. 19

ശബ്ദാത്ഥം: \_പാക്വാന പയാൽ =പ്രകരണത്തിലെ പു വ്വാപരവാക്വങ്ങളുടെ സമന പയത്തിലും ജീവാത്മാവിൻേറ യും മുഖ്വപ്രാണൻേറയും ലക്ഷണകഥനം ജഗൽകാരണ ത്തെ സമത്ഥിക്കാനല്ല, മറെറാരാവശ്വത്തിന്നവേണ്ടിയാ ണെന്നു വ്വക്തമാവുന്നണ്ടു°.

സാരം: പപ്രകരണത്തിന്റെ ആരംഭത്തിൽ ബ്രഹ്മ ത്തിന്റെ ജ്ഞേയത്വത്തെ ഉപന്യസിച്ചു<sup>°</sup> അവസാന ത്തിൽ ബ്രഹത്തെ അറിയുന്നവന്റെ മഹിമയെ വണ്ണി ച്ചിട്ടുണ്ട്. ഇങ്ങിനെ പൂവ്വാപരവാക്വങ്ങളെ സമന്വയി ക്ന്വോറം മദ്ധ്വത്തിലുള്ള ജീവാത്മാവിന്റേയും, മുഖ്വപ്പാ ണൻറേയും വണ്ണനം പരമാത്മാവായ പരബ്രഹത്തിനെറ ജഗൽകാരണഭാവത്തെ വ്വക്തമാക്കാൻവേണ്ടിയാണെന്നു കൂടി വ്വഞ്ജിക്കുന്നണ്ട്.

സു: \_\_ പ്രതിജ്ഞാസിദ്ധേർല്ലിംഗമിതുാശ്മരഥും.

ശബ്ദായ്ഥം: ലിംഗം = ഉക്തപ്രകരണത്തിൽ ജീപാ ത്മാപിൻറയും, മുച്ചപ്രാണൻേറയും ലക്ഷണവണ്ണനം ബ്ര ഹത്തിൻെറ ജഗൽകാരണത്വത്തെ വ്വക്തമാക്കാൻവേ ങിയാണും. എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ, പ്രതിജ്ഞാസിദ്ധേഃ = ഞങ്ങിനെ കരുത്രമ്പോറം മാത്രമേ പുവ്വകൃതമായ പ്രതി ജ്ഞയുടെ സിദ്ധിയുണ്ടാവുന്നുള്ള. ഇതി = എന്നും. ആശ്മര ഫ്വൂം = ആശ്മരവ്വന്നെ ആപായ്യൻ പറയുന്നു.

സാരം:\_\_അജാതശത്രപിനോടു 'നിനക്കു ബ്രഹ്മ ഞഞ പറഞ്ഞുതരുന്നുണ്ടു°' എന്ന ആദ്ദ്വത്തെ പ്രതിജ്ഞ

130

നിറപേറിയതായിക്കണക്കാക്കണമെങ്കിൽ ഇവിടെ ജീവാ ത്മാവിൻറയും, മഖ്വപ്രാണൻോയും ലക്ഷണകഥനംകൂടി ബ്രഹ്മത്തിൻെറ്റ ജഗൽകാരണത്വം വ്യക്തമാക്കാൻവേ ണ്ടിയാണെന്നു കരുതണം. എങ്കിലേ പ്രതിജ്ഞ നിറവേ റിയതായി മാനിക്കാൻ പറനു. എന്നു് ആശ്മരഥ്വനെ ന ആവായ്പനും അഭിപ്രായപ്പെടുന്നു. അതിനാൽ ജ ഗൽകാരണം ജീവാത്മാവോ മുഖ്വപ്രാണനോ പ്രകൃതിയോ അല്ല; ബ്രഹ്മംതന്നെ.

> സു: \_\_ഉൽക്രമിഷുത ഏവംഭാവാദിതുൌഡലോ മിഃ. 21

ശബ്ദായ്ഥം: \_\_ ഉൽക്രമിഷ്യതഃ=ശരീരത്തെ വിട്ടു പ രലോകത്തെ പ്രാപിക്കുന്ന ജീവാത്മാവും. ഏവംഭാവാൽ= ഇന്നപ്രകാരത്തിൽ ബ്രഹ്മത്തിൽ ലയിക്കുന്നു എന്നം അ നൃശ്രതികളിൽ വണ്ണാമുള്ളതുകൊണ്ടും ഇവിടെ ജീവാ തമാവിൻേറയും മുഖ്യപ്പാണൻേറയും വണ്ണനം ബ്രഹ്മത്തി നെറ ജഗൽകാരണത്വത്തെ പ്രതിപാദിക്കാൻവേണ്ടി മാ ത്രമാണം. ഇതി=എന്നം. രൗഡ്യലോമിഃ=ഔഡ്ലോമി എന്ന ആചായ്യൻ പറയുന്നം.

സാരം: ... സൂഷ്യപ്ലിഗതനായ ജീവാത്മാവു° എപ്രകാ രം എല്ലാ കരണങ്ങളോടുംച്ചടി പരമാത്മാവിൽ ലയിക്കു ന്നതായി ഈ പ്രകരണത്തിൽ വണ്ണിച്ചിരിക്കുന്നുവോ അ തുപോലെ, ശരീരഞ്ഞ വിട്ടയരുന്ന ബ്രഹ്മങ്ങാനിയായ ജീവാത്മാവു ബ്രഹ്മത്തിൽ ലയിക്കുന്നതായ സമ്പ്രദായ ത്തെ വണ്ണിച്ചിട്ടുണ്ട്° മുണ്ഡകോപനിഷത്തിൽ ... ''ഗതാഃ കലാഃ പഞ്ചദേം'' എന്നിങ്ങനെ. അതുകൊണ്ട്° ഈ പ്ര കരണത്തിൽ ജീവാത്മാവിൻേറയും മുഖ്യപ്രാണൻേറയും ലക്ഷണവണ്ണനം സമ്പൂണ്ണജഗൽകാരണത്വവും ബ്രഹ്മ ത്തിലാണെന്നു കാണിക്കാനാണെന്നാണു് കൗഡുലോമി എന്ന ആലായ്യൻെറ അഭിപ്രായം.

ആചായ്യോപദിഷ്ടമായ പേദാന്തമാഗ്ഗത്തിൽക്കൂടെ ശ്രപണവും, മനനവും സാധിച്ചാൽ വളരെ പേഗത്തിൽ ആത്മതത്വത്തിൽ ഉപസ്ഥിതി വരും. സുദ്ദഢയായ ഉ പസ്ഥിതി വന്ന ഒരാരംക്ക°നിദിധ്യാസത്തിന്നു പിഷമ മില്ല. നിദിദ്ധ്യാസംകൊണ്ട് ആത്മഭാവവം, ആത്മ ബോധവും പരിപക്വമായിത്തീരുമ്പോറം പഞ്ചകോശ ങ്ങളാകുന്ന ആവരണങ്ങളും, അവയ്ക്കാസ്പദമായ അഹങ്കാ രഗ്രന്ഥിയും ഇല്ലാത്തവയാണെന്ന - അനുഭപത്തിൽക്കൂടെ ഇല്ലാത്തവതന്നെയായിത്തിന്നും ഉള്ളതായ ആത്മസചത്ര പത്തെ നിരുപാധികമാകാവണ്ണം ദശിച്ചു കൃതകൃത്വതയെ പ്രാപിക്കന്നു. കാലംകൊണ്ടു ജ്ഞാതാവായ താനും, ജ്ഞേ യമായ ആത്മാവും രണ്ടല്ലാതായിത്തീന്നു കേവലം ജീവ നുക്തനാവുന്നു. അങ്ങിനെ ജീവനുക്താവസ്ഥയെ പ്രാ പിക്കാൻ കഴിഞ്ഞ അത്വന്തസുകൃതിയായ മഹാത്മാവു ത ൻെറ ജീപിതംകൊണ്ടുതന്നെ ഈ ജഗത്തിനെ ശുദ്ധീകരി ക്കുന്നു. പാവനമായ ആ ദിവ്വാവസ്ഥയാണു് ഓരോ മ നപ്പ്വന്റെയും ജീവിതലക്ഷ്വം. പിവേകിയായ ഒരാഠാക്ക് ഈ സത്വത്തെ അറിഞ്ഞു് ഇതേ ജന്മത്തിൽത്തന്നെ പ്രാ യോഗികമാക്കിത്തീക്കാനും കഴിയുന്നു.

സൂത്രം:....അവസ്ഥിതേരിതി കാശകൃൽസ്നഃ. 22

ശബ്ദാത്ഥം:\_അവസ്ഥിതേഃ\_പ്രളയകാലത്ത്ര° എ ല്ലാ ബ്രഹ്മാണ്ഡങ്ങളും പരമാത്മാവിൽ സ്ഥിതിചെയ്യുന്ന

എന്നുള്ളതുകൊണ്ടു് ഉക്തപ്രകരണത്തിൽ ജീപാത്മാപി ൻെറയും മുഖ്യപ്രാണൻെറയും വണ്ണനം പരമാത്മാപി ൻെറ ജഗൽകാരണത്വത്തെ വ്വ്യക്തമാക്കാൻപേണ്ടിയാ ഞ°. ഇതി<sub>≕</sub>എന്ന°. കാശക്തൽസ്റ്റഃ<sub>≕</sub>കാശക്തൽസ്റ്റനെന്ന ആപായ്യൻ പറയന്നം.

സാരം: പല്ലെയകാലത്ത് എല്ലാ ബ്രഹ്മാണ്ഡങ്ങളും പരബ്രഹ്മസ്വരൂപിയായ പരമാത്മാവിൽ ലയിക്കുയും, അവ സ്ഥിതിചെയ്യുകയും ചെയ്യുന്ന എന്നു പ്രശ്നോപനി ഷത്തിൽ പറയന്നു. ആ സ്ഥിതിക്ക് ഇവിടെ പ്രകൃത വിഷയത്തിൽ മുഖ്വപ്പാണനും ജീവാത്മാവും സുഷ്യപ്തികാ ലത്തു പരമാത്മാവിൽ ലയിക്കുന്ന എന്നുള്ള വണ്ണനം പ രമാത്മാവിന്റെ ജഗൽകാരണത്വത്തെ വ്വക്തമാക്കാൻ വേണ്ടിത്തന്നെയാണെന്നു കാശകൃൽസ്നനെന്ന ആചായ്യൻ അഭിപ്രായപ്പെടുന്നു.

> സൂ:\_പ്രകൃതിശ്ച പ്രതിജ്ഞാദ്ദഷ്ടാന്താനുപരോ ധാൽ. 23

ശബ്ദാത്ഥം: \_\_ പ്രതിജ്ഞാദ്ദഷ്ടാന്താനുപരോധാൽ= ശ്രതികളിലെ പ്രതിജ്ഞാവാക്യങ്ങളോ, ദ്രഷ്ടാന്തവാക്യങ്ങ ളോ തടസ്ഥമില്ലെന്നതിനാൽ. പ്രകൃതിഃ വ=ഉപാദാന കാരണവും ബ്രഹ്മംതന്നെ

സാരം: ഛാന്ദോഗ്വോപനിഷത്തിൽ ശേചതകേള പാഖ്യാനത്തിൽ ശേചതകേതു വിദ്യാഭ്വാസം കഴിഞ്ഞു മടഞ്ഞിവന്നപ്പോഠം പിതാവു വോദിക്കയാണം<sup>°</sup>: ''ശേച തകേതോ, നീ ഏതൊന്നിനെ അറിഞ്ഞാൽ കേറ്റംക്കാ തെതന്നെ കേഠാവിയും, വിചാരിക്കാതെതന്നെ വിചാ രഫലവും, അറിയാതെതന്നെ അറിഞ്ഞ ഫലവും ഉ ണ്ടായിത്തീരുമോ, ആ തത്വത്തെക്കറിച്ചു ചോദിക്ക യോ ഉപദേശം വാങ്ങുകയോ ചെയ്തവോ??? അപ്പോറം ശേചതകേതു ചോദിക്കയാണം": ''പിതാപേ, അങ്ങിനെ യൊരുപടേശമുണ്ടോ? അതെങ്ങനെയാണു? അഗ്ഗ സാ ജ്വമാണെന്നു വിഷമംകൂടാതെ ഒരുദാഹരണംകൊണ്ടു വ്യക്തമാക്കുന്നു പിതാവു<sup>ം</sup>: ''കരു ചെറിയ മണ്ണിൻകട്ട കൊണ്ടു മണ്ണമയമായ എല്ലാററിനേയും അറിയാൻ കഴി യുന്നതുപോലെത്തന്നെ.<sup>>></sup> ഈ പിത്രപുത്രസംഭാഷണ ത്തിൽ ആദ്യത്തെ പാക്വം...അതായത്ര്, ഏതൊന്നിനെ അറിഞ്ഞാൽ കേഠംക്കാതെ കേഠംവിയും, വിചാരിക്കാതെ പിചാരഫലവും, അറിയാതെ അറിവും ഉണ്ടാവുമെന്നത്ര<sup>®</sup> \_പ്രതിജ്ഞാവാചകമാണം". രണ്ടാമത്തെ\_കരു മണ്ണിൻ കഷണംടെകാണ്ട്ട മണ്ണുമയമായ എല്ലാററിനേയും അറി യാൻ കഴിയുന്നപോലെ എന്നതു \_\_ റ്റഷ്ടാന്തവാക്വവുമാ **ഞ°. ജഗത്തിൻെറ ഉപാദാനകാരണമായി പ്രധാന** ത്തേയോ മറേറതെങ്കിലും പദാത്ഥത്തേയോ അംഗീകരി ക്കുകയും ബ്രഹ്മമല്ലെന്നു സമത്ഥിക്കുകയും ചെയ്യുന്നപക്ഷം ദ്ദഷ്ടാന്തത്തിൻെറ ഒരംശംകൊണ്ടുതന്നെ പ്രധാനത്തി ൻറെ അറിവു പൂണ്ണമായിത്തീരുകയും ബ്രഹ്മത്തിൻെറ അറിവു° അപൂണ്ണമാവുകയും ചെയ്യും. ബ്രഹ്മത്തിനെറ അറിവുണ്ടാവാനദവങ്ങിയാണും പ്രതിജ്ഞാദ്ദഷ്ടാന്തവാക്വ ങ്ങളിൽക്കൂടെ തത്വത്തെ പ്രതിപാദിച്ചിരിക്കുന്നതു°. സ്വ ണ്ണത്തിന്റെ അറിവുകൊണ്ടും തുഭരണങ്ങളുടേയും, മണ്ണി

134

ബ്രഹുതം

ൻറ അറിവുകൊണ്ട് മൺപാത്രങ്ങളുടേയും, നൂലിൻെറ അറിവുകൊണ്ടു വസ്ത്രങ്ങളുടേയും അറിവിനെ ദ്രഷ്ടാന്ത തേപന ഉപപാദിച്ചതു ജഗത്തിൻെറ ഉപാദാനകാരണം ബ്രഹ്മംതന്നെ എന്നുള്ള അത്ഥത്തിലാണു്. ഇങ്ങിനെ ഛാന്ദോഗ്വോപനിഷത്തിൽ കരിടത്തു മാത്രമല്ലേ ഈ 🕲 പത്തിലുള്ള പ്രതിപാദനമുള്ള എന്നു വിചാരിക്കേണ്ട. മ ററു ശ്രതികളിലുമുണ്ട്. ഉദാഹരണത്തിന്നു മണ്ഡകോപ നിഷത്തിലും ബ്ലഹദാരണ്ട്വകോപനിഷത്തിലും ഈ ത്രപ ത്തിൽ പ്രതിജ്ഞാദ്ദഷ്ടാന്തവാക്വങ്ങളിൽക്കൂടെ ഉൽബോ ധിപ്പിക്കുന്നുണ്ട്. ശ്രോതാവിന്ന ബ്രഹ്മജ്ഞാനമുണ്ടാവാൻ പേണ്ടിയാണു് ഈ രീതിയേയും അംഗീകരിച്ചിരിക്കുന്ന തും. ജഗത്തിന്നും ഉപാദാനകാരണം പ്രധാനമാണെന്നു ബോധിക്നേപക്ഷം ശ്രുതികളിലെ പറയപ്പെട്ട പ്രതി ജ്ഞാദ്ലഷ്ടാന്തവാക്യങ്ങളിൽക്കൂടിയുള്ള ഉപദേശങ്ങറ്റെ പ്ര യോജനശൂന്വങ്ങളായിത്തീരം. ഉപാദാനകാരണം ബ്ര ഷംതന്നെയെന്നു ബോധിക്കുമ്പോറ്റം മാത്രമേ പ്രസ്തുത ഉ പദേശങ്ങറാം സാത്ഥങ്ങളാവുന്നുള്ള. ശേചതാശചതരോപ നിഷത്തിൻറ ആദിയിൽ അജാ, മായാ, ശക്തി എന്നീ പേരുകളിൽക്കൂടെ അവതരിപ്പിച്ച തത്വം ഒരു സ്വതന്ത്ര ശക്തിയോ തത്വമോ അല്ല. ജഗൽകാരണനായ പരമേ ശചരസെറതന്നെ ശക്തിവിശേഷമല്ലാതെ മറെറാരു പ്ര ത്വേകപദാത്ഥമല്ല. പൂവ്വാപരവാക്വങ്ങളെ നിരുപിക്ക ക്കുമ്പോറം ഈ സംഗതി ബോദ്ധ്വപ്പെടാനും സാധിക്കും.

'രാമൻെറ ശക്തി' എന്നു പറഞ്ഞാൽ എപ്രകാരം രാമനും ശക്തിയും രണ്ടല്ലയോ ഇതുപോലെ പരമേശചര

ബ്രഹ്യതം

ൻെറ ശക്തിയാണും ജഗൽസ്റ്റഷ്ടിക്കു കാരണമെന്നു പറ ഞ്ഞാൽ പരമേശചരനിൽനിന്നും അന്ത്യമായ മറെറാരു പ ഭാത്ഥമാണും സ്പഷ്ടിധമ്മത്തെ നടത്തുന്നതെന്നത്ഥമില്ല. മാത്രമല്ല, പരമേശചരൻതന്നെ എന്നു വ്യക്തമാവുകയും ചെയ്യുന്നു. അഗ്നിയുടെ ഉണ്ണത്വം എപ്രകാരം അഗ്നി യിൽനിന്നു വേറെയല്ലയോ, **ഌ**തുപോലെ ഇച്ഛ, ക്രിയ, ജ്ഞാനം ഇത്വാദിശബ്ദങ്ങറാം. അവിടവിടെ പറഞ്ഞാലും അവയൊക്കെയും സവ്വശക്തനായ പരമപുരുഷൺറത ന്നെ ശക്തിപിശേഷങ്ങളല്ലാതെ മറെറാന്നമല്ല. കാണ ക, കേഠാക്കക തുടങ്ങിയ ഇന്ദ്രിയവ്വാപാരങ്ങഠാ കണ്ണ്, ചെപി തുടങ്ങിയ ഇന്ദ്രിയങ്ങഠാപഴിക്കാണം" നടക്കുന്നതെ ങ്കിലും അവയുടെചെല്ലാം കത്താവും ഭോക്താവുമായിട്ടിരി ക്കുന്നതു ജീവൻമാത്രമാണല്ലോ. ജീവന്ത വിഷയവ്വാപാ രത്തിന്നുള്ള ഉപകരണങ്ങറാമാത്രമാണു് ഇന്ദ്രിയങ്ങറാ. ഇതുപോലെ പരമേശപരന്നു് ജഗൽസ്റ്റഷ്ട് ച്വാദിലീലയ്ക്കുള്ള ഉപകരണങ്ങറാമാത്രമാണം" ഇച്ഛാദിശക്തികറാം. അതു കൊണ്ട് അവയെല്ലാം പ്രത്യേകം സ്പതന്ത്രശക്തികളാ ണെന്നോ അവയാണും ജഗൽസ്റ്റഷ്ടിയെ നടത്തുന്നതെ നോ, അവ ജഗത്തിന്നപാദാനകാരണമെന്നോ പരുന്നി ല്ല. സവ്വതന്ത്രസപതന്ത്രനും, സവ്വശക്തനുമായ പരമ പുരുഷൻതന്നെ എല്ലാററിന്നും പരമകാരണം.

ഭഗപൽഗീതയിലും ഈ തതചം ച്വക്തമാക്കീട്ടണ്ട്. ''മയാഭ്ധ്യക്ഷേണ പ്രകൃതിഃ സൂയതേ സചരാചരം'' എ ന്നാണ് പറഞ്ഞതു്. പരമേശചരന്റെ അഭ്ധ്യക്ഷതയിൻ കീഴിലും, നിയത്രണത്തിൻകീഴിലും മാത്രമാണ് ജഡയാ

136

യ പ്രകൃതി ജഗത്തിനെ സ്റ്റഷ്ട്രിക്കുന്നതു്. അല്ലാതെ ജഡ യായ പ്രകൃതിക്കു ജഗത്തിനെ സ്റ്റഷ്ട്രിക്കാനോ സംഹരിക്കാ നോ ഉള്ള കഴിചില്ല. പരമേശചരന്റെ അദ്ധ്യക്ഷതയി ല്ലാത്തിടത്തു പ്രകൃതി ഒന്നുംതന്നെ ചെയ്യാൻ ശക്തയാവു ന്നില്ല. അതിനാൽ അപിടുത്തെ ആദ്ധ്യക്ഷ്യമാണം" എ ല്ലാം നടത്തുന്നതെന്നു വ്യക്തമാവുന്നു. ഈ പണ്ണാത്തിൽ നിന്നു പ്രകൃതി ഭഗവാൻെറതന്നെ അംശമാണെന്നാണം" തെളിയുന്നതു്. കൂടാതെ പ്രകൃതിയെത്തന്നെ പരയെ ന്നും അപരയെന്നും രണ്ടായി തരം തിരിച്ചു കാണിക്കുന്ന ണ്ട്. എല്ലാററിൻെറയും പരമകാരണം അല്ലെങ്കിൽ മ ഫാകാരണം താനാണെന്നു വ്യക്തമാക്കുന്നമുണ്ട്.

ഈവക നിരൂപണങ്ങളെക്കൊണ്ടു ശ്രതിസ്മൃതിക ളടെ പരമമായ അഭിപ്രായം ജഗത്തിനെറ നിമിത്തോ പാദാനങ്ങളായ രണ്ടു കാരണങ്ങളും പരമപുരുഷനായ പ രമേശപരൻ മാത്രമാണെന്നാണും.

സു: \_ അഭിദ്ധ്യാപശോച്ച. 24

ശബ്ദാത്ഥം:.... അഭില്യോപദേശാൽ ച=ശ്രുതിക ളിൽ സ്പഷ്ടി സങ്കല്പപ്പൂവ്വ്കമാണെന്നു പറഞ്ഞിട്ടുള്ളതുകൊ ണ്ടും ജഗത്തിൻെറ നിമിത്തോപാദാനകാരണങ്ങ0ം പര മപുരുഷനായ പരമേശ്വരൻതന്നെ.

സാരം:\_ ശ്രതികളിൽ സ്റ്റഷ്ടിവിഷയമായ പ്രകര ണങ്ങളിൽ പലേടത്തും പരമപുര്ഷനായ ഈശ്വരൻ ''താൻതന്നെ പലതായിത്തീരുമാറാകട്ടെ'' എന്നു സങ്ക ല്പിച്ചതായി പറഞ്ഞുകാണാം. ''സോകാമയത ബഇ 18 ക ബ്രഹസ്തം

സ്വ്വാം പ്രജായേയ<sup>33</sup>, "തദൈക്ഷത ബഹ സ്വാം പ്രജായേ യ<sup>33</sup>, "ഏകോഹം ബഹുധാ സ്വാം" എന്നിങ്ങിനെ. ഏ കന്ദം അദ്വതീയനമായ പരമപ്പര്ഷന്തന്നെ പലതാ യിപ്പരിണമിച്ചു. അതാണം ജഗത്ത്രം എന്നാണല്ലോ പ്ര സ്തത ഉപദേശങ്ങളിൽനിന്നു മനസ്സിലാക്കേണ്ടത്ര്. അ ങ്ങിനെയാണെങ്കിൽ ജഗത്തിന്റെ നിമിത്തോപാദാനങ്ങ ളായ രണ്ടു കാരണവും പരമപുരുഷനായ ഈശ്വരനല്ലാ തെ മറെറന്താണം! കൂടാതെ "സവ്വം ഖല്പിദം ബ്രഹ്മ ത ജജലാനിതി ശാന്ത ഉപാസീത.<sup>39</sup> കാണപ്പെടുന്ന ഈ ജഗത്തെല്ലാം ബ്രഹ്മമയംതന്നെ. ബ്രഹ്മത്തിൽനിന്നറ്റു മായി മറെറന്നില്ലെന്നു ബോധിച്ചു ശാന്തനായി ഉപാ സിക്കൂ എന്നും ശ്രതി ഉപദേശിക്കുന്നു. ഈവക കാരണ ങ്ങളെക്കൊണ്ടും മുൻ പറഞ്ഞ കായ്യം പൂണ്ണമായും വ്വക്ത മാവുന്നു.

### സു:....സാക്ഷാച്ചോഭയാമ്ലാനാൽ. 25

ശബ്ദാത്ഥം:...സാക്ഷാൽ ച=ശ്രതി പ്രത്വക്ഷമായി ത്തന്നെ. ഉഭയാമ്റാനാൽ=നിമിത്തോപാദാനങ്ങളായ ര ണ്ടു കാരണങ്ങളം ബ്രഹ്മംതന്നെയെന്നു പ്രതിപാദിച്ചിരി ക്കകൊണ്ടം ജഗത്തിൻെറ ഏകകാരണം ബ്രഹ്മംതന്നെ.

സാരം: \_\_ശ്വേതാശ്വതരോപനിഷത്തിൽ ഒരു ഋഷി യുടെ തത്വനിയ്രപണത്തിൻെറയും തത്വദേശനത്തിൻെറ യും സ്വയ്രപത്തെ വണ്ണിച്ചിട്ടുണ്ട്. അതിങ്ങിനെയാണം°. കരിക്കൽ ഒരു തപസ്വി ചിന്തിക്കാൻ തുടങ്ങി. ഈ ജഗ ത്തെങ്ങിനെയാണുണ്ടായതെ°? ആരാണിതിൻെറ കത്താ വൂ°? ആരാണം" നിയന്താവു°? ജീപിസമദായമോ, ജീപ നോ, സ്വഭാവമോ, പഞ്ചഭൂതങ്ങളോ, കാലമോ, കമ്മമോ ആരാണം<sup>°</sup>? ഞാൻ ജനിച്ചതാരുടെ പ്രേരണകൊണ്ടാണം<sup>°</sup>? എനിക്കിഷ്ടമില്ലെങ്കിലും സുഖദുഃഖങ്ങളെ അനുഭവിക്കേ ങ്ങിവരുന്നതെന്തുകൊണ്ടാണു"? ജീവിസമുദായമല്ല ജഗ ത്തിനെ സൃഷ്ടിക്കുന്നതു്. എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ അവത നെ സൃഷ്ടിക്കപ്പെട്ട പദാത്ഥങ്ങളുടെ പകുപ്പിൽ കതുങ്ങ അപ്പോഠം അവരിൽനിന്നും അതീതമായ കരുശ ന്നു. ക്തിയാണും ഈ ജഗത്തിനെ നിയന്ത്രിക്കുന്നതെന്നു തെളി യന്നു. കാലം,കമ്മം, സ്വഭാവം, പഞ്ചഭൂതങ്ങാം മത ലായവ കേവലം ജഡങ്ങളാണു°. അവയ്ക്കം സ്വതന്ത്രശ ക്തിയില്ല. അതിനാൽ അവയുമൊന്നുമാപാൻ വയ്യ. പി ന്നെ ആരാണീ ജഗത്തിൻെറ കത്താവുന്ദ് ഇതിൻെറ നി മിത്തോപാദാനങ്ങളായ കാരണങ്ങ**ഠം എന്താണം**്? എ ന്നിങ്ങനെ ഫിന്തിച്ചു പിന്തിച്ചു പ്വക്തമായ &ര തീപ്പം കിട്ടാതെ വിഷണ്ണനായി ധ്വാനത്തിന്നിരുന്നു. ധ്വാനയോ ഗത്തിൽ എല്ലാ കരണങ്ങളും ഗുണാതീതനും പരമപുരു ഷനമായ ആത്മാവിൽ കേവലം ലയിക്കുന്നതും, വീണ്ടം അതിൽനിന്നുതന്നെ രണ്ടാമതും ഉണ്ടായി പികസിക്കുന്ന തും വ്യക്തമായി കണ്ടു. അപ്പോറം ബോദ്ധ്വമായി, ഈ ജഗത്തിനു' ഏകവും അനിഷേല്പ്വവുമായ ഏകകാരണം പരമപുരുഷനായ പരമേശ്വരൻ മാത്രമാണെന്നും". അ തോടെ എല്ലാ സംശയങ്ങളം തീന്മ ശാന്തനാവുകയും ചെയ്തു.

ഈ പണ്ണനത്തിൽനിന്നു ജഗത്തിൻെറ നിമിത്തോ പാദാനങ്ങളായ രണ്ടു കാരണങ്ങളം പരമപുജഷനായ പ

#### ബ്രഹ്മസ്തരം

രമേശചരൻമാത്രമാണെന്നു വ്വക്തമായി തെളിയുന്നു.ഇ തുപോലെ മററു ശ്രൂതികളിലും അവിടവിടെ ജഗൽക്കാര ണം പരമപുരുഷനാണെന്നു വ്വക്തമാക്കീട്ടണ്ട്. അതി നാൽ ജഗത്തിൻെറ നിമിത്തോപാദാനങ്ങളായ രണ്ടു കാ രണങ്ങളും പരമപുരുഷനായ ഈശ്വരൻ മാത്രമാണു.

സൂ: \_\_ ആത്മകൃതേഃ. 26

ശബ്ദാത്ഥം: \_\_ആത്മക്ടതഃ=ശ്രതിയിൽ ബ്രഹ്മം ത ന്നത്താൻ ജഗത്തായി പരിണമിക്കുന്നതിൻെറ വണ്ണനമു ള്ളതുകൊണ്ടം ജഗൽക്കാരണം പരമേശ്വരൻതന്നെ.

സാരം:—''സദേവ സോമ്വേദമേഗ്ര ആസീൽ'' ജഗ ത്തായി പ്രകടമാവുന്നതിന്നുമുമ്പു' ഇതു ബഹ്മംമാത്രമായി രുന്നു. ഇത്വാദി ഉപദേശങ്ങറം ശ്രുതികളിൽ പ്രസിദ്ധ ങ്ങളും സൂലഭങ്ങളുമാണം'. ഇങ്ങിനെയുള്ള വണ്ണനങ്ങളിൽ നിന്നും ജഗത്തിൻെറ നിമിത്തോപാദാനകാരണങ്ങറം ബ്രഹ്മംതന്നെ എന്നു പ്വക്തമായിത്തെളിയുന്നു.

സു:\_\_പരിണാമാൽ. 27

ശബ്ദാത്ഥം: പരിണാമാൽ=ബ്രഹ്മംതന്നെ ജഗ ത്തായി പരിണമിച്ചു എന്ന വണ്ണനമുള്ളതുകൊണ്ടം ജ ഗൽക്കാരണം ബ്രഹ്മംതന്നെ.

സാരം: തതത്തിരീയോപനിഷത്തിൽ ''തൽ സ്ല ഷ്ട്രാ തദേവാനപ്രാവിശൽ. തദനപ്രവിശ്വ സച്ചാസ ച്ചാഭവൽ. നിരുക്തം ചാനിരുക്തം ച. നിലയനം ചാ നിലയനം ച. വിജ്ഞാനം ചാവിജ്ഞാനം ച. സത്വം ചാനതം ച. സത്വമഭവൽ യദിദം കിഞ്ച. തൽ സ

തൃമിത്വാപക്ഷതേ?' എന്നു പറയുന്നു. അതായതു്, പരമാ ത്മാവു് ജഗത്തിനെ സ്ലഷ്പിപ്പിട്ട് ഓരോന്നിലും പ്രത്വേകം പ്പത്വേകം പ്രവേശിച്ചു. പ്രവേശിച്ച പരമാത്മാവുതന്നെ മുത്തവും അമൂത്തവുമായിപ്പരിണമിച്ചു. അനന്തരം വ സ്തുക്കളും അവയുടെ പ്രകടനകത്താവും അപ്രകടനകത്താ വും, ആശ്രയവും അനാശ്രയവും, ജഡവും ചൈതന്വ്വവും, സത്വവും മിത്ഥ്വയുമെല്ലാമായിത്തീന്റ എന്നു്. ഇവിടെ എന്തു കാണുന്നുവോ, അതെല്ലാം സത്യമായ ബ്രഹമാണ്. ഇത്വാദിവണ്ണാങ്ങളെക്കൊണ്ടു പരമപുരുഷനായ ഈശച രൻമാത്രമാണ്ം എല്ലാമായി പരിണമിച്ചതെന്നറിയാൻ കഴിയന്നതിനാൽ ജഗത്തിൻെറ നിമിത്തോപാദാനകാര ണങ്ങ0ം ബ്രഹ്മമല്ലാതെ മറൊന്താണു? മാത്രമല്ല, പരി ണാമപണ്ണനത്തെ നിരൂപിഷമ്പോറം സചണ്ണത്തിൽനി ന്നന്വമായി ആഭരണമെന്ന പസ്ത ഉണ്ടായിട്ടില്ലെന്നു ബോ ധിക്കപോലെ ബ്രഹ്മത്തിൽനിന്നന്ദ്വമായി ജഗത്തെന്ന വസ്തതന്നെ ഉണ്ടായിട്ടില്ലെന്നു ബോധിക്കാൻ കഴിയും. അപ്പോറം പിന്നെ ജഗൽക്കാരണത്തെക്കുറിച്ചു പറയേണ്ട തില്ലല്ലോ. അതിനാൽ ജഗത്തിൻെറ നിമിത്തോപാദാ നങ്ങളായ രണ്ടു കാരണങ്ങളും പരമപുരുഷനായ ഈശച രൻതന്നെ.

## സൂ:....യാനിശ്ച ഹി ഗീയതേ 28

ശബ്ദാത്ഥം:\_\_യോനിഃ ല=വേദാന്തശാസ്ത്രത്തിൽ ബ്രഹ്മത്തെ ജഗത്തിൻെറ കാരണമായം\_\_ഉൾപ്പത്തി സ്ഥാനമായം. ഗീയതേ=പറയപ്പെടുന്നങ്ങല്ലോ. ഹി∋ഇ ഇപ്രസിദ്ധമാണല്ലോ.

ബ്രഹസതം

സാരം:\_\_യോനിശബ്ദത്തിന്നു° ഉപാദാനകാരണമെ ന്നത്ഥമാണു്. ഉപനിഷത്തുക്കളിൽ അനേകം സ്ഥലത്തു പരബ്രഹ്മമാകന്ന പരമപുര്ഷനെ യോനിയെന്നു പറ ഞ്ഞിട്ടണ്ട്. ''കത്താരമീശം പുരുഷം ബ്രഹ്മയോനിം'', ''ഭൂതയോനിം പരിപശ്വന്തി ധീരാഃ'' എന്നിങ്ങിനെ. പരമപുരുഷനായ ഈശ്വരൻ സവ്വ്ചരാചരജീഖകോടി കളുടേയും ഉപാദാനകാരണമാണെന്നു ജ്ഞാനികഠം അവരുടെ ജ്ഞാനട്ടഷ്ട്രികൊണ്ടു പ്രത്വക്ഷത്തിൽ കാണു ന്നു. ''യഥോണ്ണനാഭിഃ സ്തതേ ഗ്രഹ'ണതേ ചാ ഇ ത്വാദിമന്ത്രങ്ങളെക്കൊണ്ടും ജഗത്തിന്റെ അനിഷേദ്ധ്വ കാരണമാണു പരബ്രഹ്മമെന്നു വ്യക്തമാവുന്നു. എട്ടു കാലി തന്നിൽനിന്നുതന്നെ നുലെടുത്തു വലകെട്ടി അവ സാനം വലയഴിച്ചെടുത്തു നൂല, തന്നിൽത്തന്നെ ലയി പ്പിക്കംപോലെ പരബ്രഹ്മമുത്തിയായ പരമേശ്വരൻ ത ന്നിൽനിന്നുതന്നെ ഈ ജഗത്തിനെ പ്രകടമാക്കുമും തന്നിൽത്തന്നെ ലയിപ്പിക്കുകയും ചെയ്യന്നു എന്നു പ റയുമ്പോറം ജഡപേതനാത്മകമായ ഈ ജഗത്തു മുഴുവൻ പരമേശപരൻെറതനെ ത്രപവിശേഷമല്ലാതെ മറെറ ന്താണു്? അതിനാൽ ജഗത്തുമുഴുപൻ ഈശചരാത്മകമാ ഞ്ഞ". ജഗത്തിനെറ നിമിത്തവും, ഉപാദാനവുമായ ര ണ്ടു കാരണങ്ങളും പരബ്രഹസചത്രപിയായ ഈശ്വരൻ മാത്രമാണ്ട്. ഈശ്വരൻതന്നെ ജഗത്തായി പരിണമി ച്ചിരിക്കയാണെന്നതിനാൽ കാണുന്നതും കേഠംക്കുന്നതുമാ യ എല്ലാം ഈശചരന്റെറതന്നെ മഹിമയേറിയ സചത്രപ പിശേഷമല്ലാതെ മറെറാന്നമല്ലതാന്തം. എതൊന്നിനെ അറിയുമ്പോഴും ഏതൊന്നിനെ കാണുമ്പോഴും അവയെ

ല്ലാം ഈശചരൻെറതന്നെ പ്രത്യക്ഷസചത്രപമാണെന്ന ബോധിക്കുകയും വേണം. ഈ ഓമ്മ എപ്പോഴും നിലനി ല്ലൂന്തവെങ്കിൽ രാഗദേപഷാദി വികാരങ്ങളോ, ട്ലഷ്കമ്മവാ സനകളോ പൊന്താനിടവരികയില്ല.

സു:\_\_എതേന സവ്വേ് വ്യാഖ്യാതാഃ വ്യാഖ്യാതാഃ.

ശബ്ദാത്ഥം: ഏതേന ഈ നിരൂപണംകൊണ്ട്. സവ്വേ വ്വാഖ്യാതാഃ എല്ലാവരുടേയും എല്ലാ രൂപത്തിലുമ ള്ള പൂവ്വപക്ഷങ്ങാക്കു മുഴവൻ മറുപടി പറഞ്ഞുകഴിഞ്ഞു; വ്വാഖ്യാത്വാഃ = മറുപടി പറഞ്ഞുകഴിഞ്ഞു.

സാരം: ഇപ്രകാരമുള്ള വിവേചനംകൊണ്ടു സാം ഖ്വന്മാരുടെയും, നൈയായികന്മാരുടെയും എല്ലാ പൂവ്വ്പ ഷാങ്ങറാക്കം മറ്റപടി പറയുകയും ജഗത്തിന്റെ കാരണം പ്രധാനമോ അല്ലെങ്കിൽ പരമാണവോ അല്ല പരബ്രമം സ്വന്തപിയായ പരമേശ്വരൻ മാത്രമാണം" ജഗത്തിന്റെ നിമിത്തവും ഉപാദാനവുമായ രണ്ടു കാരണവും എന്ന നിസ്റ്റംശയസ്വത്രൂപണ സിധാന്തിച്ചു സ്ഥാപിക്കുകയും ചെയ്തു. എന്നിങ്ങനെ സൂത്രകാരൻതന്നെ ഉൽഘോഷി പ്പുകൊണ്ടാണം" അധ്വായമവസാനിപ്പിക്കുന്നത്ര്. വ്വാഖ്വാ താം എന്ന ശബ്ദം രണ്ടു പ്രാവശ്വം പറഞ്ഞത്ര് അധ്വായം വസാനത്തെ സൂപിപ്പിക്കാനാണം".

ഒന്നാമധ്യായം കഴിഞ്ഞു.

# രണ്ടാമധ്വായം

#### പ്രഥമപാദം

കന്നാമധ്യായത്തിൽ എല്ലാ വേദാന്തവാക്വങ്ങളും ഒ രേ സ്വരത്തിൽ ജഗത്തിനെറ നിമിത്തോപാദാനകാര ണം പരബ്രഹ്മം മാത്രമാണെന്നു നിസ്സംശയ@പേണ പ റഞ്ഞു സ്ഥാപിക്കയാണം' ചെയ്തതും. ശ്രതികളം അവ യിലെ വാക്യങ്ങളം ഭിന്നഭിന്നങ്ങളാണെങ്കിലും ഈ ഒരു കായ്യത്തെ എല്ലാ ശ്രുതികളം ഒരുപോലെ ഒരേ സ്ഥര ത്തിൽത്തന്നെ ഉൽഘോഷിക്കുന്നു. അതിനെയാണു് ക ന്നാമധ്വായത്തിൽ എടുത്തു കാണിച്ചത്ത്. ശ്രുതിസമത്ഥ നത്തിന്നു പിരുദ്ധങ്ങളായ സാംഖ്വനൈയായികമതങ്ങളെ ഖണ്ഡിച്ച സിദ്ധാന്തത്തെ സമത്ഥിക്കുകയും ചെയ്തു. അ തിനാൽ്ഈ പ്രഥമാധ്വായത്തിന്നം സമനചയാധ്വായമെ പൂപ്പാധ്വായത്തിൽ എടുത്തു കാണിച്ച ന്നു പറയുന്നു. ശ്രുതിവാക്വങ്ങറാഷ് അന്വോന്വവൈരുധ്വമില്ലെന്നു കാ ണിക്കലാണം" ഇനി തുടങ്ങാൻപോകന്ന രണ്ടാമധ്വായത്തി ലെ മുഖ്യവിഷയമെന്ന കാരണത്താൽ അതിനു് 'അവി രോധി' അധ്വായമെന്നും പറയുന്നു. പൂവ്വാധ്വായത്തിലെ സിദ്ധാന്തത്തിനു വൈരുധ്വം തടസ്ഥമല്ലെന്നത്ഥം. സാം ഖ്വസ്മതിയെ മാനിച്ചില്ലെന്ന ത്രഃക്ഷപത്തിന്ന സമാ ധാനം പറഞ്ഞുകൊണ്ടാണു് ആദ്ദ്വംതന്നെ അധ്വായമാ രംഭിക്കുന്നതു°.

സു: \_ സൂത്യനവകാശഭോഷപ്രസംഗ ഇതി ചേ

ന്നാന്യസ്മത്യനവകാശഭോഷപ്രസംഗാൽ. 1

ശബ്ദാത്ഥം: .... സ്മൃത്വനവകാശദോഷപ്രസംഗഃ = സാംഖ്വസ്മൃതിയുടെ അവകാശമായ ജഗൽകാരണം 'പ്ര ധാന'മാണെന്ന വാദത്തെ അംഗീകരിച്ചിട്ടില്ലെന്ന ദോ ഷമുണ്ട് ഒന്നാമധ്വായത്തിനു്. ഇതി ചേൽ ന=എന്ന പറയുന്നുവെങ്കിൽ അതു ശരിയല്ല. എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ, അന്വ്വസ്മൃത്വനവകാശദോഷപ്രസംഗാൽ = സാംഖ്വസ്മ തിയുടെ പ്രധാനവാദത്തെ അംഗീകരിക്കുന്നപക്ഷം മററ നവധി സ്മൃതികളുടെ അവകാശങ്ങളെ നിഷേധിക്കേ ണ്ടിവരും.

സാരം:\_\_സവ്വജ്ഞനും ഈശ്വരാപതാരസ്വത്രപിയു മായ ഭഗവൻ കപിലവാസുദേവനാൽ രചിതയായ സാം ഖ്വസ്മുതിയെ മാനിക്കേണ്ടതിന്നപകരം, ജഗൽകാരണ സ്മത്ഥനത്തിൽ, സാംഖ്വസ് മൃതിയിലെ പ്രധാനവാദ ത്തെ ഖണ്ഡിക്കയാണ്° സമന്വയാധ്വായംകൊണ്ടു ചെയ്ത ശരിയായിട്ടില്ല എന്ന് പറയുന്നുഖെങ്കിൽ <u>ത</u>°. അതു സാംഖ്വസ°മുതിയുടെ അഭിപ്രായത്തെ മാനിക്കുന്നുവെ ങ്കിൽ മററനേകം സ്മുതികളെ നിഷേധിക്കേണ്ടിവരും. പിന്നെ ഒരു സ°മുതിയുടെ കത്താവാരെന്നു നോക്കിയല്ല സചീകരിക്കലും നിഷേധിക്കലും. ശ്രുതിസിദ്ധാന്തങ്ങറം ക്കനുസരിച്ചാണോ സ്മുതി നിലക്കൊള്ളന്നതെന്നു നോ ക്കിയാണം". അങ്ങിനെ നോക്കുമ്പോറം സാംഖ്വസ്മൃതി സിദ്ധാന്തം ശ്രുതികഠാക്ക വിരുദ്ധമായും, മററ, സ്മുതി കഠം ശ്രതികളെ അനുസരിച്ചും നില്ലൂന്നതായിക്കാണാം. 19 .

#### ബ്രഹ്മസൂത്രം

സ് മൃതികഠംക്കവലംബം ശ്രൂതികളാണം". അതിനാൽ ശ്രൂതിയം സ് മൃതിയം യോജിക്കാത്തിടത്തു സ് മൃതിയെയാ ണം" തള്ളേണ്ടത്ക്. അതാണം" സാംഖ്വ സ് മൃതിയെടെ പ്ര ധാനവാദത്തെ അംഗീകരിക്കാതിരിക്കുകയും, ഖണ്ഡിക്കു കയും ചെയ്തത്ക്ക് സ് മൃതികാരന്മാക്കു ശ്രൂതികളാണം" പ്ര മാണമെന്നിരിക്കേ ശ്രൂതികളെ മാനിക്കാതെ എഴുതപ്പെ ടുന്ന സ് മൃതി ആരുടേതായാലും അംഗീകരിക്കാൻ വയ്യ. ശ്രൂതികളോട്ട യോജിച്ച സ് മൃതികളെ മാനിക്കാതിരിക്കാ നം വയ്യ. അതാണം" മന്മസ് മൃതി, വിഷ്കപുരാണം, ഭഗ വൽഗീത എന്നീ സ് മൃതികളെ അംഗീകരിക്കാനും, സാം ഖ്യസ് മൃതിയെ അംഗീകരിക്കാതിരിക്കാനും കാരണം.

സു: \_\_ഇതരേഷാം ചാനുപലബ്ലേഃ. 2

ശബ്ദായ്ഥം: ഇതരേഷാം=അന്വസ°മുതികളുടെ അ ഭിപ്രായത്തിൽ. അനുപലബ്ലേഃ ച=ജഗൽകാരണം പ്ര ധാനമാണെന്ന അഭിപ്രായം കണ്ടിട്ടില്ലെന്നതും സാംഖ്വ സ°മുതിയുടെ പ്രധാനവാദത്തെ തള്ളിക്കളയാൻ ഒരു കാര ണമാണം°.

സാരം: \_\_ മനു തുടങ്ങിയ മറപ്പസ് മൃതികാരന്മാരാരും തന്നെ ജഗൽക്കാരണമായി ഒരു പ്രധാനത്തെ അവതരി പ്പിക്കയോ അംഗീകരിക്കയോ ചെയ്തകാണുന്നില്ല. ശ്രത്വഭിപ്പായത്തെ മാനിച്ചുകൊണ്ടു പരമപുരുഷനായ ഈശ്വരനാണ് ജഗൽക്കാരണമെന്നു സമയ്ഥിക്കുന്നമുണ്ട് ജെതും ഒരു കാരണമാണ് പ്രധാനവാദത്തെ തള്ളിക്കള യാൻ.

### രണ്ടാമധുരയം...പാദം 1 147

സു:\_\_\_ഏതേന യോഗഃ പ്രത്യക്തഃ. ി

ശബ്ദാത്ഥം:\_\_\_ഏതേന=ഇതുകൊണ്ടതന്നെ. യോഗഃ =യോഗശാസ്ത്രവും. പ്രത്യക്തഃ=നിരാകരിക്കപ്പെട്ടു.

സാരം:\_പതഞ്ജലിപ്രോക്തമായ യോഗശാസ്രം സാംഖ്യത്തിലെ ജഗൽക്കാരണപ്രക്രിയയെ അംഗീകരി ക്ഷന്നുണ്ടല്ലോ. ആ സ്ഥിതിക്ക് എന്തുകൊണ്ടു സാംഖ്വ പ്പക്രിയയെ അംഗീകരിച്ചുകൂടാ? എന്നു ചോദിക്കുന്നപ ക്ഷം പതഞ്ജലിയുടെ യോഗശാസ്ത്രത്തേയും അംഗീകരി ച്ചിട്ടില്ല; നിഷേധിച്ചിട്ടുണ്ടതാനം. യോഗശാസ്ത്രത്തെ പ്പത്വേകമായി എവിടേയം നിഷേധിച്ചകാണുന്നില്ല. എ ന്നാണെങ്കിൽ അങ്ങിനെ പ്രത്യേകമായി നിഷേധിക്കേണ്ട ആവശ്വമില്ല. ജഡയായ പ്രക്തിയെയാണു് യോഗശാ സ്ത്രം ജഗത്തിൻെറ കാരണമായവതരിപ്പിച്ചിരിക്കുന്നതു°. സാംഖ്വത്തിലെ പ്രധാനവാഭത്തെ ഖണ്ഡിച്ചപ്പോഠാത്ത ന്നെ യോഗത്തേയും ഖണ്ഡിച്ചുകഴിഞ്ഞു. അതു പ്രത്യേക മായി പറയേണ്ട ആവശ്വമില്ല്. പരമപുരഷനായ ഈ ശ്വരനൊഴിച്ചു മറെറാന്തരന്നെ ജഗത്തിന്ത കാരണമാ പാൻ പയ്യെന്ന സമത്ഥനംകൊണ്ടതന്നെ അതല്ലാത്ത സിലാന്തങ്ങളെയൊക്കെ ഖണ്ഡിച്ചുകഴിഞ്ഞിരിക്കുന്നു. അതിനാൽ പ്രധാനപ്രക്രിയാസചത്രപ്മായ സാംഖ്വവാദ **ഖ**ണ്ഡിക്കേയും, പ്രകൃതിപ്രക്രിയാസചത്രപമായ ത്തെ യോഗശാസ്ത്രത്തെ അംഗീകരിക്കുകയും ചെയ്തിരിക്കുന്നു എ ന്നു വരുന്നില്ല. രണ്ടിനേയും കരുപോലെ ഖണ്ഡിച്ചിരി ക്കുന്നും.

ബ്രഹ്വയം

സൂ:--ന വിലക്ഷണത്വാസേ, തഥാത**ം** ച ശ ബൂറൽ. 4

ശബ്ദാത്ഥം:....അസ്വ=ഈ ജഗത്തിൻെറ. വിലക്ഷ ണത്വാൽ=വിലക്ഷണത്പംകൊണ്ട്. ന=പേതനബ്രഹ്മം ഇതിന്നു കാരണമാവാൻ വയ്യ. തഥാതപം=ഇതിൻെറ ജ ഡതപം. ശബ്ദാൽ ല=പ്രമാണപൂവ്വം സിദ്ധവുമാണ്.

സാരം: .... ശ്രതികളിൽ പേതനബ്രഹ്മസ്വരുപത്തെ സത്വജ്ഞാനാനന്താദിലക്ഷണങ്ങളെക്കൊണ്ടുപന്വസിപ്പി ട്ടണ്ട്. ഈ ജഗത്തിനെ ജ്ഞാനരഹിതമായും ജഡമായും പറഞ്ഞിട്ടണ്ട്. അതിനാൽ ശ്രതിപ്രമാണത്തിൽക്കൂടെ ത്തന്നെ ജഗത്തു പരമേശ്വരനിൽനിന്നു വിലക്ഷണമാ ണെന്നു പ്രത്വക്ഷമാണ്ട്. കായ്യത്തിന്നു കാരണത്തിൽനി നുള്ള വൈലക്ഷണ്വം യൂക്തിസംഗതമല്ല. അതിനാൽ ചേതനബ്രഹ്മസ്വരുപിയായ പരമേശ്വരൻ ജഡപ്രപ ഞ്ഞിന്നു കാരണമാണെന്നു പറയുന്നതു ശരിയല്ല.

സു:-\_\_അഭിമാനിവുപശേസ്ത വിശേഷാനുഗ തിഭുറം. 5

ശബ്ദാത്ഥം:—ഇ=ഌത്രയുമല്ല. വിശേഷാനുഗതി ഭ്രാം=വിശേഷശബ്ദപ്രയോഗംകൊണ്ട°. അഭിമാനിവ്വപ ദേശഃ=അഭിമാനിവ്വപദേശവും സിദ്ധമാവുന്ന.

സാരം:—ശ്രതികളിൽ ജലം, അഗ്നി തുടങ്ങിയ ജ ഡതത്വങ്ങറാക്ക് ചൈതന്വത്തെ ആരോപിച്ചുകൊണ്ടുള്ള വണ്ണനമണ്ട്ര്. അതു തത്വങ്ങളിൽ അഭിമാനികളായ ദേവതകളെ അധികരിച്ചമാണ് ഇതു് അവിടവിടെ പ്രയോഗിച്ചിട്ടുള്ള വിശേഷശബ്ദങ്ങളെക്കൊണ്ടു വ്വക്തമാ

148

പുന്നമുണ്ട്. ഛാന്ദോഗ്വോപനിഷത്തിൽ തേജസ്സ്, അ പ്പ്, അന്നം ഇവ മൂന്നിൻറയും ഉൽപ്പത്തിയുടെ വണ്ണന ത്തിന്നശേഷം അവയെ ദേപതകളായി പറയുന്നുണ്ട്. അങ്ങിനെതന്നെ ഐതരേദയാപനിഷത്തിൽ അഗ്നി വാ ഗ°യ്രപേണ മുഖത്ത്വം, വായു പ്രാണസ്വയ്രപേണ നാസി കയിലും സ്ഥിതിചെയ്ത എന്നിങ്ങിനെ വണ്ണിച്ചിട്ടുണ്ട്. ഇങ്ങിനെ വിശേഷങ്ങളായ വണ്ണനങ്ങളെക്കൊണ്ട് അധി ദേവതകളെ ജഡതത്വങ്ങളിൽ ആരോപിച്ചിരിക്കുന്നു എ ന്നു വ്വക്തമാവുന്നുണ്ട്. ഈ കാരണത്താൽ ജഗത്തിൻെറ ഉപാദാനകാരണം ബ്രഹ്മമാണെന്നു പറയുന്നതിൽ യുക്തി ഭംഗമുണ്ട്. എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ ആകാശാദി ജഡത ത്വങ്ങളും ഈ ജഗത്തിൽ ഉറ്റപ്പെടുന്നു. അവയാകട്ടേ ചേതനേബ്രഹ്മത്തിന്നു് അത്വന്തവിരുദ്ധങ്ങളായ ധമ്മങ്ങ ളോട്ടക്കടിയവയുമാണ്.

സു:\_\_\_ട്രശ്യതേ തു. 6

ശബ്ദാത്ഥം:\_\_\_തു = എന്നാൽ. ട്രശ്വതേ=കാണന്നു അല്ലോ.

ബ്രഹ്മസുതം

ക്തമാണം'. നഖലോമാദിജഡവസ്തക്കാറാക്കം' ഉപാദാന കാരണം പുര്ഷനാണെന്നതും പ്രത്വക്ഷമാണം'. ആ സ്ഥിതിക്കു പേതനാസ്വത്രപത്തിൽനിന്നു ജഡവസ്തകള ണ്ടാവാമെന്നു തെളിയുന്നു. അതിനെത്തന്നെ എട്ടത്തു കാട്ടി ശ്രതി വണ്ണിച്ചിട്ടുമുണ്ടം'. ''യഥാ സതഃ പുരുഷാൽ കേശലോമാനി, തഥാക്ഷരാൽ സംഭവതീഹ വിശ്വം'' എന്നിങ്ങിനെ സപേതനനായ പുരുഷങ്കൽനിന്നു ജഡങ്ങ ളായ നഖലോമങ്ങളുടെ ഉൽപ്പത്തിയെ അംഗീകരിക്കാ മെങ്കിൽ അതുപോലെ സപേതനമായ അക്ഷരബ്രഹ ത്തിൽനിന്നു ജഡമായ ഈ ജഗത്തിൻെ ഉൽപ്പത്തിയേ യം ഞംഗീകരിക്കാം. അതിനു യുക്തിഭംഗമോ, അസാം ഗത്വമോ ഇല്ല.

സൂ: \_ അസഭിതി ചേന്ന പ്രതിഷേധമാത്രത്വാൽ.

ശബ്ദാത്ഥം: ..... അസൽ ഇതി ചേൽ \_ അങ്ങിനെ പറ യന്നതിൽ അസൽകായ്യവാദമണ്ട് എന്നു വിചാരിക്കുന്നു വെങ്കിൽ. ന \_ അതു ശരിയല്ല. എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ, പ്രതിഷേധമാത്രത്ഥാൽ \_ എല്ലാ പ്രകാരത്തിലും ഇല്ലാത്ത കരു വസ്തുവിനെ ബോധിപ്പക്കാൻമാത്രമാണ് അസൽശ ബും ഉപയോഗിച്ചിരിക്കുന്നതു്.

സാരം: .... അവയവരഹിതമായ ബ്രഹ്മത്തിൽനിന്നു സാവയവമായിരിക്കുന്ന ജഗത്തുണ്ടായി എന്നു പറയുന്നതു° അസൽകായ്യവാദമായിത്തീരും. എങ്ങിനെയെന്നാൽ സാവയവമായ ജഗത്തു സാവയവമായ ബ്രഹ്മത്തിൽനി ന്നാണുണ്ടാവേണ്ടതു്. എന്നാൽ സാവയവബ്രഹ്മമെന്ന തു° അസൽപദാത്ഥമാണം°, സാവയവജഗത്തെന്നത്കം

### രണ്ടാമധുറയം\_\_പാഭം 1 151

സൽപദാത്ഥവുമാണ്ം. അപ്പോറം ഇല്ലാത്ത സാവയവ ബ്രഹ്മത്തിൽനിന്നും ഉള്ള സാപയപജഗത്തുണ്ടായി എന്നാ ണം" ധരിക്കേണ്ടതും. അസത്തിൽനിന്നു സത്തുണ്ടായി അതു സംഭവിക്കാൻ വയ്യ. അസത്തിൽ എന്നത്ഥം. നിന്നു സത്തുണ്ടാപാൻ പയ്യെന്നു പേദംതന്നെ നിഷേധി ച്ചിട്ടുണ്ടു്. ആ സ്ഥിതിക്കു നിരവയവബ്രഹ്മത്തിൽനിന്നു സാവയവജഗത്തിനെറ ഉൽപ്പത്തിവാദത്തിന്ന ശ്രതി പ്രാമാണ്യതയില്ല എന്നു വിചാരിക്കുന്നുവെങ്കിൽ അതു ശ എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ കരിക്കലും ഇല്ലാത്ത ക രിയല്ല. ന്നിൽനിന്നു് ഉള്ളതായ ഒരു വസ്ത ഉണ്ടാവാൻ ചയ്യെന്നേ വേദം പറഞ്ഞിട്ടുള്ള. കാരണത്തിൽനിന്നു വിലക്ഷണ മായ കായ്യവസ്ത ഉണ്ടാവാൻ വയ്യെന്നു ശ്രൂതി പറഞ്ഞിട്ടി ല്ല. ബ്രഹ്മം ഉള്ളതാണ്ട്. അതിനാൽ അസൽവസ്തപല്ല. ബ്രഹ്മത്തിൽനിന്നു ജഗത്തുണ്ടായി എന്നു പറഞ്ഞാൽ പി ന്നെ എങ്ങിനെ അസൽകായ്യവാദമുണ്ടാവും? എന്നാൽ ബ്രഹം നിരവയവും ജഗത്തു സാവയവുമാണു്. അതു കാരണത്തിൽനിന്നു കാരണത്തിനുള്ള വിലക്ഷണതചമാ ണം". കാരണത്തിൽനിന്നു വിലക്ഷണമായ കായ്യമുണ്ടാ **വാൻ വ**യ്യെന്ന ശ്രൂതി പറയുന്നില്ല. അതിനാൽ നിര പയപബ്രഹ്മത്തിൽനിന്നു സാപയപ്പുഗത്തുണ്ടായി എന്നു പറഞ്ഞാൽ അസൽകായ്യവാദം സംഭവിക്കുന്നില്ല. ശ്രുതി പ്രാമാണ്യതയില്ലാതാവുന്നുമില്ല.

സു:---അപീതൌ തലൽ പ്രസംഗാസേമഞ്ജസം.

ശബ്ദായ്ഥം:....അപീതൌ=പ്രളയകാലത്തിൽ. ത 8-1ൽ പ്രസംഗാൽ=എല്ലാം ബ്രഹ്മത്തിൽ ലയിക്കുന്നതി നാൽ, സംസാരത്തിൻെറ ജഡതചം, സുഖദുഃഖതചം തുട ങ്ങിയ എല്ലാ ഭാവങ്ങളം ബ്രഹ്മത്തിനുണ്ടെന്ന പറയേണ്ടി വരും. അസമഞ്ജസം=അതു ശരിയല്ല.

സാരം: \_ ജഡമായ ജഗത്തിനെറ ഉപാദാനകാര ണം ബ്രഹംതന്നെ എന്ന സമത്ഥിക്കുന്നതുകൊണ്ടു പ്രള യകാലത്ത്ര് എല്ലാം ബ്രഹത്തിൽ ലയിക്കുമ്പോറ്റം പ്രക തിയുടെ ജഡതപം, ജിവന്മാരുടെ സുഖദ്ദഃഖാദിദ്വന്ദ്വ ങ്ങറ്റം കമ്മവാസനകറം എന്നിവയെല്ലാം ബ്രഹത്തോടു ചേരുന്നവെന്നും, അവയെല്ലാം ബ്രഹത്തിൽ വികസിക്കു ന്നുവെന്നും അവയെല്ലാം ബ്രഹത്തിൽ വികസിക്കു നുമത്തെ നിഗ്ഗണമായും ജഡതപാദിധമ്മങ്ങളില്ലാത്ത തായുമാണു് ശ്രൂതി എപ്പോഴും വണ്ണിക്കുന്നത്ര്. അതി നാൽ മുകളിൽ പറയുന്ന യുക്തി ശരിയല്ല. നിരവയവ ബ്രഹത്തിൽനിന്നു സാവയവജഗത്തുണ്ടാകാമെന്ന വൈ ലക്ഷണ്വം അനുവദനീയമല്ല.

സു:\_ന തു ട്രഷ്ടാന്തഭാവാൽ. 9

ശബ്ദാത്ഥം: \_\_ ദ്രഷ്ടാന്തഭാവാൽ = ദ്രഷ്ടാന്തമുള്ളത്തകാ ണ്ട്ര°. (കായ്യവസ്ത കാരണത്തിൽ ലയിച്ചുകഴിഞ്ഞാൽ കാ യ്യധമ്മങ്ങാം പ്രകാശിക്കില്ലെന്നതിന്നം°) ന തു=തീച്ചയാ യും ഈ സംശയം ശരിയല്ല.

സാരം:\_\_കായ്യവസ്ത കാരണത്തിൽ ലയിച്ചുകഴി ഞ്ഞാൽ പിന്നെയും കായ്യധമ്മങ്ങഠം പ്രകാശിക്കുമെ ന്നതിന്നു യാതൊരു നിയമവുമില്ല. ഇല്ലെന്നതിന്നു ധാ രാളം ദ്രഷ്മാന്തങ്ങളുണ്ടുതാനും. കായ്യവസ്ത ലയിക്കുന്ന തോടൊപ്പം അതിൻെറ ധമ്മങ്ങളും കാരണത്തിൽ ലയി ക്കുന്നു. അവ വീണ്ടും പ്രകാശിക്കലില്ല. ആഭരണങ്ങറം അവയുടെ കാരണമായ സ്പണ്ണത്തിൽ ലയിച്ചുകഴി ഞ്ഞാൽ പിന്നെ ആഭരണധമ്മങ്ങറം പ്രകാശിക്കാറില്ല. പാത്രങ്ങറം അവയുടെ കാരണമായ മണ്ണിൽ ലയിച്ചുകഴി ഞ്ഞാൽ പിന്നെയും പാത്രധമ്മങ്ങറം പ്രകാശിക്കാറില്ല. ഇത്രപോലെ മററുള്ളവയിലും കാണാവുന്നതാണും". അ തിനാൽ ജഗത്തു കാരണമായ ബ്രഹ്മത്തിൽ ലയിച്ചാൽ പിന്നെയും പ്രപഞ്ചധമ്മങ്ങളുണ്ടാവുമെന്നു പറയുന്നതു ശ രിയല്ല. ഈ കാരണംകൊണ്ടു ജഗത്തിൻെറ ഉപാദാന കാരണം ബ്രഹ്മമെല്ലെന്നു വരുന്നില്ല. പ്രപഞ്ചത്തിൻെറ നിമിത്തോപാദാനങ്ങളായ രണ്ടു കാരണങ്ങളും ബ്രഹ്മം തന്നെ.

## സു:\_\_സചപക്ഷരോഷാച്ച. 10

ശബ്ദാത്ഥം: ... സചപക്ഷദോഷാൽ = വാദിയുടെ പ ക്ഷത്തിൽ പറയപ്പെട്ട എല്ലാ ദോഷങ്ങളും വന്നവേരുന്ന മുണ്ട്യൂം. ല = ആ കാരണത്താലും പ്രപഞ്ചകാരണം പ്രധാ നമല്ല.

സാരം: അവയവരഹിതവും, അവ്വക്തവും, അ ഗ്രാഹ്വവുമായ പ്രധാനമാണം ജഗത്തിന്ത കാരണമെന്നു ധരിക്കന്നു സാംഖ്വമതാവലംബികഠം. നിരാകാരവും, അവ്വക്തവും, ജഡവുമായ പ്രധാനത്തിൽനിന്നു സാകാര വും, വ്വക്തവും, ദശനശ്രവണാദിശക്തികളോട്ടുകൂടിയതു മായ ജഗത്തിന്റെ ഉൽപത്തിയെ ബോധിക്കുന്നപക്ഷം കാരണത്തിന്നു വിലക്ഷണമായ കായ്യത്തിന്റെ ഉൽപ ത്തിയെന്ന ഭോഷം നേരിടും. ദശനശ്രവണാദിശക്തി 20 ക

#### ബ്രഹ്മസുത്രം

കഠം കാരണമായ പ്രധാനത്തിലില്ലെന്നിരിക്കേ കായ്യമാ യ ജഗത്തിലെങ്ങിനെ വന്നുപേരം? അങ്ങിനെ പറയുന്ന തുകൊണ്ടും അസത്തിൽനിന്നു സത്തിന്റെ ഉൽപത്തി യെന്ന സ്വീകായ്യമല്ലാത്ത മറെറാരു ദോഷവും പറയാം. കൂടാതെ പ്രളയകാലത്തു ജഗത്തു കാരണമായ പ്രധാന ത്തിൽ ലയിക്കുമ്പോറം കായ്യധമ്മങ്ങളായ ദശനശ്രവണാ ദിശക്തികഠം എവിടെ ലയിക്കം എന്ന സംശയവും ബാ ക്കിയാവും. ഇങ്ങിനെ അനേകം ദോഷങ്ങഠം ഒരേ സമ യത്തു വന്നുപേരുന്നു, പ്രധാനത്തെ ജഗൽക്കാരണമായി മാനിക്കുന്നതുകൊണ്ടെന്നതിനാൽ ഒരിക്കലും ജഗൽക്കാര ണം ജഡമായ പ്രധാനമാവാൻ വയ്യു.

സു: \_\_\_ തക്കാപ്രതിഷ്ഠാനാപ്യേനുഥാനമേയമിതി

ചേലോമപുനിമ്മാക്ഷപ്രസംഗഃ. 11 ശബ്ദാത്ഥം: തക്കാപ്രതിഷ്ഠാനാൽ അപിച്ചാദപ്ര തിവാദങ്ങറാക്കു സ്ഥിരതയില്ലാത്തതുകൊണ്ടും. അന്വ്വഥാച്ച മറേറതെങ്കിലും പ്രകാരത്തിൽ. അന്ദമേയം ഇത് നമാന ങ്ങളെക്കൊണ്ടു കായ്യം തീച്ചപ്പെട്ടത്തണം. ഇതി ചേൽ = എന്നാണെങ്കിൽ. ഏവം അപി = ഞങ്ങിനെയായാലും. അനിമ്മോഷ്പപ്രസംഗം = മോഷ്ഥാനഭൂതിയുടെ പ്രസംഗം സംഭവിക്കുന്നില്ല.

സാരം: പാദപ്രതിവാദങ്ങറാകവസാനമില്ല. ക രാറ്റ ഒരു യക്തിയെ അവതരിപ്പിക്കുമ്പോറ്റം മറേറ ആറ്റ അതിനെ ഖണ്ഡിച്ച**്,** സ്വാഭിപ്രായത്തെ സ്ഥാപിക്കാൻ ശ്രമിക്കും. ഇങ്ങിനെ രണ്ടാളം അന്വോന്വം അഭിപ്രായ ങ്ങളെ ഖണ്ഡിച്ചുകൊണ്ടേ ഇരിക്കുന്നതുകൊണ്ടു കായ്യം

154

വെളിപാപാൻ പോകന്നില്ല; മാത്രമല്ല, രണ്ടാളടെ അഭി പ്രായങ്ങളും സത്വത്തിൽനിന്നു വളരെയധികം അകന്നു പോവാനേ ഇടയുള്ള. അതുകൊണ്ടു വാദപ്രതിവാദങ്ങറാ നിൽക്കട്ടെ. അനമാനംകൊണ്ടു കായ്യം തീച്ചപ്പെടുത്താം. അനുമാനംകൊണ്ടു നോക്കുമ്പോറാം പ്രധാനമാണു് ജഗൽ ക്കാരണമെന്നു പറയാനേ അഹതയുള്ള, എന്നാണഭിപ്രാ യമെങ്കിൽ അതും ശരിയല്ല. എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ അ ജ്ഞാനനാശമാണം' മോക്ഷകാരണം. അജ്ഞാനം നശി ക്കുന്നതാകട്ടേ തതചജ്ഞാനംകൊണ്ടുമാണ്ം. പേട്രോക്ത തത്വങ്ങളുടെ വിചാരംകൊണ്ടുണ്ടാവുന്ന ജ്ഞാനമാണ് ത തചജ്ഞാനം. വേദോക്തതതചങ്ങളെ നിരസിച്ചുകൊണ്ടു ള്ള വിചാരത്താൽ ആക്ടം ഇതുവരെ തതപജ്ഞാനമുണ്ടാ വുകയോ അജ്ഞാനം നശിക്കുകയോ ഉണ്ടായിട്ടില്ല. വേ ടോക്തതത്വമല്ല പ്രധാനം. അതിനാൽ പ്രധാനനിരൂ പണംകൊണ്ടു തത്വജ്ഞാനമുണ്ടാവാൻ പോവുന്നില്ല. ത ത്വജ്ഞാനമുണ്ടാവാതെ അജ്ഞാനം നശിക്കാനോ മോ ക്ഷാനഭൂതിയുണ്ടാവാനോ വയ്യ. അപ്പോറം ആ നില യിലും സാംഖ്വമതാവലംബികറാക്ക മോക്ഷാനുഭ്രതിയി ല്ലെന്നു പറയേണ്ടിവരും. അതിനാൽ ജഗൽക്കാരണമാ ണും പ്രധാനമെന്ന അനുമാനം ശരിയല്ല.

> സു:\_എതേന ശിഷ്ടാപരിഗ്രഹാ അപി വ്യാ ഖുറതാഃ. 12

ശബ്ദാത്ഥം:...എതേന=നിരൂപിക്കപ്പെട്ട സിദ്ധാ ന്തരകൊണ്ട്. ശിഷ്ടാപരിഗ്രഫാഃ അപി=മററ മതാവ

# digitized by www.sreyas.in

സാരം: \_\_ജഗൽക്കാരണമായി ബ്രഹ്മത്തെ ബോധി ക്നേപക്ഷം ബ്രഹ്മത്തിന്റെ കർത്തുതപഭോകതുതപങ്ങള ണ്ടെന്നു പറയേണ്ടിച്ചരും. ബ്രഹ്മംതന്നെയാണു് ജീവനാ യിപ്പരിണമിച്ചു പല കമ്മങ്ങളേയും ചെയ്യുകയും സുഖദും ഖാകാരങ്ങളായ ഫലങ്ങളെ അനുഭവിക്കുകയും ചെയ്യുന്ന തും. കൂടാതെ ഭോജ്യങ്ങളായ വിഷയവസ്തുക്കളും ഭോക്താ വായ ജീവനും രണ്ടും ബ്രഹ്മാംശങ്ങളാണെന്ന കാരണ

ശബ്ദാത്ഥം:\_\_ടോക്ത്രാപത്തേഃ = ഭോജ്വഭോക്താക്ക0ം ക്കം, ജഡചൈതന്വങ്ങ0ംക്കം തമ്മിൽ. അവിഭാഗഃ= വേർതിരിവില്ലായ്മ. ചേൽ=സംഭവിക്കമെന്നാണെങ്കിൽ, അതു ശരിയല്ല. ലോകവൽ=ലോകത്തിൽ സാധാരണ കണ്ടുവരാറുള്ളതുപോലെ. സ്വാൽ=ധരിക്കാൻ സാധിക്കം.

## കവൽ. 18

സു:\_\_ഭാക്ത്രാപത്തേരവിഭാഗശ്ചേൽ സുഠല്ലോ

സാരം: ഈ പാദത്തിൽ അഞ്ചുമതൽ പതിനൊ ന്നുകൂടിയ സൂത്രങ്ങളെക്കൊണ്ടു സാംഖ്വമതാവലംബികള ടെ വാദങ്ങളെ ഖണ്ഡിച്ചു വേദോക്തസിദ്ധാന്തങ്ങളെ സ്ഥാപിക്കയാണ് ചെയ്തഇ്. ഇതുകൊണ്ടു സാംഖ്വമതാ വലംബികളുടെ അഭിപ്രായങ്ങളെ മാത്രമേ ഖണ്ഡിച്ചിട്ട ള്ള എന്നു വരുന്നില്ല. വേദോക്തസിദ്ധാന്തത്തിന്നു വി രൂല്യമായി ആരുടെയെല്ലാം അഭിപ്രായങ്ങളുണ്ടെങ്കിലും അവയെല്ലാംതന്നെയും ഇതുകൊണ്ടു ഖണ്ഡിച്ചുകഴിഞ്ഞു.

ലംബികളടെ അവതരിപ്പിക്കപ്പെടാത്ത\_ വാദങ്ങളംകൂടി. വ്യാഖ്യാതാഃ⊨വ്യാഖ്യാനിക്കപ്പെട്ടു; ഖണ്ഡിക്കപ്പെട്ടു. ത്താൽ രണ്ടും തമ്മിൽ ഭേദമില്ലെന്നും പരും. അപ്പോറം ജഡവസ്തുക്കളേയും സചേതനവസ്തവേയും തിരിച്ചറിയുക യെന്നതും വിഷമമായിത്തീരും എന്നും മററുമുള്ള ശങ്ക ശ രിയല്ല. ജീവൻ ബ്രഹ്മാംശമാണെങ്കിലും ജീവൻെറ സു ഖദുഃഖങ്ങളോ പുണ്വപ്പാപങ്ങളോ ബ്രഹ്മത്തെ ബാധിക്കു ന്നില്ല. ഈ ലോകാനുഭവങ്ങളെ മുൻനിത്തി നോക്കി യാൽ ഈ കായ്യം വെളിവാവും. പിതാവിൻെറ അനുഭവ ഞാറ പിതാവിനേയോ പിതാവിൻെറ അനുഭവങ്ങറം പു തന്നെയാണ് പുത്രൻ. എങ്കിലും പുത്രൻെറ അനുഭവ ങാറം പിതാവിനേയോ പിതാവിൻെറ അനുഭവങ്ങറം പു തനേയോ ബാധിക്കുന്നില്ല. അതുപോലെ ജഡങ്ങളായ ഘടപടാദിവസ്തുക്കളും അവയുടെ ഭോക്താവായ ജീവനും തമ്മിൽ കരിക്കലും വേർതിരിയപ്പെടാതിരിക്കുന്നമില്ല. അതിനാൽ പ്രസ്തുതശങ്കകറം കേവലം അസ്ഥാനത്താണം ണം?. ജഗൽകാരണം ബ്രഹ്മംതന്നെ എന്നു സമത്ഥിക്കു ന്നതിൽ ദോഷമില്ല.

സൂ:.\_\_തനേനുതചമാരംഭണശബ്ദാദിഭുഃ. 14

ശബ്ദായ്ഥം: .... ആരംഭണശബ്ദാദിള്യഃ = ആരംഭണശ ബ്ദം തുടങ്ങിയ മന്ത്രവണ്ണങ്ങളെക്കൊണ്ട്. തദനന്ദ്വതചം= ഭഗത്തിന്നു ബ്രഹ്മത്തിൽനിന്നുള്ള അഭേദതചം സിദ്ധ മാണ്ം.

സാരം: ഛാന്ദോഗ്വോപനിഷത്തിൽ പറയന്നു, ''ഘഥാ സോള്വൈകേന മുൽപിണ്ഡേന സവ്വം മന്മയം പിഞ്ഞാതം സ്വാൽ. വാചാരംഭണം വികാരോ നാമധേ സം പ്ലത്തികേത്വേവ സത്വം<sup>22</sup> എന്നു°. അതായത്ര ഫേ സേര്വ്വി കരു മൺകട്ടയുടെ അറിവുകൊണ്ടു മണ്ണിൽനിന്നു ബ്രഹ്വതം

ബാവുന്ന മുൺമയങ്ങളായ എല്ലാ പദായ്ഥങ്ങളേയും അ റിഞ്ഞുകഴിഞ്ഞു. നാമരൂപങ്ങളുടെ വ്യത്വാസം വ്യവഹാ രസൌകയ്യത്തിന്നവേണ്ടിമാത്രമുള്ളതാണ്° എന്ന°്. മൃൺ മയങ്ങളായ കുരോ പദാത്ഥങ്ങറാക്കം നാമത്രപങ്ങറം മറ റീട്ടുണ്ടെങ്കിലും മണ്ണമാത്രമാണെന്നുള്ളതാണു° സത്വം. ഈ നിലയ്ക്കു കായ്യരൂപമായ ഈ ജഗത്തും കാരണസ്ചത്ര പമായ ബ്രഹ്മംതന്നെയാണ്ം. ഈ പ്രതിപാദനംകൊണ്ടു ജഗത്തിനു ബ്രഹ്മത്തിൽനിന്നു് അനന്ദ്വത സിദ്ധമാവു ന്നുണ്ട്. കൂടാതെ അതേ പ്രകരണത്തിൽത്തന്നെ മററു മന്ത്രവണ്ണങ്ങളെക്കൊണ്ടും ഈ തത്ഥത്തെ ദൃഢമാക്കി സ മയ്ഥിക്കുന്നുണ്ട്. ഇങ്ങിനെ ശ്രുതി ജഗത്തിനെ ബ്രഹ്മ ത്തിൽനിന്നു് അഭേദമാക്കി സമയ്ഥിക്കുന്നുണ്ടു്. എന്നി രുന്നാലും അതു ബ്രഹ്മം ജഗദാകാരമാണെന്ന അത്ഥത്തി ലല്ല. അതും ശ്രുതിതന്നെ സമത്ഥിക്കുന്നുണ്ടും". കടകവും സചണ്ണവും കന്നാണെന്നു പറഞ്ഞാൽ സചണ്ണം കടകാകാ രമാണെന്നത്ഥമില്ലം. കടകമാവുന്നതിന്നു മുമ്പും കടക **ഭാവം വിടുമ്പോഴം** സചണ്ണം മാത്രമാഌ°. സചണ്ണം കടക മായിത്തീരുക അല്ലെങ്കിൽ സ്വണ്ണത്തിൽ കടകഭാവത്തെ **പ്വഞ്ജിപ്പിക്കുകെയന്നതു സ**ചണ്ണത്തിന്റെ ശക്തിയാണം". ആ ശക്തി സചണ്ണത്തിൽത്തന്നെ ലീനയായും, പ്രകടയാ യം വിലസന്തം. ലീനയായിരിക്കുമ്പോറം സചണ്ണംമാത്ര മാണുള്ളത്ത്. എന്നാൽ പ്രകടയായിത്തീരുമ്പോറം കട കാരിനാമ@പാകാരേണ വ്വഞ്ജിക്കപ്പെടുന്ന. ഇത്രപോ ലെ നാമത്രപാതീതമായ ബ്രഹ്മത്തിൽ. തൻറതന്നെ ശ ക്കി ലീനയായിരിക്കുമ്പോറം സന്മാത്രമായും പ്രകടയായി രിക്കുമ്പോഠം നാമരൂപാത്മക്ജഗത്തായും പിളങ്ങുന്നു. 61

### രണ്ടാമയുടെ 1 159

ളയത്തിലും ശക്തി ലയിച്ചു<sup>°</sup>, കേവലം സന്മാത്രമായി വീ ളങ്ങന്നു. ''സലേവ സോമ്യേമേഗ്ര ആസീൽ'' ഇത്വാറി മന്ത്രവണ്ണങ്ങളെക്കൊണ്ടും" ഈ തത്വത്തെ ശ്രുതിതന്നെ സമയ്പ്പ്പിട്ടുമുണ്ടു°. ശക്തനായ പുരുഷന്റെ ശക്തിയും പരഷന്തം വേറെയല്ല. എങ്കിലും ശക്തി വികസിക്ക ബോറ്റമാത്രമാൺ° പ്രകടനങ്ങളണ്ടാവുന്നത്ര°. ശക്തി പ്രകടനങ്ങളും പുരുഷനം വാസ്തവത്തിൽ രണ്ടല്ല; കന്നാ ണം". എങ്കിലും ശക്തിപ്രകടനംകൊണ്ടണ്ടാവുന്ന പിക്രി യകളല്ല അതടങ്ങമ്പോഠാ ശേഷിക്കുന്നതാണു് പുരുഷ ൻെറ യഥാത്ഥത്രപം. ഇതുപോലെ ബ്രഹ്മശക്തിയുടെ പ്രകടഭാപമാണും ജഗത്തും. ആതു ബ്രഹ്മത്തിൽനിന്നു പേ റെയല്ല. ജഗത്തും ബ്രഹ്മവും ഒന്നുതന്നെ. എങ്കിലും ബ്ര ഹുസപത്രപം ജഗൽഭാവമല്ല. ജഗത്തടങ്ങുമ്പോറം ശേ ഷിക്കുന്നതാണും. ഈ നിലയ്ക്കു ജഗത്തിനെയും ബ്രഹ്മ ത്തെയും കന്നായി സമത്ഥിക്കുന്നണ്ട് ശ്രുതി. ഇതുപോലെ «ഗവാനം പ്രകൃതിക്കം അനന്ദ്വത സിദ്ധമാവുന്നങ്ങ്ം". ഈ പ്രതിപാദനത്തെ ഓമ്മിച്ചുകൊണ്ടാണു° എല്ലായിടത്തും ജഗൽബ്രഹ്മഭാവങ്ങളെ വീക്ഷിക്കേണ്ടതും".

സു:\_ ഭാവേ ചോപലബ്ലേം. 15

ശബ്ദാത്ഥം:—ഭാവേ ച=കായ്യം കാരണത്തിൽ ശ ക്തിസ⊐ത്രപേണ ലയിച്ചിരിക്കുമ്പോഴം. ഉപലബ്ലേ:= സത്താസ⊐ത്രപേണ നിലനില്ല<sub>9</sub>ന്നതുകൊണ്ടു ജഗത്തെ €ഗ്ലാഴം ബ്രഹ്മത്തിൽനിന്ന° അഭേദംതന്നെ.

സാരം:\_\_ജഗത്തു ലയിച്ചിരിക്ഷമ്പോഴം ബ്രഹ്മ അറിൽ ശക്തിസ**്ത്രപേണ നിലനില്ല**ുന്നു. അത്ഭിനെ

#### ബ്രഹസതം

യല്ലെങ്കിൽ പിന്നീട്ടണ്ടാവുന്നതെങ്ങനെ? ഇല്ലാത്ത കരു വസ്ത എപ്പോഴം ഇല്ലാത്തതുതന്നെ. മയലിന്റെ കൊ മപ്പ് ആകാശകസുമം ഇത്വാദി വസ്തക്കാറ എപ്പോഴം ഉ ജതാവാൻ വയ്യ. എന്നാൽ ജഗത്തങ്ങിനെയല്ല. കാര ണത്തിൽ ലയിച്ച് അപ്രകടമായും, ചിലപ്പോറ്റം പ്രകട മായും ഇരിക്കുന്നുമാത്രം. അപ്രകടമായിരിക്കുന്ന സമയത്തും, ആഭരണശക്തി സ്വണ്ണത്തിൽ ലയിച്ചിരു നന്തുപോലെ കാരണമായ ബ്രഹ്മത്തിൽ ശക്തിസ്വരുപേ ണ ലയിച്ചിരിക്കമാത്രമാണു് ചെയ്യുന്നതു്. അതിനാൽ അപ്പോഴം ജഗത്തുണ്ടും. പക്ഷേ ശക്തിസ്വത്രപത്തിലാ ണെന്നുമാത്രം. ഈവക കാരണങ്ങളെക്കൊണ്ടു ജഗഞ്ഞ പ്പോഴും ബ്രഹ്മത്തിൽനിന്നും അഭേദമായിത്തന്നെയിരി ക്കുന്നം.

സു:\_സതചാച്ചാവരസു. 16

ശബ്ദാത്ഥാ:....അവരസ്വ=കായ്യത്തിൻറ. സതചാൽ ച=സത്താകഥനംകൊണ്ടും അപ്രകടഭാവത്തിലും ജഗത്തു ണ്ടെന്ന സിദ്ധമാവുന്ന.

160

ത്തിൽ ശക്തിസചത്രപേണ ലയിച്ചിരിക്കുന്നവെന്നും സ്പ ഷ്ടികാലത്തു പ്രകടമായിത്തീരുന്നുവെന്നും സിദ്ധമാവുന്നു.

സു:....അസല്യപദേശാന്നേതി ചേന്ന ധമ്മാന്ത

രേണ വാകൃശേഷാൽ. 17

ശബ്ദായ്ഥം: ... അസദ്വ്യപദേശാൽ=സ്റ്റഷ്ടിക്കു മുമ്പ ജഗത്തിനെ അസത്തായി ശ്രതിതന്നെ മറെറാരിടത്തു വ്യപദേശിച്ചിരിക്കയാൽ. ന=പറഞ്ഞാതു ശരിയല്ല; കാ ശ്ര്വസ്ത പ്രകടമാപുന്നതിനുമുമ്പുതന്നെ കാരണത്തിൽ നി ലനില്ലൂന്തണ്ടെന്ന വരുന്നില്ല. ഇതി ചേൽ=എന്നാണ ഭിപ്രായമെങ്കിൽ. ന=അതു ശരിയല്ല. എന്തുകൊണ്ടെ ന്നാൽ, ധമ്മാന്തരേണ=അസദ്വ്യപദേശം ധമ്മാന്തര ത്തിൽക്കൂടെ ഉണ്ടായതാണും. വാക്വശേഷാൽ=അതേ മ ത്രത്തിൻെറതന്നെ അന്തിമപാക്വംകൊണ്ടും ഈ വസ്തത വ്വക്തമാപുകയും ചെയ്യും.

സാരം: തത്തെിരീയോപനിഷത്തിൽ: "അസ പോ ഇദമഗ്ര ആസീൽ. തതോ വൈ സദജായത. തദാ ത്മാനം സ്വയമകരേത. തസ്മാൽ തൽ സുകൃതമുപ്പുതേ." എന്നു പറയന്നുണ്ട്. അതായത്ര്, ആദ്വത്തിൽ ഈ ജഗ ത്ത്ര് അതു തന്നത്താൻ തനിക്കു രൂപത്തെക്കല്പിച്ചു. അ തുകൊണ്ടതിനെ സുകൃതമെന്നു പറയുന്നു. ഈ മന്ത്രത്തിൽ ജഗത്താദ്വം അസത്തായിരുന്നു പറയുന്നത്തിന്നു് ഉ സോയിരുന്നില്ല എന്നത്ഥമല്ല. അപ്രകടമായിരുന്നു എ നേ അത്ഥമുള്ള. പിന്നീടതിൽനിന്നു സത്തുണ്ടായി എ നു പറയുമ്പോറം ഇല്ലാത്തതിൽനിന്നുള്ള ണ്ടായി എ

#### ബ്രഹസ്തം

ന്നും അത്ഥമല്ല. അപ്രകടമായ ജഗത്തു പ്രകടമായിത്തീ ന്നു എന്നേ അതിന്നത്ഥമുള്ള. അതിനാൽ ഈ മന്ത്രത്തി ലെ 'അസൽ'ശബ്ദത്തെ മുൻനിത്തി കായ്യം പ്രകടമാവു ന്നതിനു മുമ്പു കാരണത്തിൽ ഇല്ലെന്നു വ്വാവഹരിക്കുന്ന തു ശരിയല്ല. ധമ്മാന്തരേണയാണിപിടെ അസൽശ ബ്ദം ഉപയോഗിച്ചിരിക്കുന്നതു°. ഇതേ വിഷയത്തെത്ത ന്നെ ഛാന്ദോഗ്വോപനിഷത്തു നിസ്സംശയസ്വത്രപേണ പ്രതിപാദിച്ചിട്ടണ്ട്; ''തലൈക ആഹുരസദേഖേദമത്ര ആസിദേകമേവാദ്വിതീയം തസ്മാദസതഃ സഞ്ജായത." എന്നിങ്ങനെ. അതായതും, 'ഓരോരത്തർ പറയുന്ന ഈ ജഗത്തു° ആദ്യത്തിൽ അസത്തായിരുന്നു; ഒന്നമാത്രമാ യിരുന്നു; രണ്ടാമതൊന്നമുണ്ടായിരുന്നില്ല; പിന്നീട്ട് ആ അസത്തിൽനിന്ന സത്തുണ്ടായി<sup>ം</sup> എന്നു്. ഇത്രത്തോളം കേഠാക്കുമ്പോഠാതന്നെ കായ്യം മനസ്സിലാവും. എന്നാൽ കരിക്കലും തെററിദ്ധാരണയുണ്ടാവരുതെന്നു കരുതി വീ ണ്ടും ശ്രുതി പറകയാണം°: ''കതസ്ത സോമ്വ്വൈവം സ്വാ ദിതി ഫോപാച കഥമസതഃ സഞ്ജായതേതി.<sup>22</sup> ഹേ സോമ്വ! ഇതെങ്ങിനെ സംഭപിക്കം? അസത്തിൽനിന്നു സത്തുണ്ടാവുകയെന്നതു°. ഇല്ലാത്തതിൽനിന്നു° ഉള്ളതു ണ്ടാപാൻ പയ്യ. എന്താണിതുകൊണ്ടു കാണിക്കുന്നതും? അപ്പോഠം അസത്തിൽനിന്നു സത്തുണ്ടായിയെന്നു പറ ഞ്ഞാൽ അപ്രകടമായ ജഗത്തു പ്രകടമായിത്തീന്റെ എ ന്നേ അത്ഥമുള്ള. ഈ നിലയ്ക്കു വാക്വശേഷംകൊണ്ടു പ്ര കടമാവുന്നതിനു മമ്പ്പ്, ശക്തിസ്വത്രപേണ ജഗത്തു ബ്ര ഹ്രത്തിലുണ്ടായിരുന്നു എന്നു പരുന്നു.

162

സു:....യുക്കേഃ ശബ്ദാന്തരാച്ച. 18

ശബ്ദാത്ഥം:\_\_\_യക്തേഃ=യുക്തികൊണ്ടും. ശബ്ദാന്ത രാൽ ച=മററ ശബ്ദംകൊണ്ടും ഈ കായ്യം വ്വ്വക്തമാവു ന്നുണ്ട്ര°.

സാരം:\_\_\_ഇല്ലാത്ത ഒരു വസ്ത ഒരിക്കലും ഉള്ളതായി ത്തീരാൻ വയ്യ. ചില സമയത്ത്ര് ഒരു വസ്ത ഉള്ളതായി ത്തീരുന്നുണ്ടെങ്കിൽ എപ്പോഴം അതു് ഉള്ളതുന്നെ. പ ക്ഷേ പ്രകാരാന്തരേണയായിരിക്കും നില്ല<sub>ന്</sub>ന്നതെന്നേ ഉ ള്ള. അല്ലാതെ കേവലം ഇല്ലാത്തതാണൊരു വസ്തവെ ങ്കിൽ പിന്നെ അതൊരിക്കലും ഉള്ളതാവാൻ പോവുന്നി ശശപിഷാണം, ആകാശകസുമം തുടങ്ങിയ ഇല്ലാ €I. ത്ത വസ്തക്കഠം ഒരിക്കലും ഉള്ളതായിത്തീന്നിട്ടില്ല. a) ന്നീ രൂപത്തിൽ യൂക്തികൊണ്ടും, ബ്ലഹദാരണ്വകോപനി ഷത്തിൽ ഈ ജഗത്തിനെ അവ്വാകൃതം തുടങ്ങിയ ശബ്ദ ങ്ങളെക്കൊണ്ടുപന്വസിച്ചിട്ടുണ്ട്. അവ്വാകൃതമെന്ന പറ ഞ്ഞാൽതന്നെ അപ്രകടമെന്നത്ഥമാണല്ലോ. അപ്പോഠം ജഗത്തും ഉപ്പത്തിക്കു മുമ്പും അപ്രകടഭാവത്തിൽ ബ്രഹ്മ ഇങ്ങിനെ ത്തിൽ ലയിച്ചിരിക്കുന്ന എന്നത്ഥമാണല്ലോ. യുക്തികൊണ്ടും ശബ്ദംകൊണ്ടും ജഗത്തു സ്രഷ്ടിക്കുമുവും ബ്രഹ്മത്തിൽ ശക്തിസ്വത്രപേണ ലയിച്ചിരിക്കുന്നവെന്നു ബോധിക്കാൻ കഴിയും.

നു:\_പടവച്ചം 19

ശബ്ദാത്ഥം:—പടവൽ ച=വസ്ത്രമന്നപോലെയും. സാരം:—വസ്ത്രം പ്രകടമാവാതിരിക്കും കാലത്തോളം പരുത്തിയിൽ അപ്രകടമായി ശക്തിരുപേണ ലയിച്ചിരി

#### ബ്രഹ്യതം

ക്കുന്നു. പ്രകടമായിത്തീരുമ്പോറം മാത്രമാണം' വസ്ത്രമെ ന്നറിയപ്പെടാനിടയാവുന്നതും'. അതുകൊണ്ടും' അതുവരേ യം വസ്ത്രത്തിന്നം' അസൽഭാവമാണുള്ളതെന്നു വരുന്നി ല്ല. പ്രകടമാവാതിരിക്കുവോഴം വസ്ത്രത്തിന്റെ സത്മാ വുണ്ടും'. പക്ഷേ ശക്തിസ്പത്രപേണയാണെന്നുമാത്രം. ഇതുപോലെ ജഗത്തും പ്രകടമാവാതിരിക്കും കാലത്തോളം ശക്തിസ്പത്രപേണ നില്ലുന്നു എന്നു മാത്രം. ജഗത്തി ല്ലെന്നു വരുന്നില്ല. അതിനാൽ സ്ത്രഷ്ടിക്കുമവും ജഗത്തു ശക്തിസ്പത്രപേണ ബ്രഹ്മത്തിൽ ലയിച്ചിരിക്കുന്നു.

സു:—യഥാ ച പ്രാണാദി. 20

ശബ്ദാത്ഥം:—പ്രാണാദിച്പ്രാണനും സ്ഥൂലേന്ദ്രിയ ങ്ങളും. യഥാ ല=എങ്ങനെയാണോ അതുപോലെയും ജഗത്തു കാരണമായ ബ്രഹ്മത്തിൽ ലയിച്ചിരിക്കുന്നു.

സാരം: മരണസയേത്തു പ്രാണനും ഇന്ദ്രിയങ്ങളും ജീവനോടുകൂടി ഈ ശരീരത്തെ വിട്ടു മറെറാരിടത്തേയ്ക്ക പോവുന്നു. അതുകൊണ്ടു പ്രാണനും ഇന്ദ്രിയങ്ങളും ഇ ല്ലാതാവുന്നുണ്ടോ? പ്രകടമായി കാണപ്പെടുന്നില്ലെന്നമാ ത്രം. മറെറാരു ശരീരത്തിൽക്കൂടെ പ്രകടമായിത്തീരു മ്പോറം വീണ്ടും ഉള്ളതായി ബോധിക്കുന്നു. പ്രകടമായി കാണപ്പെടാത്ത സമയത്തും ഇല്ലാതാവുന്നില്ല. അതു പോലെ ജഗത്തും ശക്തിസ്പത്രപേണ കാരണമായ ബ ഫത്തിൽ ലയിച്ചിരിക്കമാത്രമാണു' ചെയ്യുന്നതു'. സ്ല ഷ്ണിസമയത്തു വീണ്ടം പ്രകടമായിത്തീരുന്നു.

## സു: ഇതരവുപദേശാദ്ധിതാകരണാഭിദോഷപ്ര സക്തിഃ. 21

ശബ്ദാത്ഥാ:...ഇതരവ്വപദേശാൽ=ബ്രഹ്മംതന്നെ ജീ പനായിത്തീരുന്നു എന്നു പറയുന്നതുകൊണ്ടും. ഹിതാകര ണാദിദോഷപ്രസക്തിഃ=ബ്രഹ്മത്തിൽ തനിക്കു ഹിതാഹി തങ്ങളെ ചെയ്യുന്നു എന്ന ദോഷത്തിൻെറ പ്രസക്തിയു ണ്ടാവുന്നു.

സാരം:.....ഒരു പൂവ്വപക്ഷത്തെ അവതരിപ്പിക്കയാ ണീ സൂത്രംകൊണ്ടു ചെയ്യുന്നതു°. അതിൻെറ ഉത്തരം അടുത്ത സൂത്രംകൊണ്ടാണും പറയാൻ പോവുന്നതും. ഛാ ങോഗ്വോപനിഷത്തിലെ 'തത്വമസി ശ്വേതകേതോ' എ ന്നും, 'സേയം ദേപതേമാസ്തിസ്രോ ദേപതാ അനേനൈ പ ജീവേനാനുപ്രവിശ്വ നാമരൂപേ ച്വാകരോൽ' എന്നം ബുഹദാരണ്വകോപനിഷത്തിലെ 'അയമാത്മാ ബ്രഹ്മ' എന്നും മററുമുള്ള പ്രതിപാദനങ്ങളെക്കൊണ്ടു ബ്രഹ്മവും ജീവനും രണ്ടപ്പെന്നും ബ്രഹ്മംതന്നെയാണും ജീപനായിപ്പ രിണമിച്ചിരിക്കുന്നതെന്നും പ്പ്വക്തമാവുന്നു. സാധാരണ സംസാരഭാഷയിൽത്തനെ 'നീ പുരേഷൻ, നീ സ്ത്രീ, നീ ബ്രാഹ്മണൻ' എന്നിത്വാദി കഥനങ്ങളിൽ 'നീ' എന്ന ശബ്ദംകൊണ്ടു മൂലവസ്തുവിനേയും, പുരുഷൻ, സ്ത്രീ, ബ്രാ ഹ്മണൻ ഇത്വാദി ശബ്ദവിശേഷങ്ങളെക്കൊണ്ടു തല്ലാല പരിണാമത്തെയുമാണ്ല്ലോ സൂചിപ്പിക്കുന്നതു°. **6**00 പ്പോറം എതോ ഒരു മൂലവസ്ത തത്തദാകാരേണ പരിണ മിച്ചതാണും ജഗത്തെന്നു പ്പ്ക്തമാവുന്നുണ്ടല്ലോ. മൂലവ സ്ത ബഹ്മമല്ലാതെ മറെറന്താണു°? അപ്പോഠം ബ്രഹ്മംത

ബ്രഹ്യതം

ന്നെയാണം" ജീവനായിത്തീന്റിരിക്കുന്നതെന്നു വൃക്തമാ ണം". അങ്ങിനെയാണെങ്കിൽ ജീവന്മാക്ക് റ്റുപമുണ്ടാവാൻ പാടില്ലാത്തതാണം". ബ്രഹ്ഥം സവ്വജ്ഞനാണല്ലോ. ആ സ്ഥിതിക്കു ഹിതാഹിതങ്ങളായ കായ്യങ്ങളെ തിരിച്ചറി യാതിരിക്കാൻ കാരണമില്ല. തനിക്ക് അഹിതങ്ങളായ പ്രവൃത്തികളെ ചെയ്യുന്നതുകൊണ്ടാണല്ലോ റ്റുപ്പം അന്മ വിക്കേണ്ടിവരുന്നതുകൊണ്ടാണല്ലോ റ്റുപം അന്മ വിക്കേണ്ടിവരുന്നതും കാണ്ടുതാൻതന്നെ ത നിക്കു റ്റൂപത്തെ വരുത്തി അനുഭവിച്ചു വിഷമിക്കുകയ നതാരും പതിവില്ലാത്തതാണം". സവ്വജ്ഞനും സവ്വശ ക്തനമായ ബ്രഹ്മം റ്റർബ്ബലനും റ്റുപിയുമായി ജനനമര ണസ്പത്രപമായ സംസാരപ്രവാഹത്തിൽ മുഴുകന്നുവെന്ന ഇന്വായമാവാൻ വയ്യ. അതിനാൽ ജഗൽകാരണം ബ ഹമാണെന്ന സിദ്ധാന്തം ശരിയല്ല.

സ്ല: \_\_ അധികം തു ഭേദനിദ്ദേശാൽ. 22

ശബ്ദാത്ഥം: \_\_\_\_\_\_എന്നാൽ; ബ്രഹ്മം ജീവനല്ല; പ ക്ഷേ അതിലം. അധികം=അധികമാണം്. ഭേദനിദ്ദേ ശാൽ=എന്ത്രകൊണ്ടെന്നാൽ ജീപാത്മാപിൽനിന്ന ബ്രഹ്മ ത്തിന്നം ഭേദം നിദ്ദിഷ്ടമായിട്ടണ്ട്.

സാരം: \_ബ്പഹദാരണ്വകോപനിഷത്തിൽ ജനകയാ ജ്ഞപല്ലം പ്രസംവാദത്തിൽ ആദിത്വചന്ദ്രാഗ്നി ആദിദൈ പികള്യോതിസ്സിനേയും വാണ്വാദിങ്കെല്യാത്മജ്യോതിസ്സി നേയുംപററിപ്പറഞ്ഞു° അവസാനം അവയുടെയൊക്കെ അഭാപത്തിലും പ്രകാശിക്കുന്ന ആത്മാജ്വാതിസ്സിനെ പറ യുന്നുണ്ടൂ°. പിന്നെ ആത്മാപിൻെറ സചരൂപഞ്ഞെപ്പ ററി പോദിച്ചപ്പോ≎ം വിജ്ഞാനസചരൂപനായ ജീവനെ

ആത്മസചത്രപമായി പ്രഖ്വാപിച്ചു. എങ്കിലം ജാഗ്രദാ ദി അവസ്ഥകളുടെ നിരൂപണത്തിൽ സൂഷുപ്പ**്വവസ്ഥ** യിൽ ഈ ജീപൻ ബാഹ്വാഭ്വന്തരങ്ങളായ അറിവുകളൊ ന്നും കൂടാതെ പരബ്രഹ്മത്തിൽ കൂടിച്ചേന്നു ലയിക്കുന്നു പിന്നീട്ട മരണകാലത്തെ അവസ്ഥാ എന്നും പറയുന്നു. വിശേഷത്തെ നിരൂപിക്കുമ്പോറം പരബ്രഹ്മത്തിൽ അ ധിഷ്ഠിതനായ ജീവൻ മരണസമയത്തും" ഒരു ശരീരത്തെ വിട്ടു മറെറാരു ശരീരത്തെ പ്രാപിക്കുന്നു എന്നും പറയുന്നു ണ്ടു°. ഈ പണ്ണങ്ങളെക്കൊണ്ടു ജീവന്നം ബ്രഹ്ത്തി ന്നും ഭേദമണ്ടെന്ന കായ്യം സ്പഷ്ടമാക്കീട്ടുണ്ട്. ഇതുപോ ലെ ഛാന്ദോഗ്വോപനിഷത്തിലും ''അനേന ജീവേനാത്മ നാനുപ്രവിശ്വാ് എന്ന തുടങ്ങിയ മന്ത്രങ്ങളെക്കൊണ്ടും ജീ വന്നം ബ്രഹ്മത്തിന്നും ഭേദം വ്വക്തമാക്കപ്പെട്ടിട്ടണ്ട്. ശേപതാശപതരോപനിഷത്തിൽ ഒരു പ്ലക്ഷത്തിനെറ് രണ്ടു കൊമ്പുകളിൽ അധിവസിക്കുന്ന രണ്ടു പക്ഷികളായിട്ട ജീവനേയം ഈശ്വരനേയും സൂരിച്ചിട്ടുണ്ടു°.

കറോപനിഷത്തിൽ ഹലയഗ്രഹയിൽ അധിവസി കുന്ന രണ്ടു തത്വങ്ങളായി ജീവേശ്വരന്മാരെ ദ്വിവപനം കൊണ്ടു പ്രകാശിപ്പിച്ചിട്ടുണ്ട്. ഇങ്ങിനെ നോക്കിയാൽ ശ്രതികളിൽ പലേടത്തും ജീവേശ്വരഭേദത്തെ വ്യക്തമാ യി പ്രകാശിപ്പിച്ചതായിക്കാണാം. അതിൽനിന്നൊക്കെ മനസ്സിലാവുന്നതു്, ഈ ജഗത്തിനെറ സ്രഷ്ടാവും പാല കനുമായ ഈശ്വരൻ ജീവനല്ല, എന്നു മാത്രമല്ല, ജീവ നേക്കാറം എത്രയോ അധികം മാഹാത്ത്വവും ശക്തിയുമു ള്ള പരമപുരുഷനാണം, ജീവന്മാരുടെ നിയാമകനും സ്വാ ബ്രഹ്യതം

മിയുമാണെന്നാണ്°. എന്നാൽ തത**്വമസി തുടങ്ങിയ** വാക്യങ്ങളെക്കൊണ്ടു ജീവന്നും ബ്രഹ്മത്തിന്നും അഭേദം ക ല്പിച്ചവല്ലോ. അതെങ്ങിനെയെന്നാണെങ്കിൽ ഇതിനുമ **വു** വണ്ണിച്ചതുപോലെ കാരണത്തിൽനിന്നു കായ്യത്തി ന്നു അഭേദതാം പ്രകാശിപ്പിക്കുകമാത്രമേ ചെയ്തിട്ടുള്ള. കാരണത്തിൻെറതന്നെ ശക്തിവിസ്കാരമാണു് കായ്യമെ ന്നു പറഞ്ഞാൽ തെററില്ല. അതിനാൽ കായ്യകാരണ ങ്ങറാക്ക് അഭേദതചം സിദ്ധമാണം". ഈ നിലയ്ക്കു ജീഖ നം ബ്രഹ്മവും രണ്ടല്ല, ഒന്നാണ്. എങ്കിലും ഉപാധിഗ തഭേദം ഈ നിലയിലും ഉണ്ടതാനും. ബ്രഹ്മം സവ്വജ്ഞ നാണും; ജീപൻ അല്പജ്ഞനാണും. ബ്രഹ്മം സവ്വശക്ത നാണം°; ജീപൻ ഒബ്ബലനാണം°....ഇത്വാദി. ജീവൻ ഈ ശചരന്നധീനനാണം<sup>°</sup>. ഈശ്ചരൻ എല്ലാററിൻേറയും നി യാമകനമാണം". ആ സ്ഥിതിക്ക ജീപേശചരന്മാക്ക് അ ത്വന്താഭേദം സിദ്ധമാവാൻ വയ്യല്ലോ. എങ്കിലും കായ്യ കാരണസ്പത്രപേണ അഭേടത്വമുണ്ടതാനും. ഈ ദൃഷ്ടി യിൽക്കൂടെ നോക്കുമ്പോഠം ജഗൽകാരണം ബ്രഹ്മമാണെ ന്നും, ജീവനും ബ്രഹ്മവും രണ്ടല്ല, കന്നാണെന്നു പറയുന്ന തു തെററല്ലെന്നും ബോഭ്ധ്വമാവും.

സു:....അശ്മാദിവച്ച തന്മേപപത്തിഃ. 23

ശബ്ദാത്ഥം: \_\_അശ്മാദിവൽ ല=ജഡമായ കല്ല മത ലായവയെന്നപോലെ, അല്പജ്ഞനായ ജീവാത്മാവും ബ്ര ഹ്മത്തിൽനിന്നു ഭിന്നംതന്നെയാണം°. അതിനാൽ, തദ നുപപത്തിഃ≓ജീവാത്മാവിന്നും ബ്രഹ്മത്തിന്നും തമ്മിൽ അ ത്വന്താഭേദം സിദ്ധമാവാൻ വയ്യ.

സാരം: സവ്വജ്ഞനം, സവ്വശക്തനുമായ ബ്രഹ വും അപരാപ്രകൃതിയുടെ വിസ്കാരമായ കല്ല്, മണ്ണ്, ലോഹം തുടങ്ങിയ ജഡവസ്തുക്കളും എപ്രകാരം ബ്രഹ്മത്തി നെറ കായ്യങ്ങളാണെങ്കിലും അഭേദഭാവത്തോട്ടുകൂടിയവയ ല്ലയോ, അതുപോലെ പരാപ്രകൃതിയുടെ വിസ്കാരമായ ജീ വനം ജഡമല്ലെങ്കിലും ബ്രഹ്മത്തോട്ട് അഭേദഭാവം സി ദ്ധമാവാൻ വയ്യ.

സു: \_\_ഉപസംഹാരദേശനാന്നേതി ചേന്ന ക്ഷീര വദ്ധി, 24

ശബ്ദായ്ഥം: \_\_ഉപസംഹാരദശനാൽ = ഘടാദിപദാ ത്ഥങ്ങളുണ്ടാക്കാൻ മണ്ണ മുതലായ സാമഗ്രികളെ കാണു ന്നതുകൊണ്ടും പ്രപഞ്ചനിമ്മാണത്തിൽ ബ്രഹ്മത്തിന്നം° അതുപോലെ യാതൊരു സാമഗ്രികളും കാണാത്തതുകൊ ണ്ടും. ന=പ്രപഞ്ചകാരണം ബ്രഹ്മമല്ല. ഇതി പേൽ= എന്നാണെങ്കിൽ. ന=അതു ശരിയല്ല. ഹി=എന്തുകൊ ണ്ടെന്നാൽ. ക്ഷീരവൽ=മററ്റ യാതൊരുപകരണത്തിന്റെ യും അപേക്ഷയില്ലാതെത്തന്നെ പാൽ തയിരാവുന്നണു ല്ലോ. അതുപോലെ ബ്രഹ്മത്തിന്നും പ്രപഞ്ചനിമ്മാണ ത്തിന്നും മററ്റപകരണങ്ങളുടെ അപേക്ഷ ആവശ്വമില്ല.

സാരം: ലോകത്തിൽ ഘടം, വസ്രം തുടങ്ങിയ വ സ്തക്കളുടെ നിമ്മാണത്തിന്നു മണ്ണൂ്, വടി, നൂലു് തുടങ്ങിയ ഉപകരണങ്ങറം അത്വാവശ്യമാണു്. അങ്ങിനെയുള്ള ഉ പകരണങ്ങളില്ലാതെ അതാതു പദാത്ഥങ്ങളെ നിമ്മി ക്കാൻ സാദ്ധ്വമല്ലെന്നതു വ്വക്തമാണു്. എന്നാൽ ജഗ നിമ്മാണവിഷയത്തിൽ ബ്രഹ്മത്തിന്നു് അങ്ങിനെയുള്ള

22 🔹

#### ബ്രഹ്വുതം

യാതൊരുപകരണങ്ങളും ഉള്ളതായി അറിയുന്നില്ല. അ തിനാൽ ജഗത്തിൻെറ കത്താവു ബ്രഹ്മമാപാൻ പഴിയി ല്ലെന്ന അഭിപ്രായം ശരിയല്ല. ഏകനും അദ്വിതീയനും സവ്വശക്തനും സവ്വത്ര വ്വാപ്തനമായ ബ്രഹ്മത്തിന്നും ഏതു കായ്യത്തിനും താനൊഴിച്ചു മറെറാരുപകരണത്തിൻേറയും അപേക്ഷയില്ല. മറൈാന്നിൻേറയും അപേക്ഷയില്ലാതെ തന്നത്താൻ എന്തും ചെയ്യാൻ സാധിക്കുന്നു ബ്രഹ്മത്തി ന്നും. പാൽ എപ്രകാരം മറെറാന്നിൻേറയും അപേക്ഷ യില്ലാതെ തന്നത്താൻ തൈരായിത്തീരുന്നുവോ, അതു പോലെ ബ്രഹ്മവും തന്നത്താൻ എല്ലാമായിത്തീരുന്നു. അ തിനാൽ ജഗൽകാരണം ബ്രഹ്മംതന്നെ.

സു:\_\_പ്രവാഭിവദപി ലോകേ. 25

ശബ്ദാത്ഥം:\_ലോകേ=ലോകത്തിൽ. ദേവാദിവൽ അപി=ദേവതകഠം ഉപകരണങ്ങളില്ലാതെത്തനെ പല കായ്യങ്ങളം നടത്താറുണ്ടല്ലോ, അതുപോലെ.

സാരം: സാധാരണ ദേവന്മാരോ അഥവാ യോഗീ ശചരന്മാരോ സിദ്ധന്മാരായ മററ്റ ജ്ഞാനികളോ ഉപകര ണങ്ങളില്ലാതെ പല കായ്യങ്ങളം ലോകത്തിൽ നടത്തുന്ന തായി കാണാറുണ്ട്. വെറും സങ്കല്പമാത്രംകൊണ്ട് ഇല്ലാ ത്ത പല വസ്തക്കളെയും ഉണ്ടാക്കുകയും ഉള്ള പലതിനെ യും ഇല്ലാതാക്കിത്തീക്കേയും രൂപാന്തരപ്പെട്ടത്തുകയുമൊ ക്കെ ചെയ്തകാണാറുണ്ട്. അല്പശക്തന്മാരായ ദേവന്മാ ക്കെ ചെയ്തകാണാറുണ്ട് ക്കാം പോതിനെ സാഭ്വ്വമാണെങ്കിൽ സവ്വശക്തനായ ഈശചരൻ വെറും സങ്കല്പമാത്രംകൊണ്ട ജഡ്വതേനാത്മകമായ ഈ ജഗത്തിനെ സ്പാഷ്പിച്ചും അ ല്ലെങ്കിൽ ജഗത്തായി പരിണമിച്ചു, എന്നു പറഞ്ഞാലെ ന്താണം° തെററു`? തീച്ചയായും അതു സംഭപ്പ്വമാണം°. അ തിനാൽ ജഗൽകാരണം ബ്രഹ്മംതന്നെ.

## സൂ: — കൃൽസ്നല്രസക്കിന്നിരവയവതചശബ്ദകോ പോ വാ. 26

ശബ്ദാത്ഥം: ... കൃൽസ്സപ്രസക്തിഃ = ജഗൽകാരണം ബ്രഹ്മമാണെന്നു ബോധിക്കുന്നതുകൊണ്ടു ബ്രഹ്മം മുഴവർ ജഗത്തായി പരിണമിച്ചു എന്നോ. വാ=അട്ലെങ്കിൽ. നിരവയവത്വശബ്ദകോപഃ=ബ്രഹ്മം നിരവയവമാണെ ന്ന ശ്രുതിവാക്വത്തിന്നു ഹാനിയോ ഏതെങ്കിലും രണ്ടി ലൊരു ദോഷം സംഭവിക്കും. അതിനാൽ ജഗൽകാര ണം ബ്രഹ്മമല്ലെന്നു ബോധിക്കുന്നതായിരിക്കും നല്ലത്ത°.

സാരം: .... ജഗൽകാരണം ബ്രഹ്മാണെന്ന സമയ്ഥ നയ്ക്ക് ഒരു പൂപ്പപക്ഷം അവതരിപ്പിക്കയാണ് ഈ സൂത്രം കൊണ്ടു ചെയ്യുന്നത്ര്. ജഗത്തിൻെറ കാരണം ബ്രഹ്മമാ ണെന്നു സമയ്ഥിക്കുന്നതുകൊണ്ട് രണ്ടു ദോഷങ്ങറം സംഭ വിക്കാനുണ്ട്ര്. ഒന്ന്, ബ്രഹ്മം നിരവയവമാണെന്നുള്ള തിനാൽ സമ്പൂണ്ണമായി ജഗത്തായിപ്പരിണമിച്ചു എന്നു പറയേണ്ടിവരും. അപ്പോറം ജഗത്തിൽനിന്നു വേറെയാ യി ഒരു ബ്രഹ്മമുണ്ടെന്നതന്നെ പറയാൻ വയ്യാതാവും. ബ്രഹ്മം സാവയവമായിരുന്നെങ്കിൽ ഒരംശംകൊണ്ടു ജഗ ഞായി പരിണമിച്ചു എന്നു പറയാം. എന്നാൽ ''നി ഷ്ക്രിയം നിഷ്കളം ശാന്തം നിരവദ്വം നിരഞ്ജനം'' എ ന്നും മററും ബ്രഹ്മത്തെക്കുറിച്ചു ശ്രതി കീത്തിക്കുന്നമുണ്ട്.

ബ്രഹ്വുതം

ആ സ്ഥിതിക്കു സാവയവമെന്നു ബോധിക്കാൻ വയ്യ. എ ന്നാൽ നിരവയവമായ ബ്രഹ്മം പൂണ്ണമായും ജഗത്തായി പ്പരിണമിച്ചിരിക്കയാണം°. ജഗത്തിൽനിന്ന പേറെയാ യി ബ്രഹ്മമെന്നൊന്നില്ലെന്നുതന്നെ ബോധിക്കുന്നതുകൊ ണ്ടെന്താണും ദോഷമെന്നാണെങ്കിൽ, ജഗത്തിൽനിന്നു പേറെയായി ബ്രഹ്മമില്ലെങ്കിൽ പേദാന്തശാസ്ത്രനിദ്ദിഷ്ടമാ യ ശ്രവണമനനനിദിദ്ധ്വാസങ്ങറം കേവലം നിരത്ഥകങ്ങ ളാണെന്നു വരും. ഇതാണു് ഒരു ദോഷം. അല്ല, ഒഴിക ഴിവിന്നുപേണ്ടി ബ്രഹ്മം സാവയവമാണെന്നു ബോധിക്ക ന്നു എന്നിരിക്കട്ടെ; അപ്പോറം നിരവയവവാച്ച്വങ്ങളായ ശ്രതിമന്ത്രങ്ങളെ അനാദരിക്കേണ്ടിയും വരും. ഇതാണും അതിനാൽ ജഗത്തിന്നു കാരണം രണ്ടാമത്തെ ടോഷം. ബ്രഹ്മല്ലെന്നു വിചാരിക്കുന്നതായിരിക്കും ബുദ്ധിപൂപ്പുക മായ പ്രപ്പത്തി എന്ന പൂ**പ്പപക്ഷത്തിന്ന മ**പപടി പറയു ന്നു അടുത്ത സൂത്രംകൊണ്ടും.

സു:---ശ്രതേസ്ത ശബ്ദമുലതചാൽ. 27

172

സാരം:—പൂപ്പസൂത്രത്തിൽ പൂപ്പപക്ഷം അവതരി പ്പിച്ച രണ്ടു ദോഷങ്ങറം സംഭവിക്കുന്നില്ല. ബ്രഹം എ ങ്കിനെയിരിക്കുന്നുപെന്നതിന്നും, ജഗത്തിന്നു നിമിത്തോ പാദാനകാരണങ്ങറാം എന്താണെന്നുള്ളതിന്നും പരമപ്ര മാണം ശ്രതിയാണം°. ശ്രതികഠം അസന്ദിദ്ധമായ ഭാ ഷയിൽ അതിനെ വ്വക്തമാക്കന്നുമുണ്ടു°. ശേപതാശപത രോപനിഷത്തും മുണ്ഡകോപനിഷത്തും നോക്കിയാൽ പ്വ ക്തമായറിയുകയും ചെയ്യാം. സാവയവവും, നാമരൂപാ ത്മകവുമായ ജഗത്തിന്നു നിമിത്തോപാദാനങ്ങളായ രണ്ടു കാരണങ്ങളും ബ്രഹ്മംതന്നെ. അതേസമയത്തു നിഗ്ഗ്ണവും നിരവയവവുമായിരിക്കുകയും ചെയ്യുന്നു. സവ്വാശ്ചയ്യമയ വും മനോബുദ്ധീന്ദ്രിയങ്ങറാക്ക് അവിഷയവുമായ ബ്രഹ്മ ത്തെ അപേക്ഷിച്ചേടത്തോളം അതൊരത്ഭതമോ അസം അങ്ങിനെതന്നെ ബ്രഹ്മം പൂണ്ണ ഭവമോ അല്ലതാനും. മായി ജഗത്തായിപ്പരിണമിച്ചിട്ടില്ല. നാലിലൊരംശം കൊണ്ടാണം' കോടാനകോടി ബ്രഹ്മാണ്ഡങ്ങളായിപ്പരിണ മിച്ചിരിക്കുന്നതു്. ത്രിപാദങ്ങറം അമുതങ്ങളായി ജഗത്തി ന്നു് അതീതങ്ങളും അവിഷയങ്ങളുമായി നില്ലൂന്നു. ഇ തിനൊക്കെ പ്രമാണങ്ങറം ശ്രതികളാണു്. അല്ലാതെ ഇഷ്ടംപോലെ ഊഹിച്ചു തീച്ചപ്പെടുത്തേണ്ടവയല്ല. ത ങ്ങിനെതന്നെ ഊഹാപോഹങ്ങളെക്കൊണ്ടോ തക്ക്വ്വാ ഖ്വാനങ്ങളെക്കൊണ്ടോ വാദപ്രതിവാദങ്ങളെക്കൊണ്ടോ ബ്രഹ്മത്തെ അറിയാവുന്നതുമല്ല. ശ്രതിപ്രമാണങ്ങളിൽ ക്കൂടെ മാത്രമേ ഒരാഠാക്കു ബ്രഹ്മത്തെ അറിയാനം സാധി അതിനാൽ ജഗത്തിന്നു നിമിത്തോപാദാനങ്ങളായ **696**•

രണ്ടു കാരണങ്ങളും ബ്രഹ്മംതന്നെ. അങ്ങിനെ ബോധി ക്നനതുകൊണ്ടു യാതൊരു ദോഷവുമില്ലതാനും.

സു:\_ആത്മനി ചൈവം വിചിത്രശ്ച ഹി. 28

ശബ്ദായ്ഥാ: ച=ഇതിന്നപുറമെ (യുക്തികൊണ്ടാ ലോചിച്ചാലും, പൂവ്വോക്തവിഷയം ബോധിക്കാൻ കഴി യും.) ഹി=എങ്ങിനെയെന്നാൽ. ആത്മനി പ=നിവ്വികാ രവും നിരവയവവുമായ ജീവാത്മാവിലും. എവം=ഇപ്ര കാരം. വിചിത്രാഃ=ിചിത്രകളായ സ്റ്റഷ്പികഠം നടക്കു ന്നുണ്ടല്ലോ.

സാരം:\_\_ക്രതിപ്രമാണംകൊണ്ടുമാത്രമാണം° പൂവ്വ് സൂത്രത്തിൽ സിദ്ധാന്തിച്ചതു<sup>°</sup>. യുക്തികൊണ്ടും ഈ വി ഷയം ബോധിക്കാൻ കഴിയുമെന്നു സമത്ഥിക്കുന്നു ഈ സൂ നിപ്പികാരവും നിരവയവവുമായ ജീവാത്മാ ത്രത്തിൽ. പുതന്നെ തൻെറ സചത്രപാവസ്ഥയ്ക്കു മാററം വരാതെ എ ന്തെല്ലാം വിചിത്രസ്രഷ്ടികളാണം° സ്വപ്നാവസ്ഥയിൽ പെയ്യുന്നതു്! ഇതു് കാരോരുത്തക്കും അനുഭവമാണല്ലോ. കടാതെ യോഗികളം സിദ്ധന്മാരും ചെറും സങ്കല്പമാത്രം കൊണ്ടും' എന്തെല്ലാം അത്ഭരസൃഷ്ടികളെച്ചെയ്യന്നില്ല? ആ സമയത്തൊന്നും അവരുടെ സ്വത്രപാവസ്ഥയ്ക്കു മാ ററം വരുന്നുമില്ല. സചപ്രകൃതിക്ക് അല്പംപോലും മാററം വരാതെതന്നെ അനേകം വിചിത്രകല്പനകഠം പലരം ചെയ്തതായി പുരാണേതിഫാസങ്ങളിൽനിന്നു ധാരാളം അറിയാൻ കഴിയുന്നു. പിശചാമിത്രൻ, വസിഷ്ഠൻ, ഭര പോജൻ, പരാശരൻ തുടങ്ങിയവരുടെ ചരിത്രങ്ങളിൽ ഇ

ങ്ങിനെയുള്ള അനുഭവങ്ങറം സുലഭങ്ങളാണം". വിഷ്ണപുരാ ണത്തിൽ ചോദ്യോത്തരസ്പത്രപേണ ഈ വിഷയം വ്യ ക്തമായുപന്വസിക്കുന്നമുണ്ടു". അതിനാൽ യുക്തികൊ ണ്ടം ജഗൽകാരണം ബ്രഹ്മമാണെന്നു ബോധിക്കാൻ കഴി യും. ഞങ്ങിനെ ബോധിക്കുന്നതുകൊണ്ടു യാതൊരു ദോ ഷവും പരാനില്ലതാനും.

സു:\_സചപക്ഷദോഷാച്ച. 29

ശബ്ദാത്ഥം: \_\_സപപക്ഷദോഷാൽ ച=സാംഖ്യമത സിദ്ധാന്തപ്രകാരം പ്രധാനമാണു് ജഗൽകാരണമെന്നു പറയുന്നപക്ഷം പ്രസ്തത സിദ്ധാന്തത്തിന്നുതന്നെ ദോഷം വരുന്നതുകൊണ്ടും ജഗത്തിൻെറ നിമിത്തോപാദാനകാര ണം ബ്രഹ്മംതന്നെ.

സാരം:...സാംഖ്യമതക്കാർ പ്രധാനമാണം" ജഗത്തി ന്ന കാരണമെന്ന സിദ്ധാന്തിക്കുന്ന. പ്രസ്തത സിദ്ധാന്തം ശ്രതിക്കു ഫിതമല്ലം, വിരുദ്ധമാണം". വേദപ്രാമാണ്യമില്ലാ ത്ത ഒരു കാരണംകൊണ്ടുതന്നെ അതു ത്വാജ്വമാണം". പോ രെങ്കിൽ യുക്തിക്കം വിരുദ്ധമാണം". പ്രധാനം ജഡവും നിരവയവവുമാണെന്നു സാംഖ്യമതംതന്നെ പറയുന്നു. എന്നാൽ ജഗത്താകട്ടെ, സജീവവും സാവയവവുമാണം". ജഡവും നിരവയവവുമായ പ്രധാനത്തിൽനിന്നു സജീവ വം സാവയവവുമായ ജഗത്തുണ്ടായിയെന്നു പറയുന്നതു യുക്തിക്കു യോജിക്കാൻ വയ്യ. ഇങ്ങനെ സാംഖ്യസിദ്ധാ ന്തം അവരുടെ മതത്തിന്നുതന്നെ ടോഷകരമായിരിക്കുന്ന തിമ്പാലം ജഗത്തിൻെ നിമിത്തോപാടനകാരണം ബ്ര ഫമ്പാണന്നു സമയ്ഥിക്കുന്നതാണം" എല്ലാംകൊണ്ടം ഫി തകുമായിരിക്കുന്നതും.

#### ബ്രഹ്യതം

സു:...സവ്വോപേതാ ച തട്ടശ്നാൽ. 80 ശബ്ദാത്ഥം:...സവ്വാപേതാ ഇതിന്നു പുറമെ ബ്ര ഹമം എല്ലാ ശക്തികളോടും എല്ലാ മഹിമകളോടും കൂടി ച്ചേന്നതാണു്. അതിനാൽ വൈരുദ്ധ്വങ്ങളൊന്നും ബാ ധകമല്ല. തദ്ദശനാൽ ച=ഞങ്ങനെയാണല്ലോ ശ്രതിക ളിൽ വണ്ണിച്ചുകാണുന്നത്നു്. അതുകൊണ്ടും ജഗൽകാര ണം ബ്രഹമാണെന്നു സമത്ഥിക്കുന്നതു യുക്തംതന്നെ.

സാരം:\_പരമാത്മാവും എല്ലാ ശക്തികളോടും കൂ ടിച്ചേന്നവനാണെന്നു ശ്രതികളിൽ അവിടവിടെയായി അനേകം പ്രകാരത്തിൽ വണ്ണിക്കന്നുണ്ട്". "സത്വസങ്ക ല്പാകാശാത്മാ സവ്വകമ്മാ സവ്വകാമഃ സവ്വഗന്ധഃ സവ്വര സഃ സവ്വമിദമഭ്യാത്തോ<del>/</del>വാക്വനാദരഃ?? എന്നിങ്ങിനെ ഛാന്ദോഗ്വോപനിഷത്തിലും ''യസ്സവ്വജ്ഞഃ സവ്വവിദ്വ സ്വ ജ്ഞാനമയം തപഃ തസ്മാദേതൽ ബ്രഹ്മ നാമ@പമ ന്നം ച ജായതോ' എന്നിങ്ങിനെ മുണ്ഡകോപനിഷത്തി ലും ഇതുപോലെ മററനേകം ശ്രുതികളിലും വണ്ണിച്ചിരിക്കു ന്നതും പരമാത്മാവും സവ്വശക്തിയുക്കനാണെന്നതിന്നുദാ ഹരണങ്ങളാണം°. ഇപ്രകാരം അനേകവിചിത്രശക്തിക ളോട്ടകടിയ പരമാത്മാവിൽനിന്നു വിചിത്രമായ ഈ ജഗ ത്തുണ്ടായിയെന്നു പറയുന്നതു് കട്ടുംതന്നെ അയുക്തമല്ല. അതിനാൽ ജഗത്തിൻെറ നിമിത്തോപദാനകാരണം പ രമാത്മാപായ പരബ്രഹ്മംതന്നെ എന്ന ബോധിക്കുന്നതാ **ഌ° യുക്തമായിട്ടിരിക്കു**ന്നതു°.

സൂ:\_\_വികരണതചാന്നേതി ചേത്തദക്തം. 31 ശബ്ദായ്ഥം:\_\_വികരണതചാൽ = ഇന്ദ്രിയമനോബു ഭ്വ്വാദികരണങ്ങളില്ലാത്തതാണം" ബ്രഹ്മമെന്ന കാരണ

176

ത്താൽ. ന=ജഗൽകാരണമാപാൻ പയ്യ. ഇതി ചേൽ= എന്നാണും അഭിപ്രായമെങ്കിൽ. തൽ-ഈ ശങ്കയുടെ സ മാധാനം. ഉക്തം=മുന്വു പറഞ്ഞിട്ടുണ്ടും".

സാരം:\_\_ശരീരമനോബുല്യീന്ദ്രിയാടികരണങ്ങളില്ല ബ്രഹ്മത്തിനെന്ന കാരണത്താൽ ജഗൽ സാദ്ധ്വമല്ലെന്നു പറയുന്നുവെങ്കിൽ അതു ശരിയല്ല. വിചിത്രകളായ അ നേകം ശക്തികളോടുകൂടിയതാണു° ബ്രഹ്മമെന്നു സമത്ഥി ച്ച അടുത്ത മന്ഥിലത്തെ സൂത്രംതന്നെ അതിനു സമാ ധാനമാണം". പോരെങ്കിൽ കരചരണാദി അവയവങ്ങ ളില്ല ബ്രഹ്മത്തിനെങ്കിലും എല്ലാ കായ്യങ്ങളേയും ചെയ്യു നുപെന്നത്ഥം പരുന്ന പല ശ്രുതിമന്ത്രങ്ങളും ഇതിനുമുമ്പു പലേടത്തും ഉദാഹരിച്ചിട്ടുമുണ്ടും". അതിനാൽ ബ്രഹ്മം നിരവയവമാണെന്നതുകൊണ്ടു ജഗൽകാരണമെന്നു ബോ ധിക്കുന്നതിൽ യാതൊരാപത്തിയും വരാനില്ല.

സു: \_ന പ്രയോജനവത്വാൽ.  $\mathbf{32}$ 

ഗ**ബ്ദാ**ത്ഥം:\_\_ന=പരമാത്മാവു ജഗത്തിന്നു കാരണ മാപാൻ പയ്യ; എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ പ്രയോജനപതചാൽ =എതൊരു കായ്പം ചെയ്യുന്നതും ഒരാവശ്വത്തിന്നുവേണ്ടി യാണല്ലോ. എന്നാൽ പരമാത്മാവു പൂണ്ണകാമനാക യാൽ എന്തു ചെയ്തിട്ടും ഒന്നും സാധിക്കാനില്ല്. പിന്നെ എന്തിനു ജഗത്തിനെ സ്റ്റഷ്ട്രിക്കണം? അതിനാൽ പരമാ ത്മസ്റ്റഷ്ട്രിയാണം" ജഗത്തെന്നു പറയാൻ വയ്യ.

സാരം: \_\_പരമാത്മാവു പൂണ്ണകാമനാണെന്നു ശ്രതി കളിൽ പ്രസിദ്ധമാണം". അതിനാൽ തനിക്കൊന്നം സാധിക്കേണ്ടതില്ല. ആ സ്ഥിതിക്കു് ഈ പിചിത്രജഗ

23 🖕

ബ്രഹ്യതം

ത്തിൻെറ കത്താവു പരമാത്മാവാണെന്നു പറയുന്നതു ശ രിയല്ല. ഒരു പ്രയോജനവുമില്ലാതെ ആരും ഒരു കായ്യ വും ചെയ്യന്നതായി ലോകത്തിൽ കാണുന്നില്ല. എന്തെ ങ്കിലും ഒരു പ്രയോജനത്തെ കരുതിട്ട മാത്രമേ ആരും എ ന്ത്രം ചെയ്യന്നുള്ള. ആ സ്ഥിതിക്ക് യാതൊരു പ്രയോജ നവും ആവശ്വമില്ലാത്ത പരമേശ്വരൻ ജഗൽസ്പഷ്ടിയെ ചെയ്യാൻ കാരണമില്ല. എന്നാൽ കരുണാമയനായ ഈശചരൻ ജീവന്മാരോടുള്ള കാരുണ്യംകൊണ്ട്<sup>ം</sup> അവക്ക വേണ്ടി ജഗത്തിനെ സൃഷ്ടിച്ചു എന്നു പറയുന്നപക്ഷം അ തും ശരിയല്ല. കാരണം, ജീവകാരുണ്യാകൊണ്ടാഌ് ജ ഗൽസ്പഷ്ടിയെച്ചെയ്തതെങ്കിൽ അതുകൊണ്ടും എല്ലാ ജീവ ന്മാക്കം സൂഖമല്ലേ ഉണ്ടാവേണ്ടത്ക്ക് എല്ലാ ജീവന്മാരും ജ ഗത്തിൽ ട്രഃഖിക്കകയല്ലാതെ ആരാണും സുഖിക്കുന്നതും? അതിനാൽ പരമാത്മാപാണു് ജഗൽകാരണമെന്നു വി ശചസിക്കാൻ ന്വായമില്ല.

സൂ-\_\_ലോകവത്തു ലീലാകൈവല്യം. 88

സാരം:.... ആപ്തകാമന്മാരം യാതൊന്നിൻെറയും ആ വശ്വമില്ലാത്തവരുമായ സിദ്ധപുരുഷന്മാർ ഒരു പ്രയോജന ത്തിന്നും വേണ്ടിയല്ലാതെ കേവലം ലീലാമാത്രമായി ചി ലത്ര ചെയ്യാറുണ്ട്. അതുകൊണ്ട് അവക്കു ഗുണമോ ദോ ഷമോ ഒന്നും ഉണ്ടാവാറും ഇല്ല. ഇതുപോലെ ആപ്തകാ

178

മനം പൂണ്ണനുമായ ഈശ്വരൻറ ജഗൽസ്ലഷ്ടിസ്ഥിതി സംഹാരങ്ങളും അവതാരങ്ങളും അവതാരല്ലീലകളും എ ല്ലാം കേവലം ലീലാമാത്രമാണു്. അതുകൊണ്ടു പരമേ ശ്വരന ഗുണമോ ദോഷമോ ഒന്നും ഉണ്ടാവുന്നില്ല. ജഗൽ സൂഷ്ട്വ്വാദികളെ ചെയ്യുന്നതുകൊണ്ടു് ആപ്തകാമനോ പൂ ണ്ണനോ അല്ലെന്നും വരുന്നില്ല. കേവലം ലീലാമാത്രമാ ണു് ഈശ്വരൻെറ എല്ലാ വ്വാപാരങ്ങളും.

# സു: \_ .വൈഷമുനൈർഘ്യണു ന സ വേക്ഷതചാ താഥാ ഹി ദേശയതി 84

ശബ്ദാത്ഥം: \_\_വൈഷമ്വനൈർഘ്ടണ്ട്രു =പരമാത്മാ പിൽ വിഷമതയുടെയോ നിദ്ദ്യത്ഥത്തിന്റെയോ. ന= പ്രബന്ധമുണ്ടാവില്ല. സാപേക്ഷത്ഥാൽ= എന്തുകൊണ്ടെ ന്നാൽ. ജീവികളുടെ ശുഭാശുഭകമ്മങ്ങളെ അപേക്ഷി ച്ചാണ<sup>ം</sup> ഈശ്ഥരനെറ സൃഷ്ടി. തഥാ ഹി=എന്നാണല്ലോ. ദശയതി=ശ്രുതി കാണിച്ചതരുന്നഇ°.

സാരം: …്പുണ്വോ വൈ പുണ്വേന കമ്മണാ ഭവ തി പാപേന പാപഃാാ, ്സാധുകാരീ സാധുഭ്വതി പാപ കാരീ പാപോ ഭവതിാാ ഇത്വാദി അനേകം മന്ത്രങ്ങറു ശ്രതികളിലുണ്ട്. അവയിൽനിന്നൊക്കെ മനസ്സിലാവു നന്ത്ര ഓരോ ജീവനും തൻെറ കമ്മത്തിന്നനുരൂപമായ ഫലത്തെ പ്രാപിക്കന്ദര എന്നാണം". ആ സ്ഥിതിക്ക് ഈശ്വരൻ ഒരാറാക്കു നമ്മയോ മറെറാരാറാം കു തിന്മയോ കൊടുക്കുന്നില്ല. ഉത്തമനായ ന്വായാധിപ ൻ എപ്രകാര മാണോ കമ്മത്തിന്നനുരൂപമായ ഫലം കൊടുക്കുന്നത്ര്,

#### ബ്രഹുതം

അതുപോലെ ഈശ്വരനം അതാതു ജീവിക്കനുത്രപമായ ഫലാനുഭവങ്ങളെക്കൊടുക്കുന്നു. ഒരാറം സുഖിയോ ദുഖി യോ ആയിത്തീരുന്നത് തൻെറതന്നെ കമ്മംകൊണ്ടാ അ്. അതിനു മററാരും ഉത്തരവാദിയല്ല. സ്മൃതി കളും ഈ അഭിപ്രായത്തെ അനേകം പ്രകാരത്തിൽ ല കടമാക്കീട്ടുണ്ട്. ''നാഭത്തേ കസ്വ്വചിൽ പാപം ന ചൈവ സൂകൃതം വിഭ്രഃ'', ''കമ്മണഃ സൂകൃതസ്വാഇസ്സാ തപികം നിമ്മലം ഫലം'' എന്നീ രൂപത്തിൽ. ഈ സ്ഥിതിക്കു സൂഷ്ടികത്താവായ പരമേശപരൻെറ സൃഷ്ടി ധമ്മത്തിനു വിഷമതയോ, ദയാഹീനതപമോ സൂപിക്കു ന്നില്ല.

## സു:...ന കമ്മാവിഭാഗാദിതി ചേന്നാനാദി തചാൽ. 85

ശബ്ദാത്ഥം: \_\_കമ്മാപിഭാഗാൽ=സ്പഷ്ടിക്കുമ്പു കമ്മ വും ബ്രഹ്മവും രണ്ടല്ലാതെ അഭേദമായ തത്വം മാത്രമാ യിരുന്നതിനാൽ. ന=ജീവൻെറ കമ്മത്തിന്നനുയ്രപമാ ഞ° സ്പഷ്ടിയെന്നു പറയുന്നതു ശരിയല്ല. ഇതി ചേൽ ന =എന്നാണഭിപ്രായമെങ്കിൽ, അതു ശരിയല്ല. അനാദി തചാൽ=എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ ജീവനും ജീവൻെറ കമ്മങ്ങ ളം അനാദിയാണം".

സാരം: …''സദേവ സോമ്യേദമത്ര ആസീൽ'' എ ന്നിത്വാദി ശ്രതിമന്ത്രങ്ങളെക്കൊണ്ടു സ്റ്റഷ്ടിക്കുമ്പു' ഏകാ കാരമായ ചൈതന്വ്വം മാത്രമായിരുന്നു എന്നറിയാൻ കഴി യുന്നു. ആസ്ഥിതിക്കു സ്റ്റഷ്ട്രീക്കുമ്പു' ജീപന്മാരെന്ന കര

#### 180

വഗ്ഗമോ അവരുടെ കമ്മമെന്ന ഒരു വിഭാഗമോ ഉണ്ടാ പാൻ പയ്യ. 'ധാതാ യഥാപൂറ്റുമകല്ലയൽ' എന്നും മററു മുള്ള മന്ത്രങ്ങളെക്കൊണ്ട ജീവന്മാരുടെ കമ്മമല്ല സൃഷ്ടിക്കാ സ്പുദമെന്നു പ്പ്വക്തമാവുന്നമുണ്ടു°. അതിനാൽ സൃഷ്ടിക്കുമു മപ്പ ബ്രഹ്മത്തിൽനിന്നു പേറെയായി കമ്മമെന്ന ഒന്നുണ്ട ന്നും അതാണും സൃഷ്ടിയുടെ ചൈചിത്ര്യത്തിന്നാസ്പദമെ ന്നും പറയുന്നതു ശരിയല്ല എന്ന അഭിപ്രായം സാധുപാ എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ പ്രളയകാലത്തു ജഗത്തു കന്നില്ല. പരമാത്മാവിൽ ലയിക്കയെന്നതിന്നു് ഉപ്പ വെള്ളത്തി ലെന്നപോലെ ലയിക്കലെന്നേ അത്ഥുള്ള. ്ലയിക്കന്ന എന്നു പറഞ്ഞാൽ ഒന്നു മറെറാന്നിനോടു കൂടിച്ചേരുന്നു എന്നല്ലാതെ നശിക്കുന്നു എന്നത്ഥമില്ല. 'ലീങ് ഗ്ലേഷ ണോ എന്ന ധാതുവിൽനിന്നാണും ലയശബ്ദംതന്നെ ഉ ണ്ടായത്. അതിനു നശിക്കുന്നു എന്നത്ഥവുമില്ല. അ പ്പോറം പ്രളയകാലത്ത്ര് എല്ലാ ജീവന്മാരും അവരുടെ ക മ്മങ്ങളം പരമാത്മാവിൽ ലയിച്ചു എന്നു പറഞ്ഞാൽ ന ശിച്ചു എന്നത്ഥമില്ല. സൂക്ഷൂരുപത്തിൽ അപ്രകടമാം വണ്ണം ഇരിക്കുന്നു എന്നു മാത്രം. സൃഷ്ടികാലത്തു വീണ്ടും അവയെല്ലാം പ്രകടമായിത്തീരുകയും ചെയ്യുന്നു. ജല ത്തിൽ ലയിച്ച ഉപ്പ് ഇല്ലാതാവുന്നില്ലല്ലോ.് സൂക്ഷൂത്ര പത്തിൽ ജലത്തോട്ട് ചേന്നിരിക്ക മാത്രമല്ലേ ചെയ്യുന്നു ള്ള? പ്പക്ഷം ബീജത്തിലെന്നപോലെയും ഉപ്പു വെള്ളത്തി ലെന്നപോലെയും ജീവന്മാരം അവരുടെ കമ്മങ്ങളും പ്രള യകാലത്തു സൂക്ഷൂരൂപത്തിൽ ബ്രഹ്മത്തെ അധിവസിക്കു കല്പാരംഭത്തിൽ പിത്തിൽനിന്നു പ്ലക്ഷമെന്നപോ ന്നു. ലെ അവ പ്രകടഭാവത്തിൽ പുറത്തു വരികയും ചെയ്യന്നു. അതിനാൽ സൃഷ്ടിക്കാസ്പദം ജീവനാരുടെ കമ്മങ്ങളല്ലെന്നു വരുന്നില്ല. പരമാത്മാവിന്നു നിദ്ദ്യത്വമുണ്ടെന്നും വരു ന്നില്ല. അതുകൊണ്ടു സ്പഷ്ടിയുടെ വൈപിത്ര്വ്വത്തിന്നാ സ്പദം ജീവന്മാരുടെ കമ്മവൈപിത്ര്വ്വാതന്നെ. ജീവന്മാ രം അവരുടെ കമ്മങ്ങളും അനാദിയാണതാനും.

സൂ:-\_\_ഉപപദൃതേ ചാപുപലഭൃതേ ച. 36

ശബ്ദായ്ഥം: \_\_ഉപപട്ടുതേ ച=ജീവനം ജീവനെറ കമ്മപരമ്പരകളം അനാദിയാണെന്ന യുക്തികൊണ്ട ബോധിക്കാൻ കഴിയുന്നുണ്ടെന്നു മാത്രമല്ല. ഉപലഭ്യതേ ച=ശ്രുതിസ<sup>°</sup>മതികളിൽനിന്ന പ്രമാണതേപന ഗ്രഹിക്കാ നം കഴിയുന്നം.

സാരം: \_\_ ജീപാത്താവും ജീപാത്താപിന്റെ കമ്മങ്ങ ളം ഭാനാദിയാണെന്നു യൂക്കികൊണ്ടു തികച്ചും ബോധി ക്കാൻ കഴിയും. അല്ല, പ്രളയാരംഭത്തിൽ എല്ലാ ജീപ ന്മാരും മുക്തന്മാരായി ബ്രഹ്തോട്ട് ഐക്വം പ്രാപിക്കു നു എന്ന ബോധിക്കുന്നപക്ഷം ശ്രുതിസ്മൃതികളുടെ അ ഭിപ്രായങ്ങളും വിധികളും മുഴവൻ മിത്ഥ്വയായിത്തീരും. ഞങ്ങിനെ വരാൻ വയ്യ. കൂടാതെ ജീവനും ജീവന്റെ കമ്മങ്ങളും ഞനാദിയാണെന്നു ശ്രുതികളും സ്മൃതികളും അവിടവിടെ പീണ്ടുംപീണ്ടും പറയുകയും ചെയ്യുന്നു. ആ സ്ഥിതിക്കു ജീവന്മാരും അവരോടെ കമ്മങ്ങളും അനാദിയാണെന്നു യുളിയുടെ വൈചിത്ര്വത്തിന്നാസ്പരം ജീവന്മാ രേടെ കമ്മങ്ങളുടെ വൈചിത്ര്വമാണെന്നും ബോധിക്കു ന്നതിൽ യാതൊരന്മപപത്തിയുമില്ല.

182

### രണ്ടാമധുറയം - പാടം 1 183

സു:\_\_സവ്വധമ്മാപപത്തേശ്ച. 87

ശബ്ദാത്ഥം:... വ=കൂടാതെ. സവ്വധമ്മോപപത്തേഃ =ജഗൽകാരണമായ ബ്രഹ്മത്തിൽ സവ്വധമ്മങ്ങളുടെയും സങ്കീണ്ണതയുണ്ടെന്നുള്ളതുകാണ്ടും മൻപറഞ്ഞതിനു വി രോധമില്ല.

സാരം: \_\_\_ജഗൽകാരണമായ പരബ്രഹ്മം അല്ലെ കിൽ പരമേശ്വരൻ സവ്വധമ്മങ്ങറാക്കും ആശ്രയമാണും. സവ്വജ്ഞനും, സവ്വശക്തനും, സവ്വധമ്മാവും, സവ്വാധാര നമാണും. ഈ കാരണത്താൽ അവിട്ടന്ന സഗ്ഗണനും, നിഗ്ഗണനും; സാകാരനും, നിരാകാരനും; കത്താവും, അ കത്താവുമെല്ലാമാണും. അതൊന്നും പരമേശ്വരനെ അ പേക്ഷിച്ചൂം കരത്തുതവുമല്ല. അതിനാൽ അവിടെയ്ക്കു ഒ ഷ്കരമായിട്ടൊന്നുമില്ല. ഈ വീക്ഷണഗതിയിൽകൂടെ വീ ക്ഷിക്നേപക്ഷം സവ്വജ്ഞനായ ഈശ്വരൻ ജഗത്തിന്നു സവ്വവിധ കാരണവുമാണെന്നു വിശ്വസിക്കുന്നതിൽ യാ തൊരനുപപത്തിയുമില്ലെന്നു വ്വക്തമാണും.

രണ്ടാമധുായത്തിൽ പ്രഥമപാദം കഴിഞ്ഞു.

ദ്വിതീയപാദം.

രണ്ടാമല്യായത്തിലെ പ്രഥപപാദംകൊണ്ടു സാം ഖ്യാദിശാസ്ത്രങ്ങളുടെ സിദ്ധാന്തങ്ങളെ ഖണ്ഡിച്ചു ജഗ ത്തിൻെറ നിമിത്തവും ഉപാദാനവുമായ കാരണം ബ്രഹ്മ മാണെന്നു സമത്ഥിച്ചു. അനന്തരം അന്വശാസ്ത്രകാര ന്മാർ ആരോപിക്കുന്ന ദോഷങ്ങളെ നിരാകരിച്ചു സിദ്ധാ ന്തത്തെ ബലവത്തരമാക്കാൻവേണ്ടി ഈ ദ്വിതീയപാദം ആരംഭിക്കുന്നു.

സു: \_\_രചനാനുപപത്തേശ്ച നാനുമാനം. \_ ]

ശബ്ദാത്ഥം: \_\_രചനാനപപത്തോ; ച=പലപ്രകാര ത്തിലുള്ള രചനാസംഭവമില്ലാത്തതുകൊണ്ടും. അനുമാ നം=വേദപ്പാമാണ്യതയില്ലാത്ത കേവലം അനുമാനം മാ ത്രമായ പ്രധാനം. ന=ജഗൽകാരണമാപാൻ പയ്യ.

സാരം:-പ്രധാനം അല്ലെങ്കിൽ പ്രകൃതി ജഗത്തി നു കാരണമാണെന്നു പറയുന്നതൊരിക്കലും ശരിയാ വാൻ വയ്യ. കാരണം അതു ജഡമാണം". എതേതു വ സ്തക്കാം എങ്ങിനെയെല്ലാം ഉൽപ്പാദിപ്പിക്കണമെന്ന ആലോചനയില്ലാതെ ഒരു വസ്തവിന്റെ നിമ്മാണം സാ ദ്ധ്വമല്ലി. ജഡവസ്തവിന്നു ബുദ്ധിപ്പുവ്വകമായ ആലോച നയുണ്ടാവാൻ വയ്യല്ലോ. വെറും ശീലയിൽ ഒരു ചിത്രം നിമ്മിക്കണമെങ്കിൽത്തന്നെ എന്തെല്ലാം സാധനങ്ങളൊ ഒക്കേയും എത്രമാത്രം ബുദ്ധിപൂവ്വകമായി പ്രവത്തിക്കു യും വേണം? ആ സ്ഥിതിക്കു പ്പ്പിവ്വാദിഭൂതങ്ങളോടും ആഭിത്വചന്ദാദിഗ്രഹങ്ങളോടും നക്ഷത്രങ്ങളോടും ദേവ

184

മനുഷ്ഠപക്ഷ്യാദിജീപികളോടും ഇന്ദ്രിയാദി അദ്ധ്വാ ത്മതത്ഥങ്ങളോടുംകൂടിയ അത്വത്തുതാകാരമായ ഈ ജഗ ത്ത്ര° കരു വൈജ്ഞാനികനു മനസ്സുകൊണ്ടു സങ്കല്പിക്കാൻ കൂടി കഴിയില്ലെന്നിരിക്കേ കേവലം ജഡവസ്തവായ പ്ര ധാനം സ്പഷ്ടിച്ചതാണെന്നു പറഞ്ഞാൽ ആക്കും വിശ്വ സിക്കാൻ വയ്യ. അതിനാൽ സാംഖ്വന്മാരുടെ സിദ്ധാ ന്തപ്രകാരമുള്ള പ്രധാനം ഈ ജഗത്തിന്നു കാരണമാപാൻ വയ്യ.

സു:\_\_പ്രവൃത്തേശ്ച. 2

ശബ്ദാത്ഥം:...പ്രവൃത്തേഃ ച=ജഡയായ പ്രകൃതിക്കു പ്രവൃത്തിതന്നെ സാദ്ധ്വമല്ലെന്നുള്ളതകാണ്ടും, ജഗൽകാ രണമാവാൻ വയ്യ.

സാരം: \_\_ സതചരജസ്തമസ്സകളാകന്ന ഗുണങ്ങളുടെ സാമ്യാപസ്ഥയെയാണ് സാംഖ്യന്മാർ പ്രധാനം അല്ലെ കിൽ പ്രകൃതിയെന്നു പറയുന്നതു്. അതു കേവലം ജഡ മായൊരു കല്പനയല്ലാതെ മറെറന്താണ്് ജഡമായ ആ കല്പിതസ്വരൂപത്തിന്ന് ഒരു ചൈതന്വത്തിന്റെ സഹാ യം കൂടാതെ പ്രവത്തിന്ന് സാധിക്കുമെന്നു പറഞ്ഞാൽ ആരാണ് പിശ്വസിക്കുന്നതു്! കല്ല**്, മണ്ണ**് തുടങ്ങിയ ജ ഡവസ്തക്കാം ചൈതന്വത്തിന്റെ സഹായംകൂടാതെ യാ തൊന്നും പ്രവത്തിക്കുന്നതായി കാണുന്നില്ല. എതെങ്കി ലും ഒരു ജഡവസ്ത എന്തെങ്കിലും പ്രവൃത്തി ചെയ്തതായി കോവിയുമില്ല. അതിനാൽ പ്രധാനം ജഗൽകാരണ മാവാൻ വയ്യ.

### 24 \*

#### ബ്രഹ്യതം

സൂ:—പയോംബുവൽ ചേത്തത്രാപി. 3

ശബ്ദായ്മാ: ...പയോംബുവൽ = പശ്രവിൻെറ പാലു പോലെയും നദീജലംപോലെയുമാണം". ചേൽ = പ്രധാന ത്തിൻെറ പ്രവത്തനമെന്നു പറയുന്നുവെങ്കിൽ, അതു ശ രിയല്ല. തത്ര അപി = അവിടേയും, ചേതനാസംയോഗ മുണ്ട്.

സാരം:\_പശ്രവിൻെറ പാൽ ജഡമാണെങ്കിലും ക ട്ടിയുടെ രക്ഷയ്ക്കുവേണ്ടി തന്നത്താൻ അകിട്ടിൽക്കൂടെ കഴു നദീജലം ജഡമാണെങ്കിൽക്കൂടി ലോ കിവരാറുണ്ടല്ലോ. കക്ഷേമത്തിന്നവേണ്ടി ടൂരടുരം കഴുകാറുണ്ടല്ലോ. ഇതുപോ ലെയാഌ° ജഡമാണെങ്കിലും പ്രധാനം പ്രപഞ്ചസ്രഷ്ടി യെച്ചെയ്യുന്നതെന്നു പറയുന്നെങ്കിൽ അതു ശരിയല്ല. എ തുകൊണ്ടെന്നാൽ നദീജലത്തിൻെറ പ്രവാഹത്തിലും പ ശുവിൻപാലിൻെറ ഒഴുകലിലും ചൈതന്വസംയോഗമു െട്ട°. പശൂവിൻെ വാത്സല്വവും കുട്ടിയുടെ കടിക്കലും ഉണ്ടാവുമ്പോഴേ പാൽ കഴുകാറുളളു. അവ രണ്ടും ചേത **സാസംയോഗമാണ്. ജലസ്ഥിതമായ ബ്രഹ്മചൈത**ന്വ്വ ത്തിൻെ സാന്നിദ്ധ്വംകൊണ്ടാണു" ഇലം കഴുകന്നതെന്നു ശ്രതിയിൽ പറഞ്ഞിട്ടണ്ടു°. കൂടാതെ ജലം ആർദ്രവസ്ത പായതിനാൽ കീഴ°പ്പോട്ടു പോവുകയെന്നതതിൻെറ പ്ര കൃതിയാണു്; അല്ലാതെ പ്ര്യത്തിയല്ല. ലോകക്ഷേമത്തി ന്നവേണ്ടി ഒരു നദിയം മേൽപ്പോട്ടൊഴുകുന്നതു കാണാറി എന്നാൽ ചേതനാസചത്രപിയായ മന്ദഷ്യന ജല €J. ത്തെ എവിടെ വേണമെങ്കിലും കൊണ്ടപോവാൻ കഴിയു കയും ചെയ്യും. പ്രവൃത്തിയുടെ സ്ഥഭാവം അതാണം".

അതിനാൽ നദീജലംപോലെയോ, പശുക്ഷീരംപോലെ യോ ആണ് പ്രധാനത്തിനെറ പ്രപഞ്ചസ്റ്റഷ്ടിയെന്നു പ റയുന്നതു ശരിയല്ല. ജഡമായ പ്രധാനത്തിന്നു പ്രപഞ്ച ത്തിനെറ സ്റ്റഷ്ടികമ്മം നടത്താൻ സാദ്ധ്വമല്ല.

### സൂ:\_\_വുതിരേകാനവസ്ഥിതേശ്ച അനപേക്ഷ തചാൽ. <u>4</u>

ശബ്ദായ്ഥം: പ്വ്യതിരേകാനവസ്ഥിതേഃ=സാംഖ്വമത ത്തിൽ പ്രധാനത്തോടുക്കടാതെ മറെറാന്നും പ്രവൃത്തിയെ യോ നിവ്വത്തിയെയോ നിയമിക്കുന്നതായി പ്രതിപാദി ച്ചിട്ടില്ലാത്തതുകൊണ്ടും. അനപേക്ഷത്വാൽ ച=പ്രധാ നത്തിന്ന മറെറാന്നിൻേറയും അപേക്ഷയില്ലാത്തതുകൊ ണ്ടും ജഗൽക്കാരണമാവാൻ വയ്യ.

സാരം: \_\_സാംഖ്യമതാവലംബികളുടെ സിദ്ധാന്ത പ്രകാരം ത്രിഗ്രണാത്മകമായ പ്രധാനത്തോടുക്കടാതെ പ്ര പ്പത്തിയെയോ നിപ്പത്തിയെയോ നിയമിക്കുന്നതായ മ റൊന്നിനെയും പറയുന്നില്ല. പുരുഷൻ കേവലം ഉദാ സീനനാണം". പ്രവത്തിക്കുകയോ നിവത്തിക്കുകയോ നി യമിക്കുയോ ഒന്നും ചെയ്യുന്നില്ല. പ്രധാനത്തിനു മ റൊന്നിൻെറയും അപേക്ഷയുമില്ല. ആ സ്ഥിതിക്കു ജ ഡമായ പ്രധാനം തന്നത്താൻ ജഗൽസ്റ്റഷ്ടിയെച്ചെയ്യുന്നു വെന്നതൊരിക്കലും യുക്തിസഹമാവാൻ വയ്യ. എ ന്നാൽ പ്രധാനത്തിൻെറ സ്വഭാവമാണം" ജഗൽസ്റ്റഷ്ടിക മ്മം എന്നു വിചാരിക്കയാണെങ്കിൽ സ്വഭാവം എല്ലാ സ മയത്തും ഉണ്ടാവേണ്ടതല്ലേ? പ്രളയകാലത്ത്ര സ്റ്റഷ്ടിവും ബ്രഹസ്തം

ഹാരം നടക്കുന്നില്ലല്ലോ. അപ്പോറം സ്ഥഭാപമാണെ ന്നം പറയാൻ വയ്യ. ആകപ്പാടെ സാംഖ്യന്മാരുടെ പ്ര ധാനവാദം ഒരുയയ്യക്തിക്കും വിധേയമാവാതെത്തന്നെയി രിക്കുന്നു. അതിനാൽ പ്രധാനം ജഗൽകാരണമാണെ ന്നു പറയാൻ വയ്യ.

സു:\_\_അന്യത്രാഭാവാച്ച ന തന്നാദിവൽ. 5 ശബ്ദാത്ഥം:\_\_അന്വത്ര=മറെറാരിടത്ത്ര°. അഭാപാൽ ച=ഇതുപോലുള്ള പരിണാമം സംഭവിച്ചുകാണാത്തത കൊണ്ടും. തുണാദിവൽ=തുണാദികളെപ്പോലെ പ്രധാ നം ജഗത്തായി പരിണമിക്ക്നേവെന്നം°. ന=സിദ്ധിക്കു ന്നില്ല.

സാരം: പെശു തിന്നന്ന പല്ല പാലായി പരിണമി ക്കപോലെ പ്രധാനം ജഗത്തായി പരിണമിച്ചതാണെ ന്ന പറയുന്നപക്ഷം അതും ശരിയല്ല. വിശിഷ്ടപൊത തൃത്തിന്റെ മേളനത്തോട്ടുളടാതെ കരു പരിണാമം ഒരി ടത്തും സംഭവിക്കുന്നതായിക്കാണുന്നില്ല. ജഡമായിരിക്കു ന്ന തുണത്തിന്നു പാലായി പരിണമിക്കാനുള്ള കഴിവില്ല. പശുവിലുള്ള പൈതന്വമാണു" തുണത്തെ ക്ഷീരമാക്കി പരിണമിപ്പിക്കുന്നതു്. അല്ലെങ്കിൽ ആ പുല്ല പശുവി നു കൊട്ടക്കാതെ മറെറാരിടത്തു വെച്ചാലം പാലായി ത്തീരേണ്ടതാണു". പക്ഷേ അങ്ങിനെ സംഭവിച്ചുകാണു ന്നില്ല. പശുക്കുട്ടിയോ മൂരിയോ തിന്നന്ന പുല്ലം പാലാ യി പരിണമിച്ചു കാണുന്നില്ല. ആ സ്ഥിതിക്കു പശുവി ലൂള്ള വിശിഷ്ടമൊത്ത്വംതന്നെയാണു" ജഡമായിരിക്കു ന്ന തുണത്തെ ക്ഷീരമാക്കി പരിണമിപ്പിക്കുന്നതെനു ക

188

രേണം. ജഡമായിരിക്കുന്ന പ്രധാനത്തിന്നു് ഇങ്ങിനെ യാതൊരേ ചൈതന്വത്തിൻറയും ചേച്ചയില്ലാത്തതി നാൽ ജഗത്തായി പരിണമിച്ചു എന്നു പറയുന്നതും ശരി യല്ല. അതിനാൽ പ്രധാനം ജഗൽകാരണമാണെന്നു് ഒരു പ്രകാരത്തിലും കരേതാൻ വയ്യ.

സു: തഭ്യപഗമേപുത്ഥാഭാവാൽ. 6

ശബ്ദാത്ഥം:....അഭ്വപഗമേ അപി-പപ്രധാനം എങ്ങി നെയോ ജഗത്തായിപ്പരിണമിച്ചു എന്ന° അന്ധമായി സ്പീകരിച്ചാൽക്കൂടി. അത്ഥാഭാവാൽ=യാതൊരു പ്രയോ ജനവുമില്ല. അതുകൊണ്ടും പ്രധാനം ജഗൽകാരണമാ വാൻ വയ്യെന്നതന്നെ പറയണം.

സാരം: ചെെതന്വപ്രേണെക്കടാതെ കരിക്കലും കരു ജഡവസ്തപിന്നു പരിണമിക്കാൻ വയ്യു. എന്നിരുന്നാലും പ്രധാനം സ്ഥഭാവേന ജഗത്തായി പരിണമിച്ചു എന്നത നെ പിശ്വസിച്ചാലും വിശേഷിച്ചു പ്രയോജനമൊന്നുമി ല്ല. എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ സാംഖ്വമതസിദ്ധാന്തപ്രകാരം തന്നെ പ്രധാനത്തിൻെറ പ്രപ്പത്തി പുരുഷൻെറ ഭോഗ തന്നെ പ്രധാനത്തിൻെറ പ്രപ്പത്തി പുരുഷൻെറ ഭോഗ ത്തിന്നം അപവഗ്ഗത്തിന്നം വേണ്ടിയുള്ളതാണെന്നാണു. പുരുഷനാകട്ടെ അവരേടെ മതപ്രകാരംതന്നെ അസംഗ നം, ചൈതന്വമാത്രനം, നിഷ്ക്രിയനും, നിപ്പികാരനും, ഉദാസീനനും, നിമ്മലനും, നിത്വശുദ്ധവുക്തസ്ഥ ഭാവനമാണുതാനും. അങ്ങിനെയുള്ള പുരുഷന്നു പ്രത്വേന്നു യുടെ ഭോഗത്തിൻെറയും പിന്നീടതിൽനിന്നു അപവഗ്ഗേ ത്തിൻെറയുമൊക്കെ ആവശ്വമെന്താണും പുരുഷന്നു പ്രത്വേന്നം പ്രത്വേന്നം

കൃതിഭോഗങ്ങളുടെ ദശ്നമോ അതിൽനിന്നു മക്തിയോ രണ്ടും ആവശ്യമില്ല. അതിനാൽ സാംഖ്വസിലാന്തം അവരുടെ സിലാന്തപ്രകാരംതന്നെ ശരിയല്ല. അതി നാൽ പ്രധാനം സ്ഥഭാവേന ജഗത്തായി പരിണമിച്ചു എന്നു വിചാരിക്കുന്നതും ആവശ്യമില്ല. കരു പ്രകാരത്തി ലും പ്രധാനം ജഗൽകാരണമാവാൻ വയ്യ.

സൂ:\_\_പുരുഷാശ്മവദിതി ചേത്തഥാപി. 7

ശബ്ദാത്ഥാ: പുരുഷാശ്നവൽ = അന്ധപംഗുപുരുഷ ന്മാരെപ്പോലെയോ അല്ലെങ്കിൽ ഇരിന്വും പുംബകവുമെ ന്നപോലെയോ പുരുഷസാമീപ്പാംകൊണ്ടു പ്രകൃതിക്കു സ്റ്റ ഷ്ട്രികിയയ്ക്കു ശേഷിയുണ്ടാവുന്നു. ഇതി ചേൽ=എന്നാണ ഭിപ്രായമെങ്കിൽ. തഥാ അപി=അതുകൊണ്ടും സാംഖ്വ സിദ്ധാന്തത്തിന്നു നേട്ടമൊന്നുമില്ല.

 ണ്ടു പ്രകൃതിക്ക സ്റ്റഷ്ടിസംമത്ഥ്വമുണ്ടായെന്നു വരാമല്ലോ. ജഡമായ ഇരിമ്പു യന്ത്രത്തോടു ഘടിപ്പിക്കപ്പെടുമ്പോറം ക്രിയാസാമത്ഥ്യമുള്ളതായി കാണന്നുണ്ടല്ലോ. അതുപോ ലെ പ്രകൃതി ജഡയാണെങ്കിലും പുരുഷസാമീപ്പുംകൊണ്ടു പ്രപഞ്ചസ്പഷ്ടിക്കുരണമായിത്തീന്റെ എന്നു് പറയുന്ന പക്ഷം അതു ശരിയല്ല. എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ അന്ധ നും മുടന്തനും ജഡവസ്തക്കുളല്ല. ചേതനാസ്പത്രപന്മാ രാണം". മുടന്തനു പാദമാകന്ന ഒരവയവമില്ലെന്നേ ഉള്ള. ബാക്കി കരണങ്ങളൊക്കെ സചേതനങ്ങളാണം°. അതു പോലെ അന്ധനും കരിന്ദ്രിയത്തിനമാത്രമേ കുറപ്പുള്ള. അവർ രണ്ടാളം ചൈതന്വസചത്രപങ്ങളാണ്ം. അവർ സഞ്ചരിച്ചു എന്നു പന്നാൽ അതിലസാംഗത്വമില്ല. ചൈ തന്ദ്വത്തിനേ ക്രിയാസാമത്ഥ്യമുള്ള എന്നതാണും സിധാ ന്തം. അന്ധപംഗുപുരുഷന്മാരിൽ ചൈതന്ദ്വമാണം പ പത്തിക്കുന്നതു'. അതു് ഇരിന്വും യന്ത്രവും കൂടിച്ചേരു മ്പോളുണ്ടാവുന്ന ക്രിയാത്മകത്വം അതു രണ്ടുമല്ലാത്ത മൃ ന്നാമതൊരു പൈതന്വത്തിനെറ ചേച്ചകൊണ്ടാണ്ം.

ഇരുമ്പു തന്നത്താൻ യന്ത്രത്തിന്നടുക്കലേയ്ക്കു പോപു കയോ യന്ത്രത്തോടു ഘടിക്കുകയോ ചെയ്യുന്നില്ല. ചേത നാസചര്രപനായ ഒരു പുരുഷനാണു" ഇരുമ്പിനേയും യ ത്രത്തേയും ഘടിപ്പിക്കുന്നതും പ്രവത്തിപ്പിക്കുന്നതും. എ ന്നാൽ അതുപോലെ പുരുഷൻ പ്രകൃതിയെക്കൊണ്ടു പ്രവ ത്തിപ്പിക്കയാണെന്നു പറയുന്നപക്ഷം അതും ശരിയല്ല. എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ സാംഖ്വസിദ്ധാന്തപ്രകാരം പുരു ഷൻ ഉഭാസീനനാണു്. അപ്പോറം പ്രവത്തിപ്പിക്കുക

എന്ന അവസ്ഥയുണ്ടാവാൻ വയ്യ. പ്രകൃതി ജഡയായ തിനാൽ തന്നത്താൻ പ്രവത്തിക്കയുമില്ല. അതിനാൽ ഈ അഭിപ്രായവും ശരിയല്ല. ഇതുപ്രകാരം വിചാരിക്കു മ്പോഴം ജഡമായ പ്രധാനം ജഗത്തിന്ന് കാരണമാണെ ന്നു വരുന്നില്ല. നേരേമറിച്ചു പൈതന്യത്തിനേ ക്രിയാ സാമത്ഥ്യമുള്ള എന്ന സിദ്ധാന്തത്തിനു കൂടുതൽ പുഷ്പിയു ണ്ടാക്കുകയാണ് ചെയ്യുന്നതു്.

സു: ....അംഗിത്വാനപപത്തേശ്വ. 8

ശബ്ദാത്ഥാ: \_\_അംഗിതചാനുപപത്തേഃ ച⊨അംഗാം ഗിഭാപത്തിനെറ സിദ്ധിയില്ലാത്തതുകൊണ്ടും പ്രധാനം ജഗൽക്കാരണമാവാൻ വയ്യ.

സാരം:\_\_സാംഖ്വസിദ്ധാന്തപ്രകാരം സതചാദി മൂ ന്നു ഗുണങ്ങളുടേയും സാമ്വഭാവത്തിന്റെ പേരാണം" പ്ര ധാനം അല്ലെങ്കിൽ പ്രകൃതി എന്നു്. എപ്പോഴം പ്രസ്ത ത ഗുണങ്ങഠം സാമ്യഭാപത്തിൽത്തന്നെ നില്ലൂണം. രിക്കലും അവയ്ക്കൂ" ഏററക്കുറച്ചിലാകുന്ന വിഷമഭാവമുണ്ടാ കാരണം വിഷമഭാവം സംഭവിച്ചാൽ പ്രകൃ പാൻ പയ്യ തിതന്നെ ഇല്ലാതായിത്തീരുമല്ലോ. ഗുണങ്ങളുടെ സാ മ്വാവസ്ഥയെയാണല്ലോ പ്രകൃതിയെന്നു പറയുന്നത്<u></u>ക്. പ്ര കൃതി എപ്പോഴും ഉള്ളതാണെങ്കിൽ ഗുണങ്ങഠാക്കൊരിക്ക ലം വിഷമഭാവം സംഭവിക്കുന്നില്ലെന്നാവണമല്ലോ സി ഗുണങ്ങറാക്കു വിഷമഭാവം സംഭവിക്കാതെ ദ്ധാന്തം പ്രപഞ്ചസ്പഷ്ടിയുണ്ടാവാനം വയ്യ. പിന്നെ പ്രധാനമെ ങ്ങിനെ പ്രപഞ്ചകാരണമാവും? എന്നാൽ പുരുഷൻറെ പ്രേരണകൊണ്ടു ഗുണങ്ങാക്കു വിഷമഭാവം സംഭവിച്ചു°, ജഗൽസ്റ്റഷ്ടി നടക്കുന്നു എന്നു പറയുന്നപക്ഷം പുരുഷൻ ഉദാസീനനാണെന്ന സിദ്ധാന്തത്തിനു ഫാനി വരും. അ തിനുംപുറമേ പുരുഷപ്രേരണകൊണ്ടു ഗുണങ്ങറാക്കേററ ക്കറവുണ്ടാവുന്നു എന്നു പറയുന്നപക്ഷം ആ സമ്പ്രദായം എപ്പോഴും ഉണ്ടാവണമല്ലോ. എന്നാൽ പ്രളയകാലത്തും ജഗൽസ്റ്റഷ്ടിയുണ്ടാവേണ്ടതല്ലേ? അങ്ങിനെ സംഭവിക്കു ന്നില്ലല്ലോ. പരമേശപരൻെറ ഇപ്പയ്യുന്നസരിച്ചാണം സംഭവിക്കുന്നതെന്നു പറയുന്നപക്ഷം ജഗൽക്കാരണം ബ്ര ഹമാണെന്ന സിദ്ധാന്തം ശരിയാവുകയും ചെയ്തു. എ തായാലും പ്രധാനം ജഗത്തിനു കാരണമാവാൻ വയ്യ.

## സൂ:....അനുഥാനമിതൌ ച ജ്ഞശക്തിവിയോ ഗാൽ. 9

ശബ്ദാത്ഥം: അന്ദ്വഥാ = ഇനി മറെറാരു പ്രകാര ത്തിൽ. അന്മിതൌ ച=ഗുണങ്ങളുടെ വിഷമാവസ്ഥ യെ വിചാരിക്കുന്നുവെങ്കിലും. ജ്ഞശക്തിവിയോഗാൽച പ്രധാനത്തിൽ ജ്ഞാനശക്തിയില്ലാത്തതിനാൽ ബൂദ്ധി പൂവ്വകമായ സ്പബ്ബി സാദ്ധ്വമല്ല.

സാരം: ഈനി കാലം തുടങ്ങിയ ഏതെങ്കിലും ശ ക്തിയുടെ സംഘട്ടനംകൊണ്ടു ഗുണങ്ങറാക്ക് വിഷമാവ സ്ഥ സംഭവിച്ചു പ്രപഞ്ചസ്വഷ്ട്വിയുണ്ടാവുന്നു എന്നു വിചാ രിക്കുന്നപക്ഷവും പ്രധാനത്തിൽ ജ്ഞാനമില്ലാത്തതി നാൽ ബൂദ്ധിപൂപ്പകമായ സ്പഷ്ടി സാദ്ധ്വമല്ലെന്നുതന്നെ പറയണം. അനേകജീവകോടികളും നാനാവിചിത്ര വസ്തുക്കളുമടങ്ങിയ ഈ ജഗത്തു സപ്പജ്ഞനം സപ്പശക്ത 25 ക നും സനാതനനുമായ ഒരീശചരന്നല്ലാതെ മററാക്ക് ചെ യ്യാൻ കഴിയും! അതിനാൽ എങ്ങിനെ പിചാരിക്കുമ്പോ ഴും ജഡമായ പ്രധാനം ജഗത്തിനു കാരണമാപാൻ പയ്യ. സപ്പശക്തിയുക്തനും സനാതനനും സപ്പാജ്ഞനും സപ്പുശ ക്തനുമായ പരമേശചരൻതന്നെ ജഗത്തിനു കാരണം എന്നു പിചാരിക്കുന്നതാണും യുക്തമായിട്ടിരിക്കുന്നതും.

സു:...വിപ്രതിഷേധാച്ചാസമഞ്ജസം. 10

ശബ്ദാത്ഥം: \_\_വിപ്പതിഷേധാൽ ച=അന്വോന്വവി രദ്ധങ്ങളായ വണ്ണനങ്ങളെക്കൊണ്ടും. അസമഞ്ജസം= സാംഖ്വദൾനസിലാന്തം സമീചീനമല്ല.

സാരം:....സാംഖ്വദേശനത്തിൽ അനേകം വിരുദ്ധ ങ്ങളായ പണ്ണനങ്ങളുണ്ടും. പുരുഷൻ അസംഗനും നി ഷ'ക്രിയനുമാണെന്നൊരിക്കൽ പറയും. ഉടനെത്തന്നെ പ്പകൃതിയുടെ ദ്രഷ്ടാവാണെന്നു പറയും. നിത്വശുദ്ധമുക്ത സ്വഭാപനാണും പുരുഷനെന്നു പറഞ്ഞ ഉടനെത്തന്നെ പുരുഷൻെറ ദശനാദിഭോഗത്തിന്നും കൈവല്വത്തിന്നും വേണ്ടിയാണും പ്രധാനത്തിനെറ ജഗൽസ്റ്റഷ്ടിയെന്നു പറ ഇങ്ങിനെ അന്വോന്വവിരുദ്ധങ്ങളായ അനേകം വ യും. ണ്ണ്നങ്ങളുണ്ടും. ഈ ഒരു കാരണംകൊണ്ടുതന്നെ സാംഖ്വ ദശ്നം നിദ്രോഷമല്ലെന്നു സിദ്ധമാവുന്നണ്ടു°. ''അസം ഗോയം പുരുഷ ഇതി. നിഷ°ക്രിയസ്വ ത8സംഭവാൽ. ദ്രഷ°ട്ടത്വാദിരാത്മനഃ കരണത്വമിന്റിയാണാം. ഭോ ക°തുഭാപാൽ. ന നിത്വശുദ്ധമക്തസ്വഭാപസ്വ തദ്ദ്വോഗ സ്കള്യോഗാട്ടതേ. പുരുഷസ്വ ദശനാത്ഥം കൈവല്വാത്ഥം

തഥാ പ്രധാനസ്വ. വിവേകാന്നിശ്ശേഷദുഃഖനിപ്പത്തൌ കൃതകൃത്വതാ നേതരാന്നേതരാൽ.'' എന്നിങ്ങനെ വിരു ഭധവണ്ണനങ്ങളെ എടുത്തുകാണിക്കാൻ അനേകം സൂത്ര ങ്ങളുണ്ട്. ഈ കാരണംകൊണ്ടുതന്നെ നിസ്സംശയ@പ ത്തെ അംഗീകരിക്കാവുന്ന ഒരു ശാസ്ത്രസിദ്ധാന്തമല്ല സാംഖ്വദശ്നമെന്ന് വ്വക്തമാവുന്നണ്ട്.

പറയപ്പെട്ട പത്തു സൂത്രങ്ങളെക്കൊണ്ടു സാംഖ്വമ തം ശരിയല്ലെന്നു സമത്ഥിച്ചുകഴിഞ്ഞു. ഇനി ഏതാനും സൂത്രങ്ങളെക്കൊണ്ടു വൈശേഷികമതത്തെ നിരൂപിച്ചു° അതും ശരിയല്ലെന്നു സമത്ഥിക്കുന്ന പ്രകരണമാണം° ഞ ടുത്ത സൂത്രംകൊണ്ടാരംഭിക്കുന്നതു°.

സു: \_\_\_മഹളീഷ്വലോ സ്രസ്ഥപരിമണ്ഡലാഭ്യാം. ശബ്ദാത്ഥം: \_\_സ്രസ്ഥപരിമണ്ഡലാള്വാം = ദ്വ്വണുക ത്തിൽനിന്നും പരമാണുപിൽനിന്നും. മഹദ്ദീഷ്വൽ= വലിയതായ ത്ര്വാണുകത്തിനെറ ഉൽപത്തിയെ പ്രതി പാദിക്കുന്നതുപോലെ. വാ=അല്ലെങ്കിൽ വൈശേഷിക മതവും അസംഗതംതന്നെ. അതിനാൽ അതും മാനിക്ക ത്തക്തതല്ല.

സാരം: \_\_കഴിഞ്ഞ പത്തു സൂത്രങ്ങളെക്കൊണ്ടു സാം ഖ്യസിദ്ധാന്തത്തെ ഖണ്ഡിച്ചു കഴിഞ്ഞു. ഈ സൂത്രംമതൽ വൈശേഷികമതത്തിൻെറ്റ് ഖണ്ഡനം ആരംഭിക്കുന്നു. വൈശേഷികന്മാരേട്ട സിദ്ധാന്തത്തെ അറിഞ്ഞാലല്ലേ ഖണ്ഡനത്തിൻെറ്റ സ്വാരസ്വം മനസ്സിലാവൂ. അതിനു വേണ്ടി ആദ്വം അവരേടെ സിദ്ധാന്തത്തെപ്പറയാം. കരു

digitized by www.sreyas.in

വസ്ത സജാതിയങ്ങളായ മററു വസ്തക്കളേയും കരു ഗുണം സജാതീയങ്ങളായ മററു ഗുണങ്ങളേയും സ്പഷ്ട്രിക്കും. സ മവായി, അസമവായി, നിമിത്തം ഇങ്ങിനെ മൂന്നു കാര ണങ്ങ0ം കൂടിച്ചേരുമ്പോഴാണു" വസ്തപിൻെറ ഉൽപത്തി യുണ്ടാവുന്നതു°. വസ്രുനിമ്മാണത്തിൽ നൂലു സമവായി കാരണവും, നൂലിൻെറ പരസ്പരസംയോഗം അസമവാ യികാരണവും, അതിനുള്ള ഉപകരണങ്ങളാകന്ന്തറി മ തലായവ നിമിത്തകാരണവുമാണം". അവ മൂന്നും കൂടി ച്ചേരുമ്പോഴാണും' പസ്തമാകന്ന പസ്തവുണ്ടാകന്നതും'. പ രമാണവിന്നു നാല്പ്പകഭേദമുണ്ട് പാത്ഥിവപരമാണം, ജലീയപരമാണം, തൈജസപരമാണം, വായവീയപരമാ ണു. ഇവയാണു് പരമാണുക്കളുടെ നാലു വകഭേദങ്ങറും. പരമാണു നിത്വവും നിരവയവവും എന്നാൽ രൂപാദിഗു ണങ്ങളോടുകൂടിയതുമാണു്. പരമാണുവിൻെറ പരിമാ ണത്തെ പാരിമാണ്ഡല്വമെന്നു പറയുന്നു. പ്രളയകാല ത്തു പരമാണുക്കഠം യാതൊരു കമ്മാരംഭവും ചെയ്യാതെ സപസ്ഥമായിരിക്കുന്നു. എന്നാൽ സ്റ്റഷ്ട്ടികാലത്തങ്ങിനെ യല്ല. സ്റ്റഷ്ടിയുടെ ആരംഭകാലത്തു കായ്യസിദ്ധിക്കുവേ ണ്ടി പരമാണുക്കറ്റം സ്വയം സമാവായികാരണമായും, അവയന്വ്വോന്വം കൂടിച്ചേന്നു് അസമവായികാരണമായും, ഈശ്വരൻറെ ഇപ്പം നിമിത്തകാരണമായും കൂടിച്ചേന്ത ജഗത്തുണ്ടാവുന്നു. ആ സമയത്തു—സ്പഷ്ടിയുടെ ആരംഭ കാലത്ത്്\_ഈശവരൻറ ഇപ്പഹേതുവായി ആദ്യംത ന്നെ വായവീയപരമാണക്കളിൽ കമ്മമാരംഭിക്കുന്നു. Ø ണ്ടു പരമാണക്കഠം കൂടിച്ചേൻ ഭച്ചണകവും, മുന്നെണ്ണം കൂടിച്ചേന്നു ത്ര്വണുകവും, നാലെണ്ണം കൂടിച്ചേന്നു ചത്ത

196

ബ്ഹസുതം

ണകവുമാവുന്നു. ഈ നിലയ്ക്കു പരമാണക്കഠം വളരെ അസംഖ്വം കൂടിച്ചേന്ന് എത്രയോ വലിയ വായുതത്വമു ണ്ടായി ആകാശം മുഴവൻ നിറയുന്നു. ഇതുപോലെതന്നെ തൈജസപരമാണുക്കളിൽനിന്നു വമ്പിച്ചതായ അഗ്നി തത്വമുണ്ടായി കത്തിജ്വലിക്കാൻ തുടങ്ങുന്ന. അങ്ങിനെ ത്തന്നെ ജലീയപരമാണുക്കഠാ കൂടിച്ചേന്നു വലിയ തിര മാലകളോടുകൂടിയ മഹാസമുദ്രങ്ങളം, പാത്ഥിവപരമാണു ക്കാം കൂടിച്ചേന്ദ് ഏററവും വിശാലമായ ഈ ഭൂമിതതച വുമുണ്ടാവുന്നു. മണ്ണ കല്ല മുതലായവയെല്ലാം പാത്ഥി വാണുക്കളുടെ രൂപമാണം് ഭൂമി ഇളക്കമില്ലാതെ ഉറച്ചി രിക്കുന്നു. കാരണത്തിൻെറ ഗുണം കായ്യത്തിലുണ്ടാവുമ ജ്യോ. നീലവണ്ണത്തിലുള്ള നുലുകൊണ്ടു നെയ്ത വസ്രം നീലവണ്ണമായിരിക്കുമല്ലോ. അതുപോലെ പാത്ഥിവപ രമാണുക്കളുടെ സൈഥയ്യവും ട്രഡതയുമാണു് ഭൂതതച ത്തിൽ കാണുന്ന അചഖതചാദിഗുണങ്ങഠം. ഇതുപോ ലെ പരമാണുക്കളിലുള്ള ശുക്ലാദിവണ്ണങ്ങളും ഗുണങ്ങളു മാണ് തത്വങ്ങളിലും തത്തദ്വസ്തക്കളിലും വണ്ണങ്ങളും ഗുണങ്ങളുമായി കാണുന്നതെന്നും ധരിക്കണം. രണ്ടു പ രമാണക്ക്ഠം കൂടിച്ചേന്നാണല്ലോ ദ്വ്വണകമായിത്തീരുന്ന ദ്വ്യണുകമായിത്തിരുമ്പോറം അതിലടങ്ങിയ പര ഉ്. മാണക്കളുടെ അണുത്വവും എസ്വത്വവും മറെറാരു പ രിമാണത്തിൻെറ ആരംഭത്തെച്ചെയ്യന്നു. ആ ആരംഭം വളന്നവളന്നാണം" മഹാഭ്രതങ്ങളാരിപ്പരിണമിക്കുന്നതു". ഇതാണും സൃഷ്ടിയുടെ, അല്ലെങ്കിൽ ജഗത്തിന്റെ ഉൽപ ത്തിയുടെ സചത്രപം. സംഹാരകാലത്ത്ര°, അല്ലെങ്കിൽ പ്രളയാരംഭകാലത്ത്ര് ഈശപരന്റെ ഇപ്ലഹേതുവായി

### രണ്ടാമധ്യായം പാദം 2 197

ബ്രഹുതം

പരമാണുക്കറ്റം വേർപിരിയാനിടയായിത്തീരുന്നു. അ പ്പോറ്റം ഭൂമ്വാദിഭൂതങ്ങറ്റതന്നെ ഇല്ലാതായിത്തീരുകയും ചെയ്യുന്നു. ഇതാണം° വൈശേഷികന്മാരുടെ ജഗൽസ്ഥി തിയെ സംബന്ധിച്ച സിദ്ധാന്തം. അതിനെ അവർ സത്വമായിക്കുരുതകയും ചെയ്യുന്നു.

പ്രസ്തത വൈശേഷികസിദ്ധാന്തത്തെ ഖണ്ഡിച്ച കൊണ്ട് ആപായ്യൻ പോദിക്കയാണ്. കാരണത്തിൻെറ് ഗുണം കായ്യത്തിലുണ്ടാവുമെന്നാണല്ലോ സിദ്ധാന്തം. എ ന്നാൽ രണ്ടു പരമാണക്ക0ം കൂടിച്ചേന്നതല്ലേ ദ്വ്വണകം? ദ**ച്ചണകമാകനാ കായ്പത്തിൻെറ കാരണം് പര്മാ**ണവാ ണ്. എന്നാൽ പരമാണപിൻെറ ഗുണം ഭച്ചണുകത്തി പരമാണപിൻെറ്റ് പരിമാ പുണ്ടാവണമല്ലോ. പക്ഷേ ണം അല്ലെങ്കിൽ പാരിമാണ്ഡല്വം അല്ലല്ലോ ദ്വ്വണക ത്തിലുള്ളത്മ°. അതിനാൽ അവരുടെ സിദ്ധാന്തം തെ ററാണെന്നു പ്പ്യക്തമായി. ഇതുപോലെത്തന്നെ അവരു ടെ മറാഭിപ്രായങ്ങളും അസംഗതങ്ങഠാതന്നെ. അതി നാൽ ജഗൽകാരണം അവരാരും പറയുംപോലെയല്ല. സപ്പക്കുന്നും സവ്വശക്തനുമായ പരമേശപരൻമാത്രമാണ് ജഗൽകാരണം.

### സൂ: \_\_ഉഭയഥാപി നകമ്മാതസൂഭഭാവഃ. 12

ശബ്ദാത്ഥം: \_\_ഉഭയഥാ അപി=രണ്ടു പ്രകാരത്തിലും. കമ്മ=പരമാണക്കളിൽ കമ്മവ്വാപാരം. ന=സംഭവി ക്കാൻ വയ്യ. അതഃ=ഈ കാരണത്താൽ. തദഭാവഃ=പ രമാണസംയോഗത്തിൽനിന്നാണ<sup>°</sup> ജഗറ്റൽപത്തിയെന്ന സിദ്ധാന്തം ശരിയല്ല.

**19**8

സാരം: \_\_ പരമാണുവാദികളായ വൈശേഷികന്മാർ സ്റ്റഷ്ടിക്കുമ്പു പ്രളയകാലത്തു പരമാണുക്കറ്റം നിശ്ചല ങ്ങളായിരുന്നുവെന്നു പറയുന്നു. പിന്നീടവ കമ്മോനുഖ ങ്ങളായി ചലിച്ചു കൂടിച്ചേന്നാണ് ജഗത്തുണ്ടായതെന്നും പറയുന്നു.

ജഡമായ ഒരു വസ്ത ചലിച്ചു. കമ്മസചത്രപമാവണ മെങ്കിൽ മറേറതെങ്കിലും ഒരു ചൈതന്വ്വത്തിൻേറയോ ക മ്മത്തിൻേറയോ പ്വാപ്തി അതിലുണ്ടാവണമെന്നു പ്വ്യക്ത മാണം°. എന്നാൽ അതുള്ളതായി അവർ പറയുന്നമില്ല. ജീവന്മാരുടെ അട്രഷ്ടങ്ങളായ കമ്മവാസനകളാണും അവ യെ ചലിപ്പിക്കുന്നതെന്നു വിശ്വസിക്കാൻ നിപ്പത്തിയില്ല. കാരണം ജീവന്മാരുടെ കമ്മവാസനകഠം ജീവന്മാരിൽത്ത ന്നെ കതുങ്ങിയിരിക്കയാണം". അവ പരമാണുക്കളെ ച ലിപ്പിക്കാൻ വരുന്നില്ല. അതിനാൽ മറേറതെങ്കിലും ശ ക്തിതന്നെ വേണം അവയെ ചലിപ്പിക്കാൻ. അഞ്ചി നെയൊന്നൊട്ടിപ്ലതാനും. ആ സ്ഥിതിക്കു സ്പഷ്ടിയുടെ ആരംഭകാലത്തു തന്നത്താൻ ചലിച്ചിട്ടോ മറേറതെങ്കിലും ശക്തികളുടെ വ്വാപ്തികൊണ്ടു ചലിപ്പിക്കപ്പെട്ടിട്ടോ രണ്ടു പ്രകാരത്തിലും അവ ജഗൽസ്റ്റഷ്ടിക്ക് കാരണമാവുന്നില്ല്. ഇതിന്നുപുറമെ പരമാണുക്കഠം അദൃഷ്ടങ്ങളും അചേതന ങ്ങളുമാണും. എതെങ്കിലും ഒരചേതനവസ്ത മറെറാരു ചേതനവസ്തുവിൻെറ ഉൽപത്തിക്ക കാരണമായിത്തീരുക യെന്നതൊരിക്കലും സംഗതമല്ല. അതിനാൽ എത്രയോ കോടാനുകോടി ജീവികളും മററനേകം അത്തുതവസ്തകളു മുള്ള ഈ ജഗത്തിൻെറ കാരണം ജഡങ്ങളും അചേതന

ബ്രഹസതം

ങ്ങളുമായ പരമാണുക്കളാണെന്നു പറയുന്നതൊരിക്കലും ശരിയല്ല.

> സു:\_\_സമവായാഭ്യപഗമാച്ച സാമുാദനവസ്ഥി തേ:. 13

ശബ്ദായ്ഥാ: \_\_സമവായാഭ്വപഗമാൽ ച=വൈശേ ഷികമതക്കാർ പരമാണുവാദത്തിൽ സമവായസംബന്ധ ത്തെ സ്ഥീകരിച്ചിട്ടുണ്ട്. അതുകൊണ്ടും പരമാണുകാര ണവാദം ശരിപ്പെടുന്നമില്ല. സാമ്വാൽ=ഇതിന്നപ്പറമെ കായ്യത്തിന്നം കാരണത്തിന്നം തമ്മിലെന്നപോലെ സമ വായത്തിലും സമവായിയിലും ഭേദത്തിനെറ സാമ്വതയു ണ്ട്. ഇതുകൊണ്ടും പരമാണുകാരണവാദം ശരിയാവു ന്നില്ല. അനവസ്ഥിതേഃ=പിന്നെ അവയ്ക്ക് അനവ സ്ഥിതിദോഷമുള്ളതിനാൽ പരമാണുക്കളുടെ സംയോ ഗംകൊണ്ടു ജഗത്തുണ്ടാവാൻ വയ്യ.

നുല്ല', വസ്ദ്രം തുടങ്ങിയവ റേറയായി വേർതിരിക്കാൻ ക ഴിയാത്ത പദാത്ഥങ്ങളാകയാൽ അവ അയുതസിദ്ധപദാ ത്ഥങ്ങളുമാണു്. കാരണത്തിൽനിന്നു കായ്യം അത്വ്യന്തഭി ന്നമായാൽപ്പോലം അവരുടെ മതത്തിൽ സമവായികാര ണവും കായ്യത്തിൻെറ പരമ്പരാസംബന്ധവും സമവായ മെന്നു പറയപ്പെട്ടുവരുന്നു. ഈ നിയമത്തെ അനുസരി പ്പു രണ്ടു<sup>©</sup> ഞണുക്ക**ാം ചേന്നുണ്ടായ** ദപ്പ്യണുകമെന്ന കായ്പ്പ പസ്ത അതിൻെറ കാരണമായ അണുപിൽനിന്നു ഭിന്നമാ ണെങ്കിൽക്കൂടി സമവായസംബന്ധംമുഖേന അതിനോ ടു സംബന്ധപ്പെട്ടിരിക്കുന്നു. ഇങ്ങിനെ മനസ്സിലാക്ക മ്പോഠം എപ്രകാരം ഭ്വ്വണുകപദായ്ഥം അണുക്കളാകുന്ന കാരണത്തിൽനിന്നു ഭിന്നമാണോ അതുപോലെ സമവാ യവും സമവായിയിൽനിന്നു ഭിന്നമാണു്. ഭേദഭാപത്തി ലാകട്ടെ രണ്ടും തുല്വമാണുതാനും. അതിനാൽ എപ്രകാ രം ദച്ചണുകം സമവായസംബന്ധംമുഖേന പ്രസ്തുത രണ്ട സംബന്ധപ്പെട്ടതായിത്തീന്റിരിക്ഷ് അവോ**,** ണക്കളോടും അതുപോലെ സമവായവും തൻെറ സമവായിയോടു സ മവായസംബന്ധംമുഖേന സംബന്ധപ്പെട്ടിരിക്കാൻ ക ഴിയുന്നതാണു്. ഇങ്ങിനെ നോക്കുമ്പോറം കന്നിനു പി ന്നിൽ മറൊന്നെന്ന രൂപത്തിൽ അവസാനമില്ലാത്ത സമവായസംബന്ധകല്പന ചെയ്യേണ്ടിവരും. അപ്പോറം അനവസ്ഥതാദോഷവുമണ്ടു°. അതിനാൽ സമവായസം ബന്ധം സിദ്ധമല്ലാത്തതുകൊണ്ടു രണ്ടണുക്കഠം ചേന്ദ ട്വ്യണുകമാവുന്നപോലെ ജഗത്തുണ്ടാവാൻ വയ്യ.

26 🔹

#### ബ്രഹുതം

സൂ:\_\_നിതൃമേവ ച ഭാവാൽ. 14

ശബ്ദായ്ഥം: \_ ല≕ഇതിന്നു പുറമേ. നിത്വം ഏവ= പരമാണുകളുടെ പ്രവൃത്തിയോ നിവൃത്തിയോ ആകന്ന കമ്മം എപ്പോഴും ഉള്ളതെന്നു ധരിക്കുന്നപക്ഷം സ്റ്റഷ്ടി യോ സംഹാരമോ ഏതെങ്കിലും ഒന്നു മാത്രം എപ്പോഴും നടക്കുന്നുവെന്നു പറയണം. ഭാവാൽ=എന്തുകൊണ്ടെ ന്നാൽ, ഒരു വസ്തുവിൽ ഒരു സമയത്തും ഒരു ഭാവമേ ഉണ്ടാ വാൻ സാധിക്ക് എന്നതുകൊണ്ടും.

സാരം: പരമാണവാദികഠം പരമാണക്കളെ നി ത്വങ്ങളെന്നു പറഞ്ഞുവരുന്നു. അപ്പോഠം അവയുടെ സ്വ ഭാവവും നിത്വമാപണമല്ലോ. എന്നാൽ സ്റ്റഷ്ടിയാണവ യുടെ സ്ഥഭാവമെന്നു കരുതുന്നപക്ഷം എപ്പോഴും സ്പഷ്ടി നടന്നുകൊണ്ടേ ഇരിക്കം. അല്ല, സംഹാരമാണം' സച ഭാപമെങ്കിൽ അതു നടന്നുകൊണ്ടേയിരിക്കും. സ്പഷ്ടിയും സംഹാരവുമാകന്ന രണ്ടു ധമ്മങ്ങളും ഒരേ സമയത്തുണ്ടാ വാൻ വയ്യ. കാരണം ഒരു വസ്തുപിൽ ഒരേ സമയത്തു വി രദ്ധങ്ങളായ രണ്ടു ധമ്മങ്ങളുണ്ടാവാൻ വയ്യ. അതിനാൽ സ്രഷ്ടിയുള്ളപ്പോഠം സ്രഷ്ടിമാത്രവും സംഹാരമുള്ളപ്പോഠം സംഹാരംമാത്രവും നടക്കാനേ അഹ്തയുള്ള. പ്രവൃത്തി യും നിപ്പത്തിയും രണ്ടുംകൂടി ഒരേ സമയത്തു നടക്കാൻ വ യ്യ. എന്നാൽ ജഗത്തിൻെറ സ്വഭാവം അതല്ലതാനും. ഒരേ സമയത്തുതന്നെ സ്പഷ്ടിയും സംഹാരവും നടക്കുന്ന തായി കാണുന്നമുണ്ട്. അതിനാൽ പരമാണുക്കാം ജഗൽ കാരണമാപാൻ പയ്യ.

സൂ:—. രൂപാദിമതചാച്ച വിപയ്യയോ ദശനാൽ. ശബ്ദാത്ഥം:\_\_ രൂപാദിമതചാൽ ച₌രൂപം രസം തു ടങ്ങിയവ പരമാണക്കാംക്കണ്ടെന്നതുകൊണ്ടം, ജഗൽകാ രണമാവാൻ വയ്യ. വിപയ്യയഃ₌കാരണം അവ നിത്വത യ്ലൂ വിപരീതമായ അനിത്വതാഭാവമാണം°. ദശനാൽ=എ തുകൊണ്ടെന്നാൽ, രസരൂപാദികാംക്ക നിത്വതചം കാ ണാറില്ല; അനിത്വതചം ദൃഷ്ടമാണതാനും.

### സു:\_\_\_\_ളയേഥാ ച രോഷാൽ 16

ശബ്ദാത്ഥം:—ഉഭയഥാ പ=രണ്ടു പ്രകാരത്തിലും അ തായതു പരമാണക്കഠം ഗുണങ്ങളുടെ ഏററക്കറച്ചിലോടുകൂ ടിയവയാണെന്നോ അഥവാ കേവലം നിഗ്ഗ്നങ്ങളാണെ ന്നോ രണ്ടു പ്രകാരത്തിൽ കരുതിയാലും. ദോഷാൽചദോ ഷമുണ്ടു°. അതിനാൽ പരമാണുവാദം കരിക്കലും സിദ്ധ മാവാൻ വയ്യ.

സാരം:—ഭ്രമ്വാദിഭതങ്ങറാക്ക് ഏററക്കറച്ചിൽ പ്ര ത്വക്ഷമായി കാണപ്പെടുന്ന. കായ്യത്തിൽ കാണപ്പെടുന്ന സചത്രപങ്ങറാ കാരണത്തിലുണ്ടാവണമല്ലോ. എന്നാൽ പരമാണുക്കളിലും അവയെല്ലാമുണ്ടോ എന്നു സംശയിക്ക ണം. അതുണ്ടാവാൻ വയ്യല്ലോ.

സു:....അപരിഗ്രഹാച്ചാത്യന്തമനപേഷാ. 17

ശബ്ദാത്ഥം: അപരിഗ്രഹാൽ ച=മനു തുടങ്ങിയ ശിഷ്ടപുരുഷന്മാർ സചീകരിച്ചിട്ടില്ല എന്നുള്ളഗ്രകാണ്ടും, പരമാണുവാദം. അത്വന്തം=ഏററവും. അനപേക്ഷാ= തള്ളിക്കളയേണ്ട ഒന്നാണ്.

സാരം: സാംഖ്വശാസ്ത്രകാരന്മാരുടെ പ്രധാനപാദം തുടങ്ങിയവ ഉപേഷാണിയങ്ങളാണെങ്കിൽക്കൂടി അവ യിൽ ചില അംശങ്ങളെങ്കിലും സ്വീകാരയോഗ്വങ്ങളായി ട്ടണ്ട്. അവയെ മനു തുടങ്ങിയ ശിഷ്ടപുരുഷന്മാർ അം ഗീകരിച്ചിട്ടുമുണ്ട്. എന്നാൽ വൈശേഷികന്മാരുടെ പ രമാണവാദമാകട്ടെ ഒരംശമെങ്കിലും സ്വീകരിക്കപ്പെടാവു ന്നതല്ല. ശിഷ്ടപുരുഷന്മാരാരും അതിനെറ ഒരംശത്തെ പ്പോലും സ്വീകരിച്ചിട്ടുമില്ല. അതിനാൽ കോവം ത ള്ളിക്കളയേണ്ടതാണ് വൈശേഷികമതക്കാരുടെ പരമാ ണവാദം. സൂ: \_\_സമുദായ ഉഭയഹേതുകേ/പി തദ്യോപ്പിഃ 18 ശബ്ദാത്ഥം: \_\_ഉഭയഹേതുകേ = പരമാണംഹേതുകമാ യിരിക്കുന്ന ബാഹ്വസമുദായവും, സ്തന്ധഹേതുകമാകുന്ന ആഭ്വന്തരസമുദായവുമെന്ന. സമുദായേ അപി = രണ്ടു സ മദായങ്ങളേയും സ്ഥീകരിച്ചാലും. തദപ്രാപ്തിഃ = അവർ പറയുംപോലെ ആ സമുദായങ്ങളുടേയോ അതു ഹേതുവാ യി ജഗത്തിനെറ ഉൽപത്തിയുടേയോ സിദ്ധിയുണ്ടാവു ന്നില്ല.

സാരം:\_\_\_ബൌദ്ധമതത്തിൻെറ അനുയായികളായി ഈഷദീഷൽ വ്വത്വാസങ്ങളോടുകൂടി നാലു മതങ്ങളുണ്ടാ യിട്ടണ്ട്. പൈഭാഷികം, സൌത്രാന്തികം, യോഗാചാ രം, മാദ്ധ്വമികം എന്ന പേരുകളിലാണും അവ അറിയ പ്പെട്ടുവരുന്നതു°. ഇവയിൽ വൈഭാഷികം സൌത്രാന്തി കം എന്നീ രണ്ടു മതക്കാർ ബാഹ്വപദാത്ഥങ്ങറാക്കു സ ത്തയുള്ളതായി വിശചസിക്കുന്നണ്ട്. എങ്കിലും അവരു ടെ വിശ്വാസത്തിൽ ഒരു ചെറിയ വ്യത്വാസമുണ്ടതാനും. വൈഭാഷികന്മാർ പുറമെ കാണപ്പെടുന്ന പഭാത്ഥത്തെ അതേ രൂപത്തിൽ സത്വമായി വിശ്വസിക്കുന്നു. എന്നാൽ സൌത്രാന്തികന്മാർ വിജ്ഞാനംകൊണ്ട് അനുമാനിക്ക പ്പെട്ട പദാത്ഥങ്ങളെ സത്വമായി അംഗീകരിക്കുന്നു. ഇ ത്രമാത്രമേ പ്വത്വാസമള്ള. വൈഭാഷികന്മാക്ക് ഘടം തു ടങ്ങിയ പദാത്ഥങ്ങ**റം പ്രത്യക്ഷപ്പമാണവിഷയങ്ങളാണം**°. എന്നാൽ സൌത്രാന്തികന്മാർ ഘടാദിരൂപത്തിൽ ഉൽ പന്നമായ വിജ്ഞാനത്തെയാണം' പ്രത്വക്ഷമായി മാനി ക്കുന്നതു°. അതുവഴിക്കു ഘടാദിവസ്തുക്കളുടെ സത്തയെ

ബ്രഹ്യതം

അനമാനം ചെയ്യുകയാണ് ചെയ്യന്നത്മ്. ഇതാണ് പ്വ ത്വാസം. യോഗാചാരമതക്കാക്ക് നിരാലംബനവിജ്ഞാ നം മാത്രമാണു് സത്തയായിട്ടിരിക്കുന്നതു്. ബാഹ്വപ ഭാത്ഥങ്ങളൊക്കെ സ്വപ്സുദ്ദഷ്ടപദാത്ഥങ്ങഠാപോലെ മൂന്നു കാലത്തുമില്ലാത്തവയും ഭ്രാന്തിഹേതുകമായി തോന്നപ്പെടു ന്ന മിത്ഥ്വാവസ്തക്കളമാണും. മാദ്ധ്വമികമതക്കാർ എല്ലാ ററിനേയും ശൂന്വമായിട്ടാണു് കാണുന്നതു്. അവരുടെ ദ ഷ്ട്രിയിൽ പദാത്ഥങ്ങളേ ഇല്ല. തത്തൽസംസ്കാരാകാര മായ ക്ഷണികവിജ്ഞാനമാണു് ദീപശിഖയെന്നപോലെ പദായ്ഥാകാരേണ കാണപ്പെടുന്നതെന്നാണവരുടെ മതം. പ്രതിക്ഷണം ഏറിയം പുരുങ്ങിയുമിരിക്കുന്ന ദീപശിഖ പോലുള്ള വിജ്ഞാനധാരയുടെ പ്രവാഹവും അടക്കവുമാ ൺ് പദാത്ഥങ്ങളുടെ ഉൽപത്തിയും നാശവും. എണ്ണ കഴിയുമ്പോറം ദീപശിഖ കെട്ടടങ്ങുന്നതുപോലെ വിജ്ഞാ നത്തിൽനിന്നു സംസ്കാരം വിട്ടനീങ്ങമ്പോഠം പദാത്ഥ പ്രതീതി കേവലം ശൂന്യമായിത്തീരുകയും ചെയ്യും. അ ങ്ങിനെ എല്ലാ പദാത്ഥങ്ങളുടേയും ഉൽപത്തിലയങ്ങറം ക്കുരണമായ സംസ്കാരം നിശ്ശേഷം നശിച്ചു സവ്വശ്മ ന്വമായിത്തീരുന്നതുതന്നെ അവരുടെ അപവഗ്ഗം 'അല്ലെ ങ്കിൽ മക്തി.

ഈ സൂത്രംകൊണ്ടു വൈഭാഷികന്മാജടേയും സൌ ത്രാന്തികന്മാരുടേയും മതങ്ങളെ ഖണ്ഡിക്കേയാണം" ആ പായ്യൻ ചെയ്തിരിക്കുന്നതും. എങ്ങിനെ ഖണ്ഡിച്ചിരിക്കു ന്ന എന്നറിയണമെങ്കിൽ അവരുടെ മതങ്ങളുടെ സ്ഥഭാ വമെന്താണെന്നാള്വം അറിയണമല്ലോ. അതിനുവേണ്ടി

206

അവരുടെ മതങ്ങളുടെ സചരൂപത്തെ സാമാന്വമായൊന്നു **നിരൂപിക്കാം. രണ്ടം തമ്മിൽ വലിയ വ്യത്വാ**സമില്ലെ ന്നും സാമാന്വ്വേന കരേ സചരൂപമാണെന്നും ആദ്വ്യംത ന്നെ പ്പ്വക്തമാക്കിയല്ലോ. പ്രസ്തുത രണ്ടു മതക്കാരുടേയും തതചശാസ്ത്രത്തിൻെറ സ്വരൂപം ഏതാണ്ടിങ്ങിനെയാ ഞ°. രൂപം, വിജ്ഞാനം, വേദനം, സംജ്ഞ, സംസ്കാ രം ഇങ്ങിനെ അഞ്ചു സ്തന്ധങ്ങളായി തത്വങ്ങളെ പേർ തിരിച്ചിരിക്കുന്നു. പേർതിരിക്കപ്പെട്ട ഫിഭാഗങ്ങറാക്കു പൊതുവെ സ്കന്ധങ്ങളെന്നാണം" പറയുക. പൃഥിവി, അപ്പൂ°, തേജസ്സ്ര°, വായു എന്നീ നാലു ഭൂതങ്ങളേയും ഭൌ തികങ്ങളായ എല്ലാ വസ്തക്കളേയും അടക്കി ശരീരം, ഇ ന്ദ്രിയം, വിഷയം ഇങ്ങിനെ മൂന്നാക്കി വേർതിരിച്ചിട്ടു ണ്ട്. പ്രസ്തുതമുന്നു വിഭാഗങ്ങളെയാണു രൂപസ്തന്ധ മെന്നു പറയുന്നത്ന്. പാത്ഥിവപരമാണു രൂപരസഗന്ധ സ്പശ്ഗുണങ്ങളോടുകൂടിച്ചേന്ത ഘനീഭവിച്ചു കഠിനമായി ത്തീന്റ സമദായസചത്രപേണ ഏകത്ര സംയോജിച്ചതാ ണു് ഭൂമി. അതുപോലെ ജലീയപരമാണു ത്രപരസസ്പ ശ്ഗണങ്ങളോടുകൂടിച്ചേന്നു് ആർദ്രമായി സംഘടിച്ചതാ ഞ് ജലഭൂതം. അതുപോലെ അഗ്നിപരമാണു രൂപസ്പ ശ്**ഗണങ്ങളോടുക്കടി ഉണ്ണസ**്വഭാവേന സംഘടിച്ചതാഌ് അഗ്നിഭുതം. പായവീയപരമാണു സ്പശഗുണത്തോടുകൂടി ഗതിസ്ഥഭാവേന സംഘടിച്ചതാഌ° വായുഭ്രതം. പ്രസ്ത തനാലു ഭൃതങ്ങളാണും പിന്നെ ശരീരേന്ദ്രിയപിഷയങ്ങ **ളായി പരിണമിച്ചത്ര°. അങ്ങിനെയാണ**° പ്രപഞ്ചമ ണ്ടായതു°. ഇങ്ങിനെ നാലു പ്രകാരത്തിലുള്ള ക്ഷണിക

പരമാണുക്കഠം ഭൂതഭൌതികപ്രപഞ്ചത്തിന്നു കാരണമാ യെന്നാണ് പറയുന്നതു്. ഇങ്ങിനെ പരമാണുഹേതുക മായ ഭൂതഭൌതികവഗ്ഗത്തെയാണു" രൂപസ്തന്ധമെന്നു പ അതിനെത്തന്നെയാണം" ബാഹ്വസമദായ റയുന്നതു°. മെന്നു പറയുന്നതും. ആള്യന്തരവിജ്ഞാനപ്രവാഹത്തെ യാണും പിജ്ഞാനസ്തന്ധമെന്നു പറയുന്നതും. പ്രസ്തത പിജ്ഞാനധാരയിലുള്ള 'ഞാനെ'ന്ന ഭാപമാണം' ഘടപടാ ദിവസ്തസചത്രഃപണ അവിച്ഛിന്നമായി പ്രകാശിക്കുന്നതു°. പ്രസ്തത അഹംസത്തയെയാണു് കത്താവു്, ഭോക്താവു്, ആത്മാവു് എന്നെല്ലാം പറയുന്നതു്. ഈ അഹംസത്ത ഹേതുവായിട്ടാണ് എല്ലാ ലോകവ്വവഹാരങ്ങളും നടക്കു ന്നതു". ഇതിനെയാണം" വിജ്ഞാനസ്തന്ധമെന്നു പറയുന്ന ത്ര്. സുഖദുഃഖാദികളുടെ അനുഭവത്തെയാണു് വേദനസ്ത ന്ധമെന്നു പറയുന്നത്ല്. ഉപലക്ഷണങ്ങളെക്കൊണ്ടു ബോ കഴിയുന്നവയെയാണു°.....ധചജംകൊണ്ടു ഗ്രഹ ധിക്കാൻ ത്തേയും വടികൊണ്ടു മനുഷ്ഠനേയും മററും ബോധിക്കാൻ കഴിയുന്നപോലെയാണ്<sup>°</sup>\_\_\_സംജ്ഞാസ്തന്ധമെന്നു പറയു ന്നതും. രാഗം, പേഷം, മോഹം, മദം, മാത്സയ്യം, ശോ കം, വിഷാദം തുടങ്ങിയ ചിത്തധമ്മങ്ങളെയാണ<sup>ം</sup> സം സ്കാരസ്തന്ധമെന്നും പറയുന്നതും. പിജ്ഞാനസ്തന്ധം ചിത്തംതന്നെയാണ്. അതിനെത്തന്നെയാണ് ആത്മാ വെന്നും പറയുന്നതു<sup>°</sup>. ബാക്കിയുള്ള വേദനസ്തന്ധം സം ജ്ഞാസ്കന്ധം സംസ്കാരസ്കന്ധം എന്നീ മൂന്നിനേയും ചൈത്വമെന്നും ചൈത്തികമെന്നും പറയും. ത്രപസ്ത ന്ധത്തെ ബാഹ്വ്വസമദായമെന്നു പറഞ്ഞുവല്ലോ. ബാ ക്കിയുള്ള നാലു സ്തന്ധങ്ങളും കൂടിച്ചേന്നതും ആഭ്യന്തരസ

 $\mathbf{208}$ 

ബ്രഹ്യതം

മുദായവുമാണു<sup>2</sup>. പറയപ്പെട്ട രണ്ടു സമുദായങ്ങളൊഴിച്ച പിന്നെ ഒരു പദാത്ഥവുമില്ല. ആകാശം ആത്മാവു ജീ വൻ എന്നിവയൊന്നമില്ല. പറയപ്പെട്ട രണ്ടു സമുദായ ഞാറം മുഖേനയാണു<sup>6</sup> എല്ലാ കായ്യങ്ങളും നടക്കുന്നതു<sup>6</sup>. പി ന്നെ നിത്വനായ ഒരാത്മാവുണ്ടെന്നും വിശ്വസിക്കേണ്ട ആവശ്യമില്ല. ഇതാണു<sup>6</sup> പ്രസ്തുത രണ്ടു മതക്കാരുടേയും ത തപശാസ്ത്രം.

**പ്രസ്തത മതങ്ങളെ ഖണ്ഡി**ച്ചുകൊണ്ട് ആചായ്യൻ പറകയാണം". പറയപ്പെട്ട രണ്ടുവിധ സമദായങ്ങളേയും പൂണ്ണമായംഗീകരിച്ചാൽത്തന്നെ അവയുടെ സത്തകൂടി സിദ്ധിക്കുന്നില്ല. എന്നിരിക്കെ അവഹേതുവായിട്ട് അ നന്തമായ ഈ ജഗത്തുണ്ടായെന്നും, നിലനില്ലുന്നുവെന്നും എങ്ങിനെ സിദ്ധിക്കം? കാരണം പറയപ്പെട്ട സമഭായ വഗ്ഗത്തിൽ ഒന്നപോലം സചേതനമായിട്ടില്ല; എല്ലാം ജഡങ്ങളാണം°. കേവലം ജഡമായ ഒരു വസ്തുപിൻെറ നിലനിൽപുതന്നെ മറെറാന്നിനെ അപേക്ഷിച്ചാണം". പിന്നെ സചതന്ത്രമായെങ്ങിനെ പ്രവത്തിക്കം? അതി നാൽ അങ്ങിനെയുള്ള പദാത്ഥങ്ങളുടെ സമുദായം അല്ലെ ങ്കിൽ സംഘാതം ഉണ്ടാവുന്നുവെന്നു പറഞ്ഞതുതന്നെ അസംഭവമാണും. പിന്നെ അവരുടെ മതപ്രകാരംതന്നെ പരമാണുക്കഠം ക്ഷണികങ്ങളാണു്. ഒരു ക്ഷണത്തിലുള്ള പരമാണു അടുത്ത ക്ഷണത്തിലില്ലാതാവുന്നു. അങ്ങിനെ ഷണവിദ്ധാംസത്രപങ്ങളായ പരമാണുക്കാം കൂടിച്ചേന്ത ഭൂമ്വാദിഭൂതങ്ങളായിത്തീന്നുവെന്നു പറയുന്നതെങ്ങിനെയാ ൺ<sup>v</sup>? ഒരിക്കലും അങ്ങിനെ സംഭവിക്കാൻ വയ്യ. അതി 27 🔹

നാൽ വൈഭാഷികമതക്കാരുടേയും സൌത്രാന്തികമതക്കാ രുടേയും അഭിപ്രായപ്രകാരമുള്ള ജഗദുൽപ്പത്തികഥനം ക രുപ്രകാരത്തിലും സചീകാരയോഗ്വമല്ല.

> സു:—ഇതരേതരപ്പത്യയത്വാദിതി ചേന്നോൽപ ത്തിമാത്രനിമിത്തത്വാൽ. 19

ശബ്ദായ്ഥം: ..... ഇതരേതരപ്രത്വയത്ഥാൽ = അവിദ്വാ, സംസ്കാരം, വിജ്ഞാനം എന്നിവയിൽ ഓരോന്നും മ റോരോന്നിന്നു കാരണമാവുന്നതിനാൽ, അവയുടെ സം ഘാതത്താൽ സമദായത്തിനെറ സിദ്ധി സംഭവിക്കാൻ വിരോധമില്ല. ഇതി ചേൽ = എന്നാണഭിപ്രായമെങ്കിൽ. ന=ഞ്ഞ ശരിയല്ല. എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ, ഉൽപത്തി മാത്രനിമിത്തത്വാൽ = അവിദ്വാദിതത്വങ്ങറം ഉത്തരോ ത്തരതത്വങ്ങളുടെ ഉൽപ്പത്തിമാത്രത്തിനേ കാരണമാവു ന്നുള്ള. സമദായത്തിനെറ സംഘടനയ്ക്ക കാരണമാവു നില്ല. അതിനാൽ ഇവഹേതുവായി സമദായസിദ്ധി സാദ്ധ്വമല്ലം.

സാരം: ... ബൌദ്ധമതക്കാരുടെ ശാസ്ത്രസിദ്ധാന്തങ ളിൽ പിജ്ഞാനോൽപാദനത്തിന്നു ചില കാരണങ്ങറം പറയന്നണ്ടു°. അതിൻെറ സമ്പ്രദായം എതാണ്ടിങ്ങി നെയാണം°: .... അവിദ്യാ, സംസ്കാരം, വിജ്ഞാനം, നാമം, രൂപം, ഷഡായതനം, സ്പശം, വേദനം, തുണ്ണാ, ഉപാദാ നം, ഭവം, ജാതി, ജരാ, മരണം, ശോകം, പരിദേവനം, ട്രഃഖം, ട്രമ്മനസ്താ എന്നിവ പൂപ്പപ്പിക്കുളിൽനിന്നു° ഉ തതരോത്തരവിജ്ഞാനങ്ങറം ഉണ്ടാവുന്ന എന്നാണം°. എ ങ്ങിനെയെന്നാൽ, ക്ഷണികവസ്തുക്കളിൽ നിത്വതയുടേയും

സ്ഥിരതയുടേയും യാഞാരു ഭൂമമുണ്ടാവുന്നുപോ, അതി നെയാണും അവിദ്ദ്വയെന്നു പറയുന്നതും. ഈ അവിദ്ദ്വ പിഷയങ്ങളിൽ രാഗാദിരൂപത്തിലുള്ള 'സംസ്താര'ത്തെ ഉൽപ്പാദിപ്പിക്കാൻ കാരണമായിത്തീരുന്നു. പ്രസ്തത സം സ്കാരം ഗഭസ്ഥനായ ശിശുവിൽ ആലയ'വിജ്ഞാന' ത്തെ ഉണ്ടാക്കുന്നു. ഈ ആലയവിജ്ഞാനത്തിൽനിന്നു പപ്പിച്ചാദി നാലു ഭൂതങ്ങളുണ്ടാവുന്നു. അവ ശരീരത്തി മൻപറയപ്പെട്ട ബാഹ്വാഭ്വന്തരസമദായങ്ങളുടെ ന്നം ഉൽപ്പത്തിക്കം കാരണമാവുന്നു. അവ നാമത്തെ ആശ്ര യിക്കുന്ന എന്ന കാരണത്താൽ അവയിൽനിന്നു 'നാമ' മണ്ടാപുന്നു. പ്രസ്തതനാമം വെളുപ്പു് കറുപ്പു് തുടങ്ങിയ വണ്ണത്തോടുകൂടിയ ശരീരമാകന്ന 'ത്രപ്'ത്തെ' ഉൽപ്പാദി പ്പിക്കുന്നു. ഗഭ്സ്ഥശരീരത്തിനെറ കലലബുൽബുദാദി അവസ്ഥകളിലും അതിനു നാമവും രൂപവും പറയപ്പെട്ടു വരുന്നു. പ്പഥിവി തുടങ്ങിയ നാലു ഭൂതങ്ങളും, നാമം, ത്രപം, ശരീരം, വിജ്ഞാനം, ധാതു എന്നീ അഞ്ചു ഘട കങ്ങളും കൂടി ആകെ ആറു ഘടകങ്ങറം ഗഭ്സ്ഥശരീര ത്തിന്നാശ്രയമാണ്'. ഇന്ദ്രിയങ്ങളുടെ സമൂഹത്തിന്ന് 'ഷ ഡായതന'മെന്നു പറയപ്പെട്ടുവരുന്നു. നാമത്രപങ്ങളുടേ യും ഇന്ദ്രിയങ്ങളുടേയും പരസ്പരസംബന്ധത്തിന്നു 'സ്പശ്' മെന്നു പറയുന്നു. ഈ സ്പശത്തിൽനിന്നു സുഖം ട്രഃഖം തുടങ്ങിയ അനുഭവങ്ങളുടെ 'പേടന'മുണ്ടാവുന്നു. പേട നത്തിൽനിന്നു ക്രമേണ തുഷ്ണാ, ഉപാദാനം, ഭവം, ജാ തി, ജരാവസ്ഥാ, മൃത്വ, ശോകം, പരിദേവനം, ഭൂമ്മ നസ്താ എന്നിപയം ഇപ്രകാരം പഴിക്കപഴിയായുണ്ടാപുന്നു. അതിന്നശേഷം പിന്നെയും അവിദ്ദ്വ തുടങ്ങിയ പൂവ്വോ

ബ്രഹ്മസൂത്രം

ക്കഭാവങ്ങളുടെയെല്ലാം പുനരുൽപ്പാദനമുണ്ടാവുന്നു. ഘ ടീയന്ത്രമെന്നപോലെ ഇവ അവസാനമില്ലാതെ ചക്രാ കാരേണ പുററിക്കൊണ്ടിരിക്കുന്നു. ഇതാണം' ബൌദ്ധ ശാസ്ത്രത്തിലെ സിദ്ധാന്തങ്ങളുടെ ചില വശങ്ങറ്റം. ഈ സിദ്ധാന്തത്തെ ആസ്പദിച്ച പൂവ്വോക്തങ്ങളായ ബാഹ്വാാ ഭൂന്തരസമദായങ്ങളുടെ സിദ്ധിയുണ്ടാവുന്നു എന്നു പറയു നേപക്ഷം അതു ശരിയല്ല. എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ അവി ദ്ദ്വ തുടങ്ങിയ പൂവ്വപ്പവ്വോക്തമോവങ്ങറും ടെ ഉൽപ്പത്തിക്കമാത്രമേ കാരണമാവുന്നുള്ള. അല്ലാതെ അവയുടെ സംഘാതത്തിന്റെ ഉൽപ്പത്തിക്കു കാരണമാ വുന്നില്ല. അതിനാൽ സമദായസിദ്ധി അസംഭവംത നെ എന്നു നിസ്സംശയം പായാം.

സു:...ഉത്തരോൽപാദേ ച പൂപ്പനിരോധാൽ. 20 ശബ്ദാത്ഥം:...ഉത്തരോൽപാദേ = ഉത്തരഭാപത്തി ൻറ ഉൽപ്പാദനസമയത്തിൽ. പൂപ്പനിരോധാൽ ചച അതിന്നു കാരണമായ പൂപ്പഭാവം നശിക്കന്നു എന്നതു കൊണ്ടും സമദായസിദ്ധി സംഭവിക്കന്നില്ല.

 $\mathbf{212}$ 

#### രണ്ടാമധ്യായം പാദം 2 213

ഷത്തിൽ കണ്ടുവരുന്ന. ബൌദ്ധമതത്തിലാണെങ്കിൽ എല്ലാ വസ്തുക്കളേയും അത്വന്തക്ഷണികമായേ കാണക്കാ കുന്നുള്ള. ഉണ്ടാവുന്ന ക്ഷണത്തിൽത്തന്നെ നശിക്കുന്ന വയാണം" ഭാവങ്ങളെല്ലാമെന്നാണവരുടെ സിദ്ധാന്തംത നെ. ആ സ്ഥിതിക്കു പൂപ്പ്വഭാവങ്ങറം ഉത്തരഭാവങ്ങളു ടെ ഉൽപ്പാദനത്തിനുതന്നെ കാരണമാവുന്നില്ല. എന്നി രിക്കെ പൂപ്പിഭാവങ്ങളോരോന്നും ഉത്തരഭാവങ്ങളുടെ ഉൽ പ്പാദനത്തിന്നും പിന്നെ സംഘാതസ്പഷ്പിക്കും സമുദായഘ ടനയ്ക്കുപോലും കാരണമായിത്തീരുന്നുവെന്നെ ബി ശചസിക്കാം? അതിനാൽ സമുദായസിദ്ധി സവ്വഥാ അ സംഭവംതന്നെ.

## സൂ:...അസതി പ്രതിജ്ഞോപരോധോ യൌഗപ ദുമനുഥാ. 21

ശബ്ദായ്ഥം: അസതി കാരണം നിലപിലില്ലാതി രിഞ്ഞ, കായ്യത്തിനെറ ഉൽപ്പത്തിയെ അംഗീകരിക്കുന്ന തുകൊണ്ട്. പ്രതിജ്ഞോപരോധഃ പ്രതിജ്ഞാഭംഗം സം ഭപിക്കുന്നുണ്ട്. അന്വഥാ അല്ലെങ്കിൽ. യൌഗപദ്ദാം = കായ്യകാരണങ്ങാം രണ്ടിനെറയും സത്ത ഒരേ സമയത്തു ള്ളതായി അംഗീകരിക്കേണ്ടിവരും.

സാരം: ബൌദ്ധമതസിദ്ധാന്തപ്രകാരം നാലു കാ രണങ്ങളിൽക്കൂടെയാണം<sup>°</sup> വിജ്ഞാനത്തിന്റെ ഉൽപ്പത്തി യെ അംഗീകരിച്ചിരിക്കുന്നതു<sup>°</sup>. അവയെ അധിപതിപ്ര ത്വയം, സഹകാരിപ്രത്വയം, സമനന്തരപ്രത്വയം, ആലം ബനപ്രത്വയം എന്ന പറഞ്ഞുവരുന്നു. ′അവ ക്രമേണ ഇന്ദ്രിയം, പ്രകാശം, മനോയോഗം, വിഷയബോധം ഇവ

### ബ്രഹ്മസുത്രം

യാണം". ഈ നാലു കാരണങ്ങളിൽക്കൂടെ മാത്രമേ പി ജ്ഞാനത്തിനെറ ഉൽപ്പത്തിയുണ്ടാവുന്നുള്ള. ഇതവരുടെ പ്രതിജ്ഞയാണം". അതിനാൽ കാരണത്തോടുകൂടാതെ കായ്യത്തെ അംഗീകരിക്കുന്നപക്ഷം അതവരുടെ പ്രതി ജ്ഞയ്ക്കു ഭംഗമാണം". പ്രതിജ്ഞാഭംഗം കൂടാതെ കഴിയണ മെങ്കിൽ കായ്യകാരണങ്ങറാക്ക രണ്ടിന്നും ഒരേ സമയത്തു സത്തയുണ്ടാവണം. അതൊട്ടില്ലതാനും. എങ്ങിനെ നോക്കിയാലും അവരുടെ മതം ശരിയോ സ്വീകാരയോ ഗ്വമോ അല്ല.

# സൂ:\_പ്രതിസംഖ്യാപ്രതിസംഖ്യാനിരോധാപ്രാപ്തി രവിച്ഛേദാൽ. 22

ശബ്ദാത്ഥം: \_\_ പ്രതിസംഖ്വാപ്രതിസംഖ്വാനിരോധാ പ്രാപ്തിഃ=പ്രതിസംഖ്വാനിരോധമോ അപ്രതിസംഖ്വാനി രോധമോ രണ്ട്ര പ്രകാരത്തിലുള്ള നിരോധവും സംഭവി ക്കുന്നില്ല. അവിച്ഛേദാൽ=എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ ഭാവപ്ര വാഹത്തിന്ന മുറിവില്ലാത്തതുകൊണ്ടുതന്നെ.

സാരം: .... അതുപോലെ ബൌദ്ധമതസിദ്ധാന്തപ്പ കാരം ഒരു വസ്തുപിൻെറ നാശം രണ്ടുപ്രകാരത്തിലാണം?: ഒന്നം', പ്രതിസംഖ്വാനിരോധം; മറെറാന്നം', അപ്രതിസം ഖ്വാനിരോധം ഇങ്ങിനെ. പൂണ്ണബോധത്തോടുകൂടിയ ആത്വന്തികപ്രളയഞ്ഞെയാണം' പ്രതിസംഖ്വാനിരോധമെ നെ പറയുന്നത്ര'. അബോധപൂവ്വകമായ യാട്രച്ഛികപ്രള യഞ്ഞെയാണം' അപ്രതിസംഖ്വാനിരോധമെന്നം പറയുന്ന ഇ'. ഇങ്ങിനെ രണ്ടു പ്രകാരത്തിലല്ലാതെ മൂന്നാമതൊരു

### രണ്ടാമധുായം...പാടം 2 215

പ്രകാരത്തിൽ ഒരു വസ്തവിൻെറ നാശത്തെ ബൌദ്ധശാ സ്ത്രം മാനിക്കുന്നില്ല. പ്രസ്തത രണ്ടു പ്രകാരത്തിലുള്ള പ്ര ളയവും എപ്പോഴം സംഭവിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കുന്നതിനാൽ ഒരു വസ്തുവിന്നും അധികസമയം സത്തയില്ല. അതനു സരിച്ച് എല്ലാ പദാത്ഥങ്ങളേയും ക്ഷണനാശിയായിട്ടേ ബൌദ്ധശാസ്ത്രം മാനിക്കുന്നും ഉള്ള. ആ സ്ഥിതിക്ക് ഏ തൊരു പദാത്ഥവും ഉണ്ടായ നിമിഷത്തിൽത്തന്നെ അ സത്തായിരുന്നു എന്നും അസത്തായ ആ പദായ്ഥംതന്നെ സത്തായ മറെറാരു പദ്രാത്ഥത്തിന്നു കാരണമായിത്തീരു ന്നു എന്നും പറഞ്ഞാൽ എങ്ങിനെയാണും" വിശ്വസിക്കേ ണ്ടതു<sup>o</sup>? ബൌദ്ധസിദ്ധാന്തപ്രകാരം ഭാവങ്ങളുടെ ഉൽപ്പ ത്തിയെ അംഗീകരിക്കുന്നപക്ഷം നാശത്തെ സചീകരി ക്കാൻ വയ്യ. നാശത്തെ അംഗീകരിക്കുന്നപക്ഷം ഉൽപ്പ ത്തിയെയും മാനിക്കാൻ വയ്യ. ആകപ്പാടെ വിചിത്രമാ ണും അവരുടെ വാദം. അതിനാൽ കരു പ്രകാരത്തിലും സചീകരിക്കാൻ വയ്യാത്തതാണു് അവരുടെ സിദ്ധാന്തമെ ന്നേ പറയാനുള്ള.

സു:...ഉഭയഥാ ച ദോഷാൽ. 28

ശബ്ദാത്ഥം: ഉഭയഥാ ച=രണ്ടു പ്രകാരത്തിലായാ ലും. ടോഷാൽ=ദോഷം സംഭവിക്കുന്നു എന്ന കാരണ ത്താൽ, അവരുടെ സിദ്ധാന്തം ശരിയാണെന്നു സമ്മതി ക്കാൻ വയ്യ.

സാരം:\_\_്രാന്തിസചത്രപമായ അവിള്വയുടെ വിലാ സംകൊണ്ടു തോന്നപ്പെട്ട ജഗത്തു പൂണ്ണജ്ഞാനാനുഭവ ത്തിൽ അവിള്വ നശിക്കുമ്പോറം കേവലം നശിക്കുന്നു.

#### ബ്രഹ്മസുത്രം

നാശത്തിന്നശേഷം യാതൊന്നും ബാക്കിയായി ശേഷിക്കു ന്നില്ല. എന്നു വിചാരിക്കുന്നപക്ഷം അവരുടെ അപ്രതി സംഖ്വാനിരോധത്തിന്നു വൈരുല്യാം വരും. അതല്ലം, ഭ്രാന്തിമാത്രത്താൽ തോന്നപ്പെട്ട ജഗൽപ്രതീതി പൂണ്ണ ജ്ഞാനമുണ്ടാവാതെതന്നെ തന്നത്താൻ നശിക്കുന്നു എന്നു കരുതുന്നപക്ഷം ജ്ഞാനവും അതിൻെറാ ഉപദേശാദി സാ ധനങ്ങളും കേവലം ആവശ്വമില്ലാത്തവയായിത്തീരുകയും ചെയ്യും. ഇങ്ങിനെ രണ്ടു പ്രകാരത്തിൽ ചിന്തിക്കുമ്പോം ഴം ദോഷമുണ്ടെന്ന കാരണത്താൽ അവരുടെ ലയസിദ്ധാ ന്തം ഒരു പ്രകാരത്തിലും അംഗീകരിക്കാൻ വയ്യാത്തതാ യിട്ടാണിരിക്കുന്നതും.

#### സൂ:.\_.ആകാശേ ചാ വിശേഷാൽ. 24

ശബ്ദാത്ഥം: \_.ആകാശേ ച≕ആകാശത്തിനെറ വി ഷയത്തിലും, അവരുടെ സിദ്ധാന്തം ശരിയല്ല. അവി ശേഷാൽ=എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ അന്വഭാവങ്ങളെയോ പ ദാത്ഥങ്ങളെയോ അപേക്ഷിച്ചു° അതിൽ പ്രത്യേകതയൊ ന്നമില്ലാത്തതുകൊണ്ടുതന്നെ.

സാരം:-പപ്പഥിവി തുടങ്ങിയ പദാത്ഥങ്ങളുടേയും ഭാവങ്ങളുടേയും സത്തയെയെന്നപോലെ ആകാശത്തേ യും എല്ലാവരും എല്ലാ ശാസ്ത്രങ്ങളും അംഗീകരിച്ചിട്ടു ണ്ട്. അംഗീകരിക്കാൻ അഹ്തയുമുണ്ട്. എന്തുകൊ ണ്ടെന്നാൽ ഗന്ധത്തിന്നു ഭൂമിയും രസത്തിന്നു ജലവും രൂപത്തിന്നു് അഗ്നിയും സ്പശത്തിന്നു വായുവും ആശ്ര യങ്ങളാണു്. അതുപോലെ ശബ്ദത്തിനും ആധാരമാ

216

യി ഒരു ഭൂതം ഉണ്ടായിരിക്കേണ്ടതാണം". അതാണം" ആകാശം ഫേതുവായിട്ടാണു് ശബ്ദത്തിൻെറ ആകാശം. ശ്രപണം സാധിക്കുന്നതും. ആകാശമെന്ന ഭ്രതം ഇല്ലാ യിരുന്നുവെങ്കിൽ ശബ്ദശ്രവണം സാധിക്കമായിരുന്നില്ലെ കൂടാതെ ഓരോ വസ്തവിന്നും പ്രത്യേക്ക് ന്നു പറയണം. നിലനില്ലാനുള്ള ഒഴിവുപ്രദേശവും ആവശ്വമാണും. പാ യുമുതൽ നാലു ഭൂതങ്ങളും സമ്പൂണ്ണജഗത്തും ആകാശ ത്തെ അവലംബിച്ചാണും നിൽക്കുന്നതും. ആകാശമില്ലാ യിരുന്നുപെങ്കിൽ അവയ്ക്കൊന്നും നിലനില്ലുന്നുള്ള അവ കാശം കിട്ടുമായിരുന്നില്ലെന്നപോലും കരുതണം. ສທ ത്തും നാലു് മഹാഭ്രതങ്ങളും നിലനില്ലുന്നു എന്നുള്ളതു കൊണ്ടുതന്നെ ആകാശത്തിൻെറ സത്ത പ്രത്വക്ഷമാണു്. പക്ഷികഠം ആകാശത്താണും സഞ്ചരിക്കുന്നതെന്നതുകൊ ണ്ടാണവയ്ക്കു ഖഗങ്ങളെന്നും വിഹഗങ്ങളെന്നും പേരുണ്ടാ യതു്. ഇല്ലാത്ത ഒരു വസ്തുവിൻെറ സത്തയെ സത്വമായ ശ്രുതി അംഗീകരിക്കാനം കാരണമില്ല. ശ്രുതി പറയുന്നു പരമാത്മാപിൽനിന്നാകാശമുണ്ടായിയെന്നും. ''ആത്മന ആകാശഃ സംഭ്രതഃ<sup>></sup>' എന്നിങ്ങിനെ. ഇപ്രകാരം യൂക്തി കൊണ്ടും പ്രമാണംകൊണ്ടും ആകാശത്തിൻെറ സത്ത സി **ദ്ധമാണം**°. മാത്രമല്ല, ആകാശമെന്ന ഒരു വസ്തുപില്ലെ ന്നു സമത്ഥിക്കേണ്ട ആവശ്വങ്ങളൊന്നമില്ലതാനം. അ തിനാൽ ബൌദ്ധന്മാരുടെ ആകാശമില്ലെന്ന സിദ്ധാന്തം യുക്തിസഹമോ അംഗീകാരയോഗ്യമോ അല്ല.

സൂ:.\_\_അനുസ്മതേശ്ച. 25

ശബ്ദാത്ഥം:\_\_.അന്ദസ°മുതേഃ ച≖കഴിഞ്ഞുപോയ അനഭവങ്ങളെ വീണ്ടം വീണ്ടം സൂരിക്കാൻ കഴിയുന്നതു

28 🔹

കൊണ്ടും ആത്മാവു് ക്ഷണികമാണെന്ന സിദ്ധാന്തം അ സംഗതമാണ്ം.

സാരം:---സകലമനുഷ്യക്കം തന്റെ കഴിഞ്ഞപോയ അനുഭവങ്ങളെ വീണ്ടും വീണ്ടും ഓമ്മിക്കാൻ കഴിയുന്നു ണ്ട്ട°. 'ഞാൻ ഇന്ന ദിപസം ഇന്ന ഗ്രാമത്തിൽവെച്ച് ഇന്ന വസ്ത കണ്ടു. കുട്ടിക്കാലത്തു ഞാൻ ഇന്നിന്ന കളി കഠം കളിച്ചിട്ടണ്ടായിരുന്നു. ഇരുപതു വഷത്തിനമുമ്പു° ഞാൻ ഇന്നാളെ കണ്ടിരുന്നു.' എന്നീ ത്രപത്തിൽ ഓ രോരുത്തരും തൻെറ കഴിഞ്ഞുപോയ അനുഭവങ്ങളെ ഓ ഇതിന്ദ് അനുസ്മൃതിയെന്നു പറയും. മ്മിക്കുന്നു. ഈ കാരണംകൊണ്ടുതന്നെ പറയപ്പെട്ട അനുഭവങ്ങളെ അനു ഭപിക്കുന്ന ആത്മാവു നിത്വമാണം°; ക്ഷണികമല്ല എന്ത വിശ്വസിക്കാൻ കഴിയും. ആത്മാവു ഷാണികമാണെന്നു വിശ്വസിക്കുന്നപക്ഷം ഈ അനുസൂരണം സാദ്ധ്യമല്ലെ ന്നു പറയേണ്ടതില്ലല്ലോ. ഒരു നിമിഷത്തിലുള്ള ആത്മാ വു° അടുത്ത നിമിഷത്തേയ്ക്കില്ല എന്നു പരുന്നപക്ഷം ക ഴിഞ്ഞുപോയ അനുഭവങ്ങളെ പിന്നെയാരാണോമ്മിക്കു ന്നതും! അനേകവഷ്ത്യാംക്കു മുമ്പുള്ള അനുഭവങ്ങളെക്കു ടിയും അനുസൂരിക്കുന്നു. ആ കാരണത്താൽത്തനെ ആ ത്മാവു നിത്വമാണെന്നു ബോധിക്കാൻ കഴിയുന്നു. അതി നാൽ ബൌദ്ധന്മാരുടെ ആത്മാവു ക്ഷണികമാണെന്ന വാടവും ഉപപന്നമോ സ്വീകാരയോഗ്യമോ അല്ല.

സു: \_\_നാസതോƒദ്ദഷ്ടതചാൽ.\_\_ 26

ശബ്ദാത്ഥം:\_\_അസതഃ=ഇല്ലാത്ത പസ്തപിൽനിന്നു കായ്യത്തിൻെറ ഉൽപ്പത്തി. ന=സംഭവിക്കാൻ വയ്യ. അ

ദ്ദഷ്ടതചാൽ=എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ അങ്ങിനെ സംഭവിച്ചു കാണാത്തതുകൊണ്ടതന്നെ.

സാരം: ഇനി ബൌദ്ധന്മാരുടെ മറെറാരു സിദ്ധാ ന്തം അസത്തായ കാരണത്തിൽനിന്നാണു<sup>°</sup> സത്തായ കായ്യമണ്ടായിത്തീരുന്നതെന്നാണ്. പിതയ്ക്കുന്ന പിത്ത്ര° അപ്പോരംത്തന്നെ നശിക്ഷന്നു; പിത്തു നശിച്ചിട്ടാണു' അ ങ്കരമുണ്ടാവുന്നത്ല്. ഉറയൊഴിക്കുന്നതോടെ പാൽ നശി ക്കുന്നു; പാൽ നശിച്ചിട്ടാണു് തൈരുണ്ടാവുന്നതു്. എല്ലാ പദാത്ഥങ്ങളും ഇങ്ങിനെ അസത്തായ കാരണത്തിൽനി ന്നാണും സത്തായ കായ്യമുണ്ടാവുന്നതെന്നാണവരുടെ വാ അതിനേയും ഖണ്ഡിച്ചുകൊണ്ടും ആചായ്യൻ പറക Bo. യാണം°. മയലിൻെറ കൊന്പു° ആകാശകസുമം തുടങ്ങി യവ ശബ്ദമാത്രങ്ങളാണു<sup>°</sup>. അല്ലാതെ പദാത്ഥങ്ങളല്ല. അങ്ങിനെയുള്ള ശബ്ദമാത്രങ്ങളായ അസദചസ്തക്കളിൽ നിന്നു<sup>°</sup> കന്നും ലോകത്തിൽ സംഭവിച്ചുകാണുന്നില്ല. എ) ന്നാൽ അതിനു പിപരീതമായി മണ്ണ<sup>്</sup>, പെള്ളം തുടങ്ങിയ ഉള്ള പദാത്ഥങ്ങളിൽനിന്നു പാത്രം ഹിമം തുടങ്ങിയ കു യ്യങ്ങറം ഉണ്ടാവുന്നതായും കാണുന്നുണ്ടു്. ഇതുകൊണ്ടുത ന്നെ കേവലം ഇല്ലാത്തവയും ശബ്ദമാത്രങ്ങളും ഉണ്ടായി ട്ടില്ലാത്തവയുമായ വസ്തക്കളിൽനിന്നു യാതൊരു കായ്യപ ദാത്ഥവും ഉണ്ടാവാൻ സാഭ്ധ്വമല്ലെന്നു ബോധിക്കാൻ ക പിത്തും പാലും നശിച്ചിട്ടല്ല അങ്കരവും തൈ ഴിയുന്നു. രുണ്ടാവുന്നതു<sup>°</sup>. പിത്തുതന്നെ ഞങ്കരമായും പാലുത നെ തൈരായും രൂപാന്തരപ്പെടുക മാത്രമാണു് ചെയ്യു അതിനാൽ ജഗത്തിൻെറ കാരണം അസത്ത ന്നഉ്.

ല്ല; സത്താണം<sup>°</sup>. അതു സത്വവുമാണം<sup>°</sup>. അതിനാൽ ബൌദ്ധന്മാരുടെ അസത്തിൽനിന്ന സത്തുണ്ടാവുന്ന എ ന്ന സിദ്ധാന്തവും ശരിയല്ല.

സു:....ഉറേസീനാനാമപി ചൈവം സിദ്ധിഃ. 27

ശബ്ദാത്ഥം:...എവം **ച**=ഞങ്ങിനെയാണെങ്കിൽ... കത്താവു കൂടാതെതന്നെ സ്പാഭാവികമായി കായ്യമുണ്ടാവു മെങ്കിൽ. ഉദാസീനാനാം അപി=കായ്യസിദ്ധിക്കവേണ്ടി പ്രവത്തിക്കാതെ അലസന്മാരായിരിക്കുന്നവക്കം. സി ദ്ധിഃ=കായ്യസിദ്ധിയുണ്ടാവാൻ അഹതയുണ്ട്°.

സാരം:\_\_\_ചേതനാത്മകമായ ഒരു കത്താവിൻെറ ആ വശ്വമില്ലാതെ ക്ഷണികപദാത്ഥങ്ങളുടെ സമദായത്തിൽ നിന്നു കായ്യത്തിനെറ ഉൽപത്തിയുണ്ടാവുന്നു എന്ന ബൌലസിദ്ധാന്തത്തെ ഖണ്ഡിച്ചുകൊണ്ടാചായ്യൻ പറ കയാണം". കായ്യങ്ങളുടെ സിദ്ധിക്ക് ചേതനാസപത്രപനാ യ ഒരു കത്താവിൻെറ ആവശ്വമില്ലെങ്കിൽ തങ്ങളുടെ കാ യ്യസിദ്ധിക്കുവേണ്ടി യാതൊന്നും പ്രവത്തിക്കാതെ അലസ ന്മാരായിരിക്കുന്ന മൂഡന്മാക്കം അവരുടെ കായ്യസിദ്ധി സചാഭാവികമായിട്ടണ്ടായിക്കൊണ്ടിരിക്കേണ്ടതാണ്ം". എ ന്നാൽ അങ്ങിനെ സംഭവിച്ചകാണുന്നില്ല. പ്രവത്തിക്ക ന്നവക്ക് മാത്രമേ ലോകത്തിൽ അനുഭവം സിദ്ധിച്ചകാ അന്നുള്ള. അതിനാൽ ബൌദ്ധന്മാരുടെ കത്താവില്ലാ തെ കായ്യമുണ്ടാവുന്നു എന്ന സിദ്ധാന്തവും സമീചീ്ന മല്ല.

സു:\_\_\_നാഭാവ ഉപലണ്ണേ. 28

ശബ്ദാത്ഥം:....അഭാവഃ=പ്രതീതിയുള്ള പദാത്ഥത്തി ൻെറ അഭാവം. ന=സംഭവിക്കുന്നില്ല. ഉപലബ്ലേഃ=എ

220

ന്ത്രകൊണ്ടെന്നാൽ അതിൻെറ ഉപലബ്ഡിയുള്ളതുകാണ്ടു തന്നെ.

സാരം:--ബൌദ്ധമതത്തിൻെറ ക്ഷണികവാദത്തെ ഖണ്ഡിക്കലായിരുന്നവല്ലോ ഇതുവരെ ചെയ്തിരുന്നതു°. ആ പ്രകരണത്തെ ഉപസംഹരിച്ചും ഈ സൂത്രംമതൽ യോ ഗാചാരമെന്ന വൈജ്ഞാനികന്മാരുടെ മതത്തെ ഖണ്ഡി ക്കാൻ തുടങ്ങുകയാണ്. അവരുടെ അഭിപ്രായപ്രകാരം അറിയപ്പെടുന്ന ബാഹ്വപദാത്ഥങ്ങളെല്ലാം കേവലം ഇ ല്ലാത്തവയാണം". സാവ്നാനഭവംപോലെ ബുദ്ധിയുടെ ര്ര പ്രതിഭാസം മാത്രം. അതിനെ ഖണ്ഡിച്ചുകൊണ്ടു<sup>ം</sup> ആചായ്യൻ പറകയാണം". അറിവിൽ പെടുന്ന ബാഹ്വ പദാത്ഥങ്ങറാക്കു കായ്യന്ത്രപത്തിലും കാരണത്രപത്തിലും ഉപലബ്ലിയുള്ളതിനാൽ അവയുടെ അഭാവം സംഭവിക്കു ന്നില്ല. നശിച്ചു എന്നു തോന്നുന്ന സമയത്ത്ര് അവ കാ രണത്രപേണ സ്ഥിതിചെയ്യന്നുണ്ടു°. ഉണ്ടായി എന്ന തോന്നന്ന സമയത്തു കായ്യ്യര്പത്തിൽ പ്രതിഫലിക്ക മാ ത്രമാണം" ചെയ്യുന്നതു്. ആ സ്ഥിതിക്ക് എപ്പോഴം അ വ ഉള്ളതായിട്ടാണ് കണക്കാക്കേൺതു്. പിന്നെ അവ യുടെ അഭാവത്തെയെങ്ങിനെ മാനിക്കും? സ<del>ചറപ്പ</del>ദ്ദഷ്ടപ ദാത്ഥമോ ആകാശത്തിലെ നീലവണ്ണമോപോലെ ഇല്ലാ ത്തവയല്ല ബാഹ്വപദാത്ഥങ്ങറാ. എപ്പോഴം അവയുടെ ഉപലബ്ലിയുണ്ട്. അതിനാൽ അവയുടെ അഭാവവാദം സംഗതമല്ല.

#### ബ്രഹസതം

സു:\_\_വൈധമ്മുാച്ച ന സചപ്പാദിവൽ. 29

ശബ്ദാത്ഥം:—വൈധമ്മ്വാൽ ല = വ്വത്വാസമള്ളതു കൊണ്ടും. ന സ്വപ്പാദിവൽ=സ്വവ്പാദ്വവസ്ഥകളിലെ വസ്തക്കളെന്നപോലെ മിത്ഥ്വയല്ല.

സാരം:\_\_\_ഉപലബ്ലിമാത്രംകൊണ്ടു പദാത്ഥത്തിൻെറ സത്തയെ മാനിക്കാമെങ്കിൽ സ്വവ്നപദാത്ഥങ്ങാംക്കം ഉ പലബ്ലിയില്ലേ? എന്നാൽ അവയും മിത്ഥ്വയല്ലെന്ന പറ ഞ്ഞുകൂടേ? എന്ന പൈജ്ഞാനികൻറ പുപ്പപക്ഷത്തിന്നു മ**൨പടി പറകയാണീ സൃത്രംകൊണ്ടു** ചെയ്യുന്നതു്. സ**ച** പ്പാവസ്ഥയിലെ പദാത്ഥങ്ങറം എത്രതന്നെ അനുഭവ സചരൂപമായി കാണപ്പെട്ടാലും ഉണന്നതിന്നുശേഷം അ വയുടെ ഉപലബ്ലിയില്ല. അതുപോലെ ചിലപ്പോറം മ അസ്ഥലത്തെ ജലത്തിന്നും ആകാശത്തിലെ പണ്ണങ്ങറം ക്കം ഇന്ദ്രജാലവിദ്വയിൽ കാണിക്കപ്പെടുന്ന പദാത്ഥങ്ങഠം ക്കുമൊക്കെ ക്ഷണനേരത്തെ ഉപലബ്ഡിയുണ്ടെന്നു തോ ന്നിയാലും അനന്തരക്ഷണത്തിൽ അവയുടെയൊന്നും ഉ പലബ്ലിയോ പ്രതീതിപോലുമോ നിലനില്ലുന്നില്ല. എ ന്നാൽ ജാഗ്രദവസ്ഥയിൽ അറിയപ്പെടുന്ന സ്ഥൂലപദാ യ്ഥങ്ങളുടെ സ്ഥിതി അതല്ല. അവ ചിരകാലം നില നില്ല<sub>6</sub>ന്നു. ഒരേ സമയത്തു പലക്കം ഒരുപോലെ ഉപല ബ്ലിയുണ്ട്. നശിച്ചാലം മറെറാര സചത്രപമായിത്തീര കയല്ലാതെ ഇല്ലാതായിത്തീരുന്നില്ല. ഈവക കാരണങ്ങ ളെക്കൊണ്ടു ജാഗ്രദവസ്ഥയിലെ ബാഹ്വ്വപദാത്ഥങ്ങളുടെ ഉപലബ്ലി സചപ്പപദാത്ഥാപോലെയല്ല. അതുകൊണ്ടു

222

സചവ്വപദാത്ഥംപോലെ അവ മിത്ഥ്വയാണെന്നു പറ യാൻ വയ്യ.

സൂ:\_\_ന ഭാവോഗ്നപലബ്ലേം. 30

ശബ്ദാത്ഥം:\_\_ഭാവഃ=വിജ്ഞാനമതക്കാരുടെ കല്പന പ്രകാരമുള്ള വാസനയുടെ സത്ത. ന=സിദ്ധമാവൂന്നില്ല. അനുപലബ്ലേഃ=എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ അവരുടെ മതപ്ര കാരം ബാഹ്വപദാത്ഥങ്ങളുടെ ഉപലബ്ഡിതന്നെയില്ല.

സാരം: \_\_\_മുമ്പനുഭവിച്ച പദാത്ഥത്തിനെറ അനുഭ്ര തിയിലുള്ള ഭാവം ബുദ്ധിയിൽ ബാക്കിയായി ശേഷിക്കു ന്നതാണം" വാസന. പദാത്ഥങ്ങളുടെ ഉപലബ്ലിതന്നെ യില്ലെങ്കിൽ പിന്നെ അനുഭവമോ വാസനയോ ഉണ്ടാവു ന്നതെങ്ങിനെ? വൈജ്ഞാനികന്മാർ പദാത്ഥങ്ങറാക്കുപ ലബ്ലിയില്ലെന്നും വാസനയുണ്ടെന്നമാണം" പറയുന്നതും. അതെങ്ങിനെ ശരിയാവും? അതിനാൽ അവരുടെ മതം തന്നെ ശരിയല്ല. ബാഹ്വപദാത്ഥങ്ങളുടെ സത്തയെ അം ഗീകരിക്കുന്നതാണം" യുക്തിസംഗതമായിട്ടിരിക്കുന്നതും.

സു:.....ക്ഷണികതചാച്ച. 31

ശബ്ദാത്ഥം:...ഷാണികതചാൽ ച=ബൌദ്ധമതക്കാ ഒടെ സിദ്ധാന്തപ്രകാരം വാസനയ്ക്കാധാരഭൂതയായിരിക്കു ന്നബുദ്ധിയും ക്ഷണികയാണം<sup>°</sup>. അതുകൊണ്ട് അവരുടെ സിദ്ധാന്തപ്രകാരമുള്ള വാസന സംഭവിക്കാൻ വയ്യ.

സാരം:—വാസനകളുടെ നിലനില്പിന്നാധാരഭൃതയാ യ ബൂദ്ധിതന്നെ ഷാണികയാണെന്നാണും വൈജ്ഞാനി കന്മാരുടെ സിദ്ധാന്തം. ക്ഷണികയായ ബൂദ്ധിയിൽ ബ്രഹസ്യതം

സ്ഥിരമായി വാസന നിലനില്ല<sub>8</sub>ന്നതെങ്ങിനെ?്ബൂദ്ധി യില്ലെങ്കിൽ വാസനകഠംക്കവലംബമില്ല. അവലംബ മില്ലാതെ വാസനകഠം നിലനില്ല<sub>8</sub>മെന്നെങ്ങിനെ വിശച സിക്കാം? ആകപ്പാടെ വൈജ്ഞാനികമതവും ഭ്രാന്തിപൂ ണ്ണമാണം?.

സൂ:\_\_സപ്പ്ഥാനപപത്തേശ്വ. 32

ശബ്ദാത്ഥം:...സവ്വഥാ=എല്ലാ പ്രകാരത്തിലും. അ നുപപത്തേഃ ച=സംഗതമായിക്കാണുന്നില്ല എന്നതുകൊ ണ്ടും വൈജ്ഞാനികമതം സ്വീകരിക്കാവുന്നതല്ല.

സാരം: പവെജ്ഞാനികമതക്കാരുടെ സിദ്ധാന്തങ ളെ എത്രത്തോളം വിചാരംചെയ്ത നോക്കുന്നുവോ അത്ര തോളം യുക്തിക്കു വിരുദ്ധമായിട്ടാണു കാണുന്നതു്. അ തിനാൽ ബൌദ്ധമതങ്ങളുടെ സവ്വശാഖകളും കരുപോ ലെ തള്ളപ്പെടേണ്ടതായിട്ടാണിരിക്കുന്നതു്. ഈ പതി പാദനംകൊണ്ടു സവ്വശൂന്വ്യമെന്നു വാദിക്കുന്ന മാദ്ധ്വമിക മതത്തെക്കൂടിയും ഖണ്ഡിച്ചിരിക്കുന്ന എന്നു ധരിക്കുകയും വേണം.

സു:....നെകസ്തിന്നസംഭവാൽ. 33

ശബ്ദാത്ഥം:\_\_ ഏകസ്മിൻ=സത്വമായ ഒരു പദാത്ഥ ത്തിൽ. ന=പരസ്പരവിരുദ്ധങ്ങളായ അനേകം ധമ്മങ്ങ ളണ്ടാവാൻ വയ്യ. അസംഭവാൽ=എന്ത്രകൊണ്ടെന്നാൽ ഞങ്ങിനെ സംഭവിക്കാത്തതുകൊണ്ടുതന്നെ.

സാരം:—വൈജ്ഞാനികം (യോഗാചാരം) മാദ്ധ്വമി കം എന്നീ ബൌദ്ധമതശാഖകളുടെ ഖണ്ഡനത്തെ ഉപ

സംഹരിച്ചു ജൈനമതസിദ്ധാന്തങ്ങളെ ഖണ്ഡിക്കുന്ന പു തിയ പ്രകര്ണം ആരംഭിക്കുകയാണും ഈ സൂത്രം മുതല്ലും. ജെനന്മാർ 'സപ്തഭംഗി' ന്വായത്തെ പരസ്കരിച്ചു° ഒരേ സമയത്തു് ഒരു പദാത്ഥത്തിൻെറ\_സത്തയെയും` അസ ത്തയെയും രണ്ടിനെയും അംഗീകരിക്കുന്നണ്ടു°. അതിനെ ഖണ്ഡിച്ചുകൊണ്ട് ആചായ്യൻ പറകയാണം", ഒരു പദാ ത്ഥത്തിൽ ഒരേ സമയത്തു വിരുദ്ധധമ്മങ്ങളുണ്ടാപാൻ വ യ്യെന്നു്. ആദ്വാതന്നെ അവരുടെ സിദ്ധാന്തത്തിൻെറ സചത്രപമൊന്നു പറയാം. ജൈനന്മാർ തത്വങ്ങളെ ഏഴു പടാത്ഥങ്ങളും അഞ്ചും അസ്തികായങ്ങളുമായിട്ടാണും വേർ തിരിച്ചിരിക്കുന്നതു°. ജീവം, ഞജീവം, ആസ്രവം, സം വരം, നിജ്ജരം, ബന്ധം, മോക്ഷം ഇവയാണം" എഴു പ ഭാത്ഥങ്ങറാം. ജീവാസ്തികായം, പുൽഗലാസ്തികായം, ധ മ്മാസ്കികായം, അധമ്മാസ്കികായം, ആകാശാസ്കികായം ഇവയാണം" അഞ്ചു" അസ്തികായങ്ങറാ. പറയപ്പെട്ട പ ന്ത്രണ്ടു പിഭാഗത്തിൽ ബാഹ്വാഭ്വന്തരങ്ങളായ അല്ലെങ്കിൽ സ്ഥംലസൂക്ഷുങ്ങളായ എല്ലാ തത്വങ്ങളും ഉഠാക്കൊള്ള പറയപ്പെട്ട വിഭാഗങ്ങളേയും അചയിലടങ്ങിയ പ ന്നു. ദാത്ഥങ്ങളേയം 'സപ്തഭംഗീ'ന്വായത്തിൽക്കൂടെയാണം' നി രൂപിക്കുന്നത്ര°. സപ്തഭംഗീന്വായമെന്നഇ° ഇങ്ങിനെയാ ണം°. 1 "സ്വാദസ്തി<sup>7</sup>2 സ്വാനാസ്തി 3 സ്വാദസ്തി ച നാ സ്കി ച 4 സ്വാദപക്തച്ചും 5 സ്വാദസ്കി ചാപക്തച്ചശ്ച. 6 സ്വാന്നാസ്കി ചാപക്തപ്പ്യശ്ച 7 സ്വാദസ്കി ച നാസ്കി ചാപക്തവ്വശ്വാ<sup>ാ</sup> ഇതാണു<sup>ം</sup> സപ്തഭംഗീന്വായം. ഇതിൽ ക്കുടെ പീക്ഷിക്കുമ്പോറം ചില പദാത്ഥങ്ങളെ അസ്തിയെ ന്നും നാസ്തിയെന്നും (ഉണ്ടെന്നും ഇല്ലെന്നും) കരേ സമയ 29 •

#### ബ്രഹ്മസുതം

ഈ പറയണമെന്നാണു് വരുന്നതു്. അതു ശരിയാവാൻ വയ്യ. ഉള്ളത് ഉള്ളതായും ഇല്ലാത്തത് ഇല്ലാത്തതായും ത ന്നെ ഇരിക്കുന്നു എന്നുള്ളതാണു് പരമായ്ഥം. നിത്വപദാ യ്ഥം നിത്വവും അനിത്വപദായ്ഥം അനിത്വവുമാണു്. അതിനു മാററം വരാൻ വയ്യ. എന്നിരിക്കേ പദായ്ഥങ്ങ ളുടെ നിത്വാനിത്വത്വത്താകും അസ്തിനാസ്തിത്വങ്ങാകും വ്വവസ്ഥയില്ലാതെ ഒരേ പദായ്ഥത്തെ ഒരേ സമയത്തത ന്നെ എല്ലാമായിക്കൊണ്ടുള്ള വ്വവഹാരവും സിദ്ധാന്തവും സ്വീകാരയോഗ്വമോ യുക്തിസംഗതമോ അല്ല.

സു:---ഏവം ചാത്മകാർസ്സും. 34

ശബ്ദായ്ഥം:\_\_ആത്മകാർസ്റ്റ്വം ല≕ആത്മാവിൻെറ വലുപ്പം ശരീരത്തോടു തുല്വമാണു° എന്ന സിദ്ധാന്തവും. ഏവം⊨ഇപ്രകാരം അസംഗതവും അത്ഥശൂന്വവുമാണു°.

സാരം: ടെജനമതക്കാരുടെ മറെറാരു സിദ്ധാന്തം ആത്മാവിന്റെ വലിപ്പം ശരീരത്തോട്ട തുല്വമാണെന്നുള്ള താണം". ഒരു വസ്തവിൽ വിരുദ്ധധമ്മത്തിന്റെ ഘടന എപ്രകാരം യുക്തിസംഗതമല്ലയോ അതുപോലെ ഈ സി ദ്ധാന്തവും യുക്തിസംഗതമാവാൻ വയ്യ. എന്തുകൊണ്ടെ ന്നാൽ ഇന്നു മനുഷ്യനായിരിക്കുന്ന ഒരാത്മാവു മനുഷ്യശ രീരത്തോളം വലിപ്പമുള്ളതായിട്ടാണല്ലോ അവരുടെ സി ധാന്തപ്രകാരം കണക്കാക്കേണ്ടത്ര്. കമ്മഗതിവിശേഷ ത്താൽ ആ ആത്മാവിന്നു് ഒരു ഉറുമ്പിന്റെ ജന്മം കിട്ട ന്നു എന്നു വന്നാൽ എങ്കിനെ ആ ശരീരത്തിലൊത്തും? ഞല്ലെങ്കിൽ ആനയുടെ ജന്മം കിട്ടിയെന്നു വിചാരിക്കും, എന്നാൽ എങ്ങിനെ ആ ശരീരത്തിൽ നിറയും? ഇതിന്നു പുറമെ മനുഷ്യൻ ജനിക്കുമ്പോറ്റ വളരെ ചെറിയ കട്ടി യായിട്ടാണിരിക്കുന്നത്ര്. പിന്നെ ദിവസേന ശരീരം വ പുതായിക്കൊണ്ടിരിക്കുന്നമുണ്ട്. ആ സ്ഥിതിക്ക് എ പ്പോഴ്ള്ള ശരീരത്തോടു തുല്യമാണെന്നാണ് ധരിക്കേണ്ട ത്ര്? അല്ലെങ്കിൽ ശരീരത്തോടൊപ്പം ആത്മാവും വള ന്തകൊണ്ടിരിക്കുന്ന എന്നാണോ ധരിക്കേണ്ടത്ര്? കൂടാതെ ശരീരത്തിൻെറ കയ്യോ കാലോ വല്ല അവയയവും മുറി ഞ്ഞുപോയെന്നിരിക്കട്ടെ, എന്നാൽ ആ അവയവത്തിലു ണ്ടായിരുന്ന ആത്മസ്വത്രപം മുറിഞ്ഞുപോവുന്നുണ്ടോ? ഇ ല്ലെങ്കിൽ പിന്നെ എങ്ങിനെ ശരീരത്തിൽ കത്രങ്ങം? ഞ കപ്പാടെ ഒരുപ്രകാരത്തിലും വിശ്വസിക്കാൻ കഴിയാത്ത ക രബദ്ധസിദ്ധാന്തമാണ് ശരീരത്തോട്ട തുല്യമാണ് ഞ ത്മാവിൻെറ വലിപ്പമെന്നുള്ളത്. കരിക്കലും യുക്തിസംഗ തമോ വിശ്വാസയോഗ്വമോ അല്ല.

## സു:—ന ച പയ്യായാപ്യേവിരോധോ വികാരാ ദിഭുഃ. 85

ശബ്ദാത്ഥം: ...... അപി ച=ഇതിന്നു പുറമെ. പയ്യാ യാൽ=ശരീരസ്ഥിതികനുസരിച്ചും, ആത്ഥാവും ആയി ത്തീരുന്നു എന്നു വിചാരിച്ചാലും. അവിരോധഃ ന=വൈ രുദ്ധ്യത്തിന്നു നിവാരണം കിട്ടുന്നില്ല. എന്തുകൊണ്ടെ ന്നാൽ, വികാരാഭിള്യഃ=ആത്ഥാവിന്നു വികാരം തുടങ്ങിയ ഭോഷങ്ങളുണ്ടെന്നു പറയേണ്ടിവരും.

സാരം:\_\_ഇനി ശരീരം എപ്പഴെപ്പോഠം ഏതേതു രൂപത്തിലായിത്തീരുന്നവോ, അപ്പഴപ്പോഠം ആത്മാവും

#### ബ്രഹ്മസ്തരം

ആ രൂപത്തിലായിത്തീരുന്നു എന്നു പറയുന്നപക്ഷം ഇ തിലധികം അബദ്ധമായിത്തീരും. എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ ഉണ്ടാവുക, വലുതാവുക, തടിക്കുക, ശോഷിക്കുക തുടങ്ങി യ ശരീരത്തിന്റെ ധമ്മങ്ങളൊക്കെ ആത്മാവിന്നുണ്ടെന്നു പറയേണ്ടിവരും. നിരവയവവും നിപ്പികാരവുമായ ആ ത്മാവു സാവയവവും സവികാരവുമാണെന്നും നിത്വശു ബുക്തസ്ഥഭാവമായ ആത്മാവു" ഉൽപത്തിസ്ഥിതിലയ ങളോട്ടുകൂടിയതാണെന്നും പറയേണ്ടിവരും. അങ്ങിനെ പറയുന്നത്ത് എല്ലാ സിദ്ധാന്തങ്ങാക്കും അനുഭവത്തിന്നും വിരുദ്ധമാണം". എങ്ങിനെയും ജെനന്മാരുടെ ഈ സി ധാന്തം മാനിക്കത്തക്കതല്ല.

സു:....അന്ത്യാവസ്ഥിതേശ്ചോഭയനിതൃതചാദവി

### ഗേഷഃ. 86

ശബ്ദായ്മം: ചെ ഇതിന്നു പുറമെ. അന്ത്വാവസ്ഥി തേഃ =മോഷ്ഥാവസ്ഥയിൽ ജീവൻെറ പരിമാണത്തിന്നു നിത്വത്വം കല്പിച്ചിരിക്കയാൽ. ഉഭയനിത്വതചാൽ =ആ ദിമദ്ധ്വാവസ്ഥകളിലുള്ള പരിമാണത്തിന്നും നിത്വതചം പറയേണ്ടിവരുന്നതുകൊണ്ടു°. അവിശേഷഃ =മോക്ഷമെന്ന തു പ്രത്യേക വിശേഷാനുഭൂതിയായിക്കുതാൻ വയ്യ.

സാരം: .....ജൈനസിദ്ധാന്തത്തിൽ ജീവൻ മോഷം പ്രാപിക്കുമ്പോറം എന്തൊരു പരിമാണമാണോ ഉള്ളത്ത്, അതു നിത്വമാണെന്നു കല്പിച്ചിട്ടുണ്ട്. അന്ത്വപരിമാണം നിത്വമാണെങ്കിൽ ആദിമദ്ധ്വാവസ്ഥകളിലെ പരിമാണ വും നിത്വങ്ങളാണെന്നു പറയേണ്ടിവരും. ഒരു വസ്തുവി ന്നു് ഒരു സമയത്തുമാത്രം നിത്വത്വവും മററു സമയങ്ങളി

228

ലൊക്കെ അനിത്വതപവും എന്നു വരാൻ വയ്യ. നിത്വ മാണെങ്കിൽ എപ്പോഴും നിത്വംതന്നെ. അല്ല, അനിത്വ മാണെങ്കിൽ എപ്പോഴും അനിത്വംതന്നെ എന്നും പറയേ ണ്ടിവരും. അന്ത്വാവസ്ഥയിൽ നിത്വതാപം കല്പിച്ചതുകൊ ണ്ടു മററവസ്ഥകളിലും നിത്വത്വപം കല്പിച്ചതുകൊ ണ്ടു മററവസ്ഥകളിലും നിത്വത്വപം കല്പിച്ചതുകൊ ഞ്ഞിനെയാണെങ്കിൽ ഒരു ജീവൻ സംസാരത്തിലേക്കിറ ത്തിയശേഷം മോക്ഷപ്പാപ്തിക്കിടയിൽ എത്രയോ ശരീര ത്തിയശേഷം മോക്ഷപ്പാപ്തിക്കിടയിൽ എത്രയോ ശരീര ഞ്ഞെട്ട തല്വാമായ വലിപ്പമാണെന്നെങ്ങിനെ പറ യാം? ഇതിന്നപുറമെ മദ്ധ്വമാവസ്ഥയിൽ ജീവന്ന സം സാരത്തിലെ സ്ഥിതി നിത്വമാണെങ്കിൽ പിന്നെ മോ ക്കാവസ്ഥയിലെന്താണും വിശേഷം? ആകപ്പാടെ ജൈ നന്മാരുടെ മതം അയുക്തിബഹ്തളവും അത്ഥത്വേറുവുമാ ഞ്. അതിനാൽ സപീകാരയോഗ്വമോ വിശചാസ്വമോ അല്ല.

സു:\_\_പത്യരസാമഞ്ജസുറൽ. 37

ശബ്ദാത്ഥം:...പത്വഃ=പാശുപതമെന്ന മതവും. അ സാമഞ്ജസ്വ്വാൽ=യക്തിവിരുദ്ധമായതിനാൽ സ്വീകാര യോഗ്വമല്ല.

സാരം: ... ഇങ്ങിനെ ജൈനമതത്തെ ഖണ്ഡിച്ചു ത ള്ളിക്കളഞ്ഞശേഷം പാശുപതമെന്ന മതത്തെ ഖണ്ഡി കുന്ന പുതിയ പ്രകരണം ആരംഭിക്കുന്നു. പാശുപതമ തക്കാരുടെ സിദ്ധാന്തവും കല്പനയും അത്വന്തവിചിത്രമാ ഞ°. അവരുടെ സിദ്ധാന്തംതന്നെ വേദവിരുദ്ധമാണം°. കല്പന വിചിത്രവുമാണം°, കഴുത്തിൽ മാല, കയ്യിൽ ക

#### ബ്രഹ്യതം

ങണം, കാതിൽ കണ്ഡലം, തലയിൽ ജട, സവ്വാംഗം ഭ സൂം, യജ്ഞോപവീതം ഇങ്ങിനെ ആറു ചിഹ്നങ്ങളെ ധ രിക്കുന്നതുകൊണ്ടുതന്നെ ജീവനു മോക്ഷം കിട്ടുന്നു എന്നാ ണവരുടെ കല്പന. മോക്ഷത്തിന്നു പ്രത്യേകമായി തത്വ ജ്ഞാനമോ സാധനാനുഷ്ഠാനമോ വൈരാഗ്വ്വമോ കന്നം ആവശ്വമില്ല; പറയപ്പെട്ട ആറു ചിഹ്നങ്ങളുടെ ധാരണം മാത്രം മതി എന്നാണവർ പറയുന്നതു°. ജന്മപയ്യന്തം പ്രസ്തത മുദ്രകളെ ധരിച്ച ഒരാഠം പിന്നീടു സംസാരത്തിൽ ജനിക്കാനിടവരില്ലെന്നവർ പറയുന്നു. ഇനി സിദ്ധാന്തം ഇതിലധികം വിചിത്രമാണം°. പരമേശചരൻ ഈ ജഗ ത്തിൻെറ നിമിത്തകാരണം മാത്രമാണം°; പ്രധാനമാണം° ഉപാദാനകാരണമെന്നാണും സിദ്ധാന്തം. പറയപ്പെട്ട രണ്ടു കായ്പങ്ങളും വേദസമ്മതമോ യുക്തിസംഗതമോ അ അതിനാൽ പാശുപതമതം സചീകാരയോഗ്വമല്ല. <del>ال</del>

സു:\_\_സംബന്ധാനുപപത്തേശ്ര. 88

ശബ്ദാഞ്ഥം:...സംബന്ധാനുപപത്തേഃ ച=സംബ സ്പത്തിൻെറ അനുപപത്തികൊണ്ടും പ്രസ്തതമതം സ്പീ കാരയോഗ്വമല്ല.

സാരം: ഈശചരനെ ജഗത്തിൻെറ കേവലം നി മിത്തകാരണം മാത്രമായിട്ടാണവർ അംഗീകരിക്കുന്നത്ക് പ്രധാനത്തെയാണം" ഉപ്പാദാനകാരണമായിക്കുരുത്തായ്ക്കുന്നത് എന്നാൽ ഉപാദാനകാരണവും നിമിത്തകാരണവും ത മ്മിൽ സംബന്ധമുണ്ടാവുമ്പോഴേ കായ്യത്തിൻെറ ഉൽപ ത്തിയുണ്ടാവുന്നുള്ള. ജഗത്തിലും അത്ഭിനെയാണം" ക

### രണ്ടാമധ്യായം-പാദം 2 231

ണ്ടുവരുന്നതു<sup>°</sup>. നി**മിത്തകാരണമായ** കംഭകാരനം ഉപാ ഭാനകാരണമായ മണ്ണം കൂടിച്ചേരുമ്പോഴേ ഘടമാകന്ന കായ്യത്തിൻെറ ഉൽപത്തിയുണ്ടാവുന്നുള്ള. ആ സ്ഥിതി ക്ക് ഈശ്വരനും പ്രധാനവും കൂടിച്ചേരണം. എങ്കിലേ പ്രപഞ്ചത്തിനെറ ഉൽപത്തിയെ കരുതാൻ വയ്ക്കു. അ തെങ്ങിനെ സംഭപിക്കുന്നു എന്നപർ തെളിയിക്കേണ്ടതാ ണം". പക്ഷേ അതു ചെയ്തിട്ടില്ല. കംഭകാരന് സശരീര നായതുകൊണ്ടു മണ്ണി**നെ എട്ട**ക്കാനം ത്രപപ്പെടുത്താന മെല്ലാം സാധിക്കം. എന്നാൽ ഈശ്വരൻ അശരീരനം നിഗ്ഗണനും നിപ്പികാരനമാകയാൽ എങ്ങിനെ പ്രധാന ഞ്ഞോടു കൂടിച്ചേരുന്നു; എങ്ങിനെ പ്രപഞ്ചമുണ്ടാവുന്ന എ ന്നു തെളിയിക്കുകതന്നെ പേണം. എന്നാൽ അതു ചെ യ്കിട്ടില്ല. അതിനാൽ വേദവിധിക്കു വിരുദ്ധവും യൂക്തി ക്ക് അസംഗതവുമാണവരുടെ സിദ്ധാന്തം. അതുകൊ ങ്ടു സ്ഥികരിക്കാവുന്നതോ വിശ്വസിക്കാവുന്നതോ അല്ല.

സു: \_\_ അധിഷ്ഠാനാനുപപത്തേശ്ച. 39

ശബ്ദാഷ്ം:\_\_അധിഷ്ഠാനാനുപപത്തേഃ ച=അധി ഷ്ഠാനത്തിനെറ അനുപപത്തികൊണ്ടും പ്രസ്തതമതം സചീകാരയോഗ്യമല്ല.

സാരം: .... കംഭകാരൻ മണ്ണിൻെറ അധിഷ്ഠാതാപാ യിരുന്നു ഘടാദിപ**ദാഷ്ഥങ്ങളെ** സ്റ്റഷ്ടിക്കപോലെ ഈ ശചരനും പ്രധാനത്തിൻെറ അധിഷ്ഠാതാപായിരുന്നു ജഗ ത്തിൻെറ സ്റ്റഷ്ടിയെ നടത്താം. എന്നാൽ നിരാകാരമാ യ പ്രധാനമെങ്ങിനെ അധിഷ്ഠേയമാവും; ആകാരാദിര ഹിതനായ ഈശചരനെങ്ങിനെ അധിഷ്ഠാനമാവും? ഞ

ഇ് അവർ വ്വക്തമാക്കുന്നില്ല. അതിനാൽ പാശൂപത ക്കാരുടെ സിഭ്ധാന്തം കേവലം യുക്തിവിരുഭലവും വേ∂സി ഭധാന്തങാക്കെ വിപരീതവുമാണം°. അതിനാൽ സാവ്വ ഥാ സചീകാരയോഗ്വമോ വിശചാസയോഗ്വമോ അല്ല.

സു: \_\_ കരണവച്ചേന്ന ഭോഗാദിഭ്യഃ. 40 ശബ്ദാത്ഥം: \_\_ കരണവൽ - ഈശ്വരസങ്കല്പംകൊണ്ടു മ നോബിദ്ധീന്ദിയാദികരണങ്ങളോട്ടകൂടിയവനായിത്തീൻം. ചേൽ - എന്നാണഭിപ്രായമെങ്കിൽ. ന - ഞതു ശരിയല്ലം എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ. ഭോഗാദിള്യഃ = കമ്മഫലങ്ങളോട് സംബന്ധം മുതലായവയുണ്ടാവും.

സാരം: ഈശ്വരൻ സവ്വശക്തനാണ്ം. അതി നാൽ സങ്കല്പമാത്രംകൊണ്ടു കരണങ്ങളോട്ടുകൂടി സാകാര നായിത്തീന്നു സാധാരണജഗത്തിൽ പദാത്ഥസ്പഷ്ടിയെ ച്ചെയ്യംപോലെ പ്രപഞ്ചത്തെ സ്പഷ്ടിച്ചു എന്നു പറകയാ ണെങ്കിൽ അതു ശരിയല്ല. എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ കരണ ങളോട്ടുകൂടി സാകാരനായിത്തീന്നാൽ സാധാരണജീവി യെപ്പോലെയായി. അപ്പോറം ചെയ്യുന്ന കമ്മങ്ങറാക്കു ഫലഭ്പക്തിയും വേണ്ടിവരും. അപ്പോറം ഈശപരത്വമി ല്ലെന്നും പറയേണ്ടിവരും. അതിനാൽ ഈശപരനെ കേ വലം ജഗത്തിനെറ നിമിത്തകാരണംമാത്രമായിക്കരുത്ത നേതു യുക്തിസംഗതമല്ല.

സു:....അന്തവത്വമസവ്വജ്ഞതാ വാ. 41

ശബ്ദാത്ഥം: \_\_ അന്തവത്വം \_ പാശുപതമതപ്രകാരം ഈശപരന്ദ് അന്തവത്വമോ. വാ=അല്ലെങ്കിൽ. അസ വ്വജ്ഞതാ=അസവ്വജ്ഞതയോ കല്പിക്കേണ്ടിവരും.

ബ്രഹ്മസൂത്രം

സാരം: എപ്രകാരം ആകാശാദിപഞ്ചഭ്യതങ്ങളും മ ററുള്ളവയും പരമാത്മാവിൽനിന്നുണ്ടാവുന്നവോ, അതു പോലെ എല്ലാ ഇന്ദ്രിയങ്ങളും പരമാത്മാവിൽനിന്നത നെ ഉണ്ടായി. അവയുടെ ഉൽപത്തിക്കു തമ്മിൽ യാ തൊരു ഭേദവുമില്ല. ശ്രതി സ്പഷ്ടമായിപ്പറയുന്നു. ''എത സൂാൽ ജായതേ പ്രാണോ മനഃ സവ്വേന്ദിയാണി ച. ഖം വായുർജ്വോതിരാപഃ പ്പഥിവി വിശച്ന്വ ധാരിണീ?' എ നിങ്ങനെ. പ്രാണൻ മനസ്സ് എല്ലാ ഇന്ദ്രിയങ്ങറാ ആ കാശം വായു അഗ്നി ജലം എല്ലാററിനും അവലംബമായ ഭൂമി എന്നിവയും ഈ പരമാത്മാവിൽനിന്നുണ്ടാവുന്ന എ ന്ന്. ഇപ്രകാരം ഇന്ദ്രിയങ്ങളുടെ ഉൽപത്തിയെക്കൂടി ശ്ര തിയിൽ വണ്ണിച്ചിരിക്കയാൽ ഇന്ദ്രിയങ്ങളും പരമാത്മാ ഖിൽനിന്നുതന്നെയാണുണ്ടാവുന്നതെന്നു സിദ്ധമാവുന്നു.

സൂ:\_\_ഗൌണ്യസംഭവാൽ. 2

ശബ്ദാത്ഥം: \_ അസംഭവാൽ=സംഭവിക്കാൻ വയ്യാ അതുകൊണ്ട്. ഗൌണീ=ആ പ്രതിപാദനം ഗൌണത്ര പമാണം°.

സാരം: ... ശ്രതിയിൽ കരിടത്തു വാഗിന്ദ്രിയം അഗ്നി യിൽനിന്നാണുണ്ടാവുന്നതു്. അതുപോലെ മററിന്ദ്രിയ ങ്ങളും അതാതു ഭൂതങ്ങളിൽനിന്നാണുണ്ടാവുന്നതെന്നു പ റഞ്ഞിട്ടുണ്ട്. പരമാത്മാവിൽനിന്നാണു് ഇന്ദ്രിയങ്ങളും മനസ്സം പ്രാണനുമെല്ലാമുണ്ടാവുന്നതെന്നു സ്പഷ്ടമായിപ്പ റഞ്ഞ ശ്രതിക്കു മൻപറഞ്ഞ പ്രതിപാദനം വിരുദ്ധമല്ലേ? എന്നു് ആശങ്കയുണ്ടാവാം. എന്നാൽ അതു ശരിയല്ല. അഗ്നിയിൽനിന്നാണു് വാഗിന്ദ്രിയമുണ്ടാവുന്നതെന്ന ക

288

ബ്രഹുതം

ശങ്ങളിൽ കാണുന്ന അനുപപത്തിയെസ്സംബന്ധിച്ച പു വ്വപക്ഷങ്ങാംക്കു മറുപടി പറയാൻ ഈ പ്രകരണം ആരം ഭിച്ചിരിക്കുന്നു. പഞ്ചരാത്രമതത്തിലെ സിദ്ധാന്തം ഇ ങ്ങിനെയാണു്. പരമകാരണവും പരബ്രഹ്മസചത്രപവു **മായ** വാസുദേവങ്കൽനിന്നു സങ്കഷ്ണനെന്ന ജീവനും ജീ വങ്കൽനിന്നു പ്രദ്ദ്വൂമ്നനെന്ന മനസ്സം മനസ്സിൽനിന്നു് അ നിരുദ്ധനെന്ന അഹങ്കാരവും ഉണ്ടാവുന്നു. ഈ സിദ്ധാ ന്തത്തിൽ ദോഷശങ്കയെ വെച്ചുകൊണ്ടു പൂവ്വപക്ഷി ചോ ദിക്കയാണു്. ഭാഗവതപാഞ്ചരാത്രാദിഭക്തിശാസ്ത്രങ്ങളു ടെ സിധാന്തപ്രകാരം പരമകല്യാണമൂത്തിയും പരബ്രഹ്മ സചത്രപിയുമായ ഭഗവാൻ ശ്രീവാസുദേവനാണ് ഈ ജ ഗത്തിൻെറ നിമിത്തോപാദാനകാരണങ്ങളെന്നാണല്ലോ. അതു വേദസമ്മതവും ഉപപന്നവുംതന്നെ. എന്നാൽ പ്രസ്തതവാസദേവങ്കൽനിന്നു സങ്കഷണനെന്ന ജീവനു ണ്ടായി എന്നു പറയുന്നുണ്ടല്ലോ. അതെങ്ങിനെ ശരി യാവും? ജീവന്നു' ഉൽപത്തിനാശങ്ങളില്ല; നിത്വനാണെ ന്നു ശ്രതി പറയുന്നു. ആ സ്ഥിതിക്കു പ്രസ്തത പ്രതിപാ ഒനം പേടസമ്മതിക്കു പിരുജ്യമാണെന്നു പറയേണ്ടിവരി ല്ലേ? കൂടാതെ അനാദിസംസാരപ്രവാഹത്തിൽ ജ്ഞാനം കൊണ്ടു മുഞ്ഞിപ്പൊഞ്ഞി ജനിച്ചും മരിച്ചും കഴിയന്നു ജീവ നെന്നും അതിൽനിന്നു നിപത്തിക്കാൻ ഇന്നിന്ന സാധ നാനുഷ്ഠാനങ്ങറം ചെയ്യണമെന്നും വേദങ്ങളിലും ശാസ്ത്ര ങ്ങളിലും പല പ്രകാരത്തിൽ വിധിക്കുകയും ചെയ്തിരിക്കു ആവക വിധികളം വ്വത്ഥങ്ങളായിത്തീരില്ലേ? അ ന്ത. തിനാൽ ജീവൻ ഉണ്ടായി എന്ന സിദ്ധാന്തത്തെ എങ്ങി

234

നെ അംഗീകരിക്കും? ജീവൻെറ ഉൽപത്തിയെ അംഗീക രിക്കാൻ നിപ്പത്തിയില്ലെന്നുതന്നെ പറയണം.

സൂ:-ന ച കത്തും കരണം. 43

ശബ്ദാത്ഥം:\_\_\_ ല=അങ്ങിനെതന്നെ. കത്തുഃ=കത്താ വായ ജീവനിൽനിന്നം". കരണം=മനസ്സ<sup>°</sup> അഹങ്കാരം എന്നിവയുടെ ഉൽപത്തിയും. ന=അസംഭവംതന്നെ.

സാരം: അതുപോലെ കത്താവും ചേതനസചയ്രപ നമായ ജീവങ്കൽനിന്നു ജഡവും കരണസചത്രപവുമായ പ്രഭ്യൂമ്റനെന്ന മനസ്സം അനിരുധനെന്ന അഹങ്കാരവും ഉണ്ടാകന്നവയല്ല. അതും അസംഭവംതന്നെ. എന്നിരി ക്കേ ഭക്തിശാസ്ത്രത്തിൻെറ ഈ സിദ്ധാന്തങ്ങളെ എങ്ങി നെ അംഗീകരിക്കം?

സു:\_\_വിജ്ഞാനാദിഭാവേ വാ തപ്രേതിഷേധഃ.

ശബ്ദാത്ഥം:\_\_വാ=തീച്ചയായും. വിജ്ഞാനാദിഭാവേ =വിജ്ഞാനം തുടങ്ങിയ ഭഗവാൻെറ ആറുവിധ ഗുണങ്ങ ളടെ ഭാവം സങ്കഷ്ണാദികളിലും സൂപിപ്പിച്ചിട്ടുണ്ടെന്ന ള്ളതുകൊണ്ട്. തദപ്രതിഷേധഃ=അവരുടെ ഉൽപത്തി ക്കു വേദവൈരുഭ്വ്യമില്ല.

സാരം:...പഞ്ചരാത്രമെന്ന ഭക്തിശാസ്ത്രത്തിൽ വേ ദാനുസാരേണയാണ് എല്ലാ സിദ്ധാന്തങ്ങളുമള്ളതെങ്കി ലും സംശയാത്മകമായ ചില വശങ്ങളെയാണ് രണ്ടു സൂ ത്രങ്ങളെക്കൊണ്ടു പൂപ്പപക്ഷസ്പത്രപേണ ആവിഷ്കരിച്ച ത്ര്. അതിൻെറ മറുപടിയാണ് ഈ സൂത്രംകൊണ്ടു പറ യുന്നത്ര്. ജീവൻെറയും മനസ്സിൻെറയും അഹങ്കാരത്തി

ബ്രഹ്യതം

ൻെറയും ഉൽപത്തിയെയല്ല സങ്കഷ്ണപ്രദ്ദുമ്ലാനിരുല ന്മാരെക്കാണ്ടു കാണിച്ചിരിക്കുന്നതു°. ജീവൻെറയും മ നസ്സിൻെറയും അഹങ്കാരത്തിൻൊയും അധിഷ്ഠാതാക്കുളാ ഞ° സങ്കഷ്ണനം പ്രളൂറ്റനും അനിരുദ്ധനമെന്നാണം° പ്രകാശിപ്പിച്ചിരിക്കുന്നതും. കൂടാതെ ഐശചയ്യം, വീയ്യം, യശസ്സ്, സമ്പത്തു്, ജ്ഞാനം, പൈരാഗ്വം എന്നീ ഭഗ വട്പിഭ്രതികഠം വാസുദേവനിൽ ഉള്ളപോലെത്തന്നെ സ ങ്കഷ്ണാദികളിലുണ്ടെന്നു വ്യക്തമാക്കിയിരിക്കയാൽ അ വർ ഭഗവാനിൽനിന്നു വേറെയല്ലെന്നു ധരിക്കാൻ കഴിയു അല്ലെങ്കിൽ ഭഗപാൻെറതന്നെ അപതാരകാ ന്നുമുണ്ടും". ലത്തുള്ള ചതുവ്വ് പ്രഹമാണും സങ്കഷ്ണാദികളെന്നു ധരി ച്ചാലം തെററില്ല. കരുണാമയനായ ഈശ്വരൻ ഭക്താ നഗ്രഹത്തിനവേണ്ടി ശ്രീരാമാദി അപതാരങ്ങളെ സചീ കരിക്കുന്നതുപോലെ കാരുണ്യാതിരേകത്താൽ ഭക്താനുഗ്ര ഫാത്ഥം ചതുപ്പ് പുഹത്തെ സചീകരിക്കുന്നു എന്നും ധരി അതിനാൽ ജീവനുണ്ടായിയെന്നോ കത്താവിൽ ക്കാം. നിന്നു കാരണമുണ്ടായി എന്നോ ഉള്ള പ്രതിപാദനമില്ല. അതിനാൽ പേടംവെരുമ്പ്യമില്ല.

സു:\_\_വിപ്രതിഷേധാച്ച. 45

ശബ്ദാത്ഥം:\_\_വിപ്രതിഷേധാൽ ച⊨ക്ലടാതെ ഈ ശാസ്ത്രത്തിൽ ജീവൻെറ ഉൽപത്തിയെ വിശേഷത്രപ ത്തിൽ പ്രതിഷേധിച്ചിട്ടുണ്ടെന്നുള്ളകൊണ്ടും വേദവൈ രദ്ധ്യമില്ല.

സാരം;\_\_മാത്രമല്ല, പ്രസ്തതശാസ്ത്രത്തിൽ ജീവനെ നിത്വനം ഭചതനാത്മാവും ജനനമരണാദിരാറിതനമാ

യി കീത്തിച്ചിട്ടുണ്ട്. അതുകൊണ്ടും ഈ ശാസ്ത്രം വേദ സിദ്ധാന്തങ്ങാക്കു പിരുദ്ധമല്ലെന്നു പ്വക്തമാപുന്നണ്ടു°. ശാണ്ഡില്വമഹഷി വേദങ്ങളേയും പേട്ടാംഗങ്ങളേയും പ ഠിക്കാതെയാണു<sup>°</sup> ഈ ശാസ്ത്രത്തെ അദ്ധ്വയനം ചെയ്തതെ ന്നു പറയുന്നുണ്ട്. അതുകൊണ്ടാണിതിനെ വേദവിരുദ്ധ ശാസ്ത്രമായി ചിലർ പറയുന്നതു°. പക്ഷേ അതു ശരിയ ല്ല. അങ്ങിനെ പറഞ്ഞതു വേദങ്ങളുടെ നിസ്സാരതയെ കാണിക്കാനല്ല; ഭക്തിശാസ്ത്രത്തിനെറ്റ് മഹിമയെ കാണി ക്കാനാണം". ഛാന്ദോഗ്വോപനിഷത്തിൽ നാരദമഹഷി സനൽകമാരമഹഷിയോട്ട പറയന്നുണ്ടു°. ഞാൻ സകല പേദശാസ്ത്രപൂരാണേതിഫാസങ്ങളും പഠിച്ചു. എനിക്കി നിയും ആത്മജ്ഞാനമുണ്ടായില്ല എന്നു°. അങ്ങിനെ പ റയുന്നതു് അവയുടെ തുച്ഛതയെക്കാണിക്കാനല്ല; ആത്മ ജ്ഞാനത്തിൻെറ ഗഹനതയെക്കാണിക്കാനാണു്. അതി നാൽ പ്രസ്തതശാസ്ത്രം പേദസമ്മതമാണും.

രണ്ടാമധുറയത്തിൽ ദ്വിതീയപാദം കഴിഞ്ഞു.

ബ്രഹ്മസുത്രം

ത്രതീയപാദം

ശ്രതിയിൽ ചിലേടത്തു പരമേശ്വരൻ ആദ്ദ്വംതന്നെ തേജസ്സിനേയും അനന്തരം ജലത്തേയും പിന്നീട്ട് അന്ന തേയും സ്റ്റഷ്ടിച്ചു എന്നീ ക്രമത്തിലും, മററു ചിലേടത്തു് ആദ്ദ്വം ആകാശത്തെയും പിന്നെ വായു തുടങ്ങിയ ഭൂതങ്ങ ളെയും സ്റ്റഷ്ട്രിച്ച എന്നീ ക്രമത്തിലും പ്രതിപാദിച്ചിട്ടുണ്ട്. ഇങ്ങിനെയുള്ള വിരുദ്ധപ്രതിപാദനങ്ങളിലെ വൈരുദ്ധ്വ ത്തെ നീക്കി എക്താനത്വത്തെ സമത്ഥിക്കാൻവേണ്ടി ഈ തുതീയപാദം ആരംഭിക്കുന്നു.

സൂ:\_\_ന വിയശ്രേതും. 1

ശബ്ദാത്ഥം:\_\_വിയൽ=ആകാശം. ന=സ്രഷ്ടിക്കപ്പെ ട്ടിട്ടില്ല. അശ്രത്യേ=എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ പറഞ്ഞുകേഠം ക്കാത്തതുകൊണ്ടുതന്നെ.

സാരം: ... ശ്രതിയിൽ സ്റ്റഷ്ടിവിഷയങ്ങളായ പ്രതി പാദനങ്ങളിലെ വൈരുദ്ധ്യത്തെ നീക്കി ഏകതാനതച ത്തെ സമത്ഥിക്കാൻവേണ്ടി തട്വിഷയകമായ പൂറ്റുപക്ഷ ത്തെ ആവിഷ്കരിക്കയാണും ഈ സൂത്രംമുതല്ലംഒള്ള പ്രകര ണവിഷയം. ഛാന്ദോഗ്വോപനിഷത്തിൽ ജഗൽസ്റ്റഷ്ട്റി പ്രകരണത്തിൽ ആദ്യംതന്നെ തേജസ്സിനെയും പിന്നീട്ട പേകരണത്തിൽ ആദ്യംതന്നെ തേജസ്സിനെയും പിന്നീട്ട ലെത്തയും പിന്നീട്ടും അന്നത്തെ(ഭൂമിയെ)യും സ്റ്റഷ്ടിച്ച വെന്നും അവയുടെ മേളനത്തിൽക്കുടെയാണും ജഗത്തു ണ്ടായതെന്നും പറയുന്നുമില്ല. ആ സ്ഥിതിക്കും ആകാശം

238

സ്പഷ്ടിക്കപ്പെട്ടിട്ടില്ലെന്നും **ഌതു** നിത്വമാണെന്നും ഉൽപ ത്തിലയങ്ങളില്ല ആകാശത്തിനെന്നും ധരിക്കണം.

സു:\_അസൂി തു. 2

ശബ്ദാത്ഥം:\_\_\_തു≂എന്നാൽ. അസ്കി=വേറെ ശ്രതി യിൽ ആകാശത്തിൻെറ സ്പഷ്ടിയെക്കുറിച്ചു പറയുകയും ചെയ്യന്നുണ്ടു°.

സാരം:...എന്നാൽ തൈത്തിരീയോപനിഷത്തിൽ ബ്രഹ്മം സത്വവം ജ്ഞാനസചയ്രപവം അനന്തവുമാണെ ന്നിങ്ങിനെ ലക്ഷണങ്ങളെ പ്രതിപാദിച്ചശേഷം ബ്രഹ്മ ത്തിൽനിന്നും ആദ്ദ്വമായി ആകാശമുണ്ടായെന്നു പറയുന്നു. അതു ശരിയല്ല. വിരുദ്ധങ്ങളായ ഈ പ്രതിപാദനങ്ങ ളിൽ എതിനെയാണൊരാളംഗീകരിക്കേണ്ടത്താം?

സു:\_\_ഗൌണ്യസംഭവാൽ. 3

ശബ്ദാത്ഥം:...അസംഭവാൽ≖ആകാശത്തിൻെറ ഉൽ പത്തി അസംഭവമാകയാൽ. ഗൌണീ≕തൈത്തിരീയോ പനിഷത്തിലെ ആകാശസ്രഷ്ടികഥനം ഗൌണമായിരി കണം.

സാരം: അവയവരഹിതവും സവ്വത്തിന്നും വിഭുവു മായ ആകാശത്തിന്നു് ഉൽപത്തിലയങ്ങറാം സംഭാവ്വമ ല്ല. അതിനാൽ ആകാശം സ്റ്റഷ്ടിക്കപ്പെട്ടിട്ടില്ലെന്നും അ തു നിത്വമാണെന്നും കരുതുന്നതാണു് യുക്തമായിട്ടിരിക്കു ന്നതു്. എന്നാൽ തൈത്തിരീയോപനിഷത്തിലെ ആ കാശത്തിൻെറ ഉൽപത്തിപ്രതിപാദനം ഗൌണമാണെ നു വിചാരിച്ചാൽ മതി.

#### ബ്രഹ്യതം

സു:\_ശബ്ബാച്ച. 4

ശബ്ദാത്ഥം:—ശബ്ദാൽ പ=ശബ്ദപ്രമാണംകൊണ്ടും ആകാശം ഉൽപന്നമായിട്ടില്ലെന്ന ബോധിക്കാൻ കഴി യുന്നണ്ട്°.

സാരം: \_\_ബ്ബഹദാരണ്യകോപനിഷത്തിൽ ''വായു ശ്വാന്തരിഷ്പം ചൈതദേതം'' \_\_വായുവും ആകാശവും അദ്ദതമാണ് ്\_\_എന്ന പറയുന്നുണ്ട്. അദ്ദതശബ്ദത്തി ന്ന നാശമില്ലാത്തതെന്നത്ഥമാണല്ലോ. നശിക്കാത്തതാ ഞ' ആകാശമെങ്കിൽ പിന്നെ അതുണ്ടാവേണ്ട ആവശ്വ മില്ലല്ലോ. ആ സ്ഥിതിക്ക് ആകാശം ഉണ്ടായിട്ടില്ലെന്നു ധരിക്കുന്നതാണ് യുക്തമായിട്ടിരിക്കുന്നത്ര്. ഇതിന്ന പു റമേ ആകാശം എപ്രകാരം അനന്തമാണോ, അതുപോ ലെ ബ്രഹ്മം അനന്തമാണെന്നു കരുതണമെന്നു മറൊറാരി ടത്തു ശ്രതിയിൽ പറയുന്നുണ്ട്. ''ആകാശശരീരം ബ ഹാ' \_ബ്രഹ്മത്തിൻെറ ശരീരം ആകാശമാണം' \_ എന്നും ഒരിടത്തു പറയുന്നുണ്ട്. ഈ ശ്രതിവാക്വങ്ങളെക്കൊ ണ്ടൊക്കെ ആകാശത്തിൻെറ അനന്തത വ്വക്തമാമുന്നു ണ്ട്. അതുകൊണ്ടം ആകാശം ഉൽപന്നമായെന്നു പറ യാൻ വയ്യാതെയാണിരിക്കുന്നത്ര്.

സു:...സുറച്ചെകസു ബ്രഹ്മശബ്ദവൽ. 5

ശബ്ദാത്ഥം:....ബ്രഹ്മശബ്ദവൽ=ബ്രഹ്മശബ്ദംപോലെ. ഏകസ്വ=ഒരു ശബ്ദത്തിൻെറ പ്രയോഗം കാണന്നുവെ കിൽ. സ്വാൽ വ=ഗൌണമാണെന്നും കരുതാം.

സാരം:...പൂറ്റുപക്ഷത്തിന്നു മറുപടി പറയാൻ തുട ങ്ങന്നു. തൈത്തിരീയോപനിഷത്തിലെ ആകാശോൽപ

 $\mathbf{240}$ 

ത്തികഥനം ഗൌണമാണെന്നു പറഞ്ഞതു ശരിയല്ല. എ ന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ ആകാശത്തിൻെറ ഉൽപത്തിയെപ്പറ ഞ്ഞപോലെ വായു, അഗ്നി തുടങ്ങിയ ഭുതങ്ങളുടേയും ഉൽ പത്തിയെ പറയുന്നുണ്ട്. അതിൽ ഒന്നമാത്രം ഗൌണ മാണെന്നും മറൊല്ലാം സത്വ്വമാണെന്നും കരുതുന്നതു ശരി അത്വാവശ്വമില്ലാതെ പറയപ്പെടുന്ന ശബ്ദത്തെ യല്ല. യാണു് ഗൌണമെന്നു പേർതിരിക്കുന്നതു്. ഒരുദാഹര ണം പറയാം. മണ്ഡകോപനിഷത്തിൽ ഒരിടത്തു° ''ത പസാ ചീയതേ ബ്രഹ്മ തതോfന്നമഭിജായതോ'\_\_വിജ്ഞാ നമയമായ ബ്രഹ്മം തപസ്സകൊണ്ടു പ്ലദ്ധിപ്പെടുകയും, അ തിൽനിന്നു് അന്നമണ്ടാപൂകയും ചെയ്യന്നു...എന്നും പി ന്നീട്ട ''യഃ സവ്വജ്ഞഃ സവ്വവിൽ യസ്വ് ജ്ഞാനമയം ത പഃ തസ്മാദേതൽ ബ്രഹ്മ നാമ രൂപമന്നം ച ജായതോ'\_\_\_ സപ്പട്ടഞ്ഞനും എല്ലാററിനേയും അറിയുന്നവനും ട്രഞാനമ യമായ തപസ്സോടുകൂടിയതുമായ പ്രസ്തത ബ്രഹ്മത്തിൽനി ന്നും ഈ ബ്രഹ്മവും നാമവും ത്രപവും അന്നവുമുണ്ടാവുന്നു ...എന്നം പറയന്നു. ഈ പ്രകരണത്തിൽ ആട്ട്യത്തെ ബ്രഹ്മശബ്ദം മുഖ്യാത്ഥത്തോടുകൂടിയതും അതിനാൽ അ ത്വാവശ്വവുമാണും. എന്നാൽ രണ്ടാമത്തെ ബ്രഹ്മശബ്ദം അത്വാവശ്വമല്ല. അതിനാൽ അതിനെ ഗൌണമെന്ത പറയാം. ഇങ്ങനെയുള്ള പ്രയോഗങ്ങളെയാണു് ഗൌണ മെന്നു പറയാൻ അഹതയുള്ളതും. തൈത്തിരീയോപനി ഷത്തിലെ ആകാശോൽപത്തികഥനം ഈ രൂപത്തില ല്ലായ്കയാൽ അതു ഗൌണമെന്നു പറയാൻ പയ്യ.

31 🔹

#### ബ്രഹ്യതം

സൂ: പ്രതിജ്ഞാഹാനിരവൃതിരേകാച്ഛബ്ബേരും. 6 ശബ്ദാത്ഥം: \_ അവ്വതിരേകാൽ=ബ്രഹ്മകായ്യങ്ങളായ വസ്തക്കളിൽനിന്ന് ആകാശത്തെ വേർതിരിക്കുന്നില്ല എ ങ്കിൽ. പ്രതിജ്ഞാഹാനിഃ=ഒന്നിൻെറ അറിവുകൊണ്ട് എല്ലാം അറിയപ്പെട്ടതായിത്തീരുമെന്ന ജ്ഞാനസംബ ന്ധിയായ പ്രതിജ്ഞയ്ക്കു ഫാനി സംഭവിക്കില്ല. ശബ്ദേ ള്വഃ=ശ്രതിയിലെ ശബ്ദങ്ങളിൽനിന്നതന്നെ ഇതറിയാനം കഴിയുന്നം.

സാരം: \_കാരണമായ ബ്രഹ്മം ഒന്നിൻെറ അറിവു കൊണ്ടതന്നെ കായ്യപ്രപഞ്ചത്തിൽ എല്ലാററിൻേറയും അറിവുണ്ടായിത്തീരുമെന്നും ഉപനിഷത്തുക്കളിൽ പ്രതി ജ്ഞയുണ്ടും. എന്നാൽ ആകാശത്തെ ബ്രഹ്മകായ്യമല്ലെ ന്നു പാഞ്ഞു വേർതിരിക്കുന്നപക്ഷം പ്രസ്തത പ്രതിജ്ഞയ്ക്കു ഭംഗം പരും. ബ്രഹ്മത്തെ അറിഞ്ഞതുകൊണ്ട് ആകാശ ത്തെ അറിയില്ലെന്നു പരം. അതു ശ്രത്വ്വഭിപ്രായത്തിന്നു വിരുദ്ധവും അസംഗതവുമാണു്. സ<sub>ി</sub>ണ്ണത്തിനെറ അ റിവുകൊണ്ടു" ആഭരണങ്ങളുടേയും മണ്ണിൻെറ അറിവു കൊണ്ടു പാത്രങ്ങളുടേയും അറിപുണ്ടാവുന്നതുപോലെ ബ്ര ഹത്തിൻെ അറിവുകൊണ്ടു പ്രപഞ്ചത്തിൽ എല്ലാററി ൻോയും ങ്ങറിപുണ്ടാവുന്ന പ്രതിജ്ഞ അത്ഥവത്തും സത്വ പൂമാണം". അതിനാൽ ആകാശവും ബ്രഹ്മകായ്യമല്ലാതെ മറൊന്നാപാൻ വയ്യ. ''സവ്വം ഖല്വിദം ബ്രഹ്മാ' എ ന്നീ മന്ത്രങ്ങളെക്കൊണ്ടു ബ്രഹ്മകായ്യമല്ലാതെ മറെറാന്നം തന്നെ ജഗത്തിലില്ലെന്നു സിദ്ധാന്തിച്ചിട്ടുമുണ്ടു?. അതി നാൽ ആകാശവും ബ്രഹ്മകായ്യാതന്നെ.

242

സു:.\_യാവദ്വികാരം തു വിഭാഗോ ലോകവൽ. 7

ശബ്ദാത്ഥം:\_\_\_തു=ഞതിന്നു പുറമേ. ലോകവൽ--ലോ കത്തിലെ വ്വവഹാരംപോലെ. യാവദചികാരം=കായ്യവസ്ത ക്കളെല്ലാംതന്നെ. വിഭാഗഃ=ബ്രഹ്മത്തിനെറ അംശമാണം°.

സാരം: പേദേവത്തേനെന്നാറാക്കു പത്തു മക്കളുണ്ടെ ന്നിരിക്കട്ടെ. അവരെ പൂണ്ടിക്കൊണ്ടു° ഇവരെല്ലാം ദേവ ഒത്തൻെറ മക്കളാണെന്നു പറയാറുണ്ടു°. അങ്ങിനെ പ റഞ്ഞാൽ അവരെല്ലാവരം ദേവദത്തനിൽനിന്നു° ഉൽപ ത്തിയോട്ട കൂടിയവരാണോ എന്നു സംശയിക്കയോ, അ ല്ലെങ്കിൽ പിലർ വേറെയാണെന്നു ധരിക്കയോ, ഞ പ്ലെങ്കിൽ പിലർ വേറെയാണെന്നു ധരിക്കയോ ആരും ചെയ്യാറില്ല. അതുപോലെ ''സവ്വം ഖല്വിദം ബ്രഹ്മാ എന്നു പറഞ്ഞാൽ പ്രപഞ്ചത്തിലെ എല്ലാ വസ്തുക്കളം ബ്രഹ്മകായ്യമാണെന്നത്ഥമാണല്ലോ. ആ സ്ഥിതിക്ക് ആകാശംമാത്രം വേറെയൊന്നാണെന്നു ധരിക്കുന്നതിനു വിശേഷിച്ചു° അത്ഥമൊന്നുമില്ല അഗ്നി ഇടങ്ങിയ തത്വ ങളെ എട്ടത്തുപറയുന്ന കൂട്ടത്തിൽ ആകാശത്തെ പാ ഞ്ഞിട്ടില്ലെങ്കിലും 'സവ്വ'മെന്ന ശബ്ബംകൊണ്ടു° ആകാശ വും ഉറ്റപ്പെടുന്നുണ്ടു°. അതിനാൽ ആ നിലയ്ക്കും ആകാ ശവും ബ്രഹ്മകായ്യം തന്നെ.

### സു:...എതേന മാതരിശചാ വുറഖുറതഃ. 8

ശബ്ദാഞ്ഥം: എതേന = ആകാശത്തിനെറ ഉൽപ ത്തിയുടെ സമഞ്ഞാംകൊണ്ട്. മാതരിശ്വാ=വായുവും. വ്യാഖ്യാതഃ=പറയപ്പെട്ടകഴിഞ്ഞു. സാരം:.... മൻസൂത്രങ്ങളെക്കൊണ്ട് എതേതു യക്തി കളിൽകൂടെ ആകാശം ബ്രഹ്മകായ്യമാണെന്നു സമത്ഥിച്ചു വോ, അതേ യുക്തികൊണ്ടുതന്നെ വായുവും ബ്രഹ്മകായ്യ മാണെന്നു സമത്ഥിച്ചുകഴിഞ്ഞിരിക്കുന്നു. ഇനി അതി നെ പ്രത്യേകം പറയേണ്ടതില്ല.

## സു:.....അസംഭവസ്ത സത്തേ*f*നുപപത്തേം. 9

ശബ്ദാത്ഥം:..\_സതഃ=ശ്രതികളിൽ അവിടവിടെ സ ച്ഛബ്ദംകൊണ്ടൽബോധിപ്പിക്കുന്ന ബ്രഹ്മത്തിൽനിന്നം° അന്ദ്വമായി. തു=ഒന്നുംതന്നെ. അസംഭവഃ=ഉൽപത്തി യില്ലാത്തതാണെന്ന പ്രതിപാദനം സംഭാവ്വമല്ല. അന്ദ പപത്തേഃ=ഞങ്ങിനെ സമത്ഥിക്കുന്നതിന്നം° ഉപപത്തി യോ പ്രമാണമോ അനുഭവമോ ഇല്ല.

സാരം: ... നിഗ്ഗ്ണബ്രഹത്തെ മാത്രമേ ശ്രതി'സൽ' എന്ന ശബ്ദംകൊണ്ടുൽബോധിപ്പിക്കുന്നുള്ള. മറെറ്റ്ലാ ററിനേയും ജഡചേതനാത്മകമായിട്ടാണം' പറയുന്നതു്. പ്രളയകാലത്തു് എല്ലാം ലയിക്കുമ്പോറം ശേഷിക്കുന്നതു ബ്രഹ്മംമാത്രമാണെന്നും ശ്രതി സമയ്ഥിക്കുന്നു. അതു കൊണ്ടുതന്നെ ബ്രഹ്മമൊഴിച്ചു മറെറല്ലാം ഉണ്ടായവയാ ണെന്നും നാശമുള്ളവയാണെന്നും വ്വക്തമാവുന്നു. ബു ദ്ധി, അഹങ്കാരം, കാലം, ഗ്രണം പരമാണു തുടങ്ങിയവ യെല്ലാം ഉൽപത്തിവിനാശങ്ങളോടുകൂടിയവയാണെന്നു വ്വക്തമാണം'. അതിനാൽ ഉൽപത്തിലയങ്ങളില്ലാത്ത ഒരെ ഒരു വസ്ത നിഗ്ഗണബ്രഹ്മം മാത്രമാണം'. ആകാശാ ദികളെല്ലാം ഉൽപത്തിലയങ്ങളുള്ളവയാണം'.

244

സൂ:\_\_തജോƒതസ്തഥാ ഫുറഹ. 10 ശബ്ദാത്ഥം:\_\_തേജഃ₌അഗ്നി. അതഃ=വായുവിൽനി ന്നുണ്ടായി. തഥാ=എന്നിങ്ങനെ. ആഹ ഹി=വേറേയം പലേടത്തും പറഞ്ഞിട്ടുണ്ട്`. അതു പ്രസിദ്ധവുമാണം്.

സാരം:\_\_ഛാന്ദോഗ്വോപനിഷത്തിൽ അഗ്നി ബ്ര ഹ്മത്തിൽനിന്നുണ്ടായിയെന്നും തൈത്തിരീയോപനിഷ ത്തിൽ വായുവിൽനിന്നുണ്ടായെന്നും പറയുന്നു. ഇതിൽ ഏതിനെയാണംഗീകരിക്കേണ്ടതെന്ന സംശയത്തിന്നു മ പോടി പറകയാണീ സൂത്രംകൊണ്ടു ചെയ്യുന്നതു്. വായു പിൽനിന്നാണം° അഗ്നിയണ്ടായ**തു°. ത**് വിഷയം പി ന്നെയും പലേടത്തു് ആവത്തിച്ചു പറയുന്നുണ്ടു്. ബ്രഹ്മ ത്തിൽനിന്നുണ്ടായെന്നു പറയുന്നതും ശരിതന്നെ. ബ **ഫം ആട്ട്യം ആകാശത്തേയും പിന്നീട്ട° ആകാശത്തിൽ** നിന്നു പായുപിനേയും പായുപിൽനിന്നഗ്നിയേയും ഉണ്ടാ ക്കി എന്നത്ഥത്തിലാണും ബ്രഹ്മത്തിൽനിന്നഗ്നിയുണ്ടായി യെന്നു പറയുന്നതും. അങ്ങിനെ ധരിക്കുന്നപക്ഷം ബ്രഹ്മ ത്തിൽനിന്നുണ്ടായെന്നും പായുപിൽനിന്നുണ്ടായെന്നും പ റയുന്ന രണ്ടു പ്രതിപാദനങ്ങാംക്കും ഒരേ അത്ഥമാണെന്നു പറയേണ്ടതില്ലല്ലോ. • അതിനാൽ ശ്രുതിപ്രതിപാദനത്തി നു വൈരുല്യുമില്ലതാനും.

സു:—ആപം 11

ശബ്ദാത്ഥം: \_ ആപഃ=ജലം അഗ്നിയിൽനിന്നുണ്ടായി. സാരം: \_\_\_\_\_മൻപറയപ്പെട്ട രണ്ട്ര ശ്രതിവാക്വങ്ങാരംജം ഐകത്രപ്പും സിദ്ധിക്കാൻവേണ്ടി മാത്രമാണം° അഗ്നി യിൽനിന്നു ജലമുണ്ടായിയെന്നു പറഞ്ഞിരിക്കുന്നതു°, ത്രഹ്യതം

സൂ:...പ്പഥിവുധികാരത്രപശബ്ദാന്തരേഭും. 12 ശബ്ദായ്ഥം:...പ്പഥിവില്ലേമിയെയാണം പറഞ്ഞിരി ക്നോളം. അധികാരത്രപശബ്ദാന്തരേഭ്വം:ലഎന്ത്രകൊണ്ടെ നാൽ വഴിക്കവഴിയായുള്ള അധികാരംകൊണ്ടം ത്രപക ഥനംകൊണ്ടും വേറെയും ശ്രതിവാക്വങ്ങറം ഇതേ അത്ഥ ത്തിലുള്ള തുകൊണ്ടും ഈ പരമാത്ഥം ബോദ്ധ്വപ്പെട്ടകയും ചെയ്യാം.

സാരം:—മൻപറയപ്പെട്ട ശ്രുതിപ്രകരണത്തിൽ ജ ലത്തിൻെറ ഉൽപത്തിവരെ പറഞ്ഞശേഷം ജലത്തിൽ നിന്നു് അന്നമുണ്ടായിയെന്നു പറയുന്നു. അന്നമെന്നു പറയുമ്പോറം ഗോതമ്പും നെല്ല തുടങ്ങിയ ധാന്വങ്ങളെ യാണല്ലോ മനസ്സിലാക്കേണ്ടതും." എന്നാൽ തൈത്തിരീ യോപനിഷത്തിൽ ജലത്തിൻെറ ഉൽപത്തിവരെ പറ ഞ്ഞശേഷം ജലത്തിൽനിന്റ ഭൂമിയുണ്ടായി എന്നാണും പറയുന്നതും. ആ സ്ഥിതിക്ക് എന്താണം മനസ്സിലാ ക്കണ്ടതെന്ന സംശയത്തിൻെറ മറുപടിയാണീ സൂത്രം കൊണ്ടു പറയുന്നതു്. ഈ പ്രകരണത്തിൽ അന്നശബ്ബ ത്തിന്നു ഭൂമിയെന്നും അ**പ്പ**മുണ്ടു°. അതെങ്ങിനെ സി ദ്ധിക്കുന്നു എന്നാണെങ്കിൽ ഒന്നാമതു ഭൂതങ്ങളുടെ ഉൽപ ത്തിയാണും പ്രകരണവിഷയം. അതിൽ ജലത്തിനെറ ഉൽപത്തിവരെ പറഞ്ഞുകഴിഞ്ഞിരിക്കുന്നു. ആ സ്ഥി തിക്കു പിന്നീടു ഭൂമിയെയാണും പറയേണ്ടതും. അതി നാൽ പായപ്പെട്ടത്ത ഭൂമിയെയാണെന്ത്രഹിക്കാം. 06/130 മതു' അന്നത്തിൻെറ രൂപം കുറുപ്പവണ്ണമാണെന്നു പറ ഞ്ഞിട്ടണ്ടു°. അതും ഭൂമിയെസ്സംബന്ധിച്ചാണെന്നു ധ

246

രിക്കാവുന്നതാണു". മൂന്നാമത്ര ശ്രുതിയിൽത്തന്നെ പേ റെ പലേടത്തും ജലത്തിൽനിന്നു ഭൂമിയുണ്ടായെന്നു പറ യുന്നുണ്ടു". അന്നശബ്ദംകൊണ്ടു ഭൂമിയെ ഉൽബോധി പ്പിക്നേമുണ്ടു". അതുകൊണ്ടും ഭൂമിയെയാണു" ഇവിടെ യും പറഞ്ഞിരിക്കുന്നതെന്നു ബോധിക്കാവുന്നതാണു". ഭൂ മിയിൽ വഷ്മുണ്ടാവുമ്പോറം...അതായത്ര ഭൂമിക്ക ജല സംബന്ധമുണ്ടാവുമ്പോറം...അതായത്ര ഭൂമിക്ക ജല സംബന്ധമുണ്ടാവുമ്പോറം...ഞഞായത്ര ഭൂമിക്ക ജല സംബന്ധമുണ്ടാവുമ്പോഴാണല്ലോ......കൗഷധികറം മുളച്ചു" അന്നമായിത്തീരുന്നതു". അപ്പോറം അന്നബീജങ്ങറം ഭൂമിയിൽ സ്വാഭാവികമായി കലന്നിരിക്കുന്നുവെന്നു വ്വ ക്തമാണു". ആ സ്ഥിതിക്കു" അന്നത്തിനെറെ മുഖ്യമായ കാരണമാണു" ഭൂമി. കാരണസ്വത്രപത്തെ കായ്യശബ്ദം കൊണ്ടുൽബോധിപ്പിക്കുന്നതു തൊറുല്ല. അതുകൊണ്ടും പ്രസ്തന്വകരണത്തിൽ അന്നശബ്ദത്തിന്നു ഭൂമിയെന്നും മാണെന്നു ധരിക്കാം

സു:\_\_തഭിദ്ധ്യാനാവേ തു തല്ലിംഗാൽ സഃ. 13

ശബ്ദാത്ഥം: തടഭിദ്ധ്വാനാൽ ഏവ ഇ=അതാതു ത ത്വങ്ങളുടെ ശരിയായ ചിന്തനംകൊണ്ടതന്നെ. സഃ=പ രമാത്മാവാണു് ഓരോ തത്വങ്ങളേയും ഉൽപാദിപ്പിക്കുന്ന തെന്ന ബോദ്ധ്വമാവും. തല്ലിംഗാൽ=എന്ത്രകൊണ്ടെ ന്നാൽ തത്വങ്ങളിലെ എല്ലാ ലക്ഷണങ്ങളും പരമാ ത്മാവിന്നനുത്രപങ്ങളാണെന്നുള്ളകൊണ്ടുതന്നെ.

സാരം: ഈ പ്രകരണത്തിൽ വീണ്ടം വീണ്ടം തത്വ ങ്ങളെ നിരൂപിക്കാൻ നിദ്ദേശിക്കുന്നുണ്ട്. നിരൂപിക്ക യെന്നതു ജഡവസ്തവിനെപ്പാറിയാവാൻ തരമില്ല. അ തിനാൽ തത്വാകാരേണ പ്രതിഫലിച്ച പരബ്രഹ്മപൈത ന്യത്തെപ്പററിയാവാനേ തരമുള്ള. തത്വങ്ങളിൽ ഒന്നു മ റൊന്നിൽനിന്നുണ്ടായി എന്ന പ്രതിപാദനത്തിൽ ജഡ മായ തത്വം മറൊന്നിനെ സ്റ്റഷ്ടിച്ചു എന്നു തെററിദ്ധരി ക്കാതിരിക്കാൻവേണ്ടിക്കൂടിയുമാണം" തത്വങ്ങളെ നിര്ദ്രശം ക്കാനുള്ള നിദ്ദേശം. തത്വാകാരേണ പ്രതിഫലിച്ച പര മാത്മാവുതന്നെയാണം" മറൊാരു തത്വത്തെ സ്റ്റഷ്ട്രിക്കുന്ന ത്രീ. അല്ലാതെ ജഡമായ തത്വമല്ല. ആകാശത്തിൽനി ന്നു വായുവുണ്ടായി എന്നു പറഞ്ഞാൽ പരമേശ്വരൻത ന്നെ ആകാശത്തിൽക്കൂടെ വായുവിനെ സ്റ്റഷ്ടിച്ചുവെന്ന ത്രോ. ഈ നിലയ്ക്കുതന്നെ എല്ലാ തത്വങ്ങളുടേയും ഉല്പ ത്തിക്രമം. അതിനാൽ എല്ലാ തത്വങ്ങളുടേയും മല്പ മായ രചനാകത്താവു പരബ്രഹ്മസ്വത്രപിയായ പരമേ ശ്വരൻതന്നെ.

സു:—വിപയ്യയേണ തു ക്രമോ<sub>f</sub>ത ഉപപടുതേ ച.

സാരം: \_\_ഉപനിഷത്തുകളിൽ ജഗത്തിനെറ സ്റ്റഷ്ടി യുടെ ക്രമം എങ്ങിനെ പറയപ്പെട്ടിരിക്കുന്നപോ, അതി നു നേരെ വിപരീതമാണു് ലയത്തിനെറ പ്രകൃതിയെന്നു ധരിക്കുകയും വേണം. അതാണു് യുക്തിസംഗതമായും ഇരിക്കുന്നതു്. പരമാത്മാവിൽനിന്നു് ആകാശം, ആകാ ശത്തിൽനിന്നു വായു, വായുവിൽനിന്നു് അഗ്നി, അഗ്നി

യിൽനിന്നു ജലം, ജലത്തിൽനിന്നു ഭൂമി ഇതാണം" സ്റ്റ ഷ്ടിയുടെ ക്രമം. എന്നാൽ ലയകാലത്ത്ര" ഉല്പത്തിയിൽ അവസാനത്തേതായ ഭൂമിയാണം" ആദ്വം ലയിക്കുന്നത്ര്. ഭൂമി ജലത്തിലും ജലം അഗ്നിയിലും അഗ്നി വായുവിലും വായു ആകാശത്തിലും ആകാശം പരമാത്മാവിലും എന്നീ ക്രമത്തിലാണം" ലയം. ഈ സമ്പ്രദായത്തിൽ സ്മതി കളിൽ വണ്ണനങ്ങളുമണ്ട്. വിഷ്ണപുരാണം ആറാംഖ ണ്ഡം 4\_ാമല്യായം 14 മുതൽ 38 കൂടിയ ഗ്രോകങ്ങറം പ്ര പഞ്ചലയത്തിനെറ വണ്ണനമാണം". ആയത്ര പറഞ്ഞ ത്ര പത്തിലുമാണം".

> സൂ:-\_അന്തരാ വിജ്ഞാനമനസീ ക്രമേണ തല്ലിം ഗാദിതി ചേന്നാവിശേഷാൽ. 15

ശബ്ദാത്ഥം: പിജ്ഞാനമനസീ ഇന്ദ്രിയങ്ങളം മന സ്സം. ക്രമേണ ഇല്പത്തിക്രമ്തിനെറ ദുഷ്ടിയിൽക്കൂടെ വീക്ഷിക്കുമ്പോറ്റം. അന്തരാ പരമാത്മാവിനെറും ആ കാശാദിഭൂതങ്ങളുടെയും ഇടയിൽനിന്നാണുണ്ടാവുന്നതെ ന്നു പറയണം. തല്ലിംഗാൽ എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ അ ങ്ങിനെ വിശചസിക്കാവുന്ന പ്രമാണങ്ങറാം ശ്രുതിയിലു ണ്ട്. ഇതി ചേൽ എന്നാണഭിപ്രായമെങ്കിൽ. ന=ഞ്ഞ ശരിയല്ല. അവിശേഷാൽ = എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ ശ്രുതി യിൽ സാധാരണക്രമത്തിൽനിന്നു വിശേഷമായൊരു വ ണ്ണ് നവുമില്ല.

സാരം:.\_.ആകാശാദിഭൂതങ്ങളുടെ ഉല്പത്തിയുടെയും ലയത്തിൻെറയും ക്രമത്തെ പറഞ്ഞു. എന്നാൽ ഇന്ദ്രി യാദികരണങ്ങ0ം പ്രസ്കൃതഭൂതങ്ങളിൽനിന്നുണ്ടായോ അഥ 82 \* ബ്രഹുത്രം

**പാ പരമാത്മാപിൽനിന്നു നേരിട്ടുണ്ടായോ എന്നു പറ** ഞ്ഞില്ല. പരമാത്മാവിൽനിന്നാണുണ്ടായതെങ്കിൽ ഭൂത ങ്ങളുടെ ഉപ്പത്തിക്കുമ്പോ പിമ്പോ എപ്പോഴാഞണ്ടായ ഇ് എന്ന സംശയത്തെ പരിച്ഛേദിക്കാനാണ് ഈ **സൂത്രം** അവതരിപ്പിക്കുന്നതും. മുണ്ഡകോപനിഷത്തിൽ പറയു ന്നു, ''യഥാ സഭിപ്താൽ പാവകാൽ വിസ്റ്റലിംഗാഃ സഹ സ്രശഃ പ്രഭവന്തെ സരൂപാഃ, തഥാക്ഷരാൽ വിവിധാഃ സോമ്യ ഭാവാഃ പ്രജായന്തേ തത്ര ചൈവാപിയന്തി. 🤊 ജച ലിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കുന്ന അഗ്നികുണ്ഡത്തിൽനിന്നു" അയി രക്കണക്കിൽ തീപ്പൊരികഠം പൊന്തിപ്പറക്കപോലെ, ഹേ സോമ്വ! ഉദ്ദീപ്തമായ ബ്രഹ്മസചത്രപത്തിൽനിന്നു വി പിധനാമത്രപങ്ങളോടുകൂടിയ അനേകമനേകം ഭാവങ്ങറം പൊന്തി പ്രകാശിക്കുകയും അതിൽത്തന്നെ ലയിക്കുകയും ചെയ്യന്നു എന്നു്. ഈ മന്ത്രംകൊണ്ടുതന്നെ എല്ലാ വസ്ത ക്കളുടെയും ഉല്പത്തി ബ്രഹ്മത്തിൽനിന്നാണെന്നു പ്വക്ത മാവുന്നുണ്ടു°. അനന്തരം പ്രസ്തതബ്രഹ്മം ദിപ്പുവും അമ്ല ഞ്ഞവും സവ്വോപാധിവിനിമ്മുക്തവും സവ്വത്ര വ്വാപ്തവും മററും മററുമാണെന്നു പറഞ്ഞശേഷം വീണ്ടും പറയുന്നു: ''എതസ്മാൽ ജായതേ പ്രാണോ മന്ദ സവ്വേന്ദ്രിയാണി ച; ഖം പായുർജ്യോതിരാപഃ പ്പഥിപീ പിശചസ്വ ധാരി ണീ'' ഇതേ ബ്രഹ്മത്തിൽനിന്നുതന്നെ പ്രാണനും മനസ്സം എല്ലാ ഇന്ദ്രിയങ്ങളുമുണ്ടാവുന്നു. അനന്തരം ആകാശം പായു അഗ്നി ജലം എല്ലാത്തിന്നും ആധാരമായ ഭൂമി എ ന്നീ ഭൂതങ്ങളുമുണ്ടാവുന്നു എന്നു്. ഇതിൽനിന്നു പ്രാണാ eികളം ബ്രഹ്മത്തിൽനിന്നാണുണ്ടാപുന്നതെന്നും അവ ഭൂ തങ്ങളുടെ ഉല്പത്തിക്കുമ്പാണുണ്ടാവുന്നതെന്നും പ്വക്തമാ

 $\mathbf{250}$ 

വുന്നുണ്ടു<sup>°</sup>. ആ സ്ഥിതിക്കു പ്രാണാദികഠം എവിടെനി ന്നുണ്ടാവന്നം, എപ്പോഴുണ്ടാവന്നു എന്ന ശങ്കയ്ക്കുതന്നെ അവകാശമില്ല. പിലർ ഈ മന്ത്രത്തെ ഉല്പത്തിയുടെ ഒരു വിശേഷക്രമമായിട്ടു ധരിക്കുന്നു. അതു ശരിയല്ല. സാധാരണക്രമത്തെത്തന്നെയാണിവിടെ പറഞ്ഞത്ര് പ്രാണേന്ദ്രിയങ്ങളോടുകൂടിയ മനസ്സണ്ടായശേഷം ഭൂതങ്ങ ളണ്ടാവന്നു എന്നേ പറഞ്ഞതിന്നത്ഥമുള്ള. ഇതു സാധാ രണക്രമമാണ്. കല്പാതോറുമുള്ള ഉല്പത്തിക്രമം ഒരുപോ ലെയായിക്കൊള്ളണമെന്നില്ല. അതിനെ സൂപിപ്പിക്കു ന്ന മന്ത്രങ്ങളം ശ്രതികളിലുണ്ട്. എങ്കിലും സാധാരണ ക്രമം ഇതാണ്. അതിനാൽ പ്രാണാദികളുടെ ഉല്പത്തി യെപ്പററി ശങ്കയ്ക്കവകാശമില്ല.

സൂ:—ചരാചരവുപാശ്രയസ്ത്ര സുറത്തടചുപദേ ശേദംക്തസ്തൽഭാവഭാവിത്വാൽ. 16

സാരം: ഇതുവരെയുള്ള കഥനംകൊണ്ട ജഡപേത നാത്മകമായ ഈ ജഗത്തിൻെറ നിമിത്തോപാദാനകാരണ ങ്ങറാ പരമപുരുഷനം പരബ്രഹ്മസ്വത്രപിയുമായ പരമേ ശപരനാണെന്നു സിദ്ധമായി. ജീവൻ പരമേശപരനിൽ

ബ്രഹുത്രം

നിന്നു പേറ്റെയല്ല; അവിട്ടത്തെതന്നെ അംശമാണെന്നു പ്രസിദ്ധമാണ്ം. ഈശ്വരൻ ജനനമരണാദിരഹിതനാ ണം". ജീപനാകട്ടേ തൻെറ കമ്മങ്ങാംക്ക പിധേയനായി ട്ട നാനാകാലദേശങ്ങളിൽ നാനായോനികളിൽ ജനിമുതി കളെ പ്രാപിക്കുന്നതായി പറയുകയും ചെയ്യുന്നു. തരത ങ്ങിനെയെന്ന ശങ്കയുണ്ടാവാം. ആ ശങ്കയെ തീക്കാൻ വേണ്ടിയാണു് ഈ പ്രകരണത്തെ ആരംഭിക്കുന്നതു്. ജീ വൻെറ ജനിമുതികളുടെ കല്പനം ഗൌണമാണം<sup>ം</sup>. ജീവൻ ഉണ്ടാവുകയോ നശിക്കുകയോ ചെയ്യുന്നില്ല. ശരീരങ്ങളാ **ഌ**് ഉണ്ടാവുകയും നശിക്കകയും ചെയ്യുന്നതു്. അതിന്നു കാരണമാകട്ടേ ജീവൻെറ് ഇച്ഛയുമാണ്്. ജീവൻെറ ഇ ച്ചയ്ക്കം കമ്മഭ്രക്തിക്കും അനുരൂപമായിട്ടാണും ശരീരങ്ങളു ണ്ടാവുന്നത്ക്. ഇച്ഛയും കമ്മളക്തിയും അവസാനിക്ക മ്പോറം എല്ലാ ശരീരങ്ങളേയും വിട്ട ജീപൻ ഈശചരനോ ടു കൂടിച്ചേന്നാ<sup>°</sup> അഭേദഭാവത്തെ പ്രാപിക്കുന്നു. കമ്മഭുക്തി അവസാനിച്ചിട്ടില്ലെങ്കിലും പ്രളയകാലത്ത്ര° എല്ലാം ജീവ ന്മാരം ഈശ്വരനോട്ട കൂടിച്ചേരുന്നു. പക്ഷേ അഭേദതച ത്തെ പ്രാപിക്കുന്നില്ലെന്നു മാത്രം. അതിനാൽ ജീവൻ എപ്പോഴം ഉണ്ടാവുകയോ നശിക്കുകയോ ചെയ്യന്നില്ല. ഉ ണ്ടാവലും നശിക്കലും ശരീരങ്ങ**ഠംക്കാണം**്. ജീവൻെറ ജ നനമരണങ്ങളുടെ കഥനം തത്തൽഭാവനകളെ ആസ്പദി ച്ച് പറയുന്നതാൺ്. **അതുകൊണ്ട്** അതു ഗൌണമാ കന്നു.

സൂ:\_\_നാത്മാൃശ്രതേന്നിതൃതചാച്ച താഭ്യഃ 17 ശബ്ദാത്ഥം:\_\_ആത്മാ=ജീവാത്മാവം°. ന=ഉണ്ടാവു ന്നില്ല. അശ്രത്നേ=ശ്രതിയിൽ ജീവാത്മാവിൻെറ ഉൽ

252

പത്തിയെപ്പററി എവിടെയും പറഞ്ഞിട്ടമില്ല. മ=ക്ലടാ തെ. താഭ്വഃ=ശ്രതികളിൽനിന്നതന്നെ. നിത്വതചാൽ= ജീവാത്മാവിൻെറ നിത്വതപത്തെ ഗ്രഹിക്കാൻ കഴിയുക യും ചെയ്യം.

സാരം: ... ശ്രതികളിൽ എവിടെയും ജീവാത്മാവി ൻറ ഉൽപത്തിയെക്കറിച്ചു പറയുന്നില്ല. മുണ്ഡകോപ നിഷത്തിൽ അഗ്നിയെ ദ്രഷ്ടാന്തപ്പെട്ടത്തി പല ഭാവങ്ങ ളമുണ്ടാവുന്നുവെന്നു പറയുന്നുണ്ട്. പക്ഷേ ശരീരങ്ങളെ ന്ന അത്ഥത്തിലാണം" അവിടെ ഭാവശബ്ദം ഉപയോഗി ച്ചിരിക്കുന്നതെന്നു കരുതന്നം. അതിനാൽ ശ്രതിസിദ്ധാ ന്തം ജീവാത്മാവു" ഉണ്ടാവുകയോ നശിക്കുകയോ ചെയ്യു നില്ലെന്നാണം". നശിക്കുന്നില്ലെന്നുള്ള തു പ്രക്തമായി പറഞ്ഞിട്ടുമുണ്ട്. ഛാന്ദോഗ്വോപനിഷത്തിൽ ഉദ്ദാളകൻ ശേപതകേതുവിനോട്ട പറയുന്നുണ്ട് ജീവൻ മരിക്കുന്നില്ല, ശരീരമാണു" നശിക്കുന്നതെന്നു്. കഠോപനിഷത്തിൽ യമൻ നചിക്കേസ്സിനോട്ട പറയുന്നുണ്ട്, ഈ വിജ്ഞാ നാത്മാവു നശിക്കുന്നില്ലെന്നു്. അതിനാൽ ജീവൻ ജനി ക്കയോ മരിക്കുയോ ചെയ്യുന്നില്ല.

സു:\_\_ഞ്ഞാറ്റത ഏവ. 18

ശബ്ദാത്ഥം: \_\_ അതഃ=ജീവൻ നിത്വമൈതന്വസചത്ര പനാണെന്നതുകൊണ്ട്്. ഏവ=തീച്ചയായും. ജ്ഞഃ=ജ്ഞാ താവാണ്.

സാരം:.\_ജീവാത്മാവു നിത്വമൈതന്വസചത്രപനാ ഞ°. അപ്പഴപ്പോഠം ജനിക്കുകയോ മരിക്കുകയോ ചെയ്യു

### ബ്രഹ്മസുത്രം

ന്നില്ല. അതിനാൽ ജ്ഞാതാവാണം". ഇടയ്ക്ക് ഉണ്ടാവുക യം നശിക്കേയും ചെയ്യുന്ന വസ്തവാണെങ്കിൽ ജ്ഞാതാ വാവാൻ വയ്യ. സിദ്ധനായ ഒരു യോഗീശ്വരൻ തൻെറ പൂപ്പജനുങ്ങളെ സൂരിക്കുന്നതായി കാണുന്നു. ഓരോ ജീവി യും ജനിച്ച ഉടനെ മററാരുടേയും പ്രചോദനം കൂടാതെ സൂന്വപാനാദികളെച്ചെയ്യുന്നതും പൂപ്പസ് മൃതിയെ അനു സരിച്ചായിരിക്കണമെന്നും കരുതണം. അതിനാൽ ജീ വാത്മാവു ജനനമരണാദിരഹിതനും നിത്വനും എല്ലാററി ൻെറയും ജ്ഞാതാവും അതിനാൽ ജ്ഞാനസ്വാരുപനമാ ണെന്നം സിദ്ധമാവുന്നു.

## സു:—ഉൽക്രന്തിഗത്യാഗതീനാം. 19

ശബ്ദായ്ഥം: \_\_\_ഉൽക്രാന്തിഗത്വാഗതീനാം=കരേ ജീ വൻതനൊ ശരീരത്തെ വിട്ടു പരലോകത്തു പോവലും മട ഞ്ങി വീണ്ടും ഭൂമിയിൽ വന്നു മറൊാരു ശരീരത്തിൽ ജനി ക്കലമൊക്കെ ചെയ്യുന്നുവെന്നു ശ്രതിയിൽ വണ്ണിച്ചിരിക്ക യാലും ജീവാതമാവു നിത്വംചൈതന്വസചത്രപനാണെന്നു വ്വക്തമാവുന്നു.

സാരം: .....മരണാനന്തരം കരു ജീവൻ തൻെറ കമ്മ ശിഷ്ടത്തിന്നനുത്രപമായി വൃഷ്കാദിസ്ഥാവരയോനികളി ലോ പക്ഷിമ്പഗാദിജംഗമയോനികളിലോ അഥവാ കമ്മ സാമ്യതകൊണ്ടു മനുഷ്യയോനിയിലോ, ദേവസിദ്ധാദിദി വ്യയോനികളിലോ ജനിക്കുന്നവെന്നു കഠോപനിഷത്തിലും പ്രശ്നോപനിഷത്തിലും അതുപോലെ മററ്റു പല ശ്രതിക ളിലും സ°മുതികളിലും പറയുന്നു. അതിനാൽ ശരീരനാ

ശത്തിൽ ജീവൻ നശിക്കുകയോ ശരീരോൽപത്തിയിൽ ജീവൻ പുതുതായുണ്ടാവുകയോ ചെയ്യുന്നില്ലെന്നും ജീവാ തമാവൂ ജനനമരണങ്ങളില്ലാത്ത നിത്വചൈതന്വസ്പത്ര പമാണെന്നും സിദ്ധമാവുന്നം.

സു: \_\_സചാത്മനാ ചോത്തരയോഃ. 20

ശബ്ദായ്ഥം: സ്ഥാത്മനാ = സ്വസ്വത്രപത്തിൽത്ത ന്നെ. ഉത്തരയോഃ ല=പരലോകത്തേയ്ക്കുള്ള ഗമാഗമ ങ്ങഠം സംഭവിക്കുന്നതുകൊണ്ടും, ജീവാത്മാവു നിത്വനാ ണെന്നു തെളിയുന്നു.

സാരം: ... ശരീരത്തെ വിട്ടു പരലോകത്തേയ്ക്കു പോ വലും വീണ്ടം ശരീരത്തെ പ്രാപിക്കലും ഒരേ ജീവാത്മാവു തന്നെ പല പ്രാവശ്വം ചെയ്യന്നതുകൊണ്ടും ജീവാത്മാവു നിത്വപൈതന്വസചത്രപനാണെന്നും, ഉൽപത്തിലയ ഞ്ഞാം ശരീരത്തിന്ന മാത്രമാണെന്നും സിദ്ധമാവുന്നു.

> സു:—നാണരതച°ശ്രതേരിതി ചേന്നേതരാധികാ രാൽ. 21

ശബ്ദായ്ഥം:\_ന അണ്ട:\_ജീവാത്മാവു° അണുവല്ല. എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ, അതച°ശ്രുതേട:\_ശ്രതിയിൽ അ അവെന്നു പറഞ്ഞിട്ടില്ല; മഹത്തും വ്വാപകവുമാണെന്നു പറഞ്ഞിട്ടുമുണ്ട്. ഇതി ചേൽ=എന്നാണഭിപ്രായമെ ങ്കിൽ. ന=ഞതു ശരിയല്ല. എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ, ഇ തരാധികാരാൽ=ശ്രതിയിൽ മഹാനെന്നും വ്വാപകമെ ന്നും പറഞ്ഞതു പരമാത്മാവിനെ അധികരിച്ചാണം". ബ്രഹ്യതം

സാരം: ഇങ്ങിനെ ശ്രതിപ്രമാണത്തിൽക്കൂടെ ആ ത്മാപിൻെറ നിത്വത്വം സമത്ഥിക്കപ്പെട്ടു. എന്നാൽ ഈ പ്രകരണത്തിൽ ജീവാത്മാപിൻെറ ഗമനാഗമനശീലം ... ക്ഷ ദേശത്തിൽനിന്നു മറെറാരു ദേശത്തേയ്ക്കു വരലം പോ വലും ... പറയപ്പെട്ടിട്ടുണ്ടു?. ഇതു ശരിയാണെങ്കിൽ ആ ത്മാവു വിഭവും സവ്വവ്വാപകവുമല്ല; ഏകദേശസ്ഥിതമാ ഞ° ... പരിച്ഛിന്നമാണും ...എന്നു പറയേണ്ടിവരുമെന്ന ശങ്കയെ നിരാകരിക്കാൻവേണ്ടി ഈ പ്രകരണം ആരംഭി ക്കപ്പെട്ടിരിക്കുന്നു.

ബ്ബഹദാരണ്വകോപനിഷത്തിൽ''സ പാ ഏഷ മഹാ നജ ആത്ഥാ യോയം പിജ്ഞാനമയഃ പ്രാണേഷ്യ''\_\_ഇന്ദ്രി യങ്ങളിൽ പിജ്ഞാനസ്പത്രപേണ പത്തിക്കുന്ന ആ ഈ ആത്ഥാവു മഹാന്ദം അജവുമാണം" എന്നൊരു മന്ത്രമു ണ്ട്. ഈ മന്ത്രത്തെ അധികരിച്ചാണം" ജീപാത്ഥാവു് അ അവല്ലെന്നും മഹത്തും അജവുമാണെന്നും ശ്രുതിയിൽ പറഞ്ഞിട്ടുണ്ടെന്നും പ്രവാത്താം അജവുമാണെന്നും ശ്രുതിയിൽ പറഞ്ഞിട്ടുണ്ടെന്നും പ്രവാതമാവിനെ അധികരിച്ച പ്ര കരണത്തിലുള്ളതാണം". അതിനാൽ ഇതിലെ 'ആത്മാ'ശ ബ്ലൂത്തിന്നു ജീപാത്മാവെന്നല്ലം, പരമാത്മാവെന്നാണത്ഥം.

സൂ: \_\_സചശബ്ദാനമാനാഭ്യാം ച. 22

ശബ്ദാത്ഥം: \_\_സചശബ്ദാനമാനാള്വാം ച=ശ്രുതിയിൽ ജീവാത്മാപിന്നര് അണംശബ്ദം ഉപയോഗിച്ചിട്ടുണ്ട്രം. അ തുകൊണ്ടും സൂവിപ്പിക്കപ്പെട്ട അനുമാനംകൊണ്ടും ജീവാ ത്മാവിൻെറ അണുതവം സിദ്ധമാവുന്നണ്ട്രം.

256

സാരം:\_\_\_മുണ്ഡകോപനിഷത്തിൽ ''ഏഷോ/ണരാ ത്മാ ചേതസാ വേദിതവ്വഃ²ാ....അണുവം പരിണാമസച **രൂപവുമായ ഈ ആത്മാ**പു° (ജീവാത്മാവു°) ചിത്തംകൊ **ങട്ട° അറിയത്തക്കതാണം**°\_\_ എന്നും, ശേചതാശചതരോപ നിഷത്തിൽ ''പാലാഗ്രശതഭാഗസ്വ ശതധാ കല്പിതസ്വ പ;്ടാഗോ ജീപസ്സ വിജ്ഞേയം?".\_\_കരു രോമത്തെ നൃ റായി പിളന്നതിൽ കര്ദ്ദ ഭാഗത്തെ എടുത്തു വീണ്ടം നൂറാ യി പിളന്നാൽ ഒരംശം എത്രയുണ്ടോ അത്രയും സൂക്ഷൂമാ ഞ് ജീപനെന്നറിയേണ്ടതാണ് \_\_ എന്നും പറയുന്നു. ഇതു കൊണ്ടു ശ്രുതിയിൽ ജീവാത്മാചിനു സ്പഷ്ടമായിത്തന്നെ ഞണുശബ്ദം പറഞ്ഞിട്ടുണ്ടെന്നും ഉപമകൊണ്ടു് അണു തചം സൂപിപ്പിക്കപ്പെട്ടിട്ടുണ്ടെന്നും പ്വക്തമാവുന്നങ്ങല്ലോ. ഈ യുക്തിയിൽക്കൂടെ ജീവാത്മാവും അണുവാണെന്നറി യാൻ കഴിയുന്നു. ജീവാത്മാവു° അണുവല്ലെങ്കിൽ അത്വ ന്തസൂക്ഷൂമായ ലിംഗശരീരത്തെ എങ്ങിനെ അധിഷ്ഠാ നം ചെയ്യം? അതിനാൽ ജീപാത്മാവും അണുസചത്രപ മാണെന്ന് സിദ്ധമാവുന്നു.

സൂ: \_\_അവിരോധശ്ചന്ദനവൽ. 23

ശബ്ദായമം: ചവന്ദനവൽ = ഒരിടത്തിരിക്കുന്ന ചന്ദ നം തന്റെ ഗന്ധഗ്രണത്താൽ എപ്രകാരം ചുറപ്പാടും മുഴവൻ പ്രസരിക്കേയും അറിയപ്പെട്ടുകയും ചെയ്യുന്ന വോ, അതുപോലെ, അനുസ്വരൂപിയായ ജീവാത്മാവു° ഒരിടത്തിരുന്നാലും തൻെറ വിജ്ഞാനഗ്രണംകൊണ്ടു ശരീ രം മുഴവൻ പ്വാപിക്കേയും ദേഹത്തിൽ എല്ലായിടത്തുമ ജെ സുഖടുഖങ്ങളെ അനുഭവിക്കുകയും ചെയ്യുന്നു. അ തിനാൽ, അവിരോധം = യാതൊരു വൈരുല്യവുമില്ല. 33 \*

### ബ്രഹസ്തം

സാരം:—ജീപാത്മാവു് അണുസ്വന്ദ്രപിയാണെങ്കിൽ ശരീരത്തിനെറ നാനാഭാഗത്തുമള്ള സുഖദ്ദുഖങ്ങളെ അ പ്പഴപ്പോഠം അറിയുകയും അനുഭവിക്കുകയും ചെയ്യുന്നു എ ന്നു പറയുന്നതിൽ വൈരുദ്ധ്വമില്ലെ എന്നു സംശയിക്കു നാമാങ്കിൽ അതു ശരിയല്ല. ഒരു വീട്ടിന്നകത്തു് ഏതെ ജിലും ഒരു മലയിലിരിക്കുന്ന ചന്ദനം എപ്രകാരം തന്റെ ഗന്ധഗുണംകൊണ്ടു ചുറപ്പൊട്ടം മുഴവൻ അറിയപ്പെട്ടുക യും പ്രസരിക്കുകയും ചെയ്യുന്നുവോ, അതുപോലെ ജീവാ ത്മാവൂ് അണുവാണെങ്കിലും ശരീരത്തിന്നകത്തു സൂക്ഷ്മ മായ എടയാന്തഭാഗത്തിരിക്കുന്നുവെങ്കിലും തന്റെ വി ഞോനഗുണംകൊണ്ടു ശരീരം മുഴവൻ വ്വാപിക്കുകയും ഞ വിടവിടെയുള്ള സൂഖദുംഖങ്ങളെ അപ്പഴപ്പോഠം അറിയു കയും ചെയ്യുന്നു. അത്മിനെ പറയുന്നതിൽ യാതൊരു വൈരുദ്ധ്വവമില്ല.

# സൂ:—അവസ്ഥിതിവൈശേഷ്യാദിതി ചേന്നാ ഭ്യൂപഗമാൽ ഹൃദി ഹി. 24

ശബ്ദാത്ഥം: .... അവസ്ഥിതിവൈശേഷ്വാൽ പസ്ഥിതി വിശേഷംകൊണ്ടു ജീവാത്മാവും ചന്ദനവും തമ്മിൽ യാ തൊരു സാമ്വതയുമില്ലാത്തതിനാൽ ചന്ദനത്തിനെറ ദ്ര ഷ്ടാന്തം നിഷ്പയോജനമാണ്'. ഇതി ചേൽ – എന്നഭിപ്രാ യമുണ്ടെങ്കിൽ. ന= അതു ശരിയല്ല. ഹി – എന്തുകൊണ്ടെ ന്നാൽ. ഹുടി – ഹുദയത്തിൽ, ജീവാത്മാവിനെറ സ്ഥിതി യെ. അദ്ധ്വപഗമാൽ – ശ്രതി അംഗീകരിച്ചിട്ടുണ്ടെന്നുള്ള തുകൊണ്ടുതന്നെ.

258

സാരം: \_\_ ചന്ദനം – കരിടത്തിരിക്കുന്നതു പത്വങ്ങ ത്തിൽ കാണാം. അതുപോലെ ശരീരത്തിൽ കരിടത്തു ജീപാത്മാവിൻെറ സ്ഥിതി പ്രത്യക്ഷമല്ല. അതിനാൽ ചന്ദനത്തിൻെറ ഉദാഹരണം പ്രയോജനശൂന്യമാണു് എ ന്നാണെങ്കിൽ അതു ശരിയല്ല. എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ ''ഹൃദ്വേഷ ആത്മാ''—ഈ ജീവാത്മാവു ഹൃദയത്തിലാണി ന്തജ്ജ്വോതിഃ പുരഷഃ<sup>>></sup>\_ഹ്യദയാന്തഭാഗത്തു പ്രാണങ്ങ ളിൽ പിജ്ഞാനസചത്രപനായ ഈ ജീവൻ ജ്വോതീത്രപേ ണ സ്ഥിതിചെയ്യന്നു...എന്നിങ്ങിനെ ശ്രുതി അംഗീകരി ച്ചിരിക്കയാൽ ജീപാത്മാവു **ഹദയത്തിൽ സ്ഥിതിചെയ്യ** ആ സ്ഥിതിക്കു ചന്ദനത്തിൻെറ ദ്ല ന്നുവെന്നു കരുതാം. ഷ്ടാന്തം അനുയോജ്യമാണു്.

### സൂ:-\_\_ഗുണാഭചാ ലോകവൽ. 25

ശബ്ദാത്ഥം:--പവാ-ഞല്ലെങ്കിൽ. ഗുണാൽ-ലൈത ന്വാദിഗുണങ്ങളെക്കൊണ്ട ജീവാത്മാവു°. ലോകവൽ-ലോ കസമ്പ്രദായപ്രകാരം ശരീരത്തിൽ ഒരിടത്തു° അധിവസി ക്കുന്നു എന്നു കരുതാം.

സാരം: – പീട്ടിന്നകത്ത്ര° ഏതെങ്കിലും ഒരു മലയിൽ ഒരു പിളക്കു കത്തിച്ചുവെച്ചാൽ അതിൻെറ ചൈതന്വഗ് ണംകൊണ്ടു ഗ്രഹത്തിനുള്ളിൽ മുഴ്ചൻ പ്രകാശം പരക്കം. അതു ലോകത്തിൽ സാധാരണ കാണാറുള്ള സംഗതിയാ ഞ°. അതുപോലെ ജീവാത്മാവു ശരീരത്തിൽ ഒരിടത്തി രുന്നാലും തൻെറ ചൈതന്വാദിഗ്രണങ്ങളെക്കൊണ്ടു ശരീ

സാരം:—കേവലം യുക്തിമാത്രംകൊണ്ടുതന്നെ പറ യപ്പെട്ട കായ്യം വ്വക്തമാവുന്നുണ്ടു°. പോരെങ്കിൽ ശ്രുതി യിൽ പ്രത്യക്ഷമായി പറയന്നുമണ്ട<sup>ം</sup>. ജീവാത്മാവു ശരീ രത്തിൽ മരിടത്തിരുന്നു തൻറെ പ്രഭാവംകൊണ്ടു നഖശി ഖാന്തം സവ്വത്ര ചൈതന്വഗുണദ്വാരേണ പ്വാപിക്കുന്നു വെന്നു ബ്ലഹദാരണ്വാകോപനിഷത്തിലും ഛാങ്ങാഭഗ്വാപ നിഷത്തിലും പറയുന്നുമുണ്ടും. അതിനാൽ ജീവാത്മാവും

ശബ്ദാത്ഥാ:---തഥാ ച=അങ്ങിനെതന്നെ. ദശയതി <u> --</u>ശ്രതി പ്രകാശിപ്പിക്കുന്നമുണ്ടു°.

സു: \_\_തഥം ച ദശയതി. 27

സാരം:-ഇവിടെ ഒരു സംശയമുണ്ടാവാം. ഗ്രണം ഗുണിയെ വിട്ടു വിഭൂരവ്വാപകമായിത്തീരുമോ എന്ന°. അ തിനു ദോഷമില്ല. പഷ്ടം തുടങ്ങിയ വസ്തുക്കളുടെ സുഗ സ്ഥം പുഷ്പത്തെ വിട്ടു വളരെ വിട്ടരം വ്വാപിക്കാറുണ്ട ഗുണം ഗുണിയെ പിട്ടു വിഭൂരത്തിൽ വ്വാപിക്കുമെ പ്ലോ. ന്നു് അതുകൊണ്ടു മനസ്സിലാക്കാൻ സാധിക്കും. അതു പോലെ ശരീരത്തിൽ ഏകത്ര സ്ഥിതമായിരിക്കുന്ന ജീ **വാത്മാപിൻെ ചൈതന്വാദിഗ്രണം** ശരീരത്തിൽ സവ്വ ത്ര പ്വാപ്തമാവുന്നു എന്നു പറയുന്നതിൽ തെററില്ല

ശബ്ദാത്ഥം:\_\_ഗന്ധവൽ=ഗന്ധമെന്നപോലെ. വ്വ തിരേകഃ=ഗുണത്തിന്നു ഗുണിയെ വിട്ടു വ്യാപിക്കാൻ സാ ധിക്കം. അതുകൊണ്ടു ദോഷമില്ല.

26

രത്തെ മുഴുവൻ സചേതനമാക്കിത്തീക്നോ എന്ന ക രുതാം.

**ബ്ര**ഹസൃത്രം

സൂ: \_\_വൃതിരേകോ ഗന്ധവൽ.

260

അഅവാണെന്നും ശരീരത്തിൽ ഒരിടത്താണിരിക്കുന്ന തെന്നും ചൈതന്വാദിഗുണങ്ങളെക്കൊണ്ടാണും ശരീര ത്തിൽ സവ്വത്ര വ്വാപിക്കുന്നതെന്നും സിദ്ധമാവൂന്നു.

സു:\_പ്പഥഗുപദേശാൽ. 28

ശബ്ദാത്ഥം:—പ്പഥൿചപ്രത്വേകമായി. ഉപദേശാൽച ശ്രുതിയിൽ ഉപദേശമുള്ളതുകൊണ്ട്°. ആത്മാവ്യ് ആക്ല തികൊണ്ട്് അണുവാണെങ്കിലും പ്രഭാവംകൊണ്ട്് അന ന്തവമാണ്്.

സാരം:---ജീവാത്മാവു° അൺവാണെന്നു പറയുന്ന അതേ ശ്രുതിമന്ത്രത്തിൽത്തന്നെ അനന്തമാണെന്നും പ റയുന്നണ്ട്. ആകൃതികൊണ്ട് ജീവാത്മാവു രോമാഗ്രത്തി ൻറെ ആയിരത്തിൽ ഒരംശമേ ഉള്ള എന്നു പറയുന്ന മ ത്രത്തിൽത്തന്നെ അനന്തരം ''സ ചാനന്ത്വായ കല്പ ത്ര് ക്കാപ്പത്തെ സമയത്തും അനന്തവുമാണും എന്നു പറ ഇതിന്നപുറമേ കഠോപനിഷത്തിൽ വ്വക്ത യുന്നുണ്ടും". മായിത്തന്നെ ജീവാത്മാവിൻെറ വിശേഷണമായിട്ട് 'മ ഹാൻ' എന്ന ശബ്ദം ഉപയോഗിക്കന്നുണ്ടു്. അതുപോ ലെ ഗീതയിലും ജീഖാത്മാവിൻെറ്റ് പണ്ണനാവസരത്തിൽ ഈ<sup>`</sup>ആത്മാവ, നിത്വവും സവ്വവ്വാപിയും സ്ഥിരവും അ ചലവും സനാതനവുമാണെന്നു പറയുന്നുണ്ട് എന്നാൽ ഈ വക പ്രമാണങ്ങഠം പരമാത്മാവിൻെറ വിഷയത്തി ലാണം' പറഞ്ഞിരിക്കുന്നതും, ജീവാത്മാവിൻെറ വിഷയ ത്തിലല്ല എന്നു പറയാനും നിപ്പത്തിയില്ല. ജീവാത്മാ പിൻെറ പണ്ണാപിഷയത്തിലാണു<sup>ം</sup> പറഞ്ഞിരിക്കുന്നതു<sup>ം</sup>. അതിനാൽ ജീപാത്മാവു° അണപിൽപെച്ചണവും അതേ സമയത്തു മഹത്തിൽവേപ്പു മഹത്തുമാണെന്നു പുരുക്കം.

സു:\_\_തൽഗ്രണസാരതചാത്ത തദ്യപപദേശഃ പ്രാ ജ്ഞവൽ. 29

ശബ്ദാത്ഥം:...തദ°പ്പപദേശഃ=ആ പ്രതിപാദനം. തു= ആകട്ടെ. പ്രാജ്ഞവൽ=പരമാത്മാവിനെന്നപോലെ. തൽ ഗുണസാരതചാൽ=ബുദ്ധ്വാദിഗുണങ്ങളുടെ പ്രാധാന്വത്തെ അടിസ്ഥാനപ്പെടുത്തിയുമാണം".

സാരം:....ശ്രതിയിൽ ജീപാത്മാപിനെ ഇങ്ങിനെ വണ്ണിക്കുന്നണ്ട°.

> ''അംഗ്രഷ്യമാത്രോ രവിഇല്വത്രപഃ സങ്കല്പാഹങ്കാരസമന്പിതോ യഃ ബൂദ്ധേഗ്ഗ്ണേനാത്മഗ്രണേന ചൈവ ആരാഗ്രമാത്രോ ഹ്വപരോപി ദ്രഷ്ടഃ''

പെരുവിരലോളംമാത്രം വലുപ്പമാണെങ്കിലും ആദിത്വത ല്യൂജ്വാതിസ്സോടും സങ്കല്പങ്ങളോടും അഹങ്കാരത്തോടും കൂടിയും വിളങ്ങന്നു. ഏററവും മൂച്ചയുള്ള വാളിന്റെ ത ലപോലെ അത്വന്തസൂക്ഷൂമാണെങ്കിലും ബൂദ്ധിഗ്രണം കൊണ്ടം ശരീരഗ്രണംകൊണ്ടും സവ്വത്ര വ്വാപ്തമായുമിരിക്കു ന്ന എന്നു ജ്ഞാനികഠം കണ്ടറിയുന്നു എന്നിങ്ങിനെ. ഈ സ്ഥിതിക്കു പരമാത്മാവിനെ എപ്രകാരം അംഗ്ലയുമാത്ര പരിമാണമായും ഹെദ്യവത്തിയായും സവ്വത്ര വ്വാപ്തമായും വണ്ണിക്കുന്നുവോ, ആ അവസ്ഥ ജീവാത്മാവിന്നും തുല്വമാ ണെന്നു ധരിക്കണം. ഇതാണും പ്രകരണാഭിപ്രായം.

> സൂ:\_\_യാവദാത്മഭാവിതചാച്ച ന ദോഷസ്സൂട്ടൾ നാൽ, 30

ശബ്ദാത്ഥം: ... യാവദാത്മഭാവിത്വാൽ ച=ഏത്ര ജീ വാത്മാവിന്ന സ്ഥലസ്പക്ഷ്ക്കാരണശരീരങ്ങളോട്ട സംബ ന്ധമുണ്ടോ അതുവരേയം അതാതു ശരീരത്തിന്നനുരൂപ നായിട്ട് ഏകദേശസ്ഥിതനാവന്നു. ന ദോഷഃ=അങ്ങി നെ പറയുന്നതുകൊണ്ടു ദോഷമില്ല. തദ്ദശനാൽ=എന്തു കൊണ്ടെന്നാൽ ശ്രതിയിൽ ഈ വിഷയം വ്യക്തമായി പറഞ്ഞിട്ടുണ്ട്.

സാരം: ഇവിടെ ഒരു സംശയമുണ്ടാവാം. ജീവാ ത്മാവു ബുദ്ധ്വാദിഗ്രണങ്ങളോടുകൂടിയാണു° വ്വാപ്തമായി ത്തീരുന്നതെങ്കിൽ പ്രളയകാലത്തു ബുല്വ്വാദിഗുണങ്ങളെ പിട്ട പരമാത്മാപിൽ ലയിക്കുന്നതിനാൽ മോക്ഷമായി. അത്ഭിനെ എല്ലാ ജീവാത്മാക്കാംക്കം പ്രളയകാലത്തു മോ ക്ഷം സംഭവിക്ന്നേവെന്നാൽ പിന്നെ കല്പാരംഭത്തിൽ സ്പഷ്ടിയുണ്ടാപാൻ കാരണമില്ല. മോഷാം പ്രാപിച്ച ജീ പാത്മാക്കാംതന്നെപിന്നേയം ജനിക്കന്നു എന്നാണെങ്കിൽ മോക്കുമെന്ന ഒന്നില്ലെന്നും പറയേണ്ടിവരും. അതിനെ അധികരിച്ചു പറകയാണും. ശ്രുതിയിൽ പറയുന്നുണ്ടും, ജീവാത്മാവു<sup>°്</sup>കരു ശരീരത്തെ വിട്ടു മറെറാരു ശരീരത്തെ പ്രാപിക്കുമ്പോഠാക്കൂടിയും സൂക്ഷൂശ്രീരത്തിന്റെ സംബ സം ചിടുന്നില്ലെന്നു്. **പ്രളയകാലത്തിലും വാ**സനാബീ ജങ്ങളോടുകൂടി സൂക്ഷൂശരീരത്തിൻെറ സംബന്ധത്തെ പി ടാതെയാണും പരമാത്മാവിൽ ലയിക്കുന്നതും. അതിനാൽ എല്ലാ ജീവാത്മാക്കളും പ്രളയകാലത്തു മോക്ഷത്തെ പ്രാ പിക്കുന്നില്ല. അതുകൊണ്ടു പുനഃസ്പഷ്ടിക്കു വിരോധമില്ല. മോഷം പ്രാപിക്കുന്നതുവരെ ഒരു ജീവാത്മാവും എതവസ

രത്തിലും സൂക്ഷൂശരീരത്തിൻെറ സംബന്ധത്തെ പിടു ന്നില്ല. അതിനാൽ സുഷുപ്തിയിലോ പ്രളയകാലത്തോ ജീവാത്മാവു പരമാത്മാവോട്ട ചേരുന്നണ്ടെങ്കിലും ശരീര സംബന്ധത്തേയോ വാസനാബീജങ്ങളേയോ പിട്ടിട്ടല്ലെ ന്ന കാരണത്താൽ മോക്ഷമാവുന്നില്ല; പുനഃസ്പഷ്ടിക്കു ദോഷമില്ല.

> സൂ:--- പംസ്തചാദിവൽ തചസു സതോ<sub>/</sub>ഭിവൃക്തി യോഗാൽ. 81

ശബ്ദാത്ഥം:...പുംസ്തചാദിവൽ= പൌരുഷംതുടങ്ങിയ വയെന്നപോലെ. സതഃ=ആദ്ദ്യമണ്ടായിരുന്ന. അസ്വ തു=ശരീരാദികളുടേയും. അഭിവ്വക്തിയോഗാൽ=സ്റ്റഷ്പി കാലത്തു പ്രകടമായിത്തീരാൻ അഹതയുണ്ട്. അതി നാൽ പുനഃസ്റ്റഷ്പിക്കു ദോഷം സംഭവിക്കുന്നില്ല.

സാരം: പ്രളയകാലത്തു ജഗത്തെല്ലാം പരമാത്താ പിൽ ലയിക്കുന്നു. ബൂദ്ധി തുടങ്ങിയ തത്വങ്ങാറക്കുകൂടി പ രമാത്മാവിൽനിന്നു വേറെയായി സത്തയില്ല. ആ സ്ഥി തിക്കു ബുദ്ധ്യാദിതത്വങ്ങളുടെ സമദായമായ സൂക്ഷൂകാര ണശരീരങ്ങളോടു ജീവൻ സംബന്ധപ്പെട്ടിരിക്കുന്നു എ നെങ്ങിനെ പായാം? അല്ലം അപ്പോറ്റം സംബന്ധമില്ല എന്നാണെങ്കിൽ പിന്നെ സ്റ്റഷ്പികാലത്തെങ്ങിനെയുണ്ടാ യിത്തീരം എന്ന സംശയത്തിന്നു മറുപടിയാണ് ഈ സൂ ത്രംകൊണ്ടു പറയുന്നത്ര്. പ്രളയകാലത്തു ബുദ്ധ്യാദിതത്വ ങാറം കാരണസ്വത്രപിയായ പരമാത്മാവിൽ കേവലം ല യിക്കുന്നവെങ്കിലും ഈഗ്വരെൻറെ അപ്രമേയമായ മഹിമാ വിശേഷാംഹേതുവായിട്ടു് ആ അവസ്ഥയിലും അവയോ രോന്നും പ്രത്യേകമായിത്തന്നെ പേർതിരിഞ്ഞു നില്ലുന്നു. അതുപോലെ കാരോ ജീവാത്മാവും തങ്ങളുടെ കമ്മസം സ്കാരത്തോട്ടക്കടത്തനെ അവ്വക്തമായിരിക്കന്നു. അ തിനാൽ ജീപൻെറ കമ്മസംസ്കാരത്തിന്നോ ബുദ്ധ്വാദിത ത്വങ്ങാംക്കോ ആ അവസ്ഥയിലും നാശം സംഭപിക്കുന്നി അതിനാൽ സ്റ്റഷ്ട്രികാലത്തിങ്കൽ പരബ്രഹ്മസചത്ര ही പിയായ പരമേശ്വരൻെറ സങ്കല്പത്താൽ അവ അതേ പ്ര കാരംതന്നെ സൂക്ഷൂസ്ഥൂലത്രപങ്ഷളായി പ്രകാശിക്കുന്നു. ബാല്പ്വത്തിൽ പ്രകാശിക്കാതെ ബീജാകാരേണ കത്രങ്ങി നില്ലൂണ പൌരുഷം യൌവനം വരുമ്പോറം പ്രകാശിച്ച കാണാറുണ്ടല്ലോ. അതുപോലെ വിത്തിൽ അടങ്ങിയിരി ക്കുന്ന ഫലപുഷ്പാദികഠം പ്ലക്ഷത്തിൻെറ യൌപനാവസ്ഥ യിലല്ലേ പ്രകാശിക്കുന്നതു°? ആദ്വംതന്നെ അവയില്ലെ ങ്കിൽ പിന്നീടു പ്രകാശിക്കാൻ വയ്യപ്പോ. ഇതുപോലെ ജീവൻെറ കമ്മസംസ്കാരങ്ങളും ബുദ്ധ്വാദിതത്വങ്ങളും ന ശിക്കാതെ സന്ദഭം വരുമ്പോഠം പ്രകടമായിത്തീരുന്നു. അ ങ്കിനെ സംഭവിക്കാവുന്നതാണെന്നു° അനുമാനംകൊണ്ടും തീച്ചപ്പെടുത്താവുന്നതാകയാൽ പനഃസ്പഷ്പിക്കു ദോഷമോ അസാംഗത്വമോ സംഭപിക്കുന്നില്ല.

> സൂ: \_\_നിത്യോപലബ്ലുനുപലബ്ലിപ്രസംഗോ⁄നു തരനിയമോ വാനുഥാ. 32

ശബ്ദായ്ഥം: \_ അന്വഥാ = അന്തഃകരണോപാധിയുടെ സഹായംകൊണ്ടാണ് ജീവനം വിഷയബോധമുണ്ടാവുന്ന തെന്നം വരുന്നില്ലെങ്കിൽ. നിത്വോപലബ്ല \_ നപലബ്ലി പ്രസംഗഃ = എപ്പോഴം എല്ലാ വിഷയങ്ങളുടേയും ബോധ 84 \*

### ബ്രഹ്മസൂത്രം

മോ, അല്ലെങ്കിൽ കരിക്കലും ഒരു വിഷയത്തിൻേറയും ബോധമില്ലായ്യയോ ആകന്ന ദോഷം സംഭവിക്കം. വാ= അല്ലെങ്കിൽ. അന്ദ്വതരനിയമഃ=ജീവൻെറ ഗ്രഹണശ ക്തിക്കോ, വിഷയത്തിൻെറ ഗ്രാഹ്വ്വശക്തിക്കോ അഥവാ രണ്ടിനുമോ അവശ്വം നിയമനം ചെയ്യേണ്ടിയും വ നേയ്ക്കും.

സാരം:\_\_ജീവാത്മാവു സ്വയം പ്രകാശസ്വ@പന്തം **പിജ്ഞാനമൂത്തിയുമാണെന്നിരിക്കേ** പസ്തബോധത്തിന്ന മനോബൂദ്ധികളുടെ അപേക്ഷയെന്തിന°്എന്ന ശങ്കയ്ക്ക മറുപടി പറകയാണീ **സൂത്രംകൊങ്ങ** സാധിക്കുന്നത്<u></u>ല്. ജീ പാത്മാവു സ്വയംപ്രകാശനം പിജ്ഞാനസ്വരൂപിയുംത എന്നിരുന്നാലും അന്തഃകരണോപാധിയിൽക്കൂടെ ന്നെ. യാണം" പ്രപഞ്ചപദാത്ഥങ്ങളെ ഗ്രഹിക്കുന്നതു്. ശ്രതി യും **ഞ**ങ്ങനെ പറയുന്നുണ്ടും". അങ്ങനെയല്പാത്തപക്ഷം എപ്പോഴം ഒരേ വിഷയത്തിനെറെ ബോധംതന്നെ നില നില്ലാനോ, അല്ലെങ്കിൽ എപ്പോഴം ഒരു വിഷയത്തി ൻേറയും ബോധമില്ലാതിരിക്കാനോ ഇടയായേയ്ക്കും. ഞ തു രണ്ടും പ്രപഞ്ചാനുഭവത്തിന്നും വിഷയഭ്രക്തിക്കും തട സ്ഥങ്ങളാണു്. പിന്നെ ആ തടസ്ഥത്തെ തീക്കാൻ മ റെറാരുപായം കല്പിക്കേണ്ടിവരും. അതിനേക്കാറം ലാഘ വം അന്തഃകരണകല്പനതന്നെയാണും".

## സു:\_\_കത്താ ശാസ്താത്ഥവതചാൽ. 33

ശബ്ദാത്ഥം:\_\_കത്താ=കത്താവ ജീവാത്മാവാണം°. ശാസ്ത്രാത്ഥവതചാൽ=എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ വിധിനിഷേ ധബോധകമായ ശാസ്ത്രത്തിൻറെ പ്രയോജനം ജീവാത്മാ പിനെ അധികരിച്ചാണെന്നതുകൊണ്ടുതന്നെ.

സാരം:...സാംഖ്വമതത്തിൽ ജഡസചത്രപിണിയാ യ പ്രകൃതിയെ സ്വതന്ത്രകത്താവായും പുരുഷനെ അസം ഗനായും സിദ്ധാന്തിക്കുന്നു. അതു ശരിയാവാൻ വയ്യ. ജ ഡയായ പ്രകൃതി കത്താവാവാൻ വയ്യ. അസംഗനായ പുരുഷനം കത്താവാവാൻ വയ്യ. എന്നാൽ പിന്നെ ആ രാണം" കത്താവു" എന്ന വിഷയത്തെ നിരൂപിക്കാൻ ഈ പൂതിയ പ്രകരണം ആരംഭിക്കുന്നു. ഈ സൂത്രംമുതൽ എ താനും സൂത്രങ്ങളെക്കൊണ്ടു പ്രസ്തുതവിഷയത്തെയാണം" നിരൂപിക്കുന്നത്വ്.

ശ്രതികളിലും ശാസ്ത്രങ്ങളിലും അവിടവിടെ കാണാ പുള്ളതാണം", ഇന്നിന്ന പുണ്യകമ്മങ്ങറം ചെയ്താൽ ഇന്നി ന്ന നല്ല ഫലങ്ങളുണ്ടാവുമെന്നും ഇന്നിന്ന പാപകമ്മ ങ്ങറം പെയ്താൽ ഇന്നിന്ന ചീത്ത ഫലങ്ങളുണ്ടാവുമെന്നമു ജ്ള പ്രതിപാദനം. ഇതു ജഡയായ പ്രകൃതിയെ അപേ ക്ഷിച്ചുള്ള പ്രതിപാദനമല്ലെന്ന വ്വക്തമാണം". എന്നാൽ പിന്നെ ജീവനെ അപേക്ഷിച്ചതല്ലാതെ മററാരെ അപേ ക്ഷിച്ചാണം"? അതിനാൽ എല്ലാ കമ്മങ്ങളുടേയും കത്താ വും ഭോക്താവും ജീവാത്മാവുതന്നെയാണം". ശ്രുതിത ന്നെ ഈ കായ്യം തുറന്നപറഞ്ഞിട്ടണ്ട്. വാസ്തവത്തിൽ ജീവാത്മാവു നിഷ്ക്രിയനാണെങ്കിലും അനാദിക്കാലം മ തൽക്കാരംഭിച്ച കാരണശരീരസംബന്ധം ഉള്ളേടത്തോ ഉംകാലം ഇല്ലാത്തതാണെങ്കിലും കർത്തത്വവും ഭോകത്ത തെവും ഉള്ളതായിത്തന്നെ നിലനില്ലുന്നം.

267

സു:\_\_വിഹാരോപദേശാൽ. 34

ശബ്ദാത്ഥം: \_\_ വിഹാരോപദേശാൽ =\_ സചവ്നാവസ്ഥ യിൽ സ്വന്തം ഇഷ്ടപ്രകാരം വിഹരിക്കുന്നതായി വണ്ണി ച്ചിരിക്കുന്നതുകൊണ്ടും ജീവാത്മാവു കത്താവാണെന്നു സി ദ്ധമാവുന്നം.

സാരം:\_\_ശാസ്ത്രങ്ങളുടെ പിധിനിഷേധങ്ങാംക്ക പു റമേ സപപ്പാവസ്ഥയിൽ ഇരിക്കലും നടക്കലും കളികാണ ലും മററുമാകന്ന പല കായ്യങ്ങളും ജീവൻ സ്വന്തം ഇഷ്ട പ്രകാരം നിവ്വഹിക്കുന്നതായി ശ്രതിയിൽ പണ്ണിച്ചിരിക്കു ന്നതുകൊണ്ടും ജീവൻ കത്താവാണെന്നു വന്നുകൂടുന്നു.

സു:\_\_\_\_പാരാനാൽ. 35

ശബ്ദായ്ഥം:\_\_\_ഉപാദാനാൽ=ഇന്ദ്രിയങ്ങളെ സചീക രിച്ചുകൊണ്ടു സചപ്നാവസ്ഥയിൽ ജീവൻ ശരീരത്തിൽ ചു ററിസ്സഞ്ചരിക്കുന്നവെന്ന വണ്ണനമുള്ളതുകൊണ്ടും ജീവാ ത്മാവാണം° കത്താവെന്നു ബോധിക്കണം.

സാരം: ഇപിടെ ഉപാദാനശബ്ദം ഉപാദാനകാര ണത്തിൻെറ വാചകമല്ല. ഗ്രഹണസ്പര്യപമായ ക്രിയ യുടെ ഉൽബോധകമാണ്ട്. സ്വപ്നാവസ്ഥയിൽ ജീവൻ ഇന്ദ്രിയങ്ങളോട്ടുകൂടി ശരീരത്തിൽ പുററിസ്സഞ്ചരിക്കുന്ന ണ്ടെന്നു ബ്ബഹദാരണ്യകോപനിഷത്തിൽ വണ്ണിച്ചിട്ടുണ്ട്. അതുകൊണ്ടം ജഡയായ പ്രകൃതിയോ ഇന്ദ്രിയങ്ങളോ അ ല്ല, പേതനാസ്വരൂപനായ ജീവാത്മാവാണ്ട് കത്താപെ ന്ന ബോധിക്കാവുന്നതാണ്.

സൂ:\_\_വൃപദേശാച്ച ക്രിയായാം ന ചേന്നിട്ടേശ വിപയ്യയഃ. 86

ശബ്ദാത്ഥം: \_ ക്രിയായാം = പ്രവൃത്തിയിൽ. പ്രപ ദേശാൽ പ\_ജീവാത്മാവിനെ കത്താവായി ശ്രതി നിദ്ദ് ശിക്കുന്നണ്ട്. അതുകൊണ്ടും കത്താവൂ° ജീവാത്മാവാണെ ന്നു വരുന്നണ്ട്. ന പേൽ = എന്നാലും ജീവാത്മാവിനെ കത്താവായി മാനിക്കുന്നില്ലെങ്കിൽ. നിദ്ദേശവിപയ്യയഃ = ശ്രതിനിദ്ദേശത്തിന്ന വൈപരീത്വം വന്നു പേരും.

സാരം:\_\_്വിജ്ഞാനം യജ്ഞം തനുതേകമ്മാണി തനുതേ/പി ചാ? എന്നിങ്ങനെ തൈത്തിരീയോപനിഷ ത്തിൽ പണ്ണനമണ്ട്. ഈ ജീവാത്മാവു യജ്ഞത്തെയും കമ്മങ്ങളെയും ചെയ്യന്നുവെന്നാണല്ലോ അതിൻെറ അ ഇതുകൊണ്ടും കത്താവു ജീവാത്മാവാണെന്നു വന്നു ത്ഥം. കൂടുന്നണ്ട്. എന്നാൽ ന്നേത്തിലെ വിജ്ഞാനശബ്ദം ബു ദ്ധിയുടെ വാചകമാണ്ം. അല്ലാതെ ജീവാത്മാവിൻെറ വാചകമല്ല. അതിനാൽ ബുദ്ധിയെയാണാ് കത്താവാ ക്കി കല്പിച്ചിരിക്കുന്നതെന്നു പറയുന്നപക്ഷം അതു ശരിയ ല്ല. എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ ഒന്നാമതു പ്രകരണം ജീവാ യാവിനെ സംബന്ധിച്ചതാണം°. അതിനാൽ പിജ്ഞാ നശബ്ദം ജീവവാചകമാപാനേ പഴിയുള്ള. രണ്ടാമത്ത ബു **ദ്ധിവാ**ചകമായിട്ടാണു° കല്പനമെങ്കിൽ വിജ്ഞാനശബ്ദം പ്രഥമാപിഭക്തിയിൽ വരാൻ കാരണമില്ല. തൃതീയാപി ഭക്തിയിലാണും പറയേണ്ടതും. അങ്ങനെ ചെയ്യാത്തതു കൊണ്ട് ഇവിടെ വിജ്ഞാനശബ്ദം ജീവാത്മവാചകംത നെ. അപ്പോഠം ജീപാത്മാപിന്ത് കർത്തതപമണ്ടെന്നം

വന്നു. അതിനാൽ പ്രകൃതിയോ ഇന്ദ്രിയങ്ങളോ അല്ല, ജീവാത്മാവാണ് കത്താവെന്നു പ്വക്തമായി തെളിയുന്നു.

സൂ: \_ഉപലബ്ലിവനിയമഃ. 37

ശബ്ദാത്ഥം:—ഉപലബ്ലിവൽ=സുഖദുഃഖാദിഭോഗങ്ങ ളടെ പ്രാപ്തികനുത്രപമായി കമ്മം ചെയ്യന്ന. അനിയ മഃ₌അല്ലാതെ പ്രത്യേകനിയമമൊന്നമില്ല.

സാരം: ഇവിടെ ഒരു സംശയമുണ്ടാവുന്നു: ജീപാ ത്മാവു സ്വതന്ത്രനായ കത്താവാണെന്നു കത്തുന്നപക്ഷം തനിക്ക് അനിഷ്ടപ്പലങ്ങളെ ഉണ്ടാക്കുന്ന കമ്മങ്ങളെ ചെയ്യാൻ കാരണമില്ലല്ലോ. എന്നാൽ ധാരാളം ടുഷ്ണമ്മ ങ്ങളെ ചെയ്യലും ടുഖഫലങ്ങളെ അനുഭവിക്കലും കണ്ടു വരുന്നുണ്ടല്ലോ. അതിനെന്താണു് കാരണം എന്നു്. അ തിനെക്കുറിച്ചു പറയന്നു തനേകജന്മങ്ങളിലെ പ്രാരണ്ണ ത്തിന്നധീനനാണം ജീവൻ. അതിനാൽ എത്രയൊക്കെ സചാതന്ത്ര്വമണ്ടായാലം പ്രാരബ്ലത്തിന്നു വഴങ്ങാതിരി ക്കാൻ വയ്യ പ്രാരബ്ലാനുസാരേണയാണു് കമ്മാചരണ വും ഫലഭ്രക്തിയും. എന്നാൽ പുതുതായി ചെയ്യപ്പെടുന്ന കമ്മങ്ങഠാക്കു പ്രാരബ്ലം ബാധകമല്പല്ലോ. അവയെ അ നിഷ്ടഫലപ്രങ്ങളല്ലാത്ത തോതിൽ അചരിച്ചുകൂടേ? എന്നാണെങ്കിൽ അനേക്ഷന്പങ്ങളിലെ കമ്മസഞ്ചിതമാ **ഞ**് ജീവൻെ സ്വഭാവം. സ്വഭാവത്തിന്നനുസരിച്ചേ കമ്മാ പരണമുണ്ടാപൂ. സ്വഭാവം നല്ലതായിത്തീരുമ്പോറം ചെയ്യാനിടയാപന്നു എന്നു മാത്രം. സല്ലുമ്മങ്ങളുടെ ഫ

സൂ:....ശക്തിവിപയ്യയാൽ. 38

ശബ്ദാത്ഥം: \_\_ ശക്തിപിപയ്യയാൽ ചലാരബ്ലം അ ല്ലെങ്കിൽ സ്ഥഭാവം ശക്തിപ്പെട്ടതായിത്തീരുകയും ഹിതാ നഭവത്തിന്നു വിപരീതമായിത്തീരുകയും ചെയ്യമ്പോഴാ ഌ് അനിഷ്ടാചരണമുണ്ടാവുന്നഉ്.

സാരം: \_\_ജീപാത്മാപിൻെറ കർത്തത്വം സ്വഭാപ ഞെയും പ്രാരബ്ലത്തെയും ആശ്രയിച്ചാണിരിക്കുന്നതെ ന്ന° ഇതിനു മുമ്പുതന്നെ പ്വക്തമാക്കിയല്ലോ. സ്വഭാപ വും പ്രാരബ്ബം ശരീരം ഇന്ദ്രിയങ്ങറാ അന്തഃകരണം എ ന്നിപയെ അവലംബിച്ചിരിക്കുന്നു. അതിനാൽ ശരീരാ ദികറാം പതിക്ഷങ്ങളായാൽ ഹിതാചരണം സാദ്ധ്വമല്ല. അനുക്ഷലങ്ങളാവുമ്പോറം മാത്രമേ ഹിതാചരണം സാദ്ധ്വ മാപ്പം. അവയുടെ ആനുക്ഷല്പപ്പാതിക്കല്പങ്ങളാകുട്ടെ ജ ന്മാന്തരപ്പാരണ്യയും സ്വഭാവത്തെയും ആശ്രയിച്ചു മിരിക്കുന്നു. അതിനാൽ ജീവാത്മാപിന്നു് കർത്തത്വമു ണ്ടെങ്കിലും ഹിതാചാണത്തിനു വേണ്ടത്ര സ്വാതന്ത്ര്വമു ണ്ടെന്നു പറഞ്ഞുക്കടാ

സം.\_സമാദ്ധ്യഭാവാച്ച. 89

ശ**ബ്ദ**ാത്ഥം:\_\_സമാദ്ധ്വഭാവാൽ ല≕സമാദ്ധ്വവസ്ഥ യുടെ അഭാവം സംഭവിക്കുന്നതുകൊണ്ട ജീവാത്മാവിന്ന കമ്മകത്തത്വം സ്ഥാഭാവികമായിട്ടുള്ളതാണെന്നു പറയാൻ വയ്യ.

സാരം: എന്നാൽ കർത്തതപം ജീവാത്മാപിന്ന സചാഭാവികപ്പകൃതിയാണെന്നു പറഞ്ഞുകൂടേ? എന്നാ ണെങ്കിൽ പറയാൻ വയ്യ. അന്തഃകരണസംബന്ധംകൊ ണ്ടുണ്ടായതാണം" കർത്തതപം. അങ്ങിനെയല്ലെങ്കിൽ എല്ലാ കമ്മങ്ങളം നശിച്ചുകൊണ്ടുള്ള സമാദ്ധ്വവസ്ഥ അ നഭവിക്കാൻ കാരണമില്ല. അതിനാൽ കർത്തതപം സപാഭാവികമല്ല.

സു: \_\_യഥാ ച തക്ഷോഭയഥാ. 40

ശബ്ദാത്ഥം: പ=അല്ലെങ്കിൽ. ശഥാ=എപ്രകാരം. തക്ഷാ=ശില്പി. ഉഭയഥാ=ചിലപ്പോറം കമ്മം ചെയ്തം ചി ലപ്പോറം വെറതെ ഇരുന്നും രണ്ടു പ്രകാരത്തിൽ കാണ പ്പെടുന്നതും, അതുപോലെ ജീവാത്മാവും രണ്ടു പ്രകാരത്തി ലാണം'. അതിനാൽ ജീവാത്മാവിന്ന കത്തതചം സചാ ഭാവികമല്ല.

സാരം:...ജീവാത്മാവിന്നു കർത്തത്വം സ്വാഭാവിക മല്ല, അന്തഃകരണത്തിൻെറയും ഇന്ദ്രിയങ്ങളുടെയും ചേ പ്പികാണ്ട്രതാൽക്കാലികമായുണ്ടായിത്തിരുന്നതാണെന്ന മൻസൂത്രത്തിലെ സമയ്ഥനത്തെ ഒന്നുകൂടി ദ്രഡപ്പെടുത്തു കയാണ്ം ഈ സൂത്രംകൊണ്ടു ചെയ്യുന്നത്ത്. ശില്പികഠം ചിലപ്പോറം ആയുധങ്ങളെല്ലാമെടുത്തു പ്രവത്തിച്ചുകൊ ണ്ടിരിക്കകയും, മററു പിലപ്പോറം ആയുധങ്ങളെല്ലാം ഒരി ടത്തു വെച്ചു സപസ്ഥമായിരിക്കകയും ചെയ്യുന്നതെപ്രകാ

272

രമോ, അതുപോലെ പിലപ്പോറം ജീപാത്മാവും അന്തഃക രണാദികളെ അധിഷ്ഠാനം ചെയ്ത കത്താപായും മററു ചി ലപ്പോറം അന്തഃകരണാദികളെ വിട്ട് അകത്താപായും ഇ രിക്കുന്നു. അതിനാൽ ജീപാത്മാപിന്നു കത്തുതപം സപ തഃസിദ്ധമല്ല. ഉപാധിസംബന്ധംകൊണ്ടുണ്ടായിത്തീരു ന്നതും അതു താൽക്കാലികംമാത്രവുമാണ്. അതല്ല, ജീ പാത്മാവിന്നു കത്തുതപം സപതഃസിദ്ധമാണെന്നു പിശപ സിക്കുന്നപക്ഷം ഭഗവൽഗീത തുടങ്ങിയ അനേകം ഗ്രന്ഥ ങളിലെ നിപ്പപനങ്ങറം ശരിയല്ലെന്നു വരും. അതൊ രിക്കലും സംഗതമല്ല.

> പ്രകൃതേഃ ക്രിയമാണാനി ഗുണൈഃ കമ്മാണി സവ്വശഃ അഹങ്കാരവിമുഢാത്മാ കത്താഹമിതി മന്വതേ.

എന്നീ രൂപത്തിൽ ഭഗവൽഗീതയിൽ അനേകം വാക്വ ങ്ങളുണ്ട്. ജീവാത്മാവിൻെറ കർത്തത്വത്തെ നിഷേധി ച്ചുകൊണ്ടുള്ള പ്രസ്തതവാക്വങ്ങറം ശരിയല്ലെന്നു വരാൻ വ യ്യം അതിനാൽ ജീവാത്മാവു സ്വതവേ അകത്താവാണ്ം. അന്തഃകരണത്തിൻെറ വേച്ചികൊണ്ടാണ്ം കർത്തത്വം ഉ ണ്ടായിത്തീരുന്നതും.

സു:\_\_പരാത്ത തച<sup>ം</sup>ശ്രതേഃ. 41

ശബ്ദായ്ഥം: \_ തൽ ഇ=ജീവാത്മാവിൻെറ കർ<sub>ത്ത</sub>തച മാകട്ടെ. പരാൽ=ഈശചരങ്കൽനിന്നതന്നെയാണുങ്ങാവു ന്നതെന്ന°. ശ്രത്നേ=ശ്രതിയുണ്ട്°.

35 🔹

ബ്ഫസൂതം

274

സാരം:\_\_ജീവാത്മാവിന്നു° അന്തഃകരണാദി ഉപാ ധിസംബന്ധം ഹേതുവായി താല്ലാലികമായുണ്ടാവുന്ന കർത്തതപംകൂടിയും ഈശപരായത്തമാണു്; സപതന്ത്രമല്ല എന്നു ശ്രതിയുണ്ടും. ബുഹദാരണ്യകോപനിഷത്തിൽ "ആര° ജീവാത്മാവിൽ അധിവസിച്ചു ജീവാത്മാവിനെ നിയത്രിക്കുന്നുപോ, ആ അന്തയ്യാമിതന്നെ ആത്മാപ്പ<sup>ം</sup>>> എന്നും ഛാന്ദോഗ്വോപനിഷത്തിൽ ''ഞാൻ ഈ ജീവാ ത്മാപിനോടുകൂടി പ്രവേശിച്ചിട്ടു നാമത്രപങ്ങളെ പ്രകടമാ ക്ഷന്നൗ' എന്നും പറയുന്നുണ്ടു°. കൂടാതെ കേനോപനിഷ ത്തിൽ യക്ഷദശനമെന്ന ആഖ്യായികയിൽ അഗ്നി വായു തുടങ്ങിയ ദേവന്മാക്ക് സ്വന്തധമ്മത്തെ പ്രവത്തിക്കാൻ പോലും സ്ഥാതന്ത്ര്വമില്ല; പരമാത്മാവിൽനിന്ന കിട്ടുന്ന ശക്തികൊണ്ടാണു<sup>°</sup> അവർ സ്വന്തധമ്മത്തെ പ്രവത്തിക്ക ന്നതെന്നും പറയുന്നു. അതിനാൽ ജീവസെറ കർത്തത്വം തികച്ചും ഈശചരാധീനമാണെന്നു സ്പഷ്ടമാവുന്നുണ്ടും. ഇ തിന്ന പുറമെ ഭഗവൽഗീതയിൽ വളരെ വ്യക്തമാക്കീട്ടു ണ്ട്ട്, ''ഈശപരഃ സവ്വഭ്രതാനാം ഹുദ്രേശേജ്ജന! തിഷ്യതി. ഭാമയൻ സവ്വഭ്രതാനി യത്രാത്രഡാനി മായയാ<sup>,,</sup> എന്ന വാക്യംകൊണ്ടു്. വിഷ്ണപേരാണത്തിലും ഇതേ അത്ഥത്തി ലുള്ള വാക്വങ്ങളുണ്ട്. ഇതിൽനിന്നൊക്കെ തെള്ളിയുന്ന ഈ്, ജീവൻെറ കർത്തതചം ഈശചരാധീനമാണെന്നതാ ണം". എങ്കിലും ആ പരമാത്ഥം അറിയാതെ മുഡനായ ജീപൻ തന്നത്താൻ കത്താപായി അഭിമാനിക്കുന്നു എന്ന ഇതാണം° കാരണത്താൽ ബദ്ധനാവുകയും ചെയ്യുന്നു. സ്വഭാവം. അതിനാൽ ജീവൻ സ്വതവേ അകത്താവാ

ൺ°; അന്തഃകരണാദി ഉപാധികളുടെ സംബന്ധംകൊ ണ്ടാണം" കർത്തത്വമുണ്ടാവുന്നതു"; അതു താല്ലൂാലികം മാ ത്രമാണം"; അതു" ഈശ്വരാധീനവുമാണം"; സ്വതന്ത്രമല്ല എന്നും താല്പയ്യം.

സു: \_ കൃതപ്രയത്നാപേക്ഷസ്ത്ര വിഹിതപ്രതിഷി ദ്ധാവൈയത്ഥ്യാദിഭ്യഃ. 42

ശബ്ദാത്ഥം: \_\_\_\_\_\_ എന്നാൽ. കൃതപ്രയത്നാപേഷ്ഷം ഈശചരൻ ജീവൻെറ പൂവ്വ്കൃതകമ്മങ്ങളുടെ അവശിഷ്ട സംസ്കാരത്തെ അപേക്ഷിച്ചാണം° പുതിയ കമ്മങ്ങളിൽ നിയോഗിക്കുന്നത്ര°. വിഹിതപ്രതിഷിദ്ധാവൈയത്വ്വാ ദിഭ്യഃ പിധിനിഷേധങ്ങളെ അപേക്ഷിച്ചു° ഈശചരൻ ഉത്തരവാദിയല്ല; ആ വിഷയത്തിൽ തികച്ചും നിദ്ദോഷി യാണം°.

സാരം:...ജീവൻറ കർത്തേപം സ്പതന്ത്രമല്ല; ഈ ശപരാധീനമാണ് എന്നു വരുമ്പോറാ ജീവൻറ ശുഭാശു ഭകമ്മങ്ങറാക്കം അവയുടെ സ്വെട്ടുപാത്മകങ്ങളായ അനു ഭവങ്ങറാക്കം ഈശപരനാണത്തരവാദിയെന്നു വരുമല്ലോ. അപ്പോറാ ചിലരെക്കൊണ്ടു നിഷിദ്ധകമ്മങ്ങളെ ചെയ്യി ച്ചൂ് അതിൻെറ ഫലമായ നരകയാതനയെ അനുഭയിപ്പി എന്നത് ഈശപരൻറ നിദ്ദ്യത്വമല്ലേ എന്നു സംശയമു ണ്ടാവാം. അതു ശരിയല്ല; ജീവൻറെ ശുഭാശുഭങ്ങറാക്കോ വിധിനിഷേധങ്ങറാക്കോ ഈശപരന്ന് ഉത്തരവാദിത്വമി ല്ലെന്നു സമത്ഥിക്കയാണീ സൂത്രംകൊണ്ടു ചെയ്യുന്നത്. എങ്ങിനെയെന്നാൽ, ഓരോ ജീവനിലും അടങ്ങിയിരിക്കു

ന്ന പൂപ്പ്കമ്മങ്ങളുടെ അവശിഷ്ടസംസ്കാരമാകന്ന പാസ നയെ അപേക്ഷിച്ചാണ് ഈശ്വരൻ പുതിയ കമ്മങ്ങളിൽ പ്രേരിപ്പിക്കുന്നത്ര്. അല്ലാതെ സേചച്ഛുപ്രകാരമല്ല. വാ സനാബദ്ധമായ കമ്മത്തെ ചെയ്യാതിരിക്കാനോ വാസ നാബന്ധമില്ലാത്ത കമ്മത്തെ ചെയ്യാതിരിക്കാനോ വാസ നാബന്ധമില്ലാത്ത കമ്മത്തെ ചെയ്യാനോ സാധിക്കില്ല. അത്ത് ഈശ്വരന്റെ നിയന്ത്രണമാണ്ം്. അല്ലാതെ ശു ഭാശുഭങ്ങളെ സംബന്ധിച്ചു് ഈശ്വരന്ദ നോട്ടമില്ല. അ തിനു തികച്ചും ഉത്തരവാദി ജീവൻതന്നെയാണ്ം. ഈ വിഷയത്തെ ഭഗവൽഗീതയിൽ വളരെ സ്പഷ്ടമായി പറ ഞ്ഞിട്ടണ്ട്രം

> ''സചഭാവജേന കൌന്തേയ! നിബല്ധഃ സേചന കമ്മണാ കത്ത്രം നേച്ഛസി യന്മോഹാൽ കരിഷ്ഠ്വസ്വവശോപി തൽ??

എന്നിങ്ങനെ. അതിനാൽ ഈശചരൻ പൂറ്റുവാസനക ളെ അപേക്ഷിച്ചാണം" ജീവനെ അപ്പഴപ്പോറം പുതിയ പൂതിയ കമ്മങ്ങളിൽ പ്രേരിപ്പിക്കുന്നതു്; അല്ലാതെ സേച ച്ഛാനുസാരേണയല്ല; ആക്കം പുണ്യമോ പാപമോ രണ്ടും ഈശ്വരൻ കൊടുക്കുന്നില്ല; അനിനു തികച്ചും ഉത്തരവാ ദി ജീവൻതന്നെയാണം" എന്നു സിദ്ധമാവുന്നു.

സു:\_\_ഞംശോ നാനാവുപശോദനുഥാ ചാപി

ഭാശകിതവാദിത്വമധീയത ഏകേ. 43

ശബ്ദാത്ഥം:\_\_ അംശഃചജീവൻ ഈശചരൻെറ അംശ മാണെന്ന°. നാനാവ്യപദേശാൽചപലപ്രകാരത്തിലുള്ള

ശ്രതിനിദ്ദേശങ്ങളെക്കൊണ്ടും. അന്വഥാ പ അപി=മ റപ്പേകാരത്തിലും. ഏകേ=ചിലർ\_\_അഥവ്വശാഖക്കാർ. ദാശകിതവാദിത\_ാം=മുക്കവനും കള്ളനും എല്ലാം ബ്രഹ്മമാ ണെന്നു്. അധീയതേ=അദ്ധ്വയനം ചെയ്യുന്നതുകൊണ്ടും തെളിയുന്നുണ്ട്.

സാരം:—ശ്രുതിയിൽ കരിടത്തു°—ശേചതാശപതരോ പനിഷത്തിൽ....ജീവന്നു നാനാതചം പറഞ്ഞിട്ടണ്ട്. അ തേ സമയത്തുതന്നെ നിത്വത്വവും ചേതനത്വവുംകൂടി പ റഞ്ഞിട്ടണ്ട് ഈശ്വരന്ന ജഗത്തിൻെറ കാരണത്വത്തെ യും പറഞ്ഞിട്ടണ്ട്. അതുകൊണ്ടു ജീവൻ ഈശചരൻെറ അംശമാണെന്നു തെളിയുന്നു. ഇതുകൊണ്ടു മാത്രമല്ല, വേറെ പ്രകാരത്തിലും ജീവൻ ഈശചരൻെറ അംശമാ ണെന്നു തെളിയുന്നുണ്ടു°. നിഷ്ക്രിയനായ ജീവനെ ക്കൊണ്ടും ഈശചരൻ കമ്മം ചെയ്യിക്കുന്നു. എന്നു പറയു മ്പോറം ജീവനും ഈശ്വരനും വേറെയാണോ എന്ന സം ശയം ജനിക്കാവുന്നതുകൊണ്ടാണും ഈ പ്രകരണം ഇവി ടെ പറയേണ്ടിവന്നതു<sup>°</sup>. അഥവ്വശാഖക്കാരുടെ ബ്രഹ്മസ്ത ക്തത്തിൽ ''ബ്രഹ്മ ദാശാഃ ബ്രഹ്മ ദാസാഃ ബ്രഹ്മൈവേമേ കിതവാഃ'' എന്നു പാഠമുണ്ടു്. അതായത്ത്, കാണപ്പെട്ട ന്ന മക്ഷവന്മാരും, ഭൃത്വന്മാരും, കള്ളന്മാരുംകൂടി ബ്രഹമാ **ഌ് എന്നു** പറയുന്നു. അതുകൊണ്ടും ഈശചരന്റെ അം ശമാണും ജീവനെന്നു തെള്പിയുന്നു. ഭഗപൽഗീതയിൽ അനേകം പ്രാവശ്വം ഇക്കായ്യത്തെ എടുത്തുപറഞ്ഞിട്ടണ്ടു°. എല്ലാ ഭൃതങ്ങളും ബ്രഹ്മത്തിൽനിന്നുണ്ടാപുന്നുപെന്നും ബ്ര ഹത്തിൽത്തന്നെ ലയിക്കുന്നുവെന്നും ജീവൻ ഈശ്വര

#### ബ്രഹുതം

ൻറതന്നെ അംശമാണെന്നും ഭഗവൽഗീതയിൽ പറ ഞ്ഞിട്ടുണ്ട്. ഏതെങ്കിലും ഒരു സാകാരവസ്തുപിൽനിന്ന് ഒരംശം അടത്തി വേറെയാക്കിയാൽ അതിനെ അംശമെ ന്നു പറയാറുണ്ട്. എന്നാൽ അതുപോലെ അഖണ്ഡബ്ര ഹത്തിൽനിന്ന് ഒരംശം മുറിച്ചെട്ടത്തതാണ് ജീവനെന്ന അത്ഥത്തിലല്ല അംശമെന്നു പറയുന്നത്ത്. അതു സാദ്ധ്വ വുമല്ല. കായ്യകാരണങ്ങളെക്കൊണ്ടാണ് അംശത്വവും ജീവതപംതന്നെയും സിദ്ധമായത്ത്. കായ്യകാരണങ്ങളില്ലാ താവുമ്പോറം അംശതപം മാത്രമല്ല, ജീവതപംതന്നെയും ഇല്ലാതാവും. അതിനാൽ ജീവൻ ഈശപരൻെറ അംശം തന്നെ.

### സു:—മന്ത്രവണ്ണാച്ച. 44

ശബ്ദാത്ഥം:\_\_മന്ത്രവണ്ണാൽ ച=മന്ത്രശബ്ദംകൊണ്ടും ഈ അഭിപ്രായം സിദ്ധമാവുന്നു.

സാരം: \_\_ മാന്ദോഗ്വോപനിഷത്തിൽ ''താപാനസ്ത മഹിമാ തതോ ജ്വായാംശ്ച പ്രേഷേഃ പാദോസ്ത്വ സവ്വഭ്യതാ നി ത്രിപാദസ്ത്വാമുതം ദിപി?? എന്നൊരു മന്ത്രമണ്ട്. പ റയപ്പെട്ടേടത്താളമെല്ലാം ഈശ്വരന്റെ മഹിമയാണ്ം. ഇനിയും എത്രയോ അധികമണ്ട്. എല്ലാ ലോകങ്ങളും കൂടിച്ചേന്നത്ത് ആ ഈശ്വരന്റെ നാലിൽ കരംശം മാത്ര മേ ആവുന്നുള്ള. ബാക്കി മൂന്നംശങ്ങളും ലോകാതീതങ്ങ ളാണം'. എന്നിങ്ങനെയാണം' പ്രസ്തതമന്ത്രത്തിന്റെ അ ത്ഥം. ഇതാണം' മന്ത്രവണ്ണംകൊണ്ടു തെളിയുന്നുവെന്നു പാഞ്ഞത്ത്. ഈ മന്ത്രശബ്ദങ്ങളെക്കൊണ്ടുതന്നെ ജീവ

278

ന്മാരെല്ലാം ഈശ്വരൻെറ അംശമാണെന്നു സ്പഷ്ടമായി തെളിയുന്നമുണ്ട്.

സു:\_അപി ച സൂയ്യതേ. 45

ശബ്ദാത്ഥം:\_അപി ച=അത്രയല്ല. സൂയ്യതേ=സ°മ തികളം ഈ വിഷയത്തെ കൈകായ്യംചെയ്തിട്ടണ്ട്.

സാരം: \_\_\_\_\_\_\_ മൻപിപരിച്ച മന്ത്രശബ്ദംകൊണ്ടു മാത്രമ ല്ല ഈ കായ്യം തെളിയുന്നത്ര്. ഭഗപൽഗീതയിൽ സാ ക്ഷാൽ ശ്രീക്കണ്ണഭഗവാൻതന്നെ ''മമൈവാംശോ ജീവ ലോകേ ജീവഭ്രതഃ സനാതനഃ'' എന്നു പറഞ്ഞിട്ടണ്ട്. അതായത്ര ജീവലോകത്തിലെ ജീവന്മാരെല്ലാം ഈശപര നെറ അംശമാണെന്നു്. ഇത്രപോലെ ഭഗവാൻ ഗീത യിൽ പത്താമധ്യായത്തിലും ''വിഷ്ട്രളാഹമിദം കൃൽസ്റ്റ മേകാംശേന സ്ഥിതോ ജഗൽ'' എന്നു പറയുന്നുണ്ട്. ഈ ശപരൻ തൻെറ കരംശംകൊണ്ട് ഈ ജഗത്തിനെ മുഴവൻ നിറഞ്ഞിരിക്കുന്നു എന്നാണല്ലോ അതിൻെറ താല്പയ്യം. ഇത്രപോലെ വേറെയും പല സ്മൃതികളിലും ജീവൻ ഈ ശപരൻറ അംശമാണെന്നു പറഞ്ഞിട്ടണ്ട്. അതിനാൽ ജീവാത്മാവു പരമാത്മാവിൻെറ അംശംതനെ.

സു:\_\_പ്രകാശാദിവണെവം പരഃ. 46

ശബ്ദാത്ഥം:...പ്രകാശാദിവൽചപ്രകാശം തുടങ്ങിയ വ എപ്രകാരം ഏതൊന്നിനെ സ്പശിച്ചാലും അതിനെറ ഗുണദോഷാംശങ്ങളോട്ട സംബന്ധപ്പെടുന്നില്ലയോ, അ തുപോലെ. പരഃ₌ഈശചരൻ. ഏവം ന=ജീവാത്മാവി നെറ ഗുണദോഷങ്ങളോട്ട ബന്ധപ്പെടുന്നില്ല. ബ്രഹ്യതം

സാരം:\_\_ആദിത്വപ്രകാശം, ആകാശം എന്നിവ എല്ലാ വസ്തക്കളെയും സ്പശിക്കുന്നണ്ടെങ്കിൽക്കൂടി എപ്ര കാരം അവയുടെ ഗുണദോഷങ്ങളോടു സംബന്ധപ്പെടു ന്നില്ലയോ, അതുപോലെ ഈശ്വരൻ ജീപന്മാരെ കമ്മങ്ങ ളിൽ നിയോഗിക്കുന്നുണ്ടെങ്കിലും ജീവന്മാരുടെ പുണ്യപാ പങ്ങളോടോ, സുഖടുഃഖങ്ങളോടോ യാതൊരു പ്രകാരത്തി ലും ബന്ധപ്പെടുന്നില്ല. അതും ശ്രുതിയിൽ പറഞ്ഞിട്ടു മുണ്ടു°. "സൂയ്യോ യഥാ സപ്പ്ലോകസ്വ ചക്ഷന്ന ലിപ്<u>വ</u> തേ ചാക്ഷുഷൈബ്ബാഹ്വദോഷൈഃ; എകസ്തഥാ സവ്വ ഭൂതാന്തരാത്മാ ന ലിപ്പുതേ ലോക**ടുഃഖേന ബാഹ്വുഃ²**?. ആദിത്വൻ എല്ലാ ജീവികളുടേയും ചക്ഷുസ്സാണെങ്കിലും എപ്രകാരം ചക്ഷസ്സിൻെ ബാഹ്വദോഷങ്ങളോടു സംബ ന്ധപ്പെടുന്നില്ലയോ, അതുപോലെ ഏകനം അന്തയ്യാമി യുമായ ഈശപരൻ എല്ലാ ജീവികളുടെയും എല്ലാ കമ്മ ങ്ങഠംക്കം കാരണമാണെങ്കിലും ജീവികളുടെ സുഖദുഃഖങ്ങ ളോടു ബന്ധപ്പെടുന്നില്ല എന്നിങ്ങിനെ.

സു:—സൂരന്തിച 47

ശബ്ദാത്ഥം:\_സൂരന്തി ച⊨സ്മൃതികളം ഈ വിഷ യത്തെ പരാമശിച്ചിട്ടണ്ട്°.

സാരം: .... ഭഗവൽഗീതയിൽ ''അനാദിതചാൽ നി ഗ്ഗണതചാൽ പരമാത്മായമവ്വയം ശരീരസ്ഥോപി കൌ നേയന കരോതി ന ലിപ്പതേ.'' അനാദിതപംകൊ ണ്ടം നിഗ്ഗ്ന്നതപംകൊണ്ടം പരമാത്മാവു നാശരഹിതനാ ണം'. അന്തയ്യാമിസ്പത്രപേണ ശരീരത്തെ അധിവസി ക്ന്നേണ്ടെങ്കിൽക്കൂടി ശരീരംകൊണ്ടു ചെയ്യപ്പെടുന്ന കമ്മ

**280** 

ങ്ങറാക്കു കത്താവായിത്തീരുകയോ, ശരീരധമ്മങ്ങളോടു ബന്ധപ്പെടുകയോ ചെയ്യന്നില്ല എന്നു പറയുന്നണ്ടും". ഇ തുപോലെ മഹാഭാരതത്തിലും വേറെ ചിലതിലും പറയു ന്നുണ്ടും". അതിനാൽ ജീവൻെറ ഗുണദോഷങ്ങളോടും ഈശപരൻ ബന്ധപ്പെടുന്നില്ല

സൂ:----അനുജ്ഞാപരിഹാരൌ ദേഹസംബന്ധാൽ

ജ്യാതിരാദിവൽ. 48

ശബ്ദാത്ഥം: \_\_ അന്ദജ്ഞാപരിഹാരൌ=വിധിനിഷേ ധങ്ങഠം. ജ്വോതിരാദിവൽ = അന്നിമതലായതെന്നപോ ലെ. ദേഹസംബന്ധാൽ=ശരീരസംബന്ധംഹേതുവായി ട്ട° അന്മപിതമല്ല.

സാരം:...എല്ലാ ജീവന്മാരെയും സവ്വജ്ഞനായ ഒരേ കമ്മങ്ങളിൽ നിയോഗിക്കുന്നതെങ്കിൽ ഈശ്വരനാണു<sup>ം</sup> പിന്നെ ശാസ്ത്രങ്ങളിലെ വിധിനിഷേധങ്ങളുടെ ആവശ്വ മെന്താണെന്നു സംശയമുണ്ടാവാം. അതിനെ പരിഹരി ഭിന്നഭിന്നശരീരങ്ങളുടെ സം ക്കാൻവേണ്ടി പറയന്നു. യോഗവിയോഗങ്ങളോടുകൂടിയ ജീവാത്മാക്കളുടെ സംസ്താ രങ്ങറം പല പ്രകാരത്തിലാവും. അപ്പോറം അവരെ അ പേക്ഷിച്ചേടത്തോളം വിധിവിശേഷങ്ങഠം ആവശ്വമാ ഞ്. ശ്മശാനത്തിലെ അഗ്നി ത്വാജ്വമെന്നും ഫോമകണ്ഡ ത്തിലെ അഗ്നി സചീകായ്യമെന്നും കരുതാറുണ്ടല്ലോ. ø ങ്ടും അഗ്നിയാണെങ്കിലും സംസ്കാരവ്വത്വാസംകൊണ്ടാണ ല്ലോ പ്രസ്തതഭിന്നഭാവമണ്ടാവുന്നതു്. അതുപോലെ ജീ വന്മാരുടെ സംസ്കാരവിശേഷത്തെ അപേക്ഷിച്ച വിധി നിഷേധങ്ങാം ആവശ്വമാണെന്നു പറയണം.

36 \*

### ബ്രഹുതം

സൂ:---അസന്തതേശ്ചാവുതികരഃ. 49

ശബ്ദാത്ഥം: \_\_ ല\_ഇതിന്നു പുറമേ. അസന്തതേഃ\_ കാരണശരീരാവരണംകൊണ്ടു വ്യാപകതാനിരോധം സം ഭവിച്ചിരിക്കയാൽ. അവ്യതികരഃ\_ജീവന്മാക്കോ ജീവക മ്മങ്ങറാക്കോ മിശ്രത്വം സംഭവിക്കുന്നില്ല.

സാരം: \_\_\_ കാരണശരീരോപാധിതചംഹേതുവായിട്ടു° എല്ലാ ജീവന്മാരും പ്രളയകാലത്തും ഒന്നായിച്ചേരന്നുപെ ങ്കിലും അവരുടെ ജീവത്വത്തിന്നോ കമ്മങ്ങറാക്കോ മിശ്ര തചം സംഭവിക്കുന്നില്ല. അതിനാൽ സ്റ്റഷ്ടികാലത്തു° ഓ രോ ജീവന്നം തങ്ങടെ കമ്മാനുസാരേണ ഭിന്നഭിന്നയോനി കളിൽ ജന്മപ്പാപ്പിയുണ്ടാവുന്നു. ജീവൻ ഈശ്വരങ്കൽനി ന്നു ഭേദപ്പെട്ട ഒരു പ്രത്യേകവസ്തവല്ലെങ്കിൽക്കൂടി ശരീരം അന്തഃകരണം കമ്മസംസ്കാരം എന്നിവയുടെ സംബ സ്സംഹേതുവായിട്ട**് ഈശ**്വരന്നുള്ള വ്യാപ്തിയുണ്ടാവാൻ വ യ്യ. അതിനാൽ ജീവത്വമെന്ന അവസ്ഥയുള്ളേടത്തോ ളം കാലം സവ്വത്ര വ്വാപ്തിയും അഭേദത്വവും സിദ്ധമാവു ന്നില്ല. അതുകൊണ്ട് എപ്പോഴം ജീവൻെറ കമ്മങ്ങറാക്ക് അന്വോന്വമിശ്രത്ഥം സംഭവിക്കുന്നമില്ല. ആകാശം സ പ്പത്ര വ്വാപ്തമാണെങ്കിലും ആകാശധമ്മമായ ശബ്ദങ്ങറം ക്കു സ്പ്പത്ര വ്വാപ്തിയോ മിശ്രത്പമോ സംഭവിക്കന്നില്ല. കാരോ ശബ്ദത്തേയും പ്രത്വേകം വേർതിരിച്ചു ശ്രവിക്കാൻ കഴിയന്നണ്ട്. അതുപോലെ ജീവകമ്മങ്ങളും അന്വോന്വ മിശ്രതയെ പ്രാപിക്കുന്നില്ല. അതുകൊണ്ട ജീവൻെറ വി ഭ്രത്പത്തിന്നോ വ്വാപ്ലിക്കോ കറവും സംഭവിക്കുന്നില്ല.

#### രണ്ടാമധുായം...പാടം 3

സു:--ഞ്ഞറേസാം എവ ച. 50

ശബ്ദാത്ഥം:\_\_ **ല**-ഇതിന്നു പുറമേയുള്ള നി**പ്പചന** ങ്ങ**റ്റം. ആഭാസാഃ എവ<sub>=</sub>ആഭാസമാത്രങ്ങളാണം**°.

സാരം: ... ജീവാത്മാവു പരമാത്മാവിന്റെ അംശമാ ണെന്നും അതുകാരണത്താൽ നിത്വനും വിഭുവുമാണെ നും സമത്ഥിക്കേയാണും ഇതുവരെ ചെയ്തത്. ശ്രതിയു ക്തിച്ചു. എന്നാൽ അതിനു വിപരീതമായുള്ള ലോകവ്വ വഹാരത്ത നിരൂപിക്കയാണും ഈ പ്രകരണംകൊണ്ടു ചെയ്യന്നത്. ജീവാത്മാവു പരമാത്മാവിന്റെ അംശമ ല്ലെന്നും ഓരോ ജീവാത്മാവും പത്വേകം സ്വതന്ത്രനാണെ നമുള്ള ചിലരുടെ അഭിപ്രായവും, അതിനെ സ്ഥാപി ക്കാൻ അവതരിപ്പിക്കുന്ന പ്രമാണങ്ങളും കേവലം ആഭാ സമാത്രങ്ങളാണും; യുക്തിസംഗതമാവാൻ വയ്യ. ജീവാ ത്മാവു പരാത്മാവിന്റെ അംശമാണെന്നുള്ള കഥനമാ ഞ് യുക്തിക്കം പ്രമാണത്തിനും യോജിച്ചിരിക്കുന്നത്. ഞങ്ങിനെയായാൽ ശ്രതിവാക്വങ്ങറെക്ക് വൈരുല്ലാം താവുകയും ചെയ്യം.

സു:....അട്രഷ്ടാനിയമാൽ. 51

ശബ്ദാത്ഥം:----അദ്ദഷ്ടാനിയമാൽ=അദ്ദഷ്ടമായ ജന്മാ ന്തരകമ്മങ്ങഠംക്കു യാതൊരു നിയമവുമില്ലാത്ത സ്ഥിതി ക്ക് അതിനു വ്വവസ്ഥപെയ്യാൻ സാദ്ധ്വമല്ല. അതിനാൽ ഉപാധിയുടെ പേരും പറഞ്ഞു ജീവൻ ഈശപരൻെറ അം ശമാണെന്നു പറയുന്നതു ശരിയല്ല.

#### ബ്രഹ്യതം

സാരം:\_\_ജീപന്മാർ ഈശ്വരൻെറ അംശമല്ല, സ്വ തന്ത്രന്മാരാണെന്നു കണക്കാക്കിയാലും അല്ലെങ്കിൽ ഘടാ കാശമെന്നപോലെ ഉപാധിസംബന്ധംകൊണ്ടു പേർതി രിഞ്ഞു നില്ല<sub>6</sub>ന്നു എന്നു വിചാരിച്ചാലും സ**ചസ**ചകമ്മള ക്തിക്കു സ്പാതന്ത്ര്യമില്ല. എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ അതു പ്വ്വപസ്ഥചെയ്യാൻ സാധ്വമല്ലാത്തതുകൊണ്ടുതന്നെ. ഇ ന്നിന്ന കമ്മങ്ങാംക്ക് ഇന്നിന്ന ഫലങ്ങളാണെന്നു തീച്ച പ്പെടുത്താനും, കമ്മഫലങ്ങളെ സ്വയം തന്നിലേയ്ക്ക വരു ത്താനമള്ള സ്ഥാതന്ത്ര്വം ജീവന്മാക്കില്ല. അങ്ങിനെ ക ണ്ടുവരുന്നുമില്ല. അതിനാൽ ഓരോ ജീവനം തണ്ടറ ക മ്മഫലഭ്രക്തിക്കു വ്വവസ്ഥപെയ്യാനും സ്ഥയം ഭൂജിക്കാനു മുള്ള പ്രാപ്തിയില്ലെന്നു വ്യക്തമാണു°. അതിനൊരധീശ ശക്തി പേണം എന്നും വരുന്നു. അതിനാൽ ശ്രൂതിസി **ലാ**ന്തത്തിന്നനുസരിച്ചു സവ്വശക്തനും പരബ്രഹ്മസ**്വത്ര** പിയുമായ ഈശചരൻ എല്ലാ ജീവന്മാരുടേയും കമ്മങ്ങളേ യും കമ്മഫലങ്ങളേയും വ്വവസ്ഥചെയ്യുകയും ഭൂജിപ്പിക്കുക യം ചെയ്യന്നുചെന്നും പിത്രപുത്രന്മാക്കെന്നപോലെ അം ശാംശിഭാപമാണം ജീവേശ്വരന്മാക്കുള്ളതെന്നും ബോധി ക്കുന്നതാണും നല്ലതും.

സു:....അഭിസന്ധുാദിഷചപി ചൈവം. 52 ശബ്ദാത്ഥം:...ച-ഇതിനു പുറമേ. അഭിസന്ധ്വാ ദിഷ്യ അപി=സങ്കല്പാദികളിലും. ഏവം=ഇപ്രകാരം അ വ്വവസ്ഥിതി നിലനില്ലൂന്നു.

സാരം:—ജീവേശ<mark>ചരന്മാരേടെ അം</mark>ശാംശിഭാവം ശരി യല്ല; ഘടാകാശമെന്നപോലെ ഈശചരൻതന്നെ ഉപാ

ധിസംബന്ധംകൊണ്ട് അനേകജീവസ്വത്രപേണ വിള ആകയാണെന്നു പറഞ്ഞാൽ കമ്മങ്ങറ്റാക്കും ഫലഭ്രക്തിക്കും വ്യവസ്ഥചെയ്യാൻ സാദ്ധ്വമല്ലെന്നു പൂവ്വസൂത്രത്തിൽ വ്വ കതമാക്കിയല്ലോ. അതുപോലെ സങ്കല്പങ്ങളേയും വ്വവ സ്ഥചെയ്യാൻ വയ്യാതായിത്തീരും. ഓരോ ജീവൻെറയും പ്രത്വേകമുള്ള സങ്കല്പങ്ങറാം ഇടിക്കലന്നു മിശ്രമാവാതിരി കണമല്ലോ. അപ്പോറ്റം അതിനും ഒരധീശശക്തിയുടെ നിയന്ത്രണം ആവശ്വമാണെന്നു വരുന്നു. ജീവനും സ്വത ത്രതയെ കല്പിക്കുന്നതിനും ഇങ്ങിനെ അനേകവിഷമങ്ങ ളുള്ളതിനാൽ ശ്രതിനിദ്ദേശത്തെ മാനിച്ചു ജീവേശ്വരന്മാ ക്ക് അംശാംശിഭാവത്തെ ബോധികലാണും നല്ലതും.

സൂ:---പ്രശോദിതി ചേന്നാന്തഭാവാൽ 53

ശബ്ദാത്ഥം: പ്രദേശാൽ ഇതി ചേൽ = ഉപാധികഠം കു ദേശഭേദമുള്ള ത്രകാണ്ട് എല്ലാം വ്വവസ്ഥചെയ്യാൻ കഴിയുമെന്നു പറയുന്നുവെങ്കിൽ. ന = അതു ശരിയല്ല. എ തുകൊണ്ടെന്നാൽ, അന്തഭ്ാവാൽ = എല്ലാ ദേശങ്ങളിലും എല്ലാ ഉപാധികളിലും ഈശ്വരന്നന്തഭ്ാവമുള്ള തുകൊണ്ടു തന്നെ.

സാരം: \_\_\_ഉപാധികഠംക്കേ ദേശഭേദമുള്ളതുകാണ്ട് എല്ലാ ജീവനാക്കം പ്രത്വേകം സ്ഥതന്ത്രന്മാരായിരിപ്പാനും കമ്മങ്ങളേയും സങ്കല്പങ്ങളേയും വ്വവസ്ഥചെയ്യാനും കഴി യുമെന്നു പറയുന്നുവെങ്കിൽ അതു ശരിയല്ല. എല്ലാ ദേശ ത്തുള്ള എല്ലാ ഉപാധികളിലും ഈശ്വരൻ അന്തഗ്ഗതനാ യിരിക്കുന്നു എന്നതുതന്നെ അതിന്നു കാരണം. ഉപാധി ബ്രഹ്യതം

കളുടെ ദേശഭേദംകൊണ്ടു പരമാത്മാവിന്നു ദേശഭേദമുണ്ടാ പുന്നില്ല. ഒരു ഘടത്തെ കരിടത്തുനിന്നു മറൊാരിടത്തേ യ്ക്കു മാററുമ്പോറം ഘടാന്തഗ്ഗതമായ ആകാശം വരികയോ പോകയോ ചെയ്യന്നില്ല. അതുപോലെ ഉപാധി ഒരു ദേശത്തുനിന്നു മറ്റ**ാരു ദേശത്തേ**യ്ക്കു നീങ്ങുമ്പോറ്റം **ആ** ഉപാധിഗതമായ വിഭുതത്വം വരികയോ പോകയോ ചെ യ്യന്നില്ല. ഉപാധി എവിടെ ഇരിക്കുന്നപോ, അവിടെ യുള്ള പിഭുതത്വമാണും അപ്പോറം അതിൽ പ്രതിഫലിക്കു ന്നതു°. ഈ നിലയ്ക്കൂ° ഏതു ദേശത്തുള്ള ഏതുപാധിയി ലും വിഭുതത്വത്തിന്നു° അന്തഭാവമുണ്ടു°. അതുപോലെ എല്ലാ ഉപാധികളും വിഭതത്വത്തിലും അന്തഗ്ഗതങ്ങളാ ണം". അതിനാൽ **ഒരു പ്രകാരത്തിലും** ഒരു വിഭാഗവും ചെയ്യാൻ സാദ്ധ്വമല്ല. **അ**തുകൊണ്ട ജീവേശപരന്മാക്ക് അംശാംശിഭാവമാണുള്ളതെന്നും അതു ഘടാകാശവും മ ഹാകാശവുമെന്നപോലെയല്ല, പിത്ര\_പുത്രന്മാരെന്നപോ ലെയാണെന്നും ധരിക്കാനേ പഴിയുള്ള.

286

#### രണ്ടാമധുറയം...പാദം 4 287

### ചത്രത്ഥപാദം

ഇതിന്നുമുമ്പു കഴിഞ്ഞ തുതീയപാദത്തിൽ പഞ്ചള തങ്ങളുടേയും അന്തഃകരണത്തിന്റേയും ഉൽപത്തിയെ പറഞ്ഞു. അപ്രധാനമായിട്ടാണെങ്കിലും ജീവന്റെ ഉൽ പത്തിയേയും പറഞ്ഞു. പ്രസംഗവശാൽ ജീവാത്മാവി നെറ സ്വത്രപനിത്രപണവും ചെയ്തു. എന്നാൽ ഇന്ദ്രിയ ങ്ങളുടെയും പ്രാണന്റേയും ഉൽപത്തിയെ പറഞ്ഞിട്ടില്ല. അതിനാൽ അവയുടെ ഉൽപത്തിയെ പരഞ്ഞിട്ടില്ല. അതിനാൽ അവയുടെ ഉൽപത്തിയെ പ്രതിപാദിക്കാൻ വേണ്ടിയും, തദ്വിഷയകങ്ങളായ ശ്രതിവാക്യങ്ങളിലുള്ള ഞഭിപ്രായവ്വത്വാസങ്ങളെ നിരാകരിക്കാൻവേണ്ടിയും ഈ ചതുത്തപാടത്തെ ആരംഭിക്കുന്ന.

ശ്രതിയിൽ ചിലേടത്ത്വ് ഇന്ദ്രിയങ്ങളും പ്രാണനും പരമാത്മാപിൽനിന്നുണ്ടായിയെന്നു സ്പഷ്ടമായ ഭാഷയിൽ പറയുന്നുണ്ട്. എന്നാൽ മററ പിലേടങ്ങളിൽ അഗ്നി, ജലം, ഭൂമി എന്നിവയിൽനിന്നുണ്ടായെന്നും പറയുന്നുണ്ട്. അതുപോലെ ഒരിടത്ത്വ് ആകാശാദിഭൂതങ്ങളുടെ ഉൽപ ത്തിയെ പറയുന്നുണ്ട്. അവിടെ പ്രാണൻെറയും ഇന്ദ്രി യങ്ങളുടേയും ഉൽപത്തിയെക്കുറിച്ചു പറയുന്നുമില്ല. ഇ ങ്ങിനെയുള്ള ശ്രതിവാക്യങ്ങളിൽ സാധാരണജനങ്ങറും വൈരുല്യപ്രതീതിയുണ്ടാവാം. അതിനെ നീക്കാൻവേ ണ്ടിക്കൂടിയുമാണ് ഈ ചതുത്ഥപാദം ആരംഭിക്കുന്നത്ല്.

സു:...തഥാ പ്രാണാഃ. 1

ശബ്ദായ്ഥം:\_\_തഥാ≖അതുപോലെ. പ്രാണാഃ⊨പ്രാ ണശബ്ദവാച്വങ്ങളായ ഇന്ദ്രിയങ്ങളം പരമാത്മാവിൽനി ന്നുണ്ടായി. ബ്രഹ്മസുത്രം

സാരം: എപ്രകാരം ആകാശാദിപഞ്ചഭ്യതങ്ങളും മ ററുള്ളവയും പരമാത്മാപിൽനിന്നുണ്ടാവുന്നവോ, അതു പോലെ എല്ലാ ഇന്ദ്രിയങ്ങളും പരമാത്മാവിൽനിന്നത നെ ഉണ്ടായി. അവയുടെ ഉൽപത്തിക്കു തമ്മിൽ യാ തൊരു ഭേദവുമില്ല. ശ്രുതി സ്പഷ്ടമായിപ്പറയുന്നു. ''എത സൂാൽ ജായതേ പ്രാണോ മനഃ സവ്വേന്ദിയാണി ല. ഖം വായുർജ്വോതിരാപഃ പ്പഥിവി വിശചസ്വ ധാരിണീ?' എ നിങ്ങനെ. പ്രാണൻ മനസ്സ് എല്ലാ ഇന്ദ്രിയങ്ങറാം ആ കാശം വായു അഗ്നി ജലം എല്ലാററിനും അവലംബമായ ഭൂമി എന്നിവയും ഈ പരമാത്മാവിൽനിന്നുണ്ടാവുന്നു എ ന്നൂ. ഇപ്രകാരം ഇന്ദ്രിയങ്ങളുടെ ഉൽപത്തിയെക്കൂടി ശ്ര തിയിൽ വണ്ണിച്ചിരിക്കയാൽ ഇന്ദ്രിയങ്ങളും പരമാത്മാ പിൽനിന്നുതന്നെയാണുണ്ടാവുന്നതെന്നു സിദ്ധമാവുന്നു.

സു: \_\_ഗൌണ്യസംഭവാൽ. 2

ശബ്ദാത്ഥം: \_ അസംഭവാൽ=സംഭവിക്കാൻ പയ്യാ അതുകൊണ്ട്°. ഗൌണീ=ആ പ്രതിപാദനം ഗൌണത്ര പമാണം°.

സാരം: ... ശ്രതിയിൽ കരിടത്തു പാഗിന്ദ്രിയം അഗ്നി യിൽനിന്നാണുണ്ടാവുന്നത്ര്. അതുപോലെ മററിന്ദ്രിയ ങ്ങളം അതാതു ഭൂതങ്ങളിൽനിന്നാണുണ്ടാവുന്നതെന്നു പ റഞ്ഞിട്ടുണ്ട്. പരമാത്മാവിൽനിന്നാണു് ഇന്ദ്രിയങ്ങളം മനസ്സം പ്രാണനുമെല്ലാമുണ്ടാവുന്നതെന്നു സ്പഷ്ടമായിപ്പ റഞ്ഞ ശ്രതിക്ക് മൻപറഞ്ഞ പ്രതിപാദനം വിരുദ്ധമല്ലേ? എന്നു് ആശങ്കയുണ്ടാവാം. എന്നാൽ അതു ശരിയല്ല. അഗ്നിയിൽനിന്നാണു് വാഗിന്ദ്രിയമുണ്ടാവുന്നതെന്ന ക

288

ഥനം ഗൌണമാണം<sup>°</sup>. അതായത്ത് അപ്പധാനമാണം<sup>°</sup>. അഗ്നിഹേതുപായിട്ട് — ആന്ഗനയപദാത്ഥങ്ങളെക്കൊണ്ടു<sup>°</sup> — വാഗിന്ദ്രിയം പോഷിക്ഷന്ന എന്നേ അതിനത്ഥമുള്ള. അന്നത്തിൽനിന്നു മനസ്സം ജലത്തിൽനിന്നു പ്രാണന്മു ണ്ടായി എന്നു പറയുന്നത്ത് എപ്രകാരം ഗൌണമാ ണോ, അതുപോലെ ആദ്വം പറഞ്ഞതും ഗൌണമാ നോ. പ്രാണനില്ലാതെ ജലം കടിക്കാൻപോലും സാദ്ധ്വ മല്ലെന്നിരിക്കെ ജലത്തിൽനിന്നു പ്രാണനെങ്ങനെയുണ്ടാ കംഭ് കടിക്കുന്ന ജലംകൊണ്ടു പ്രാണൻ പോഷിക്ഷന്ന എ നേ അതിന്നത്ഥമുള്ള. അതുപോലെ കഴിക്കുന്ന അന്നം കൊണ്ടു മനസ്സം പോഷിക്ഷന്ന എന്നേ അത്ഥമുള്ള. അ തിനാൽ ശ്രതികഥനങ്ങറാക്കു പൈരുമ്യ്വേമില്ല. ശരിയാ യി ബോധിക്കണമെന്നേ ഉള്ള.

സു:\_തൽ പ്രാക ശൂതേശ്മു. 8

ശബ്ദാത്ഥം:\_\_തൽ പ്രാക ശ്രതേഃ ച₌ശ്രതിതന്നെ ആകാശാദിഭ്രതങ്ങളുടെ ഉൽപത്തിക്ക മമ്പൂ° ഇന്ദ്രിയങ്ങളു ടെ ഉൽപത്തിയെ പറഞ്ഞിട്ടുമുണ്ടു°.

സാരം: ശതപഥബ്രാഹ്മണത്തിലും മണ്ഡകോപ നിഷത്തിലും പഞ്ചഭതങ്ങളുടെ ഉൽപത്തിക്കു മന്ഥാണം" ഇന്ദ്രിയങ്ങളുടെ ഉൽപത്തിയെന്നു പറഞ്ഞിട്ടുണ്ടും. ഇ തിൽനിന്നു് ആകാശാദിതത്വങ്ങളിൽനിന്നല്ല ഇന്ദ്രിയങ്ങ മൂടെ ഉൽപ്പത്തിയെന്നു വ്യാക്തമാവുന്നുണ്ടും. അതിനാൽ അഗ്നി തുടങ്ങിയ ഭൂതങ്ങളിൽനിന്നു വാക്കു തുടങ്ങിയ ഇ ന്ദ്രിയങ്ങളുടെ ഉൽപത്തിയെ പ്രതിപാദിച്ച ശ്രുതി കേവ പം ഗൌണംമാത്രമാണം".

• 37

ബ്രഹ്യതം

സു: \_\_തൽപൂപ്പുകതചാദചാചഃ. 4

ശബ്ദാത്ഥം:...വാചഃ=വാഗിന്ദ്രിന്മത്തിൻെറ ഉൽപ ത്തിയുടെ വണ്ണനം. തൽപൂവ്വകതചാൽ=മൂന്നു തത്വങ്ങ ളിലും ബ്രഹ്മപ്പാപ്തിക്കു ശേഷമാണെന്നതിനാൽ വാക്കി ൻെറ ഉൽപത്തി തേജസ്സിൽനിന്നാണെന്നു കാണിക്കുന്ന ശ്രൂതി ഗൌണമാണം°.

സാരം: \_ ആ പ്രകരണത്തിൽ മൂന്നു തത്വങ്ങളിലും ജീവാത്മാവോടുകൂടി ബ്രഹ്മം പ്രവേശിച്ചു നാമന്ദ്രപാത്മക ജഗത്തിൻെറ രചനയെ ചെയ്തു എന്നു പറയുന്നുണ്ടു° അ തിനാൽ ജഗത്തിൻെറ ഉൽപത്തി ബ്രഹ്മത്തിൻെറ പ്രവേ ശത്തിൽകൂടിയാണെന്നു വ്വക്തമാക്കീട്ടുണ്ടു°. അതുകൊ ണ്ടു° എല്ലാ ഇന്ദിയങ്ങളുടേയും ഉൽപത്തി ബ്രഹ്മത്തിൽ നിന്നാണെന്നും തേജസ്സ് ഇടങ്ങിയ തത്വങ്ങളിൽനിന്ന ല്ലെന്നും സിദ്ധമാവുന്നുണ്ടു°. അതിനാൽ അഗ്നിതത്വ ത്തിൽനിന്നു വാക്കണ്ടായിയെന്നു കാണിക്കുന്ന ശ്രതി ഗൌണമാണം".

സു:...സപ്ത ഗതേവ്വിശേഷിതത്വാച്ച. 5

ശബ്ദാത്ഥം:\_\_സപ്ത=ഇന്ദ്രിയങ്ങരം ഏഴാഌ°. ഗ തേഃ=എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ ഏഴേ അറിയപ്പെട്ടുവരുന്നുള്ള. വിശേഷിതതചാൽ ല=പ്രാണങ്ങരം ഏഴാണെന്നിങ്ങനെ പ്രാണശബ്ദംകൊണ്ടു° ഇന്ദ്രിയങ്ങളെ സൂപിപ്പിച്ചതുകൊ ണ്ടും എഴെന്നുതന്നെ ധരിക്കേണ്ടിയിരിക്കുന്നു.

സാരം:\_\_ഇന്ദ്രിയങ്ങഠം ബ്രഹ്മത്തിൽനിന്നുതന്നെ ഉ ണ്ടായവയെന്നും അവ ഭൂതങ്ങഠാക്കു മുമ്പുണ്ടായിയെന്നും സമത്ഥിച്ചശേഷം ഇന്ദ്രിയങ്ങഠം എത്രയാണെന്ന ശങ്കയെ

290

പരിഹരിക്കാൻവേണ്ടി ഈ പ്രകരണത്തെ ആരംഭിക്കുന്നു. ശ്രതിയിൽ ഒരിടത്ത്ത് ഇന്ദ്ര്മങ്ങറം എഴാണെന്നും മ റൊരിടത്ത്ത മനസ്സോട്ടുള്ടി പതിനൊന്നാണെന്നും പറ യുന്നുണ്ട്. ഇതിൽ എതിനെയാണ് സ്വീകരിക്കേണ്ടത്? കണ്ണ്, മൂക്ക്, ചെവി, നാവു്, ത്വക്ക്, വാക്, മനസ്സ് ഇവയെയാണ് എഴിന്ദ്രിയങ്ങളായി കണക്കാക്കുന്നത് ബായയാണ് എഴിന്ദിയങ്ങളായി കണക്കാക്കുന്നത് കൊണ്ട് ഇന്ദിയങ്ങളെ എഴെന്നുതന്നെ ബോധിക്കുന്നതാ ഞ് ശരിയെന്നു വിചാരിക്കണം. ഇത്ര പൂവ്വപക്ഷമാണ്. അടുത്ത സൂത്രംകൊണ്ട് ഇതിനെറെ മറുപടി പറഞ്ഞു സിദ്ധാന്തത്തെ സമയ്മിക്കാൻ തുടങ്ങുകയാണ്ം.

സൂ: ...ഫസ്മായേസ്ത സ്ഥിതേ*f*തോ നൈവം. 6

ശബൃാത്ഥം: ... തു = എന്നാൽ. ഫസ്താദയഃ = ഫസ്തം, പാദം, പായു, ഉപസ്ഥം എന്നീ നാലംകൂടി ഇന്ദ്രിയങ്ങ ളാണം". അതഃ = ഇതുകൊണ്ടു". ഏവം സ്ഥിതേ = ഇങ്ങി നെയുള്ള സ്ഥിതിക്കു" ന = ഇന്ദ്രിയങ്ങ0ം ഏഴാണെന്നു പറയാൻ പാടില്ല.

സാരം: എൻപറയപ്പെട്ട എഴിന്ദിയങ്ങളോട്ടുകൂടി ഹസ്തം തുടങ്ങിയ മററുനാലിന്ദ്രിയങ്ങളം ശ്രതിയിൽത്ത നെ മററു പല സ്ഥലത്തും പറഞ്ഞിട്ടണ്ട്. അതിനാൽ ഇന്ദ്രിയങ്ങറം മനസ്സോട്ടുകൂടി ആകെ പതിനൊന്നാണെ നതന്നെ കരുതണം. മനുഷ്യ്യൻെറ നിത്വജീചിതത്തിൽ കൈ തുടങ്ങിയ നാലിന്ദ്രിയങ്ങറം പ്രത്വേകം ഉപയോഗ പ്പെട്ടുകൊണ്ടിരിക്കുന്നമുണ്ടല്ലോ. ആ സ്ഥിതിക്ക് അവ യെ എങ്കിനെ നിഷേധിക്കാം? അതുകൊണ്ടു വിലേടത്തു പില പ്രത്യേക ഉദ്ദേശങ്ങളാടെ ഏഴിന്ദ്രിയങ്ങളെ വണ്ണി പ്പാലും നാലിനെക്കൂടെ കൂട്ടത്തിൽ ധരിക്കേണ്ടതാണ്. ബുഹദാരണ്യകശ്രതിയിൽ മനസ്സോട്ടകൂടി ഇന്ദ്രിയങ്ങറം പതിനൊന്നാണെന്നു സ്പഷ്ടമായി പറഞ്ഞിരിക്കുന്നു. ഭഗ വൽഗീതയിലും ഇന്ദ്രിയങ്ങറം മനസ്സോട്ടകൂടി പതിനൊ ന്നാണെന്നു പറഞ്ഞിട്ടുണ്ട് അതിനാൽ ഇന്ദ്രിയങ്ങറം പതിനൊന്നതന്നെ.

സു:\_\_\_അണവശ്ച. 7

ശബ്ദായ്ഥം:\_\_ ല=അപ്രകാരം. അണവഃ=സൂഷ്മൂഭ്ര തങ്ങഠം അല്ലെങ്കിൽ തന്മാത്രകളം പരബ്രഹസചത്രപി യായ പരമേശചരങ്കൽനിന്നുണ്ടായി.

സാരം: ഈ സൂത്രത്തിൻറ അത്ഥത്തെ സംബ സ്ഥിച്ച വിദ്വാന്മാക്കിടയിൽ പ്രബലങ്ങളായ അഭിപ്രായ വ്വത്വാസങ്ങളണ്ട്. അണുക്കളെന്ന ശബ്ദാതിന്നു പിലർ പരമാണുക്കളെന്നാണ് പറയുന്നത്ര്. വേറെ ചിലർ ഇ ന്രിയങ്ങളെത്തന്നെയാണ് അണുശബ്ദാകൊണ്ട് ഉപന്വ സിച്ചിരിക്കുന്നതെന്നു പറയുന്നു. ഉപനിഷത്തുകളിൽ അണംശബ്ദത്തിന്നു തന്മാത്രകളെന്നാണ് പറഞ്ഞുവരുന്ന ത്ര്. അതിനാൽ തന്മാത്രകളെന്നാണ് പറഞ്ഞുവരുന്ന ത്രം. അതിനാൽ തന്മാത്രകളം ഗബ്ദാദിവിഷയങ്ങളം അല്ലെങ്കിൽ സൂക്ഷൂഭൂതങ്ങളം പാരാത്താവിൽനിന്നാണു ണ്ടായതെന്നാണ് സാധാരണ പറഞ്ഞുവരുന്ന അത്ഥം.

സു:\_\_ശ്രേഷ്യശ്ച. 8

ശബ്ദ ത്ഥാ:\_\_ശ്രേഷ്ഠഃ ച=മുഖ്യപ്രാണനും പരമാ ത്മാപിൽനിന്നണ്ടായി.

292

സാരം: പ്രാണൻ, അപാനൻ, ഉദാനൻ, സമാ നൻ, വ്വാനൻ എന്നീ അഞ്ച വിഭാഗങ്ങറം എതിനുള്ള തായി പറയപ്പെടുന്നുവോ, അതാണം മുഖ്യപ്രാണൻ. ആ മൂഖ്യപ്രാണനം ഇന്ദ്രിയങ്ങളുടെ മാതിരി പരമപുരുഷനാ യ പരമാത്മാവിൽനിന്നുണ്ടായി.

സൂ:—ന വായുക്രിയേ പൃഥഗുപദേശാൽ. 9 ശബ്ദാത്ഥം:—വായുക്രിയേ ന=ശ്രതിയിൽ പണ്ണിക്ക പ്പെട്ട മഖ്വപ്പാണൻ വായുതതചമോ അതിൻെറക്രിയയോ അല്ല. പ്പഥഗുപദേശാൽ=എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ പ്രത്വേ കം വേർതിരിച്ചു പറയുന്നതുകൊണ്ടുതന്നെ.

സാരം:— ശ്രതിയിൽ എവിടെ മുച്ചപ്രാണൻറ ഉൽപത്തിയുടെ വണ്ണനമണ്ടോ, അവിടെ വായുവിൻെറ ഉൽപത്തിയെ പ്രത്യേകം പറഞ്ഞിട്ടണ്ട്. അതിനാൽ പ്രാണനെന്നു പറഞ്ഞാൽ വായുതതപമോ അതിൻെറ ക്രി യാസചത്രപമോ അല്ലെന്നും അതിൽനിന്നു വേറെയായ മറെറാരു വസ്തവാണെന്നും വ്വക്തമാവുന്നു.

സൂ:-\_\_ചക്ഷരാദിവത്തു തൽസഹശിഷ്ട്യാദിഭുഃ.

ശബ്ദാത്ഥം: \_ ഇ=എന്നാൽ പ്രാണന്ദം. ച്ഷൂരാദി വൽ= പക്ഷസ്സ ഇടങ്ങിയ ഇന്ദ്രിയങ്ങറംപോലെ ജീവാത്മാ പിൻെറ ഒര് കരണമാണ്ം. തൽസഹശിഷ്ട്ര്വാദിഭ്യഃ= പ്രാണേന്ദ്രിയങ്ങറം തമ്മിലുള്ള സംവാദത്തിൽക്കൂടെ ഈ കായ്യം വ്വക്തമായറിയാൻ കഴിയുന്നു. ഇന്ദ്രിയങ്ങളെന്ന പോലെ പ്രാണന്ദം ജഡമാണതാനും.

സാരം:.\_ഛാന്ദോഗ്വോപനിഷത്തിൽ മുഖ്യപ്രാണ നെറ പ്രാമാണ്യതയെ കാണിക്കുന്ന ഒരു കഥയുണ്ടും. കരി ബ്രഹ്യതം

ക്കൽ ഇന്ദ്രിയങ്ങളും പ്രാണന്ദം തമ്മിൽ ഞാനാണു<sup>ം</sup> ശ്രേ **ഷൻ, ഞാനാണു് ത്രേഷൻ എന്നിങ്ങിനെ ത**ക്കമുണ്ടായി. തക്കം വളന്നുവെങ്കിലും ഒരു തീപ്പുചെയ്യാൻ ആക്കം കഴി ഞ്ഞില്ല. അപ്പോറം എല്ലാവരുകൂടി പ്രജാപതിയുടെ **ഞ**ട്ടക്കൽ പോയി ഞങ്ങളിൽ ആരാണു<sup>°</sup> ശ്രേഷ്യനെന്നു പ റയണമെന്നപേക്ഷിച്ചു. നിങ്ങളിൽ ആർ വിട്ടുപോയാൽ ഈ ശരീരം ഇല്ലാതായിത്തീരുമോ അപൻതന്നെ ശ്രേഷ്ട നെന്നു പ്രജാപതി മറുപടി പറഞ്ഞു. അപ്പോറം പരീ ഷാണത്തിനവേണ്ടി വാക്ക്, ട്രക്ക് തുടങ്ങിയ കാരോ ഇ ന്രിയവും ശരീരത്തെ വിട്ടുനോക്കി. ഇന്ദ്രിയങ്ങളെല്ലാം ശരീരത്തെ വിട്ടപ്പോഴം ശരീരത്തിന്റെ നിലനില്പിന്നോ **ച്ചപഹാരത്തിന്നോ യാതൊരു തകരാ**റും കണ്ടില്ല. ഞ വസാനം പ്രാണൻ ശരീരത്തെ വിടാൻ തുടങ്ങി. അ പ്പോഠം കായ്യമെല്ലാം തകരാറായി. ശരീരം പെട്ടെന്നു നശിക്കുമെന്നുള്ള നിലയായി. അപ്പോറ്റം ഇന്ദ്രിയങ്ങളൊ ക്കെ ഭയപ്പെട്ടു പ്രാണനെ സ്തുതിക്കുകയും ശരീരം വിട്ടുപോ വരുതേ എന്നപേക്ഷിക്കേയും ചെയ്തു. എന്നാണും കഥ. ഇതിൽനിന്നും ഇന്ദ്രിയങ്ങളെ അപേക്ഷിച്ചു പ്രാണൻ ശ്രേഷനാണെന്നും പ്രാണൻ പോയാൽ ശരീരം നിലനി **ല്ല**ില്ലെന്നും ശരീരത്തെ നിലനിത്തുന്ന കരണങ്ങളിൽ മു ഖ്യമായ കരണം പ്രാണനാണെന്നും തെളിയന്നു. എ ന്നാൽ അതുകൊണ്ടു പ്രാണൻ ജഡമല്ലെന്നോ ജീവന്നധീ നമല്ലെന്നോ പരുന്നുമില്ല. ഇന്ദ്രിയങ്ങളെന്നപോലെ പ്രാ ണരം ജഡവും ജീവന്ധിനവുമാണം. ശാസ്ത്രങ്ങളിൽ ഇന്ദ്രിയങ്ങളെ നിഗ്രഹിക്കാൻ പറയുന്നതുപോലെത്തന്നെ

294

പ്രാണനെയം നിഗ്രഹിക്കാൻ പറയന്നുണ്ട്. അതിനാൽ ജീവന്നധീനവുമാണ്. പൈതന്വമില്ല; ജഡമാണ് പ്രാ ണനെന്ന കാരണത്താൽ ജീവാത്മാവെന്നപോലെ സ്പത ത്രമല്ല, ജീവാത്മാവിന്നധീനമാണ്.

### സു:\_അകരണതചാച്ച ന രോഷസ്തഥാ ഫി ഭശ യതി. 11

ശബ്ദാത്ഥാ: ... അകരണതചാൽ = ഇന്ദ്രിയങ്ങളന്ന പോലെ വിഷഃയാപഭോഗത്തിൽ കരണമല്ലെന്നതുകൊ ണ്ട്രൂം. ദോഷഃ ച ന=യാതൊരു ദോഷവുമില്ല. ഹി=എ തുകൊണ്ടെന്നാൽ. തഥാ ദശയതി=ശ്രുതി അങ്ങനെ പ്ര കാശിപ്പിക്കുന്നുണ്ട്രൂം.

സാരം:...എങ്കിലും പ്രാണനെ ഒരു കരണമെന്നു പ റയാൻ വയ്യ. എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ കരണമാണെങ്കിൽ ട്രഗാദിഇന്ദ്രിയങ്ങളെന്നപോലെ എതെങ്കിലും ഒരു വിഷ യത്തെ ഗ്രഹിക്കയോ അനുഭവിക്കയോ ചെയ്യേണ്ടത ല്ലേ? അതിനൊന്നും പാറാത്തതാണെന്ന കാരണത്താൽ പ്രാണനെ ഒരു കരണമെന്നു പായാൻ വയ്യ. എന്നു സം ശയിക്കുന്നവെങ്കിൽ അതു ശരിയല്ല. എന്തുകൊണ്ടെ ന്നാൽ കരണങ്ങളെന്നു തീച്ചിപ്പെട്ടുത്തപ്പെട്ടു ഇന്ദ്രിയങ്ങറും കു വിഷയഗ്രഹണാദികറാക്കാവശ്വമായ ചലനംപോലും പ്രാണനാണുണ്ടാക്കിത്തിക്നേത്ത്. മററു കരണങ്ങളുടെ കരണത്വംപോലും പ്രാണൻഫേതുവായിട്ടാണു നിലനി ല്ലെന്നത്ത്. ആ സ്ഥിതിക്കു് എല്ലാറ്റിലുംവെച്ചു മുഖ്യമാ യ കരണം പ്രാണനാണെന്നു പറയണം. അങ്ങനെയുള്ള പ്രാണൻ കരണമേ അല്ലെന്നുള്ള വ്വാഹാരം ശരിയല്ല.

പിഷയഗ്രഹണമില്ലെന്നതൊരു ദോഷമല്ല. അതുകൊ ണ്ടു പ്രാണനു കരണത്വമില്ലാതാവുന്നില്ല. ഇന്ദ്രിയങ്ങളെ ധരിക്കുന്നതും പോഷിപ്പിക്കുന്നതും ജീവനെ കരു ശരീര ത്തിൽനിന്നു മറൊരു ശരീരത്തിലേയ്ക്കു കൊണ്ടുപോവുന്ന തുമെല്ലാം പ്രാണനാണും. ആ സ്ഥിതിക്കു പിഷയഗ്രഹ ണമില്ല എന്ന ഒരു കാരണംകൊണ്ടുമാത്രം പ്രാണനെ ക രണമല്ലെന്നു പറഞ്ഞുകൂടാ. പ്രാണനും ഒരു കരണം തന്നെ.

സു:\_\_പഞ്ചപ്പത്തിമ്മനോവൽ വുപഭിശ്യതേ. 12

ശബ്ദാത്ഥം:...മനോപൽ=മനസ്സെന്നപോലെ. പ ഞ്ചപ്പത്തിഃ=അഞ്ചു പ്പത്തികളുള്ളതാണം°. വ്വപദിശ്വതേ= പ്രാണനെന്നു ശ്രൂതി നിദ്ദേശിച്ചിട്ടുണ്ടു°.

സാരം: എപ്രകാരം ശ്രോത്രാദിജ്ഞാനേന്ദ്രിയങ്ങറം പഴിക്കു മനസ്സിന്നം" അഞ്ചു പ്പത്തികറം നിദ്ദ്ശിക്കപ്പെട്ടി രിക്കുന്നുവോ, അതുപോലെ പ്രാണന്നും പ്രാണൻ, അപാ നൻ, ഉദാനൻ, സമാനൻ, വ്വാനൻ ഇങ്ങിനെ അഞ്ചു പ്പത്തികറം നിദ്ദ്ശിക്കപ്പെട്ടിട്ടുണ്ടും". പ്രസ്തേത പഞ്ചപ്പത്തി കളിൽക്കൂടെ പ്രാണൻ ജീവാത്മാവിന്നും" അനേകകാശ്ശങ്ങ ളിൽ ഉപകരണമായിത്തീരുന്നണ്ടും". പ്രാണപ്പത്തികളുടെ പിസ്ത്രതമായ നിരൂപണം ശ്രതികളിൽ പലേടത്തുമു ണ്ടും". അതിനാൽ പ്രാണനും ജീവാത്മാവിന്നു കരണമാ ണെന്നു പറയുന്നതിൽ തെററില്ല.

സു:\_\_അണശ്ച്ച. 13

ശബ്ദാത്ഥം:\_\_ഞഞ്ങ ല⊨പ്രാണൻ സൂക്ഷൂസചത്രപി യുമാഌ°.

സാരം:—പ്രാണൻ പഞ്ചപ്പത്തിസചത്രപേണ സ്ഥൃ ലമായിത്തിന്നിട്ടുണ്ടെങ്കിലും സൂക്ഷൂത്രപംകൂടിയാണ്'. സൃ ക്ഷൂതപംകൊണ്ട സവ്വത്ര വ്വാപകമാണെന്നംകൂടി വരുന്ന ണ്ട്. അങ്ങിനെ വ്വാപകമാണെങ്കിൽ പരിച്ഛിന്നവു മാണ്'.

സു:\_ജ്യാതിരാഭ്യധിഷ്പാനം തു തദാമനനാൽ.

ശബ്ദായ്ഥം:—ജ്വോതിരാദ്വധിഷ്ഠാനം തു⊨അഗ്നി തുട ങ്ങിയ തത്വങ്ങളുടെ അധിഷ്ഠാനദേവത ബ്രഹ്മംതന്നെയാ <sup>ഞ°</sup>; എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ. തദാമനനാൽ₌ശ്രുതിയിൽ വേറെ സ്ഥലത്തും അതിനെ പറഞ്ഞിട്ടുണ്ടു°.

സാരം:\_\_\_മാന്ദോഗ്വോപനിഷത്തിൽ അഗ്നി ജലം ഭൂമി എന്നീ മൂന്നു ഭൂതങ്ങളിൽനിന്നാണു<sup>ം</sup> ജഗത്തിൻെറ ഉൽപത്തിയെന്നു പ**ാഞ്ഞിട്ടുണ്ട**് എന്നാൽ അവയുടെ അധിഷ്ഠാനദേവത ഏതാണെന്നു തീച്ചപ്പെടുത്താനാണു" ഈ പതിയ പ്രകരണം ആരംഭിക്കുന്നതു°. – ശ്രതിയിൽ ക രിടയ്തു ജഗൽകത്താപായിരിക്കുന്ന പരമേശ്വരൻ ''എ കനായിരിക്കുന്ന ഞാൻ **അനേകനായിത്തീരട്ടേ''** എന്നു പിചാരിച്ചുവെന്നും അപ്പോറം അഗ്നിയുണ്ടായിയെന്നും പിന്നീട്ട പീചാരംചെയ്ത എന്നും മററും പറയുന്നുണ്ടു°. ഈ പണ്ണനത്തിൽ തേജസ്സ് ഇടങ്ങിയ തത്വങ്ങളിൽ വിചാരം ചെയ്തുവെന്നു പറയുന്നു അധിഷ്ഠാതാവു ബ്രഹ്മംതന്നെയാ ഌ°. എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ തൈത്തിരീയോപനിഷ ത്തിൽ പറയുന്നുണ്ട് ---- ''ഈ ജഗത്തിനെ രചിച്ചിട്ട്' അ തിൽ ഓരോന്നിൻെറയും ഉള്ളിൽ പ്രവേശിച്ചു?" എന്നം° അതിനാൽ പരമേശചരൻതന്നെയാണും പ്രസ്തുതതത്വങ്ങ \* 88

ളിൽ അധിഷ്ഠാതസചത്രപേണ പ്രവേശിച്ചു വിചാരംചെ യ്തഇ°; അല്ലാതെ ജഡത്വമല്ല എന്നു സിദ്ധമാവുന്നണ്ടു°.

സു:\_പ്രാണവതാ ശബ്ദാൽ. 15

ശബ്ദാത്ഥം: ... പ്രാണവതാ=ബ്രഹ്മം പ്രാണധാരിയാ യ ജീപനോടുക്കടി പ്രവേശിച്ചു. ശബ്ദാൽ=എന്നിങ്ങിനെ ശ്രുതിപാക്യമുള്ളതിനാൽ അതു ദോഷമില്ല.

സാരം:\_\_തത്വങ്ങളിലെല്ലാം ബ്രഹ്മമാണു അധി ഷ്ഠാതാപായിട്ടിരിക്കുന്നതെങ്കിൽ ഓരോ ശരീരത്തിലും ബ്ര ഹ്രംതന്നെയാണു് അധിഷ്ഠാനം ചെയ്തിരിക്കുന്നതു്, ജീവാ ത്മാവല്ല എന്നു വരില്ലേ എന്ന സംശയത്തെ മൻനിത്തി ക്കൊണ്ടു പറകയാണം". ഛാന്ദോഗ്വ്വോപനിഷത്തിൽ അ ഗ്ന്വാദി മൂന്നു തത്വങ്ങളുമുണ്ടായശേഷം അവയുടെ കത്താ പായ ഈശ്വരൻ ഇനി ഞാൻ ജീവാത്മാവോടുകൂടി ഇവയ്ക്ക ള്ളിൽ പ്രവേശിച്ചു നാനാനാമത്രപങ്ങളേയും ഉൽപാദി പ്പിക്കാം എന്നു പിചാരിച്ചു എന്നിങ്ങിനെ പറയന്നുണ്ട്ര°. ഇതിൽനിന്നു ജീവാത്മാപോടുകൂടിയാണും പരമാത്മാവു ത ത്വങ്ങളിൽ പ്രവേശിച്ചതെന്നു സിദ്ധമാവുന്നുണ്ടു്. ഇതു പോലെ ഐതരേയോപനിഷത്തിലെ ഒന്നാമദ്ധ്വായ ത്തിൽ ജീവാത്മാവിന്നു തന്റെ സമ്പക്കം കൊടുക്കാൻ വേണ്ടി പരമാത്മാവു സജീവശരീരത്തിൽ പ്രവേശിച്ചു വെന്നു പറയുന്നുണ്ടും. മൂണ്ഡകോപനിഷത്തിലും ശേച് താശചതരോപനിഷത്തിലും ജീപേശചരന്മാരെ ശരീരവ്വ ഷാത്തിലിരിക്കുന്ന രണ്ടു പക്ഷികളായി ചിത്രീകരിച്ചിട്ടു ണ്ട്ട°. കഠോപനിഷത്തിലും എയേഗുഹയിൽ ജീവാത്മാ വും പരമാത്മാവും അധിവസിക്കുന്നതായിപ്പറയുന്നുണ്ട്.

298

പായപ്പെട്ട ചണ്ണനങ്ങളിൽനിന്നു ജീദ്ധാത്മാവും പരമാ ത്മാവും ശരീരത്തിൽ സ്ഥിതിചെയ്യുന്നതായി തെളിയുന്നു. അതിനാൽ ശരീരത്തിൻെറ അധിഷ്ഠാതാവു ജീവാത്മാവാ ണെന്നു കരുതുന്നതിൽ തൊറില്ല.

സു:\_\_തസു ച നിതൃതചാൽ. 16

ശബ്ദാത്ഥം: \_തസ്വ⊨ജീവാത്മാപിന്നു. നിത്വത⊐ാൽ ച≖നിത്വത⊐മള്ളത്തകാണ്ടും ഉൽപത്തിവണ്ണനം ചെയ്യാ അതു തെററല്ല.

സാരം: \_\_ശ്രതിയിൽ തത<sub>ചങ്ങള</sub>ടെ ഉൽപത്തിക്ക മുമ്പോ പിൻപോ എവിടെയും ജീവാ<sup>്</sup>ത്മാവിൻെറ ഉൽപ ത്തിയെ പണ്ണിച്ചുകാണുന്നില്ല. ആ സ്ഥിതിക്കു പരമാ തമാവു സജീവശരീരത്തെ പ്രാപിച്ചു എന്നൊക്കെപ്പറയു ന്നതിനെന്താണത്ഥമെന്ന ശങ്കയെ അടിസ്ഥാനപ്പെടുത്തി ജീവാത്മാപിന്നു നിത്വതചം പ്രസിദ്ധമാ പ്പറകയാണു്. അതിനാൽ ഉൽപത്തിയെപ്പ<sup>റയേണ്ട</sup> ആവശ്വമി ഌര്. ജീപാത്മാവു പഞ്ചഭൂതങ്ങളെ<sub>ദ്പേ</sub>റ്റലെ പ്രളയകാല ത്തു നശിക്കുകയോ സ്പഷ്ടികാലത്തണ്ടാവുകയോ ചെയ്യുന്നി എങ്കിലും ശരീരത്തിൻെറ ഉൽപത്തിയെ പറഞ്ഞ പ്പോഠം ഗൌണമായിട്ടു ജീവാത്മാവിൻെ ഉൽപത്തിയെ പറഞ്ഞിട്ടുമുണ്ട്. എങ്കിലും പഞ്ചഭൂതങ്ങളുടെ ഉൽപത്തി എന്നു പ്വക്തമംക്കീട്ടുമില്ല. ക്കുമ്പോ പിമ്പോ അതു ഒരുപ്രകാരത്തിൽ ഉപിതമായിട്ടുമണ്ട്."-അതിനാൽ ജീ വൻെറ ഉൽപത്തിയെ പണ്ണിക്കാത്തതുകൊണ്ടു യാതൊര ദോഷവുമില്ല.

ബ്രഹസ്യതം

സൂ:—ത ഇന്ദ്രിയാണി തല്യപദേശാൽ അന്യത ശ്രേഷ്ഠാൽ. 17

ശബ്ദായ്ഥാ: തേ മനസ്സടക്കമുള്ള പതിനൊന്ത പ്രാണങ്ങറാ. ഇന്ദ്രിയാണി ഇന്ദ്രിയങ്ങളാണെന്തു പറയ പ്പെട്ടിട്ടുണ്ട്. ശ്രേഷ്പാൽ മുഖ്യപ്രാണനിൽനിന്തു ഭിന്ന ങളാണെന്നു്. അന്ദ്വത്ര=വേറെ ശ്രുതിയിൽ. തദ്വ്യപ ദേശാൽ അതിനെറെ ഭിന്നതയെ പറഞ്ഞിട്ടണ്ട്.

സാരം: ... ശ്രതിയിൽ ഇന്ദ്രിയങ്ങളെ പ്രാണശബ്ദം കൊണ്ടു പണ്ണിച്ചിട്ടണ്ട്. അതിനാൽ ഇന്ദ്രിയങ്ങറം മുഖ്വ പ്രാണൻറ കായ്യങ്ങളോ അഥവാ പ്പത്തികളോ ആണെ ന്ന വിചാരിച്ചുക്കടേ? എന്ന ശങ്കയെ ആസ്പദിച്ചു പറകയാ ഞ°. അതു ശരിയല്ല. എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ വേറെ ശ്ര തിയിൽ മുഖ്യപ്രാണനെ ഇന്ദ്രിയങ്ങളിൽനിന്നു വേറെയാ ക്കി പണ്ണിച്ചിട്ടുണ്ട്. അവിടെ ഇന്ദ്രിയങ്ങറംക്കു പ്രാണം ശബ്ദം ഉപയോഗിച്ചിട്ടുമില്ല. ഇതുകൊണ്ടു ചക്ഷുരാദി ഇന്ദ്രിയങ്ങറം മുഖ്യപ്രാണനിൽനിന്നു വേറെയാണെന്നു പ്വക്തമായി തെളിയുന്നുണ്ട്. ഗൌണത്രപത്തിൽ ഇന്ദ്രി യങ്ങറംക്കു പ്രാണശബ്ദം ഉപയോഗിച്ചു എന്നു മാത്രമേ ഉള്ള. അതിനാൽ ഇന്ദ്രിയങ്ങറം മുഖ്യപ്രാണൻറെ കായ്യ ങ്ങളോ മുഖ്യപ്രാണൻ ഇന്ദ്രിയങ്ങളുടെ വഗ്ഗത്തിൽ പെട്ട തോ ആവുന്നില്ല.

സു:\_\_ക്കേത്രം 18

ശബ്ദാത്ഥം: \_\_ ഭേദശ്രതേഃ \_ ഇന്ദ്രിയങ്ങളിൽനിനു മ ഖ്വപ്രാണൻെറ ഭേദത്തെ ശ്രതി പണ്ണിച്ചിട്ടണ്ട്°. അതു കൊണ്ടും ഇന്ദ്രിയങ്ങളും പ്രാണനും വ്വത്വസ്തങ0ാതന്നെ.

30**0** 

സാരം: ... മുണ്ഡകോപനിഷത്തിലും ബുഹദാരണ്വ കോപനിഷത്തിലുമാണു് ഇന്ദ്രിയങ്ങളെ പ്രാണശബ്ദംകൊ ണ്ടുപന്വസിച്ചിരിക്കുന്നതു്. അവയിൽത്തന്നെ ഇന്ദ്രിയ ങാറാക്കം പ്രാണന്നും തമ്മിലുള്ള വ്യത്യാസത്തെയും പറ ഞ്ഞിട്ടുണ്ടും. പ്രശ്നോപനിഷത്തിലും, മുഖ്വപ്പാണന്റെ പ്രാധാന്വത്തെ കാണിക്കാൻവേണ്ടി മുഖ്വപ്പാണൻ മററു തത്വങ്ങളിൽനിന്നും ഇന്ദ്രിയങ്ങളിൽനിന്നും വേറെയാ നെന്നു വ്വക്തമാക്കീട്ടുണ്ടും. ഇങ്ങിനെ ശ്രതികാറം മുഖ്വ പ്രാണനെ എല്ലാ തത്വങ്ങളിൽനിന്നും വേർതിരിച്ച കാ ണിച്ചിരിക്കയാൽ മുഖ്വപ്പാണൻ ഇന്ദ്രിയങ്ങളിൽനിന്നു വേർതിരിഞ്ഞ വസ്തവാണെന്നു വ്വക്തമാവുന്നുണ്ടും.

സു:\_\_വൈലക്ഷണ്യാച്ച. 19

ശബ്ദാത്ഥം:\_\_\_പൈലക്ഷണ്വാൽ ച=ഇന്ദ്രിയങ്ങളം പ്രാണനും തമ്മിലുള്ള വിലക്ഷണതകൊണ്ടും അവ ഒന്ന പ്ലെന്നു തെളിയന്നുണ്ടും.

സാരം: സഷ്ടപ്പിയിൽ എല്ലാ ഇന്ദ്രിയങ്ങളും അ ന്തഃകരണവും കേവലം ലയിക്കുന്നണ്ട്. അപ്പോഴും മ ഖ്വപ്രാണൻ യാതൊരു ക്ഷീണവും കൂടാതെ പ്രവത്തിച്ചു കൊണ്ടിരിക്കുന്നതായും കാണുന്നണ്ട്. നിദ്രയുടെ ശക്തി ക്കല്പാണനെ ബാധിക്കാൻ കഴിയില്ലെന്നും വ്വക്തമാവു അണ്ട്. ഇതിൽനിന്നു പ്രാണൻെറയും ഇന്ദ്രിയങ്ങളുടെ യും വ്വത്വസ്തത സ്പപ്പൂമായി തെളിയുന്നണ്ട്. അതിനാൽ ഇന്ദ്രിയങ്ങറം പ്രാണൻെറ കായ്യങ്ങളോ വൃത്തികളോ അ ല്ല. ഗൌണമായി പ്രാണശബ്ദംകൊണ്ട് ഇന്ദ്രിയങ്ങളെ ഉപന്വ്വസിച്ചു എന്നേ ഉള്ളം.

സൂ:\_\_സംജ്ഞാമത്തിക്ലപ്പിസ്ത ത്രിവ്വൽകവ്വത ഉ പരേശാൽ. 20

ശബ്ദായ്ഥം:\_\_സംജ്ഞാമൂത്തിക്ലപ്പിഃ ഇ=നാമത്രപപ്ര പഞ്ചത്തിനെറ സ്പഷ്ടിയും. ത്രിപ്പൽകുവ്വതഃ=മുന്നു തതച ങ്ങളെ കൂട്ടിയോജിപ്പിച്ച പരമാത്മാവിനെറതന്നെ പ്രവ്യ ത്തിയാണം°. ഉപദേശാൽ=എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ അങ്ങി നെ ശ്രുതിയിൽ പറഞ്ഞിട്ടുള്ള ഉകൊണ്ടുതന്നെ.

സാരം: \_ അഗ്നി തുടങ്ങിയ തത്വങ്ങളെ സ്റ്റഷ്പിച്ചു° പരമാത്മാവു ജീവാത്താവോടുകൂടി അവയിൽ പ്രവേശിച്ചു നാമരൂപാത്മകമായ പ്രപഞ്ചത്തെ സ്റ്റഷ്പിച്ചു എന്നുള്ള ശ്ര തിവാക്വംകൊണ്ടു° നാമരൂപാത്മകപ്രപഞ്ചത്തെ സ്റ്റഷ്പിച്ച ത്ര° എതെങ്കിലും ജീവവിശേഷമോ അഥവാ പരമാത്താവു തന്നെയോ എന്ന ശങ്കയ്ക്കവകാശമുള്ളതിനാൽ പരമാ ത്മാവുതന്നെയാണ്` ജഗൽസ്റ്റഷ്പിയെ ചെയ്തതെന്നം സമ ത്ഥിക്കുന്നു ഈ സൂത്രംകൊണ്ടു°.

പിശാലവും അനന്തവുമായ ഈ പ്രപഞ്ചത്തെ സ്റ്റ ഷ്ടിക്കയെന്നത് ഒരു ജീവാത്താപിന്റെ കഴിപിന്നു പി ധേയമല്ല. ജീവാത്താവോടുകൂടി പരമാത്താവു തത്വങ്ങളു ടെ ഉള്ളിൽ പ്രവേശിച്ചു എന്നു പറഞ്ഞതിന്റെ ആവ ശ്വംതന്നെ ജീവനിൽകൂടെ കായ്യങ്ങളെ പ്രവത്തിക്കുകയും എല്ലാററിനെറയും അധീശത്വവും കത്തത്വവും പരമാ ത്താപിനാണെന്നു കണ്ടിക്കാനമാണും. അല്ലാതെ ജീപാ ത്താപിനെ കത്താവാക്കിക്കാണിക്കാൻ വേണ്ടിയല്ല. ജീപാ ത്താപിനെ തൻെറ വാസനാവിശേഷങ്ങളെ അനുസരിച്ചു ചെയ്യേണ്ടിവരുന്ന കമ്മങ്ങ⊙ംക്കാവശ്വമായ ശക്തിയും പ്രേ രണയുംതന്നെ പരമാത്മാപിൽനിന്നാണം" കിട്ടിപരുന്നതു". അതിനാൽ ശ്രൂതിയുടെ ആ ഭാഗത്തെ പണ്ണനംകൊണ്ടത ന്നെ നാമരൂപാത്മകവും ജഡവുമായ ഈ ജഗത്തിൻെറ സ്പഷ്ടി പരമാത്മാവുതന്നെയാണം" നിപ്പഹിക്കുന്നതെന്നു സിദ്ധമാവുന്നണ്ടു".

സൂ:\_\_മാംസാദി ഒഭൗമം യഥാശബ്ദമിതരയോശ്ച.

ശബ്ദാത്ഥം: മാംസാദി-മാംസം തുടങ്ങിയവ. ജെ മം--ജ്രമിയുടെ കായ്യങ്ങളായിട്ട് പറഞ്ഞതുപോലെ. യഥാ ശബ്ദം--ശബ്ദങ്ങളെക്കൊണ്ടു സൂപിപ്പിച്ചതുപോലെ. ഇത രയോ: ച-മററു രണ്ടു തത്വങ്ങളുടെ കായ്യങ്ങളേയും അ റിയേണ്ടതാണം".

സാരം: പരമാത്മാപാണ് തേജസ്സ്, അപ്പ്, ഭൂമി എന്നീ മൂന്നു തത്വങ്ങളെ കൂട്ടിയോജിപ്പിച്ച് അവയിൽ നിന്നു നാമത്രപാത്മകജഗത്തിനെ സ്റ്റഷ്ടിച്ചതെങ്കിൽ എ തേതു പദാത്ഥങ്ങളാണുണ്ടായതെന്നെങ്ങിനെ അറിയാമെ ന്ന സംശയത്തിനു മറുപടി പറയുന്നു ഈ സൂത്രംകൊണ്ട്. അതേ പ്രകരണത്തിൽത്തന്നെ ശുതിയിൽ ഭൂമിയുടെ കാ യ്യമായി അന്നവും അന്നത്തിൽനിന്നു മാംസം, വിഷ്ഠ, മ നസ്സ് എന്നിവയും ഉണ്ടാവുന്നുവെന്നു പറഞ്ഞു. അതു പോലെ മററ്റു രണ്ടു തത്വങ്ങളുടെ കായ്യങ്ങളേയും അവ യിൽനിന്നുണ്ടാവുന്ന പദാത്ഥങളോയും പ്വക്തമാക്കിട്ടുണ്ട്. അതുപോലെ ധരിക്കേണ്ടതാണു്.

സൂ:---വൈശേഷ്യാത്തു തദ്വാദസ്തലാദഃ. 22

ശബ്ദാതഥം\_\_തദ്വാദഃ₌ആ പ്രതിപാദനം. തദ്വാ ദഃ₌ആ പ്രതിപാദനം. വൈശേഷ്യാൽ ഇ=ആധിക്വ ബ്രഹുതം

ത്തെ സൂചിപ്പിച്ചുകൊണ്ടുള്ളതാണെന്ന കാരണത്താൽ ദോഷമില്ല.

സാരം:....അഗ്വ്വാദി മൂന്നു തത്വങ്ങളെ കൂട്ടിയോജി പ്പിപ്പു എന്നു പറഞ്ഞതിൽ തുല്വമാത്രകളോടുകൂടി യോജി പ്പിച്ച് എന്നു പറഞ്ഞിട്ടില്ലാത്തതിനാൽ ആധിക്വന്യനത യോടുകൂടിയാണും യോജനമെന്നു ധരിക്കാം. അങ്ങിനെ യാവുമ്പോറം ഭിന്നഭിന്ന പദാത്ഥങ്ങളുണ്ടാവുന്നതു° അ സംഗതവുമല്ല. ഈ സൂത്രത്തിൽ തദ<sup>്</sup>ചാദഃ എന്ന ശബ്ദം രണ്ടു പ്രാവശ്യം എടുത്തു പറഞ്ഞിരിക്കുന്നതു' അദ്ധ്വായാ വസാനത്തെ കാണിക്കാനമാണ്ം. ഈ പ്രകരണത്തിൽ മനസ്സിനെ അന്നത്തിൻെറ കായ്യമായും അന്നമയമായും അതുപോലെ പ്രാണനെ ജലത്തിന്റെ കായ്യമായും ജലമ യമായും വാക്കിനെ അഗ്നിയുടെ കായ്പമായും അഗ്നിമയ മായും പറഞ്ഞിട്ടുണ്ടെങ്കിലും ആ പ്രതിപാദനം ഗൌണ മാണും. പാസ്കപത്തിൽ വാക്കും പ്രാണൻ, മനസ്സ്ക ന്നീ ഇന്ദ്രിയങ്ങറം ഭൂതകായ്യങ്ങളല്ല. ഭൂതങ്ങളിൽനിന്നു ഈ വസ്തത ഇതിനുമുമ്പു പ്പക്തമാക്കീട്ടുമു വേറെയാണം". ണ്ടു°. ഇവിടെ രണ്ടാമദ്ധ്വായം അവസാനിക്കുന്നു.

രണ്ടാമധൃയേത്തിൽ ചത്രമ്പാദം കഴിഞ്ഞു.

304

# വേദാന്തടർശനം അഥവാ ബ്രഹസ്തം

## ഉത്തരാദ്ധം

#### (ഭാഷാടീകാസഹിതം)

## മുന്നാമദ്ധ്യായം

### പ്രവാദം

കഴിഞ്ഞ രണ്ടല്യായങ്ങളെക്കൊണ്ട ജീവാത്മാവി ൻറെയും പരമാത്മാവിൻറയും സചത്രപങ്ങളെ വേണ്ട പോലെ നിരൂപിച്ചു. ഇനി ജീവാത്മാവിന പരമാത്മാ വിനോടു കൂടിച്ചേരാനുള്ള ഉപായത്തെയാണ് പ്രകാശി പ്പിക്കേണ്ടിയിരിക്കുന്നതു്. അതാണം' ഈ മൂന്നാമദ്ധ്യാ യത്തിൽ ആരംഭിക്കാൻ പോവുന്നത്<u>യ</u>്. അതുകൊണ്ടു<sup>ം</sup> . അദ്ധ്യായത്തിന്നു സാധനാദ്ധ്യായം അല്ലെങ്കിൽ ഈ ഉപാസനാദ്ധ്യായമെന്നു പറയും. പരമാത്മപ്രാപ്തിസാ ധനങ്ങളിൽവെ പ്പ് ഏറ്റവും മന്വേ ഉണ്ടാവേണ്ടിയിരി ക്കുന്നതു വൈരാഗ്യമാണം". സംസാരത്തിലെ അനിത്യ പദാത്ഥങ്ങളിൽ പരമാത്ഥമായ വൈരാഗും ജനിച്ചുകഴി ഞ്ഞാൽ മാത്രമേ മനുഷ്യന° ഈശ്വരപ്രാപ്തിക്കത്കന്ന ശുഭേച്ചയും പ്രയത്നവും ഉണ്ടാവാൻ പോവുന്നുള്ള. അതി നാൽ വൈരാഗുമങ്കരിക്കാൻ പററുന്ന തോതിൽ ഗഭ്മ പാസജന്മമണാദിദുഃഖങ്ങളുടെ നിരൂപണം പീണ്ടും

പ്പഹ്മത്രം

പീണ്ടം ചെയ്യേണ്ടതത്യാവശ്യമാണം". അതാണം" ഈ പ്രഥമപാദംകൊണ്ട നിപ്പഹിക്കാൻ പോവുന്നത്തം". പ്രളയ ത്തിന്നംശേഷം കല്പാരംഭത്തിൽ പരമാത്മാവിൽനിന്ന ജഗത്തെങ്ങനെയുണ്ടായി എന്ന വിഷയം കഴിഞ്ഞ രണ്ട ദ്ധ്യായങ്ങളിൽ വേണ്ടത്ര നിത്രപിച്ചിട്ടുണ്ടും". വത്തമാന ജഗത്തിൽ ജീവൻെറ ശരീരപരിവത്തനസ്പത്രപമെങ്ങ നെയെന്ന വിഷയം നിത്രപിക്കപ്പെട്ടിട്ടില്ല. അതുകൊണ്ടും ഞതിനെയാണം" ഈ പാദത്തിൽ നിത്രപിക്കാൻ തുടങ്ങ നാത്തം. ജീവൻ ഒരു ശരീരത്തെ വിട്ടു... മരിച്ചശേഷം.... മറെറാരു ശരീരത്തെ പ്രാപിക്കാൻ പോവുന്നതിൻെറ സമ്പ്രദായത്തെയാണിവിടെ ആദ്യം നിത്രപിക്കുന്നത്ത്. അതായത്ത മരണാനന്തംഗതിയെക്കറിച്ചാണം" വിചാരം ആരംഭിക്കുന്നതെന്നു താല്പയ്യം.

## സൂ:—തദന്തരപ്രതിപഞ്ഞൌ രംഹതി സംപരി ഷ്വക്തഃ പ്രശ്നനിരൂപണാഭ്യാം—1.

ശബ്ദാത്ഥം: തദന്തരപ്രതിപത്തൌ = നിലവിലുള്ള ശരീരത്തെ വിട്ടു \_ മരിച്ചശേഷം \_ മറെറാരു ശരീരത്തെ പ്രാപിക്കാൻ പോവുമ്പോറം. സംപരിഷ്പക്തഃ = ശരീര ബീജങ്ങളാൽ \_\_ വാസനകളാൽ \_\_ ചുററപ്പെട്ടുകൊണ്ട്. രംഹതി = പോവുന്ന പ്രശ്നനിരൂപണാഭ്യാം = ഈ വസ്തത ചോദ്യോത്തരങ്ങളിൽനിന്ന മനസ്സിലാക്കാൻ സാധി ക്കുന്നം.

സാരം:.\_\_സ്കൂലശരീരത്തിൻെറ വേർപാടാണം° മരണം. മറെറാര സ്കൂലശരീരത്തെ പ്രാപിക്കൽ ജന

306

നവും. സ്ഥുലശരീരത്തെ വിട്ട\_\_മരിച്ച\_\_ജീവൻ സൂക്ഷൂ ശരീരസ്ഥിതനായിട്ടാണം" പോപുന്നത്ര<sup>ം</sup>. മറെറാര സ്ഥലശരീരത്തിൻെറ ഉൽചത്തിക്ക<sup>ം</sup> ആവശുമായ വാസനകളം തത്വങ്ങളുമാകന്ന സൂക്ഷൂബീജങ്ങറം സൂക്ഷൂ ശരീരത്തിൽ നിറഞ്ഞിരിക്കുന്നു. അവയോടും കൂടിയാണും പോപുന്നത്മ°. ഈ വസ്തത ഛാന്ദോഗ്യോപനിഷത്തിലെ **ചോദ്യോത്തരങ്ങളിൽക്കൂടെ അറിയാൻ സാധിക്കുന്നതു** മാണം". പന്നജ്നമമെന്നൊന്നു് ഉണ്ടോ എന്തപോലും സംശയിക്കുന്നവർ ഈ പ്രകരണത്തെ പ്രത്യേകം ശ്രദ്ധി ക്കുന്നതു നന്നായിരിക്കും. ഉപാധിഗതമായ ബ്രഹ്മചൈ തനുാംശത്തെയാഌ° ജീവനെന്നു പറയുന്നതു°. ഉപാ ധിക**റം ഒന്നല്ല, മൂന്നെണ്ണമുണ്ട**്. ഉപാധിസംബന്ധ മില്ലെങ്കിൽ ജീവതപവം ഇല്ലാതായി. ജാഗ്രത്ത്രം, സപ പ്പം, സഷ്പ്പി എന്നീ മുന്നവസ്ഥകളെ ഓരോ ജീവനം അനഭവിക്ഷന്നു എന്നു പ്രത്യക്ഷമാണല്ലോ. സ്ഥൂലശ രീരോപാധിയെ അവലംബിച്ച നില്ല<sub>9</sub>ന്ന സമയമാണം° സചപ്പത്തിൽ ജീവൻ സ്ഥൂലശരീരത്തെ ജാഗ്രദവ**സ്ഥ**. **ആശ്രയിച്ചല്ല** നില്ല<sub>ഒ</sub>ന്നതെന്നു സ്പഷ്ടമാണു്. അപ്പോഠം **ദഷ്ടമായ സ്ഥൂലശ**ീരം കൂടാതെ ്മറെറംഅപാധികൂടി വേണമെന്നു തെളിരുന്നുണ്ടല്ലോ. സൂക്ഷൂശരീരമാണം° സപപ്നാവസ്ഥയിലെ ആശ്രയോപാധി. അല്ലെങ്കിൽ സൂക്ഷ്ക് ശരീരത്തെ അവലംബിച്ചു നില്ലുണ സമയത്തെ യാണം° സപപ്പാവസ്ഥയെന്നു പറയുന്നത്ള°. അതിനേയും വിട്ടു കാരണശരീരത്തെമാത്രം അവലംബിച്ചു നില്<del>ലം</del>ന സമയത്തെയാണ്<sup>°</sup> സുഷുപ്ത്യവസ്ഥയെന്നും പറയുന്നതു<sup>°</sup>.

#### ബ്രഹസൂത്രം

അപ്പോഠം സ്ഥൂലസൂക്ഷൂകാരണങ്ങളാകുന്ന മുന്നപാധി കഠം അല്ലെങ്കിൽ മൂന്നു ശരീരങ്ങഠം കാരോ ജീവന്നുമു ണ്ടെങ്കിലും അവയിൽ മുഖ്യോപാധി സൂക്ഷൂശരീരമാണം°. അതുള്ളേടത്തോളം കാലം ജീവതചം നഷ്പപ്പെടുന്നില്ല. അജ്ഞാനമാണ<sup>ം</sup> സൂക്ഷൂശരീരത്തിന്നു കാരണം. ജ്ഞാനം കൊണ്ടേ അതു നശിക്കു പ്രാരബ്ലകമ്മമാണം' സ്പൂല ശരീരത്തിന്നു കാരണം. പ്രാരബ്ലാവസിതിയിൽ സ്ഥൂലം നശിക്കം സ്ഥൂലശരീരം നശിച്ചാലം സൂക്ഷൂശരീര ത്തിന്നോ, തദന്തഗ്ഗതനായ ജീപനോ യാതൊരു മാററവും **അവ**സാനിക്കാത്തതുകൊണ്ടാണം° പരുന്നില്ല. കമ്മം ജ്ഞാനസമ്പാദനത്തിനവസരം കിട്ടാത്തത്ത°. ജ്ഞാനസ മ്പാദനം സാധിക്കാത്തതുകൊണ്ടാണം<sup>°</sup>. അജ്ഞാനസച ത്രപമായ സൂക്ഷൂശരീരം നശിക്കാത്തതും. കമ്മം അവ സാനിക്കാത്ത സ്ഥിതിക്ക് ഫലഭ്രക്തി അകററാൻ വയ്യാ അതിനു സ്കൂലശരീരം ത്തതാണം". വേണംതാന്മം. ആ സ്ഥിതിക്ക° ഒരാറ്റം മരിക്കുന്നു എന്നതു ജനിക്കാൻ വേണ്ടി മാത്രമാണെന്നു വൃക്തമാണു<sup>ം</sup>. ജ്ഞാനംകൊണ്ടു സൂക്ഷൂശരീരം നശിക്കാതിരിക്കുംകാലത്തോളം ഈ സമ്പ്ര ദായം ആവത്തിക്കപ്പെടുകമാത്രമാണു് ചെയ്യുന്നതു്.

ഛാന്ദോഗ്യോപനിഷത്തിൽ ഈ തത്പത്തെ വെളി വാക്കന്നാര കഥയണ്ട്. ഛാന്ദോഗ്യോപനിഷത്തിൽ പ്രസിദ്ധനായൊര ഋഷിബാലനാണം' ശേപതകേതു. അദ്ദേഹമൊരിക്കൽ പ്രവാഹണനെന്നു പേരുള്ള പാഞ്ചാ ലരാജാവിനെ കാണാൻപോയി, രാജാവു ഋഷിബാല

308

### മൂന്നാമധ്യായം...പാദം 1 309

നോടു കശലപ്രശ്നം ചെയ്ത കൂട്ടത്തിൽ വിദ്യാഭ്യാസം കഴി ഞ്ഞുവോ എന്ന് ചോദിച്ചു. കഴിഞ്ഞുവെന്നു ബാലൻ മറുപടിയും പറഞ്ഞു. അപ്പോറം രാജാവു കുട്ടിയുടെ അറിവിനെ ഒന്നു പരിശോധിക്കാൻവേണ്ടി അഞ്ചു ചോദുങ്ങളെ ചോദിച്ചു 1) ഇവിടെ മരിച്ചാൽ ആ ജീവൻ പിന്നെ എവിടെയ്ക്കാണം<sup>°</sup> പോപുന്നതു<sup>°</sup>? 2) പിന്നെ എങ്ങനെയാണം' വീണ്ടും ഇവിടേയ്ക്കതനെ തിരിച്ചുവരുന്നതും? 3) ദേവയാനവും പിത്യയാനവും തമ്മില്ള്ള വൃത്യാസമെന്ത്ര°? 4) ഈ ലോകത്തെ വിട്ടാൽ എല്ലാ ലോകങ്ങളിലും പോകന്നില്ല? എന്തുകൊണ്ടു<sup>ം</sup> 5) പഞ്ചമാഹുതിയിൽ ഈ ജലം എങ്ങനെ പുരഷസപ ത്രപമായിത്തീരം? എന്നാണും പ്രവാഹണൻെറ അഞ്ചു ചോടുങ്ങറാ. അതിൽ ഒന്നിനപോലം മറുപടി പറ യാൻ സാധിച്ചില്ല ശേചതകേതുവിന്. അറിയില്ലെന്നു തന്നെ പറയേണ്ടിവന്നു. ഇതൊന്നും അറിവില്ലെങ്കിൽ പിന്നെ പിടുാഭ്യാസം കഴിഞ്ഞുവെന്നു പറഞ്ഞതിനെ ന്താണത്ഥമെന്നായി രാജാവും. ബാലൻ ലജ്ജിതനായി നേരെ പിതാവിന്നടുക്കൽ ചെന്നു വിവരമെല്ലാം പറ ഇതൊന്നം എനിക്കം അറിഞ്ഞുകുടെന്നായി ഞ്ഞു. പിതാവു°. പിന്നെ രണ്ടുപേരംകൂടെ പ്രവാഹണന്റെ **അ**ടുക്കൽത്തന്നെ ചെന്നു പ്രസ്തത ചോദ്യങ്ങളുടെ മറു പടി പറഞ്ഞുതരണമെന്നാവശുപ്പെട്ടു. ഇതുവരേയും ഈ തത്വം ബ്രാഹ്മണരാരും അറിഞ്ഞിട്ടില്ല. ക്ഷത്വത ക്മാത്രം അറിവുള്ളതാണം". എങ്കിലും അങ്ങയ്ക്കു പറ ഞ്ഞുതരാം എന്നു പറഞ്ഞു രാജാവു പ്രസ്തത ചോദ്യങ്ങ

ളടെ മരുപടി പിസ്തരിച്ച് പറഞ്ഞുകൊടുക്കന്നങ്ങം<sup>ം</sup>. ഇതാ ഞ° കഥ. പ്രവാഹണന്റെ ഉപനുാസത്തിൽ ജീവന്റെ വാസനാബീജങ്ങളോടുകൂടിയ പോക്കം പുനജ്ജന്മവും വിസ്തരിച്ചു പറഞ്ഞിട്ടുമുണ്ടം്.

സൂ:...ത്യാത്മകതചാത്തു ഭൂയസ്തചാൽ .....2.

സാരം: \_\_്രമി ജലം അഗ്നി എന്നീ മൂന്നു തത്വങ്ങ ളെയും കൂട്ടിയോജിപ്പിച്ചുശേഷം പരമാത്മാവു നാമത്രപ ങ്ങളെ പ്രകാശിപ്പിച്ചു എന്നിങ്ങനെ ജഗത്തിന്റെ ഉൽപ ത്തിരണ്ണനത്തിൽ ഛാന്ദോഗ്യോപനിഷത്തിൽ പറഞ്ഞി ട്ടണ്ട്. അവിടെ മൂന്നു തത്വങ്ങളുടെ വണ്ണനംകൊണ്ട് എല്ലാ തത്വങ്ങളെയും ഗ്രഹിക്കാൻ അഹതയുണ്ട്. സ്ത്രിയുടെ ഗഭത്തിൽ ആധാനം ചെയ്യുന്ന വീയ്യത്തിൽ എല്ലാ ഭൌതിക തത്വങ്ങളും അടങ്ങിട്ടുണ്ടെങ്കിലും ജലാം ശത്തിനെറ ആധികുരുള്ളതുകൊണ്ടു ജലത്തെ എട്ടത്തു പറഞ്ഞു വണ്ണിക്കുന്ന ഉള്ളം. എന്നാൽ ആ പ്രതി പാദനം ശാീരത്തിന്നു ബിജഭ്യതങ്ങളായ എല്ലാ തത്വങ്ങ ളെയും ലക്ഷ്യമാക്കിക്കൊണ്ടുള്ളതാണം". ഒരു ശരീരത്തിൽ നിന്നു ബീജം മറെററാരു ശരീരത്തിലേയ്ക്കു പോപുന്നതു പ്രാണനിൽക്കൂടെയാണും. അല്ലെങ്കിൽ പ്രാണനാണും ബീജത്തെ ഒരു ശരീരത്തിൽനിന്നു മറൊാരു ശരീരത്തി ലേയ്ക്കു നയിക്കുന്നതും. അതിനാൽ പ്രാണനേയും ആ പോമയ—ജലമയ—നായിട്ട പറയുന്നു. ആ ദൃഷ്ടിയിൽ ക്കൂടെ വീക്ഷിക്കുമ്പോറം ജലത്തെ പുരുഷസ്വരൂപ ത്തിൻെറ ബീജമാക്കിക്കൊണ്ടുള്ള കഥനം സുസംഗതമാ ണെന്നു പറയണം. ഇതുകൊണ്ടു ജീവാത്മാവു സൂക്ഷ്മ തത്വങ്ങളോട്ടുകൂടിയാണും ഒരു ശരീരത്തെ വിട്ടു മറൊരു ശരീരത്തിലേയ്ക്കു പോവുന്നതും എന്നു സിദ്ധമാവുന്നു.

### സു:---പ്രാണഗതേശ്ച \_\_3.

ശബ്ദാത്ഥം:...ല്രാണഗതേഃ ച₌ജീവാത്മാപിൻെറ കൂടെ പ്രാണൻെറ ഗതിയേയം വണ്ണിച്ചിട്ടുള്ളത്തകാണ്ടം ഈ കായ്യം വൃക്തമാവുന്നണ്ട്°.

സാരം: പ്രശ്നോപനിഷത്തിൽ ആശപലായനൻ പിപ്പലാദനോട്ട പ്രാണനെപ്പാറി ചിലതൊക്കെ ചോദി ക്ന്നേണ്ട്. കൂട്ടത്തിൽ ഇതു് ഒരു ശരീരത്തെ പിട്ട മറെറാരു ശരീരത്തിലേയ്ക്ക പോവുന്നതെങ്ങിനെയാണെ ന്ന ചോദിക്കുന്നുണ്ട് അതിനു പിപ്പലാദ്രൻറെ മറുപ ടിയിൽ ഉദാനവായു ശരീരത്തെ വിട്ടാൽ ശരീറം കേവ ലം തണുത്തു വിറങ്ങലിക്കമെന്നും, ആ സമയത്തു ജീവൻ മനസ്സിൽ ലയിച്ചുകൊണ്ട് ഇന്ദ്രിയങ്ങളോട്ടുള്ടി ഉദാന വായുവിനാൽ ഈ ശരീരത്തിൽനിന്നു മറൊരു ശരീര ത്തിലേയ്ക്ക് സയിക്കപ്പെട്ടമെന്നും പാരുന്നുണ്ട്. മാത്രമും

#### പ്രഹുതം

ആ സമയത്ത് ജീവാത്മാവിൻറ സങ്കല്പമെന്താണോ, അതിനനസരിച്ച യോനിയിലേയ്ക്കു നയിക്കപ്പെടുമെന്തം പറയന്നണ്ട്. അങ്ങനെ ജീവാത്മാവിൻെറക്കടെ ഇന്ദ്രി യപ്രാണമനസ്സകളടെ ഗമനത്തെ വണ്ണിച്ചതുകൊണ്ട ജീവാത്മാവ്യ എല്ലാ തത്വങ്ങളോടുംകൂടിയാണു് കരു ശരീരത്തെ വിട്ടു മറെറാരു ശരീരത്തിലേയ്ക്കു പോവുന്ന തെന്നം സിദ്ധമാവുന്നണ്ട്.

കൂടാതെ ഛാന്ദോഗ്യോപനിഷത്തിൽ ആദ്യത്തിൽ ശ്രദ്ധയെ ഹവനം ചെയ്യാനാണ് പറഞ്ഞതെങ്കിലും അവിടെ ശ്രദ്ധയുടെ പേരിൽ സങ്കല്പത്തെയാണ് ഹവ നം ചെയ്യാൻ പറഞ്ഞതെന്നു സ്പഷ്ടമാണ്. ശ്രദ്ധാപൂപ്പ കമായ സങ്കല്പാഹത്തിയുടെ പരിണാമം സൂക്ഷൂശരീര ത്തിൻെറ നിമ്മാണമാണ്. ആ പ്രഥമപരിണാമം സോമനാണ്. പിന്നെ അതുതന്നെ വഷ്മായും, അന്ന മായും, വീയ്യമായും പരിണമിക്കുന്നു. വീയ്യമാണ് പുരു ഷനായി പരിണമിച്ചു സ്ത്രീയുടെ ഗഭോദരത്തിൽനിന്നു പുറത്തു വരുന്നത്ര്. ഇപ്രകാരം രണ്ടിടത്തും വണ്ണന തിൻെറ ആശയം ഒന്നാണ്. പ്രാണ്ൻെറ സംയോഗം എല്ലാററിലുമണ്ട്. എന്നിരുന്നാലും ഗതി പ്രാണാന്നാധീ നമാണ്. പ്രാണനെ ജലമയനായി പറഞ്ഞിട്ടുമണ്ട്. ഇപ്രകാരം ശുതിയുടെ വണ്ണനം ഏററവും യുക്തിപൂവ്വ കവും, സംഗതവുമായിട്ടിരിക്കുന്നു.

## സൂ:\_\_അഗ്ന്യാദിഗതിശ്രതേരിതി ചേന്ന ഭാക്തതചാൽ\_\_4.

312

## മൂന്നാമധ്യായം\_\_പാദം 1 313

ശബ്ദാത്ഥം: അഗ്ന്യാദിഗതിശ്രത്നേ പേൽ = അഗ്നി മുതലായ തത്വങ്ങളുടെ ഗതിക്കശേഷമെന്ന വേറെ ശ്രതിയിൽ പറഞ്ഞിട്ടുള്ളതുകൊണ്ടും ഈ അഭിപ്രായം ശരിയല്ലെന്നാണെങ്കിൽ. ഇതി ന = അതു ശരിയല്ല. ഭാക്തത്വാൽ = എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ ആ ശ്രുതി മറെറാര വിഷയമാകയാൽ ഈ കായ്യം അതിൽ ഗൌണമാണെ ന്നതുകൊണ്ടുതന്നെ.

സാരം:—ബ്ലഹഭാരണുകോപനിഷത്തിൽ ആത്ത ഭാഗനം യാജ്ഞവല്ലുന്നംക്കടിയുള്ള സംവാദത്തിൽ മര ണകാലത്തു വാക്ക് അഗ്നിയിലും പ്രാണൻ വായുവിലും ലയിക്കുന്നു എന്നും മററും പറയുന്നുണ്ടു<sup>ം</sup>. എല്ലാതതച ങ്ങളം അതതിൻെറ കാരണത്തിൽ ലയിക്കുന്നപെന്നും അവിടെ വൃക്തമായിപ്പറഞ്ഞിരിക്കയാൽ ജീവാത്മാവൃ° എല്ലാ തത്വങ്ങളോടുംകൂടി ഒരു ശരീരത്തെ വിട്ടു മറെറാ രു ശരീരത്തിലേയ്ക്കു പോപുന്നുവെന്ന പ്രതിപാദനം ശരി യല്ല എന്നു പറയുന്നപക്ഷം അതു ശരിയല്ല. എന്തുകൊ ണ്ടെന്നാൽ ബ്ലഹദാരണ്യകോപനിഷത്തിൽ അങ്ങനെ പറഞ്ഞതു പക്താവും ആചായ്യനമായ യാജ്ഞവല്ല്യനല്ലം ആത്തഭാഗനാണം°. യാജ്ഞവല്ല്യൻ അതിനെ സ്ചീ കരിച്ചതുമില്ല. എന്നുമാത്രമല്ല, യാജ്ഞവല്ല്യൻെ മറു പടിയിൽ പഞ്ചാഹുതികളെപ്പററി പറയുന്നമുണ്ടു°. അ വസാനം മനുഷ്യൻ സൽക്കമ്മങ്ങളെക്കൊണ്ടു പൂ**ണ**്യ പാനം, നീചകമ്മങ്ങളെക്കൊണ്ടു പാപിയമായിത്തീരുന്നു വെന്നു പറഞ്ഞാണ്° ആ പ്രകരണം അവസാനിക്കുന്നതു°. ഛാനോഗ്യോപനിഷത്തിലെ പ്രകരണങ്ങളിലും ഇങ്ങ 2\*

## 314 ബ്രഹ്മസൂത്രം

നെയുള്ള പോദ്യങ്ങളില്ലായ്കയില്ല. വണ്ണനങ്ങളൊക്കെ കരു പോലെത്തന്നെ. ആദ്യം പറഞ്ഞ ശ്രൂതിവാക്യം ചോദ്യ ത്തിലു0ംപ്പെട്ടതാകയാൽ ഗൌണമാണം്. അതിൻെറ മറുപടിയാണം് ശരിയായിട്ടിരിക്കുന്നതു്.

## സൂ:—പ്രഥമേƒശ്രവണാദിതി ചേന്ന താ ഏവ ഹൂപപത്തേഃ—5.

ശബ്ദാത്ഥം: \_\_ലേൽ = എന്നാൽ. പ്രഥമേ = പ്രഥമാ ഇതിയുടെ വണ്ണനത്തിൽ. അശ്രവണാൽ = ജലശബ്ദം പറഞ്ഞിട്ടില്ലാത്തതിനാൽ പഞ്ചമാഇതിയിൽ ജലപുര ഷശബ്ദപ്രതിപാദനം വിരുദ്ധമല്ലേയെന്നു സംശയിക്കുന്നു പെങ്കിൽ. ഇതി ന = അതു ശരിയല്ല. ഹി = എന്തുകൊ ണ്ടെന്നാൽ. ഉപപത്തേഃ = പൂവ്വാപരവണ്ണനങ്ങളുടെ ഐ കത്രപുംകൊണ്ടും. താഃ ഏവ = അവയെത്തന്നെയാണം ശ്രദ്ധാശബ്ദത്തിൽക്കൂടെ പ്രതിപാദിച്ചതും.

സാരം: ... ശ്രദ്ധയെയാണം പ്രഥമാഹുതിയായിപ്പറ ഞ്ഞത്. പിന്നീട്ടള് ആഹുതികളെല്ലാം പ്രഥമാഹുതി യാകുന്ന ശ്രദ്ധയുടെ പരിണാമമാവാനേ വഴിയുള്ള. ആ സ്ഥിതിക്കു പഞ്ചമാഹുതിയിലെ ജലം പുരുഷമയനായി ത്തീരുന്നുവെന്നു പറയുന്നപക്ഷം അതു വിരുദ്ധാതന്നെ യാണം എന്നാണെങ്കിൽ അതു ശരിയല്ല. എന്തുകൊ ഞ്ഞുന്നാൽ പ്രഥമാഹതിയുടെ വണ്ണനത്തിൽ ശ്രദ്ധയുടെ പേരിൽ സങ്കല്പത്തിലുള്ള ജലാദിതത്വങ്ങളെത്തന്നെയാ ഞ് പ്രതിപാദിച്ചിരിക്കുന്നത്ക്. ജലശബ്ദംകൊണ്ടം അതു തന്നെയാണം സൂചന. അല്ലാതെ ജലശബ്ദത്തിനും അവിടെ ജലമാത്രമെന്നയ്മമല്ല. ജീവാത്മാവിനെറ

## മൂന്നാമധ്യായം...പാദം 1 315

ഗതി അന്തിമസംസ്കാരത്തെ അഥവാ സങ്കല്പത്തെ അ നസരിച്ചാണം". അതാകട്ടെ പ്രാണനിൽക്കൂടിയുമാണം". പ്രാണൻ ജലമയമാണെന്നു ശ്രതിയുമണ്ട്. അതുകൊ ണ്ടൊക്കെയാണം" ജലശബ്ദം വാപ്യമായത്ത്. തന്നിലുള്ള സൂക്ഷൂതത്വങ്ങളോടുകൂടി സങ്കല്പത്തിന്നനസരിച്ചു ജീവാ തമാവു പ്രാണനിൽക്കൂടെ പോവുന്നവെന്നേ അത്ഥമുള്ള. ഇതുതെന്നയാണം" ശ്രദ്ധാശബ്ദംകൊണ്ടു സൂചിപ്പിച്ചത്ത്. അതിനെത്തന്നെയാണം", ജലശബ്ദംകൊണ്ടും സൂചിപ്പിച്ചത്ത്. അതിനെത്തന്നെയാണം", ജലശബ്ദംകൊണ്ടും സൂചിപ്പി കുന്നത്ത്. അതിനാൽ പൂവ്വാപരവിരോധം സംഭവിക്കു നില്ല.

## സൂ:\_അശ്രതത്വാദിതി ചേന്നേഷ്ടാദികാരി ണാം പ്രതീതേഃ\_6.

ശബ്ദാത്ഥം: പോൽ എന്നാൽ അശ്രതത്വാൽ -ശ്രതിയിൽ ജീവാത്മാവിൻെറ ഗതി തത്വങ്ങളോടുകൂടി യാണെന്നു വണ്ണിച്ചിട്ടില്ലാത്തതിനാൽ, തത്വങ്ങളോടു കൂടിയാണം പോവുന്നതെന്നു പറയുന്നതു ശരിയല്ല, എന്നു പറയുന്നപക്ഷം. ഇതി ന=അതു ശരിയല്ല. ഇ സ്പാദികാരിണാം=എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ, ആ പ്രകരണ ത്തിൽ ജീവൻെറ കമ്മങ്ങളുടെ നന്മതിന്മകളെ സൂപി പ്പിച്ചിട്ടുണ്ട്. പ്രതീതേഃ = അതുകൊണ്ടു ശുഭാശ്രഭകമ്മപ്പ തീതി സ്പപ്പമായതിനാൽ വൈരുദ്ധ്യമില്ല.

സാരം: ... ശ്രതിയിലെ പ്രസ്തതപ്രകരണത്തിൽ ജീ വാത്മാവു തത്വങ്ങളോട്ടുള്ടി പോവുന്നുവെന്നു പറഞ്ഞി പ്രൂറ്റാത്തതിനാൽ അങ്ങനെ സമത്ഥിക്കുന്നതു ശരിയല്ല എന്നാണെങ്കിൽ അതു ശരിയല്ല. എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ

#### ബഹ്മതം

തത്വങ്ങളോടുകൂടി പോവുന്നുവെന്നു വൃക്തമായിപ്പറ ഞ്ഞിട്ടില്ലെങ്കിലും സൽക്കമ്മങ്ങളെക്കൊണ്ട് ഉൽകൃഷ്ട യോനിയേയും ട്രഷ്കമ്മങ്ങളെക്കൊണ്ടു നീചയോനിയേയും പ്രാപിക്കുന്നു എന്നിങ്ങനെ ജീവാത്മാവിൽ കമ്മത്തി നെറ സൂചനയുള്ളതിനാൽ ഊഹിക്കാൻ കഴിയുന്നുണ്ട്. മാത്രമല്ലം കമ്മങ്ങളെ സൂചിപ്പിച്ചത്തന്നെ തത്വങ്ങ ളോടുകൂടിയുള്ള ഗതിയെ ബോധിക്കാൻവേണ്ടിയാണെ ന്നും പറയണം. ആസ്ഥിതിക്കു വൈരുദ്ധേുമില്ല.

### സു:\_\_ഭാക്തം **വാനാത്മവിതചാത്തഥാ** ദശ്യതി\_\_7.

ശബ്ദാത്ഥം: .... അനാത്മവിതചാൽ വാചത്തത്മജ്ഞാ നമില്ലായുകൊണ്ടതന്നെ. ഭാക്തം ചഅവക്ക് ദേവാന്നത്തെ പ്രതിപാദിക്കന്ന ശ്രതി ഗൌണമാണെന്നു വൃക്തമാവു ന്നണ്ട്?. ഹി = എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ. തഥാ ദശ്യതി – ശ്രതിയിൽനിന്നും അങ്ങനെ അറിയാൻ കഴിയുന്നണ്ടും.

സാരം: ആഗ്രഹങ്ങളെ ഉള്ളിൽ വെച്ചുകൊണ്ട് അതാതു ദേവനാരെ ഭജിക്കുന്നവക്ക് ആത്മാഞാനമുണ്ടാ വാൻ വയ്യ. ആത്മാഞാനത്തിൻെറ മഹിമയെ കാണി കാനും അതില്ലാത്തവരേടെ കറവിനെ കാണിക്കാനും വേണ്ടിയാണ് ശ്രതി സകാമടക്തന്മാർ ദേവലോകത്തു പോവുകയും ദേവോചിതമായ അന്നം ഭ്രജിക്കുകയും ചെയ്യുന്നു എന്നു പറഞ്ഞതും. ആ പ്രതിപാദനം ഗൌണമാണുതാനും. ഭൃത്യനു രാജാവിൻെറ ഉച്ഛിഷ്ട്രേ ഷാണം കിട്ടുന്നതെപ്രകാരമോ, അതുപോലെ കിട്ടുന്നു എന്നാണ് പറഞ്ഞതും. വാസ്തവത്തിൽ ദേവന്മാർ ഒന്നും

## മന്നാമധ്യായം പാദം 1 317

തിന്നുകയോ കടിക്കുകയോ ചെയ്യന്നില്ല. അദ്ദതത്തെ <sub>കണ്ടി</sub>ട്ടതന്നെ ത്രപ്തിപ്പെടുന്നു എന്നു ശ്രതിയിൽ പറ ഞ്ഞിട്ടുണ്ടു°. പരമാത്മാവും അന്തയ്യാമിയുമായ ഈശച രനെ മറന്നം അനുദേവന്മാരെ ഫലേച്ഛയോടുകൂടി സേപിക്കുന്നവർ തത്തൽദേവന്മാരുടെ ലോകത്തു പോവു കയും അവക്ട് **ഌധീനന്മാരായിരിക്കകയും ചെയ്യന്നു.** പശുക്കഠം മന്ദഷ്യക്കെപ്പകാരമാണോ അധീനങ്ങളായി ട്ടിരിക്കുന്നത്ര്, അതുപോലെ അതാതു ദേവന്മാക്കധീന ന്ഥാരായിരിക്കുന്നു. ആത്മജ്ഞാനത്തിൻെറ മഹിമയെ സൂതിക്കാൻവേണ്ടിയാണം" ഇങ്ങനെ പറഞ്ഞതും. അതി നാൽ പണ്യം ചെയ്തവർ സചഗ്ഗാദിലോകങ്ങളിൽ പോവു **അനഭവിക്ക**റും ചെയ്യന്നു കയും ദേവഭോഗ**ങ്ങളെ** എന്നു പറഞ്ഞതുകൊണ്ടു<sup>ം</sup> ആത്മജ്ഞാനമില്ലാത്ത പണ്യ കമ്മങ്ങളുടെ ഫലംപോലും പൂണ്ണങ്ങളല്ലെന്നു കാണിക്ക മാത്രമാണു<sup>°</sup> ചെയ്തിരി**ക്കുന്നതു**°.

## സു:....കൃതാത്യയേ/നുശയവാൻ ട്രഷ്ട്രസ°മുതിഭ്യാം യഥതമനേവം ച.....8.

ശബ്ദായ്ഥം: \_\_കൃതാത്യയെ = പുണുകമ്മങ്ങളുടെ ഫല പ്പക്തി അവസാനിച്ചാൽ. അനംശയവാൻ = അവശിഷ്ട ങ്ങളായ മററ്റ സംസ്കാരങ്ങളോട്ടുള്ടി. യഥതം = പോയ വഴിയിൽകൂടെത്തന്നെയോ. ച = അഥവാ അനേവം = മററ്റ വഴിയിൽക്കൂടെയോ വീണ്ടം ഭൂമിയിലേയ്ക്കു തിരിച്ചു വരുന്നു. ഒഷ്ട്രസ്മുതിക്യാം = ശ്രൂതിസ്മൃതികളിൽനിന്ന് ഈ സംഗതി അറിയാൻ കഴിയുന്നു.

#### ബ്രഹ്മ**സ്ത്രം**

സാരം: കരു ജീവൻ ഇവിടെവെച്ചു ചെയ്ത കമ്മ ങങളിൽ സചഗ്ഗ്ലോകത്തുപോയി അനഭവിക്കേണ്ട ഫല ങങളെ അവിടെവെച്ചു° അനഭവിച്ചുകഴിഞ്ഞാൽ അവ ശിഷ്ടസംസ്കാരങ്ങളോടുകൂടി വീണ്ടും ഭൂമിയിലേയ്ക്കുതന്നെ മടങ്ങന്നു. ആയതു പോയ വഴിയിൽക്കൂടെത്തന്നെയോ അഥവാ മററു മാഗ്ഗത്തിൽക്കൂടെയോ ആവാം. എതാ യാലും സുകൃതഫലഭൂക്തിൽശേഷം സചഗ്ഗാദിലോകത്തിൽ നില്ലംലില്ല. ഈ സംഗതി ശ്രുതിയിലും സ°മുതികളിലും വൃക്തമായി ഉപനുസിച്ചിട്ടുമണ്ട്.

## സു:...ചരണാദിതി ചേന്നോപലക്ഷണാത്ഥതി കാർഷ്ണാജിനിഃ...9.

ശബ്ദാത്ഥം: \_\_ ചരണാൽ = ചരണശബ്ദപ്രയോഗമുള്ള തുകൊണ്ടു ജീവൻ അവശിഷ്ടകമ്മസംസ്കാരത്തോടുക്കടി സചഗ്ഗാദിലോകങ്ങളിൽനിന്നു മടങ്ങുന്നു എന്നത്ഥമില്ല. ഇതി ചേൽ = എന്നാണഭിപ്രായമെങ്കിൽ. ന = അതു ശരി യല്ല; എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ. ഉപലക്ഷണാത്ഥാ ഇതി = ചരണശബ്ദം കമ്മസംസ്കാരങ്ങളോടുക്കടി എന്നത്ഥത്തി ലാണം ഉപയോഗിച്ചിരിക്കുന്നതെന്നും. കാർഷ്ണാജിനിഃ = കാർഷ്ണാജിനി എന്ന ആലായ്യൻ പറഞ്ഞിട്ടണ്ടും. അതി നാൽ കമ്മസംസ്കാരങ്ങളോടുകൂടി മടങ്ങുന്നു എന്നത്ഥം ധരിക്കുന്നതിൽ തെററില്ല.

സാരം:\_\_രമണീയചരണാഃ കപൂയചരണാഃ എന്നം മററുമുള്ള ശ്രതിശബ്ദങ്ങളെ ആശ്രയിച്ചു കമ്മസംസ്കാര തെെപ്പററി പറഞ്ഞിട്ടില്ലെന്നം ചരണശബ്ദം കമ്മസം സ്കാരദ്യോതകമല്ലെന്നം പറയുന്നപക്ഷം അതു ശരിയല്ല. എത്രകൊണ്ടെന്നാൽ ഭൂക്തശിഷ്ടമായ കമ്മശേഷത്തെ യാണം ചരണശബ്ദംകൊണ്ടു സൂചിപ്പിക്കുന്നത്ര്. അ തിനാൽ കമ്മശിഷ്ടത്തോടുകൂടിയാണം ജീവൻ വീണ്ടം ഭൂമിയിലേയ്ക്കു മടങ്ങിവരുന്നതെന്നതന്നെയാണം വൃക്ത മാവുന്നതെന്നാണം കാർഷ്ണാജിനി എന്ന ആചായ്യന്റെ അഭിപ്രായം. അതിനാൽ ഞങ്ങനെ പറയുന്നതിൽ തെററില്ലെന്ന താല്പയ്യം.

### സു:.\_\_ആനത്ഥകൃമിതി ചേന്ന തദപേക്ഷ തചാൽ \_\_10.

ശബ്ദാത്ഥം: \_ആനത്ഥക്യം=വിശേഷിച്ചു കാരണ മൊന്നം കൂടാതെ കമ്മശിഷ്ടമെന്ന അത്ഥത്തിന്നു ചരണ ശബ്ദുപയോഗിച്ചു എന്നു പറയുന്നതും അത്ഥശ്രൂന്യമാ അം. ഇതി ചേൽ=എന്നാണഭിപ്രായമെങ്കിൽ. ന=അതു ശരിയല്ല; എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ. തദപേക്ഷത്വാൽ=കമ്മം ആചരണസ്വരൂപമാണംല്ലാ. അതിനാൽ കമ്മശിഷ്ട ഞെ സംബന്ധിച്ചു ചരണശബ്ദം അത്ഥശ്രൂന്യമല്ല; സാത്ഥകവും പ്രയോക്തവുവുമാണം.

സാരം:..... കരു കാരണവും കൂടാതെ കമ്മശിഷ്ടമെന്ന അത്ഥം കിട്ടാൻവേണ്ടി ചരണശബ്ദം ഉപയോഗിച്ചു എന്നു പറയുന്നതു<sup>°</sup> അത്ഥശ്രന്യംതന്നെയാണ്<sup>°</sup>. എന്തു കൊണ്ടെന്നാൽ പാദമെന്ന അത്ഥത്തെ ദ്യോതിപ്പിക്കുന്ന ചരണശബ്ദവും കമ്മശിഷ്ടമെന്ന അത്ഥവും തമ്മിൽ യാതൊരു സംബന്ധവുമില്ല. ആ സ്ഥിതിക്കു പൂപ്പോ ക്തമായ മറുപടി ശരിയല്ല; എന്നു പറയുന്നപക്ഷം അതു ശരിയല്ല. എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ പൂവ്വജന്പത്തിൽ

#### ൏൶൜൏

ശുഭാശുഭസ്വത്രപേണ ആചരിക്കപ്പെട്ടവയാണല്ലോ ക മ്മങ്ങറം. അവയിൽ അനുഭവിച്ചതു കഴിച്ചു ബാക്കി യുള്ളതിനെയാണു് കമ്മശിഷ്ടമെന്നു പറയുന്നത്ത്. ആ ചാണശബ്ദവും കമ്മശബ്ദവും തമ്മിൽ വളരെ അടുപ്പ മുണ്ടെന്നു വ്യക്തമാണല്ലോ ആ സ്ഥിതിക്കു് ആ എന്ന അക്ഷാരത്തെ നീക്കിയുള്ള ചരണശബ്ദം എന്തുകൊണ്ടു കമ്മദ്യോതകമാവില്ല? തീച്ചയായും കമ്മശിഷ്ടമെന്ന അത്ഥം കിട്ടും. അതിനാൽ ചരണശബ്ദം കമ്മശിഷ്ട മെന്ന അത്ഥദ്യോതകമാണെന്നു വരുന്നതു തികല്പും ഉപ പന്നമാണം".

#### സു:....സുകൃത്യേഷ<sup>°</sup>ക്കതേ ഏവേതി തു ബാദ രിഃ....11.

ശബ്ദാത്ഥം:\_\_ബാദരിഃ തുച്ചാദരിയെന്നു പ്രസി ധനായിരിക്നേ ആചായ്യനാകട്ടെ. സൂകതട്ടേഷ്കതേ 'ഏവ=സൂക്തട്ടേഷ്'ക്ടതങ്ങാം എന്നതന്നെയാണം', ചര ണശബ്ദത്തിനത്ഥം. ഇതി=എന്നു പറയുന്നു.

സാരം:...ബാദരിയെന്നു പ്രസിദ്ധനായ ആചാ യ്യൻ പറയുന്നത്ത് ഇവിടെ ഉപലക്ഷണാത്ഥത്തെ സ്വീ കരിക്കേണ്ട ആവശ്യംപോലുമില്ല. രമണീയചരണമെ ന്നതു സൽക്കമ്മത്തിൻെറയും കപ്പയചരണമെന്നതു ടു ഷ്കമ്മത്തിൻെറയും വാചകമാണെന്നാണും. അതിനാൽ രമണീയചരണന്മാരെന്നതിന്നു സൽക്കമ്മശിഷ്ടത്തോടു കൂടിയവരെന്നും കപ്പയചരണന്മാരെന്നതിന്നു ടുഷ്കമ്മശി ഷൂത്തോടുക്കടിയവരെന്നും അത്ഥമാണും. അതുകൊണ്ടും കാരോ ജീവനം ജനിക്കുന്നതു ജന്മാന്തരകമ്മശിഷ്ടത്തോടു കൂടിയാണം് എന്നു വൃക്തമാവുന്നു.

സു:\_\_അനിഷ്ടാദികാരിണാമപി ച ശ്രതം \_\_12.

ശബ്ദാത്ഥം...: ച=എന്നാൽ. അനിഷ്ടാദികാരിണാം അപി=പാപകമ്മങ്ങളെ ചെയ്യന്നവക്കം, ചന്ദ്രലോകഗമ നം. ശ്രതം=ശ്രതിയിൽ പറയന്നണ്ട്.

സാരം: ....കൌഷീതകിബ്രാഹ്നോപനിഷഞ്ഞിൽ "'യ വൈ കേ ചാസ്മാല്ലോകാൽ പ്രയന്തി ചന്ദ്രമസമേ പ തേ സവ്വേ് ഗ<sub>ഷ്ണ</sub>ന്തി.<sup>22</sup> ഈ ലോകത്തിൽനിന്നു പോ വുന്നവരൊക്കെ ചന്ദ്രലോകത്തെ പ്രാപിക്കുന്ന എന്ന പ പൂണുകമ്മം ചെയ്തവരെന്നോ മറേറാ യാതൊ റയുന്നു. രു വിശേഷണവും ചേക്കാതെ എല്ലാവരും ചന്ദ്രലോക ത്തെ പ്രാപിക്ഷന്മ എന്നു പറഞ്ഞതുകൊണ്ടു പാപികഠം ക്കം സചഗ്ഗപ്രാപ്തിക്കു തടസ്ഥമില്ലെന്ന അഭിപ്രായം ചു ഞ്ജിക്കന്നുണ്ടും. എന്നാൽ ശ്രുതിയിൽത്തന്നെ വേറെ ചില വശങ്ങളിൽ ഇഷ്ടം പൂത്തം ദാനം മുതലായ പുണ്യ ആചരിച്ച് സൂകൃതികഠംമാത്രം ധൂമമാഗ്ഗ കമ്മങ്ങളെ ത്തിൽകൂടെ ചന്ദ്രലോകത്തെ പ്രാപിക്കുന്നു എന്നും പറ യന്നണ്ട്. അന്യോനുവൈരുദ്ധ്യത്തോടുകൂടിയ ഈ രണ്ടു പ്രതിപാദനങ്ങളെ എങ്ങിനെ സമീകരിക്കം?

### സു:....സംയമനേ തചന്ദ്രയേതരേഷാമാരോ ഹാവരോഹൌ തൽഗതിടൾനാൽ....13.

ശബ്ദാത്ഥം:---.ഇ=എന്നാൽ. ഇതരേഷാം=പാപി കഠംക്ക്. സംയമനേ=യമലോകത്തുവെച്ച്. അനുഭയ= 3\* ബ്രഹുത്രം

പാപകമ്മഫലങ്ങളായ നരകയാതനകളെ അനുഭവിച്ചു കഴിഞ്ഞശേഷം. ആരോഹാവരോഹൌ=ചന്ദ്രലോകത്തേ യ്ക്കള്ള ഗമനാഗമനങ്ങറാം, സംഭവിക്കുന്നുവെന്നു ധരിക്ക ണം. എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ തൽഗതിദശനാൽ=അവ രേടെ ഗതി അങ്ങനെയാണെന്നു് അനൃശ്രതികളിൽ കാണുന്നതുകൊണ്ടുതന്നെ.

സാരം: \_\_കൌഷീതകീബ്രാഹണോപനിഷത്തിൽ എല്ലാവക്ക ചന്ദ്രലോകഗമനത്തെ പറഞ്ഞിട്ടണ്ടെങ്കിലും അതു സുകൃതികളെ അപേക്ഷിച്ചാണം' പറഞ്ഞതെന്നു ധരിക്കണം. എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ സുകൃതികളാണം' പിതൃയാനമാഗ്ഗത്തിൽക്കൂടെ ചന്ദ്രലോകത്തേയ്ക്കു പോവു ന്നതെന്നം പാപികഠം യമലോകത്തു പോയി അവരുടെ പാപഫലാനസാരേണയുള്ള നരകയാതനകളെ അന്ദ വിച്ചു കഴിഞ്ഞശേഷം പുണ്യാംശമുണ്ടെങ്കിൽ അതിനെറ ഫലമായി പിന്നെ ചന്ദ്രാദിലോകങ്ങളിലേയ്ക്കു പോവുന്ന വെന്നം ശ്രതിയുണ്ടും'. കഠോപനിഷത്തിൽ യമരാജാവു തന്നെ പറയുന്നം.

> ''ന സാംപരായഃ പ്രതിഭാതി ബാലം പ്രമാദ്യന്തം വിത്തമോഹേന മൂഢം അയം ലോകോ നാസ്തി പര ഇതി മാനീ പുനഃ പുനവ്വശമാപദ്യതേ മേ<sup>22</sup>

സമ്പത്തിൻെറ ലോഭംകൊണ്ടും അഭിമാനംകൊണ്ടും പര ലോകത്തെ അറിയാത്ത പ്രമാദംകൊണ്ടു പാപകമ്മങ്ങ ളെ ചെയ്യുന്ന മൂഢൻ ദ്രഷ്ടമായ ഈ ലോകം മാത്രമേ ഉള്ളും പരലോകമെന്നൊന്നില്ലെന്നു ധരിക്കുന്നു. ഇങ്ങി

നെ അഭിമാനിക്കുന്ന മൂഢനായ മനുഷ്യൻ വീണ്ടും വീ ണ്ടും എൻെറ വശത്തിൽത്തന്നെ എത്തിച്ചേരുന്നു എ ന്നം". ഇതിൽനിന്നും പുണ്യകമ്മങ്ങറ്റം ചെയ്തവർ മാത്ര മാണം" മരണാനന്തരം ധൂമമാഗ്ഗത്തിൽക്കൂടെ ചന്ദ്രാദി ലോകങ്ങളിലേയ്ക്ക് പോവുന്നതെന്നും പാപകമ്മങ്ങറെ ചെയ്തവർ അവയുടെ ഫലഭ്രക്തിക്കു ശേഷമാണം" ഊഭ്ധപ ലോകങ്ങളിലേയ്ക്ക് പോവുന്നതെന്നും വൃക്തമാവുന്നു. കൂടാ തെ കൌഷീതകിബ്രാഹ്മണോപനിഷത്തിൽത്തന്നെ ച ന്ദ്രാദിലോകങ്ങളിൽനിന്നുള്ള മടങ്ങിവരവിൻെറ വണ്ണന ത്തിൽ ഈ സംഗതി വൃക്തമാക്കീട്ടുമുണ്ടു". അതിനാൽ മുൻപറയപ്പെട്ട ശ്രതികറ്റാക്ക് അന്യോനുവൈരുദ്ധ്യ മില്ല.

# സു:\_സൂരന്തി ച\_14.

ശബ്ദാത്ഥം: \_ച=അങ്ങനെതന്നെ. സൂരന്തി=സ°മ തികളിലും ഈ കായ്യം പലപ്രകാരത്തിൽ പറയപ്പെട്ടി ട്ടണ്ട്.

സാരം:\_\_ഭഗവൽഗീത പതിനാറാമല്യോയത്തിൽ 7 മതൽ 15 കൂടിയ ശ്ലോകങ്ങളെക്കൊണ്ട് ആസുരധ മ്മികളുടെ സ്ഥഭാവത്തേയും കമ്മങ്ങളേയും ചിത്രീകരി ച്ചിട്ടണ്ട്. അതിൻെറ അവസാനത്തിൽ അങ്ങനെയു ഉള പാപികഠം അവരുടെ പാപഫലമായി പിന്നെ വള രെക്കാലം നീചങ്ങളായ നരകങ്ങളിൽ തപിക്കേണ്ടി വ രന്നപെന്നും പറഞ്ഞിട്ടണ്ട്. അതിനാൽ പാപികഠം ക്യ നരകങ്ങളിൽ പതിക്കേണ്ടിവരുന്നുവെന്നും നരകയാ തനകളനുഭവിക്കേണ്ടിവരുന്നുവെന്നും പറയുന്നതു തിക ച്ചും ഉചിതവും യുക്തവുമാണം്.

### സു:\_അപി ച സപ്ല\_15.

ശബ്ദാത്ഥം:\_\_അപി ച=അത്രയുമല്ല, ഇതിന്നംപ റമെ. സപ്ത=പാപകമ്മങ്ങളടെ ഫലഭ്ദക്തിക്ക് എഴ ന രകങ്ങറം പ്രസിദ്ധങ്ങളാണ്.

സാരം: പാപകമ്മങ്ങളുടെ ഫലഭ്ദക്തിക്കു രൌര വം തുടങ്ങിയ ഏഴ നരകങ്ങറം പുരാണങ്ങളിൽ പ്രാധാ ന്യേന വണ്ണിക്കപ്പെട്ടിട്ടുണ്ട്. അതിനാൽ പാപികറംക്ക സചഗ്ഗഗമനം സുലഭമല്ലെന്നു വൃക്തമാവുന്നണ്ട്.

സു:..\_തത്രാപി ച തദ്വ്യാപാരാദവിരോധഃ\_16.

ശബ്ദായ്ഥ:...തത്ര അപി ച=അവിടെയും, നരക ങ്ങളിലും. തദ്വ്യാപാരാൽ=യമൻെറ ആജ്ഞയും വ്യാ പാരവുമാണം നടക്കുന്നതെന്നതിനാൽ. അവിരോധഃ= പാപദണ്ഡനത്തിൽ യമനു കല്പിക്കപ്പെട്ട അധികാരവ ണ്ണനത്തിൽ അസാംഗതുമില്ല.

സാരം: പറയപ്പെട്ട രൌരവാദിനരകങ്ങളിൽ പാ പികളനുഭവിക്കേണ്ടിവരുന്ന യാതനകളെ നിയന്ത്രിക്കുന്ന ചിത്രഗ്രപ്തൻ തുടങ്ങിയവരേടെ ആജ്ഞയും പ്രവൃത്തിയും യമൻെറതന്നെ ആജ്ഞയും പ്രവൃത്തിയുമാണം". എന്തു കൊണ്ടെന്നാൽ ചിത്രഗ്രപ്തൻ തുടങ്ങിയവർ യമൻെറ ആ ജ്ഞാവത്തികളാകയാൽ അവരുടെ എല്ലാ വ്യാപാരങ്ങ ളം യമൻെറ വ്യാപാരങ്ങാംതന്നെ. അതിനാൽ യമ രാജാവിൻെറ അധികാരത്തിൻകീഴിലാണം" പാപികള ടെ ദണ്ഡനമെന്ന വണ്ണനം തികച്ചും സംഗതമാണം".

സു:\_\_വിദ്യാകമ്മണോരിതി ഇ പ്രകത തചാൽ.\_\_17, ശബ്ദാത്ഥം: \_\_ വിദ്യാകമ്മണോ: തു = ജ്ഞാനത്തി ൻെറയും സൽക്കമ്മങ്ങളുടെയും മാത്രമാണം°. പ്രകൃത തചാൽ =പ്രകരണവിഷയമെന്നുള്ളതകാണ്ട്ര°. ഇതി \_-ഇ ങ്ങനെ പറയുന്നത്ര° ഉചിതംതന്നെയാണം°.

സാരം: \_\_ മാന്ദോഗ്യോപനിഷത്തിലും കൌഷീത കി ഉപനിഷത്തിലും ജ്ഞാനത്തിൻേറയും സൽക്കമ്മങ്ങ ളടേയും ഫലനിവ്വ് ലനത്തിനുവേണ്ടിയാണം" ദേവയാന വും പിത്രയാനവുമാകന്ന രണ്ടു മാഗ്ഗങ്ങളെ വണ്ണിക്കാൻ തുടങ്ങിയത്ര". അല്ലാതെ പാപകമ്മങ്ങളുടെ ഫലത്തെ പറയാൻവേണ്ടിയല്ല. ഇതിൽനിന്നു സൽക്കമ്മങ്ങറം ധാരാളം ചെയ്ത സക്തിയായ കരാളാണം" ശരീരപാതാ നന്തരം ഉടനെ ചന്ദ്രലോകത്തേയ്ക്കു പോവുന്നതെന്നു വു ക്തമാവുന്നണ്ടു". അല്ലാതെ പാപിയുടെ ഗതിയെ അ ല്ല പറഞ്ഞത്ര". പ്രകരണവിഷയംതന്നെ അതല്ല.

#### സു: \_ന തൃതീയേ തഥോപലബ്ലേഃ\_\_18.

ശബ്ദാത്ഥം:—തൃതീയേ=പ്രസ്തതപ്രകരണത്തിൽ മൂ ന്നാമതൊരു ഗതി. ന≕അന്തഭ്വിക്കുന്നില്ല. തഥാ ഉപ ലബ്ലേഃ=എങ്കിലും പ്രസ്തത വണ്ണനത്തിൽ ഈ കായ്യം വൃ ക്തമാവുന്നണ്ടും്.

സാരം: ....മാന്ദോഗ്യോപനിഷത്തിൽ അതേ പ്രക രണത്തിൽത്തന്നെ ദേവയാനവും പിത്രയാനവുമാകന്ന രണ്ടു ഗതികഠാക്കു പുറമേ മൂന്നാമതൊരു ഗതിയെക്കുറിച്ചു പറയുന്നില്ലെങ്കിലും ഇവയ്ക്കു രണ്ടിനും അഹതയില്ലാത്ത പർ പീണ്ടും വീണ്ടും ജനനമരണങ്ങളെമാത്രം പ്രാപിക്കു ന്നു എന്നു പറഞ്ഞിട്ടുണ്ടു്. അവക്ഷ പരലോകഗമനമെ ന്ന അവസ്ഥയില്ലെന്നും അവരിവിടെത്തന്നെ തുടച്ചയാ യി ജന്മമരണങ്ങളെ പ്രാപിക്ഷന്നുവെന്നും പറഞ്ഞിട്ടുള്ള തുകൊണ്ടു നരകയാതനാസ്പത്രപങ്ങളായ യമലോകത്തെ ത്തന്നെയാണു് സൂചിപ്പിച്ചതു്.

# സു:<u>സ</u>ൂയ്യതേ*f*പി ച ലോകേ\_19.

ശബ്ദാത്ഥം:...സൂയ്യതേ അപി=സ°മുതികളം ഈ വിഷയത്തെ കൈകായ്യം ചെയ്തിട്ടുണ്ട°. ലോകേ ച=ലോ കത്തിലും ഈ വിഷയം പ്രസിദ്ധമാണം°.

സാരം:\_\_\_ഭഗവൽഗീതയിൽ 'ഊഭ്ധചം ഗച്ഛന്തി സതചസ്ഥാഃ മഭ്ധേ, തിഷ്ഠന്തി രാജസാഃ ജഘനുഗ്രണ പ്പത്തിസ്ഥാ അധോ ഗച്ഛന്തി താമസാഃ' എന്ന പറയു ന്നുണ്ടു°. അതായതു° സതചഗ്രണാഭിപ്പദ്ധിയുള്ളവർ ഊ **ദ്ധ**ചലോകത്തേയ്ക്കു പോവുന്നു; രജോഗുണാഭിപ്പദ്ധിയുള്ള വർ ഈ മദ്ധ്യമലോകത്തിൽ നില്ല<sub>8</sub>ന്നു; തമോഗ്രണാഭി പ്പദ്ധിയുള്ളവർ അധോലോകങ്ങളിലേയ്ക്കം പോവുന്ന് എ ഇതിൽ മൂന്നാമത്തെ ഗതികൊണ്ടു യമലോകഗമ ന്നും. നത്തെയാണ് സൂചിപ്പിക്കുന്നത്ര്. ഇതുപോലെ വേറെ സ°മുതികളിലും പറഞ്ഞിട്ടുണ്ടു°. പുരാണങ്ങളിലാണെ ങ്കിൽ ഈ വിഷയത്തെ വളരെ വിസ<sup>ം</sup>ത്യതമായ തോ തിൽത്തന്നെ കൈകായ്യം ചെയ്തിട്ടുണ്ടും. കൂടാതെ ലോക ത്തിൽ സപ്പസാധാരണമായി എല്ലാവരും അറിയുന്നതും വിശ്ചസിക്കുന്നതുമായ ഒന്നാണും യമലോകഗമനവും ന രകളക്തിയുമൊക്കെ.

### സു:\_\_ദശനാച്ച\_\_20.

ശബ്ദാത്ഥം:...ദശനാൽ ച₌ശ്രുതിയിൽ പലേട ഈം അങ്ങിനെയുള്ള വണ്ണനങ്ങറം കാണുന്നത്കാണ്ടും ദുഷ്കമ്മികറം യാതനകളെ അനഭവിക്കേണ്ടിവരുന്നവെ നു വിശചസിക്കണം. എന്നാൽ തുതീയഗതിക്കു യമ ലോകത്തു പോവുന്നുവെന്നത്ഥമില്ല.

സാരം: .... ''അസുയ്യാ നാമ തേ ലോകാഃ അന്ധേന തമസാ f പ്പതാഃ താംസ്കേ പ്രേത്യാഭിഗച്ഛന്തി യേ കേ ചാ ത്മഹനോ ജനാഃ'' അസുരന്മാരുടേതെന്നു പ്രസിദ്ധിയുള്ള ചില ലോകങ്ങളുണ്ട്. അവ തിക പ്പം അജ്ഞാനപൂണ്ണ ങളം ദുംഖക്ലേശമയങ്ങളം അന്ധകാരജടിലങ്ങളുമാണ്ം. ആത്മഹത്യാദിദോഷങ്ങളെ എയ് പാപി മരണശേഷം അങ്ങനെയുള്ള ലോകങ്ങളെ പ്രാപിക്കുന്ന എന്നു പറയു നു ഈശാവാസ്യോപനിഷത്തിൽ. ഇങ്ങിനെ ഉപനി ഷത്തുകളിൽ പലേടത്തും നരകലോകപ്രാപ്തിരൂപങ്ങളായ വണ്ണനങ്ങറം കാണുന്നങ്ങ്. അതുകൊണ്ടം തുതീയഗതി യമലോകപ്രാപ്തിയല്ലെന്നു വരുന്നം.

### സു:....തൃതീയശബ്ദാവരോധഃ സംശോക ജസ്യ....21.

ശബ്ദാത്ഥം: \_\_ സംശോകജസ്യ=സേപദജങ്ങളാകന്ന ജീപിസമദായത്തിന്ന്. തൃതീയശബ്ദാവരോധഃ=മൂന്നാ മത്തേതായ ഉത്ഭിജ്ജവഗ്ഗത്തിൽ സംഗ്രഹമുണ്ടു°.

സാരം: \_\_\_മറെറാരു പ്രകരണം ആരംഭിക്കേയാണം<sup>ം</sup>. ഛാന്ദോഗ്യോപനിഷത്തിൽ ജീവിസമദായത്തെ അണ്ഡ യം, ജരായുജം, ഉത്ഭിജ്ജം ഇങ്ങിനെ മുന്നായി പേർതിരി <u>ബ്രഹുതം</u>

ച്ചിട്ടണ്ട്. എന്നാൽ വേറെ പലേടത്തും നാലായി വേർ തിരിച്ചതിൽ സേചദജമെന്ന ഒരു വശ്ഗംകൂടിയുണ്ട്. എ ന്നാൽ അതിനെ ഛാന്ദോഗ്യോപനിഷത്ത്ര് മാനിച്ചിട്ടി ല്ലെന്നു കാഞന്നു. അതിനെന്താണു് കാരണം എന്ന ശങ്കക്കു് മറുപടിയാണു് ഈ സൂത്രം.

ഛാന്ദോഗ്യോപനിഷത്തിലെ പ്രസ്തതപ്രകരണത്തിൽ സേപദജങ്ങളായ ജീവിവഗ്ഗത്തെ പ്രത്യേകമായി പറഞ്ഞി ട്ടില്ലെങ്കിലും വിട്ടിട്ടില്ല. എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ മൂന്നാമ ത്തെ പഗ്ഗമായി പറഞ്ഞ ഉത്ഭി**ജ്ജ**ത്തിൽ സേപദജവഗ്ഗ എന്താണതിന തെളിവെന്നാണെങ്കിൽ വും പെടുന്നു. ഭൂമിയിൽനിന്നു പൊട്ടിമുളച്ചുണ്ടാവുന്ന വഗ്ഗത്തെയാണ ല്ലോ ഉത്ഭിജ്ജമെന്ന ശബ്ദംകൊണ്ടു സൂചിപ്പിച്ചത്ര°. g മിയും ജലവുമാണു് **അവയുടെ ജന്മത്തിന്നു** ഹേതുവായി സേപദജങ്ങാാക്കും അങ്ങനെതന്നെയാ ട്ടിരിക്കുന്നതു°. ണം°. ഭൂമിയുടെ അംശമായ ശരീരവും ജലത്തിനെറ അംശമായ വിയപ്പം ഹേതുവായിട്ടാണല്ലോ സേപദജ പഗ്ഗങ്ങളുണ്ടാവുന്നതും. അതിനാൽ മണ്ടു പഗ്ഗങ്ങളുടെ യും ഉൽപത്തിക്കു ഹേതു ഭൂജലങ്ങളാണും". അതിനാൽ രണ്ടു വഗ്ഗത്തെയും അടക്കി ഉത്ഭി**ഊജമെന്നു** പറഞ്ഞു എ ന്നമാത്രം. അതുകൊ**ണ്ട**് ഒരു വഗ്ഗത്തെ വിട്ടതായി ക ണക്കാക്കാൻ വയ്യ.

#### സു: \_\_തൽ സാഭാവ്യാപത്തിരുപപത്തേഃ\_\_\_22.

ശബ്ദാത്ഥം: \_\_തൽസാഭാവ്യാപത്തിഃ₌അവയ്ക്ക് ഇ ലുഭാവത്തെ പ്രാപിക്കന്നു എന്നു ധരിച്ചാൽ മതി. എ തുകൊണ്ടെന്നാൽ. ഉപപത്തോ⊧=അതു യുക്തിക്കു യോജി ക്കുന്നതുകൊണ്ടുതന്നെ.

328

#### മുന്നാമധ്യായം പാദം 1 329

സാരം:...മരണാനന്തരം സുകൃതഫലളക്തിക്കവേ ഞ്ങി സചഗ്ഗാദിലോകങ്ങളിലേയ്ക്ക പോയ ജീവൻ അവി ടെയുള്ള ഫലളക്തിക്കശേഷം മടങ്ങിവരുന്ന സമ്പ്രദായ ത്തിൻെറ നിത്രപണമാണം° ഇവിടെ പ്രകരണവിഷയം.

ഛാന്ദോഗ്യോപനിഷത്തിൽ പറയുന്നു, സചഗ്ഗ ത്തിൽനിന്ന മടങ്ങന്ന ജീവൻ ആദ്യം ആകാശത്തിലും പിന്നെ ആകാശത്തിൽനിന്നു വായു ധുമം മേഘം എന്നീ ക്രമത്തിൽ ഓരോന്നിലും പരിണമിച്ചു പരിണമിച്ചു കീഴ്പോട്ടു വരുന്നു എന്ന്. ഇവിടെ ജീവൻ ആകാശാ ദിവസ്തക്കളായി പരിണമിക്കുന്നുണ്ടോ, അഥവാ അവയ്ക്ന സമാനമായിത്തീരുകയാണോ ചെയ്യുന്നതു് എന്ന ശങ്ക ജനിക്കുന്നു. അതിനെറ മറുപടിയാണ് ഈ സൂത്രം.

ആകാശം തുടങ്ങിയ അതാതു തത്വങ്ങളുടെ രൂപ ത്തിൽ പരിണമിക്ഷന്ന ജീവനെന്നു പറയുന്നതു യുക്തി സംഗതമല്ല. എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ പറയപ്പെട്ട തത്വ ങാറം ജീവൻെറ പരിണാമത്തിനു മുമ്പും പിമ്പും ഉണ്ടും. ആ സ്ഥിതിക്കു പരിണാമം ഗ്രഹണയോഗ്യമല്ല അ തിനാൽ പറയപ്പെട്ട ആകാശാദിതത്വങ്ങളുടെ രൂപ തിനാൽ പറയപ്പെട്ട ആകാശാദിതത്വങ്ങളുടെ രൂപ തിൽ ഇറങ്ങി വരുന്നു എന്നു പറയുന്നതാണും യുക്തി സഹമായിട്ടിരിക്കുന്നതും. ആകാശംപോലെ സൂക്ഷൂമാ യിട്ടും ആകാശത്തെ പ്രാപിക്ഷനും എന്നും അതുപോലെ മററു തത്വങ്ങളേയും തത്തദാകാരേണ പ്രാപിക്കുന്നുംവ നും ധരിച്ചാൽ മതി.

### സു:\_\_നാതിചിരേണ വിശേഷാൽ\_\_23. 4\*

#### ബ്രഹ്യതം

ശബ്ദാത്ഥം:...വിശേഷാൽ=ജീവൻറ മേലോട്ടുള്ള ഗതിക്കം താഴോട്ടുള്ള ഗതിക്കം വൃത്യാസമുള്ളതിനാൽ. നാതിചിരേണ=ആകാശാദി ഭൂതങ്ങളിൽ അധികം താമ സിക്കാതെ വേഗത്തിൽ താഴോട്ടെത്തുന്നം.

സാരം: ജീവൻറ മേലോട്ടുള്ള ഗതിപോലെയല്ല താഴോട്ടുള്ള മടങ്ങിവരവു<sup>°</sup>. കമ്മഫലങ്ങളുടെ ഭക്തിക്കാ ഞ° മേലോട്ട പോവുന്നത്ര°. അതിനാൽ പിത്തലോകം തുടങ്ങിയ ഇടയ്ക്കുള്ള ലോകങ്ങളിൽ അഹതയ്കനുസരിച്ചു ള്ള ഫലഭ്രക്തിക്കവേണ്ടി താമസിച്ചേയ്ക്കാം. എന്നാൽ ഊഭധ്പലോകങ്ങളിലുള്ള ഫലഭ്രക്തികളെല്ലാം കഴിഞ്ഞാ ഞ° തിരിച്ചപോരുന്നതെന്ന കാരണത്താൽ കീഴോട്ടുള്ള പ്രയാണത്തിൽ എവിടെയും താമസിക്കേണ്ടിവരുന്നില്ല. വളരെ വേഗത്തിൽ എത്തിച്ചേരുന്നു.

### സു:\_\_ അന്യാധിഷ്ഠിതേഷ പൂവ്വവദഭിലാപാൽ. 24

ശബ്ദാത്ഥം:—പൂവ്വൽ = **ആ**ദ്യഞ്ഞെപ്പോലെത്ത

നെ. അഭിലാപാൽ-ഈ നിവ്വചനത്തെയും ധരിക്കേ അതുകൊണ്ട് അന്യാധിഷ്ഠിതേഷ്യ-അന്യജീവാത്മാക്കറം തങ്ങളുടെ കമ്മഫലഭ്ഭക്തിക്കവേണ്ടി സ്ഥിതിചെയ്യുന്ന ബീജാദികളിൽ അവയോടൊപ്പമിരുന്ന ഫലഭ്രക്തിയെ ചെയ്യുന്ന.

സാരം: ഇവിടെ ഒരു സംശയം ജനിക്കുന്നു: ചന്ദ്ര ലോകത്തനിന്നു മടങ്ങി ഭൂലോകത്തെത്തുന്ന ജീവൻ ബീ ജങ്ങളിൽക്കൂടെ ധാന്യമോ ഫലമോ മറോെ ആയി പുരു ഷനിലെത്തുന്നു എന്നു പറഞ്ഞുകാണുന്നതിനാൽ ധാന്യ

### മൂന്നാമധ്യായം\_\_പാദം 1 331

ഫലാദികളാവുന്നുണ്ടോ, അഥവാ ആകാശാദിഭ്രതങ്ങളി ലെന്നപോലെ അവയിലിരിക്കമാത്രമാണോ ചെയ്യന്ന ഇ° എന്ന°. അതിൻെറ മറുപടിയാണീ സൂത്രംകൊണ്ടു പറയുന്നതു്. പൂപ്പ്സുത്രത്തിൽ എപ്രകാരം ചന്ദ്രലോക ത്തിൽനിന്നു മടങ്ങന്ന ജീവാത്മാവും ആകാശാദിഭൂതങ്ങ ളിൽക്കൂടെ പരുന്നുണ്ടെങ്കിലും എപ്രകാരം തത്തൽഭൂതങ്ങ ളായി പരിണമിക്കുന്നില്ലെന്നു പറഞ്ഞുവോ, അതുപോ ലെ ഇവിടെയും ധരിക്കേണ്ടതാണം'. ബീജധാന്യാദിക ളിൽ സ്ഥിതിചെയ്ത് അവയിൽക്കൂടെയാണം' പുര്ഷനി ലെത്തിച്ചേരുന്നതെങ്കിലും ബീജധാന്യാദികളായിത്തീര ന്നില്ല. ആകാശാദിഭൂതങ്ങളെയെന്നപോലെ അവയെ അധിഷ്ഠാനം ചെയ്യുന്നേ ഉള്ളു. കരു ഫലത്തിൽ ഇരുന്ന ഇകൊണ്ടു° ആ ഫലയോനിയിൽ ജനിച്ചുവെന്നത്ഥമി അവയെ ഉപാധിയാക്കി സ്വികരിക്ഷന്ദ എന്നു <del>ல</del>் മാത്രം.

### സു: \_അശുദ്ധമിതി ചേന്ന ശബ്ദാൽ\_25.

ശബ്ദാത്ഥം: ചചൽ =എന്നാൽ. അശുദ്ധം = അന്ന പചനഭക്ഷണാദികായ്യങ്ങറം പാപകമ്മങ്ങളാണം". ഇതി ന=എന്നാണെങ്കിൽ അതു ശരിയല്ല. ശബ്ദാൽ =എന്തു കൊണ്ടെന്നാൽ ശ്രുതിശബ്ദങ്ങളെക്കൊണ്ടു" അതു വൃക്ത മാവൃന്നം.

സാരം: ഫലധാന്യബീജാദികളിൽ അങ്ങനെ ജീ വന്മാർ സ്ഥിതിചെയ്യുന്നുവെങ്കിൽ അവയെ ഇടിക്കുന്ന തും വേവിക്കുന്നതും മഹാപാപമാണം". എത്രയോ ജീവ ന്മാരെ ഹിംസിച്ചിട്ടാണം" ഒരു ജീവനു ക്ഷിപ്പുരണം നട ക്നേതെന്നു വിചാരിക്കയാണെങ്കിൽ അതു ശരിയല്ല. എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ ധാന്യാദികളിലിരിക്കുമ്പോറം ജീ വനു സുഷ്യപ്ത്യവസ്ഥയാണും. അതിനാൽ അവിടെ സു ഖദ്ദംഖാദിജ്ഞാനമില്ല. പിന്നെ ഇടിക്കലും വേവിക്കലു മൊക്കെ ചെയ്യുന്നതുകൊണ്ടും ഉപാധികറാക്കല്ലാതെ ജീ വന്നു യാതൊരു ബാധയുമുണ്ടാപുന്നുമില്ല. ഫലഭ്പക്തി യുള്ള ഉപാധിയിലെത്തുമ്പോറം മാത്രമേ സുഖദ്ദേഖസ്ഥ യ്രപമായ വേദന ഉണരുന്നുള്ള. അപ്പോഴേ സുഖദ്ദേഖ ബോധവുമുള്ള. ധാന്യാദികളിലിരിക്കുമ്പോറം അതി ല്ലെന്ന കാരണത്താൽ അന്നപചനാദികറം പാപമല്ല. ഈ സംഗതി ശ്രതിപാക്യങ്ങളിൽനിന്നു തെളിയുന്നു മുണ്ടം.

### സു:\_\_രേതഃസിഗ്യോഗോƒഥ\_\_26.

ശബ്ദാത്ഥം:....അഥ = അതിനശേഷം. രേതഃസി ഗ്യോഗഃ=വീയ്യസേചനം ചെയ്യുന്ന പുരുഷനമായി സം ബന്ധമുണ്ടാവുന്ന.

സാരം: അതിനുശേഷം ആ ജീവാത്മാവു് അന്ന ത്തിൽക്കൂടെ പുര്ഷൻറ ഉദരത്തിലെത്തി ക്രമേണ ശുക്ലധാതുവിൽക്കൂടെ സ്ത്രീയുടെ ഗഭ്ോദരത്തിലെത്തി ച്ചേരുന്നു. ഈ പ്രതിപാദനത്തിൽനിന്നു് അതാതവസ്ഥ കളിലും തത്തദ്വസ്തക്കളെ ഉപാധിതേപന അംഗീകരി കുന്നുവെന്നല്ലാതെ അവയായി പരിണമിക്കുന്നില്ലെന്നു വൃക്തമാവുന്നു.

#### സു: \_\_യോനേഃ ശരീരം \_\_27

ശബ്ദാത്ഥം:—യോനേഃ⇒സ്ര്രീയോനിയിൽ പ്രവേശി ച്ചതിനശേഷം. ശരീരം∍ആ ജീവാത്മാവു°, കമ്മഫല ഭോഗത്തിനനത്രപമായി ശരീരത്തെ പ്രാപിക്കുന്നു.

സാരം: ... ഇങ്ങനെ സചഗ്ഗ്ലോകത്തിൽനിന്നു പതി ച്ച ജീവൻ പല ഉപാധികളിൽക്കൂടെ പുരുഷനിലെത്തി ശുക്ലധാതുവിൽക്കൂടെ സ്ത്രീയിലേയ്ക്കു പ്രവേശിക്കുന്നു. അ വിടെവെച്ചു തൻെറ കമ്മഫലഭ്രക്തിക്കനുരൂപമായ ശ രീരത്തെ പ്രാപിക്കുകയും ചെയ്യുന്നു. സചഗ്ഗ്ലോകം വിട്ട ശേഷം പല ഉപാധികളേയും സ്ഥീകരിക്കുന്നുവെങ്കിലും അവയിലൊന്നും താദാത്മുമുണ്ടാവുന്നില്ലെന്നും താദാത്മു മുള്ള അധിഷ്യാനജീവൻ വേറെയാണെന്നും വൃക്തമാ വുന്നം.

മന്നാമദ്ധ്യായത്തിൽ പ്രഥമപാദം കഴിഞ്ഞു.

ബ എന്നുത്രം

## ദ്പിതീയപാദം

പൂവ്വപാദത്തിൽ ജീവൻെറ ശരീരാന്തരപ്രാപ്തിയേ യം അതിനാസ്പദമായ പഞ്ചാഗ്നിപിദ്യയേയം ഉപന്യ സിച്ചു. അതിൽക്കൂടെ ഓരോ ജീവനം അനുഭവിക്കേ ണ്ടിപ്രന്ന ജനനമരണസചരൂപമായ ട്രഃഖത്തിൻറ സ മഗ്രമായ രൂപഞ്ഞയും വിവരിച്ചു. അതിൻെറയെല്ലാം ആവശ്യം പൈരാഗ്യത്തിൻെറ പളച്ച്യം ബ്രഹ്മജിജ്ഞാ സയുടെ ഉയച്ച്യമാണ്ം. സംസാരത്തിനെറ ട്രഃഖാത്മ കതയെ അറിയുമ്പോറ്റ മാത്രമേ ഒരാറ്റക്ക് അതിൽ വെറുപ്പുണ്ടാവൂ. സംസാരത്തിൽ വെറുപ്പ് അല്ലെങ്കിൽ വൈരാഗ്യം വളരുമ്പോറ്റമാത്രമാണം' ബ്രഹ്മജിജ്ഞാസ അതിന ദൃഢതയുമുണ്ടാവുന്നത്<u>യ</u>്. അതിനവേണ്ടി യും ത്തന്നെയാണം° പൂപ്പപാദത്തിൽ ഇത്രയം വിവരിച്ചതു°. ഇനി ഈ പാദത്തിൽ ഇപ്പോറം നിലവിലുള്ള ശരീര ത്തെയും അതുപഴിക്കനഭവിക്കുന്ന അവസ്ഥാത്രയത്തെയും അനഭവങ്ങളെയും വിവരിക്കാൻ തുടങ്ങുക അതിലെ യാണം".

# സൂ:—സന്ധ്യേ സൃഷ്ടിരാഹ ഹി\_\_1.

ശബ്ദാത്ഥം:\_\_\_സന്ധ്യേ=സചപ്പാവസ്ഥയിലും ജാഗ്ര ത്തിലെന്നപോലെ. സ്രഷ്ടിഃ=സംസാരപദാത്ഥങ്ങളുടെ രചനയെ ചെയ്യുന്നു. ഹി=എന്ത്രകൊണ്ടെന്നാൽ. ആഹ= ശ്രുതി അങ്ങനെ പറഞ്ഞിരിക്കുന്നു.

സാരം:\_\_അവസ്ഥാത്രയനിരൂപണത്തിൽക്കൂടെ പ്രകൃതവിഷയമാരംഭിൿന്നു. അതിൽ സപപ്പാവസ്ഥ

#### മൂന്നാമധ്യായം\_\_പാദം 2 335

യെയാണും ആദ്യംതന്നെ നിരൂപിക്കുന്നതും. ബ്ബഹദാര ണുകോപനിഷത്തിൽ പറയന്നു, സചപ്പാവസ്ഥയിൽ ജീവാത്മാവു<sup>ം</sup> ഈ ലോകത്തെയും പരലോകത്തെയും കാ ണന്നുവെന്നു<sup>ം</sup>. മാത്രമല്ല, ഇഹപരലോകങ്ങളിലെ സു ഖടുഃഖാത്മകങ്ങളായ അനഭവങ്ങളെ അനഭവിക്കുകയും ജാഗ്രദവസ്ഥയിൽ ഈ ലോകത്തെ കാണുക ചെയ്യന്നു. യം **അനുഭവിക്കുകയും ചെയ്യുന്ന ഈ സ്ഥൂലശരീരത്തെ** കേവലം അചേതനമാക്കി്വിട്ട വാസനാമയമായ പു തിയ ശരീരത്തെ ഉണ്ടാക്കി അതിൽക്ളടെയാണ് ജീവാ ത്മാവു സചപ്പാവസ്ഥയിൽ ഇഹപരലോകങ്ങളെ കാഞ കയും അനുഭവിക്കുകയും ചെയ്യുന്നതു്. പിന്നീടു സത്യ മല്ലെന്നു ബോദ്ധ്യപ്പെടുന്നുണ്ടെങ്കിലും അപ്പോറ്റം സത്യ മായിത്തീരുന്ന വാഹനങ്ങളേയും വാഹകരേയും നടിക ളേയും പവ്വതങ്ങളേയും നഗരങ്ങളേയും ഗ്രാമങ്ങളേയും എല്ലാം സ്ലഷ്ട്രിക്കുന്നുണ്ടും ജീവൻ. പ്രശ്നോപനിഷത്തിലും ഈ വിഷയത്തിൻെറ പണ്ണനമണ്ട്. ഇതിൽനിന്നു സച പ്പാവസ്ഥയിലും ജീവാത്മാവു സംസാരപദാത്ഥങ്ങളുടെ സ്പഷ്ടിയെ ചെയ്യന്നുണ്ടെന്നു വ്യക്തമാവുന്നു.

#### സു:\_\_നിമ്മാതാരം ചൈകേ പുത്രാദയശ്ച\_\_2.

ശബ്ദാത്ഥം: \_\_ച=അങ്ങനെത്തന്നെ. എകേ=ഒരു ശാഖക്കാർ. നിമ്മാതാരം=ജീവനെ കാമുവസ്തകളുടെ സ്പഷ്ടികത്താവായി വിശചസിക്കപോലം ചെയ്യുന്ന. പത്രാദയഃ ച=പത്രപൌത്രാദികഠം കാമുവസ്തകളാണെ ന്നം അവ ജീവൻെറ സ്പഷ്ടിയാണെന്നം അവർ പറ യൂന്ന. സാരം: കാപനിഷത്തിൽ ഉറങ്ങുന്നവരിൽ അ ഭിമതപദാത്ഥങ്ങളെ സ്റ്റഷ്ടിച്ചുകൊണ്ടു ജീവൻ ഉണന്നി രിക്കുന്നവെന്നു പറയന്നു. ഇതിനെ ആസ്പദിച്ചുകൊണ്ടു ചിലർ ജീവാത്മാവും എല്ലാ കാമ്യപദാത്ഥങ്ങളുടെയും സ്റ്റഷ്ട്രീകത്താവാണെന്നു പറയന്നു. പത്രപൊത്രാഭികഠം പോലും കാമ്യവസ്തകളാണെന്നും അവയും ജീവൻെറ സ്റ്റഷ്ട്രീയാണെന്നും അവർ പറയുന്നു. ഇതുകൊണ്ടും സ്പ പ്നാവസ്ഥയിൽ സ്പ്രഷ്ട്രീയുണ്ടെന്നു തെള്രിയുന്നു.

### സു:....മായാമാത്രം തു കാർത്സ°ന്യേനാനമി വൃക്തസചരൂപതചാൽ \_\_3.

336

ജാഗ്രത്തിൽ കാണാത്തതും കേഠാക്കാത്തതുമായ വിഷയ വം സചപ്പത്തിൽ അനഭവിക്കപ്പെടുന്നണ്ടം°. ചിലപ്പോ⊘ം വിചിത്രത്രപത്തിലാണം<sup>°</sup> അനുഭവം. ചിലപ്പോറം കേ വലം അസംഭാവ്യങ്ങളായ അനുഭവങ്ങളും ഉണ്ടാവാറു ണ്ട്ട°. ഈവക കാരണങ്ങളെക്കൊണ്ടൊക്കെ നോക്കു മ്പോറം സചപ്പസ്പഷ്ട്രി പരമാത്ഥമല്ലെന്നു വൃക്തമാവുന്നു ണ്ടു°. അതിനംപുറമെ എററവും വലിയ ഒരു തെളിവു ണ്ടും സചപ്പം സത്യമല്ലെന്നതിന്നും. സചപ്പാവസ്ഥയിൽ ചെയ്ത കമ്മങ്ങറാക്കു ഫലങ്ങളുനുഭവിക്കേണ്ടിവരുന്നില്ല. ജാഗ്രത്തിൽ അങ്ങനെ സംഭവിക്കുന്നില്ല. ചെയ്ത കമ്മ ങ്ങാംക്കു ഫലം അനഭവിച്ചേ തീത്ര എന്നാണം° ജാഗ്ര ത്തിലെ നിയമം. എന്നാൽ ആ നിയമം ബാധകമാവു ന്നി**ല്ല സ**ചപ്പത്തിന്നു്. സചപ്പം അസത്യമാണെന്നതി ന്നു് എററവും വലിയ തെളിവാണു് അതു്. അതിനാൽ സപപ്ലാവസ്ഥയിൽ സ്പഷ്ടി നടക്കുന്നുവെന്നു തോന്നാമെ ങ്കിലും അതു സത്യമല്ല. പിന്നെ പുത്രപൌത്രാദികളും കാമുവിഷയങ്ങളാണെന്നുള്ള സമത്ഥന ശരിയല്ല. ക ന്നാമതു് അതു സചപ്പാവസ്ഥയിലെ വിഷയമല്ല;് രണ്ടാ മതു ജീപസ്യഷ്ട്രിപ്രകര്ണത്തിലല്ല അതു ശ്രതിയിലും വ ണ്ണിച്ചതും. അതിനാൽ ആ വിഷയം ഇവിടെ ചിന്തി കേണ്ടതുമില്ല.

### സു: \_\_സൂചകശ്ച ഹി ശ്രതേരാചക്ഷതേ ച തദ്വിദ: \_\_4.

ബ്രഹുത്രം

=എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ. ശ്രത്നേ=ശ്രതിയിൽ അങ്ങന പറഞ്ഞിട്ടണ്ട്. ച=കൂടാതെ. തദ്വിദഃ=സ്വപ്നശാസ്ത്ര ങ്ങളെ അറിയുന്നവർ. ആലക്ഷതേ=അങ്ങനെ പറയു കയം ചെയ്യന്ന.

സാരം:-\_\_സചപ്പാവസ്ഥയേയും അതിലെ ദൃശ്യങ്ങ ളേയും വിവരിച്ച് അവയുടെ മിത്ഥ്യാത്വത്തെ പൂവ്വസ്ത ത്രംകൊണ്ട സമത്ഥിച്ചുവല്ലോ. എന്നാൽ അതിൻെറത ന്നെ ദ്വഢതയ്ക്കുവേണ്ടി് ഒരു പൂവ്വപക്ഷം' അവതരിപ്പിക്കു കയാണം<sup>°</sup>. സചപ്പത്തെ കേവലം മിത്ഥ്യയെന്നു പറഞ്ഞു കൂടാ. എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ ഭാവിയിലനഭവിക്കാൻ പോകുന്ന അനഭവങ്ങളുടെ സൂചകങ്ങളാണും സിപ്പുദശ നങ്ങളെന്നു ശ്രതികളിൽ പറയന്നുണ്ടു°. ഛാന്ദോഗ്യോ പനിഷത്തിൽ "യദാകമ്മസം കാമ്യേഷ്യ സ്ത്രീയം സച പ്ലേഷ്യ പശ്യതി. സമുദ്ധിം തത്ര ജാനീയാൽ തസ്തിൻ സചപ്പനിദ്ശനോ' എന്നു പായന്ത്രണ്ട്രം. സചപ്പത്തിൽ സ്ത്രീദശനമുണ്ടായാൽ അനഭവങ്ങളുടെ സമുദ്ധിയെ കാ ണിക്കുന്നു എന്നു<sup>o</sup>. ഐതരേയോപനിഷത്തിൽ ധാരാ ളം പല്ലള്ള കറുത്ത പുരുഷനെ സ്വപ്നത്തിൽ ദശിക്കുന്ന തു മൃത്യൂസൂ പകമാണെന്നു പറയുന്നു. ഇങ്ങനെ പലേട ത്തും പായുന്നുണ്ടു°. കൂടാതെ സ്വപ്നശാസ്ത്രപ്രവീണന്മാർ സചപ്പദശനങ്ങറാക്കു പ്രത്യേകം ഫലനിദ്ദേശം ചെയ്തവരു ന്നമുണ്ടും. അതിനാലം സിപ്പദശനങ്ങറം കേവലം മി ത്ഥ്യകളോ അത്ഥശുന്യങ്ങളോ ആണെന്നു പറഞ്ഞുകൂടാ. ഭാവിശുഭാശുഭങ്ങളെ സൂചിപ്പിക്കുന്നു സചപ്പദശനങ്ങളെ ന്ന കാരണത്താൽ അവ കേവലം ജീവസ്റ്റഷ്ട്രികളല്ല; ജീ

വൻെറ കമ്മഫലാനഭവങ്ങളെ സൂചിപ്പിക്കാൻ ഈശച രൻെറ ഇച്ഛയായിത്തന്നെ നടക്കുന്നവയാണെന്നും പറ യണം. അതിനാൽ സചപ്പദശനങ്ങഠം കേവലം ജീവ സ്പഷ്ടികളോ മിത്ഥ്യകളോ അല്ലെന്നു താൽപയ്യം.

### സു: \_\_പരാഭിദ്ധ്യാനാത്തു തിരോഹിതം തതോ ഹൃസ്യ ബന്ധവിപയ്യയെ \_\_5

ശബ്ദാത്ഥം: \_\_\_\_\_\_\_ജീവന്ന് ഈശചരനോട്ട് തുല്യങ്ങ ളായ ഗ്രണമഹിമകളെല്ലാമണ്ടെങ്കിലും. തിരോഹിതം= അതു മറയപ്പെട്ടിട്ടണ്ട്. പരാഭിദ്ധുാനാൽ=പരമേശച നെ നിരന്തരാനസന്ധാനംചെയ്യുന്ന പക്ഷം അതു പ്രകാ ശിക്കും. ഫി=എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ. തതഃ=ആ പരമാ തമാവിൽനിന്നാണല്ലോ. അസ്യ=ജീവന്ന്. ബന്ധ വിപയ്യയൌ=ബന്ധമോക്ഷങ്ങറം സംഭവിക്കുന്നതു്.

സാരം:...ജീപൻ പരമേശചരൻെറ അംശംതന്നെ യാണം<sup>°</sup>. അതിനാൽ ഈശചരൻെറ എല്ലാവിധ ഗ്രണ മഹിമകളം ജീവനുമണ്ടം<sup>°</sup> എന്നിരുന്നാലും അതു മറയ പ്പെട്ടിട്ടുണ്ടം<sup>°</sup>. അനാദിസംസാരവാസനാവരണത്താൽ മറയ്ക്കപ്പെട്ട ഈശചരിയശക്തി നിരന്തരമായ ഈശചരോ പാസനംകൊണ്ടമാത്രമേ പ്രകാശിക്കു. എന്തുകൊണ്ടെ നാൽ ബന്ധമോക്ഷങ്ങറം ഈശചരങ്കൽനിന്നാണല്ലോ ജീവനു കിട്ടിക്കൊണ്ടിരിക്കുന്നതു്. അതിനാൽ ജീവൻ ഈശചരാംശമാണെങ്കിൽക്കൂടി സ്പയ്പുാദികായ്യങ്ങറംക്കും ഴിവില്ലെന്നത്ഥം.

#### സു: \_ദേഹയോഗാദ്വാ സോപി\_6

ശബ്ദാത്ഥം:—സഃ അപി₌ജീവനം് ഈശചരതചത്തി ൻെറ തിരോഭാവവും. ദേഹയോഗാൽ വാ≟ശരീരസംബ സംഹേതുവായിട്ടുണ്ടായതാണംം.

സാരം:...ജീവാത്മാവു വാസ്തവത്തിൽ പ്രമാതമാ വിൽനിന്നു വേറെയല്ല; പരമാത്മാവിനെറ എല്ലാവിധ ഗ്രണമഹിമകളം ജീവാത്മാവിനുണ്ട്. എന്നിരുന്നാലും അങ്ങനെ തനിക്കുള്ളതായി ജീവാത്മാവും അറിയുകപോ ലും ചെയ്യന്നില്ല. അതിനെറ മുഖ്യകാരണം ശരീര ത്തോട്ടള്ള ചേച്ചയും താദാത്മുഭാവവുമാണം. ഈ ശരീര ബന്ധം ജീവാത്മാവിന്നം അനാദികാലംമുതൽക്കാാംഭി ച്ചത്തം കമ്മവാസനാനിമിത്തവും ജനനമരണസ്പത്രപവു മാണം.

### സു:\_\_തദഭാവോ നാഡിഷ്യ തപ്പംതേരാത്മനി ച\_\_7

ശബ്ദാത്ഥം: .....തദഭാവഃ=സചപ്പാവസ്ഥയുടെ അഭാ വത്തിൽ സൃഷപ്തിയിൽ. നാഡീഷു=നാഡികളിൽ സ്ഥി തിചെയ്യന്നു. തപ്പ്രൂതേഃ=എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ അങ്ങി നെ ശ്രതിയിൽ പറയന്നു. ആത്മനി ച=ആത്മാവി ലാണം എന്നും പറയന്നു.

സാരം:...സചപ്പാവസ്ഥയുടെ നിരൂപണമായിരുന്നു ഇതുവരേത്തെ പ്രകരണവിഷയം. പൂവ്വസൂത്രത്തോട്ടക്കടി അതവസാനിച്ചു. സൂഷ്യപ്തിയുടെ നിരൂപണമാണം° ഈ സൂത്രംമതൽക്കാരംഭിക്കുന്നത്ര്. സുഷ്യപ്തിയിൽ പരമാ തമാവിനോട്ട കൂടിച്ചേരുന്നുവെന്നും അതിനാൽ സമാധി യോട്ട തുലുമാണം° സൂഷ്യപ്തിയെന്നും ഒരു തെററിദ്ധാരണ യുണ്ടും. അതിനെ മൻനിത്തിത്തന്നെയാണും ഇവിടെ വിചാരം ആരംഭിക്കുന്നതും.

സിപപ്പാവസ്ഥയുടെ ഉപഭോഗങ്ങളെ അനഭവിക്കു ന്ന ജീവാത്മാവു° അവയോട്ട വിട്ടം ചേന്നം പല പ്രാവ ശ്യം കഴിഞ്ഞു സചപ്പാവസ്ഥാസുഖ**ട്ടഃഖങ്ങളെക്കൊണ്ടു** തപ്തനായി ഉള്ളിലേയ്ക്കു വലിയുന്നു. അപ്പോറ്റം ഇന്ദ്രജാ ലമെന്നപോലെ കാണപ്പെട്ടിരുന്ന സപപ്പടശനങ്ങളെല്ലാം കാണാതാവുകയും ചെയ്യന്നു. പുറമേയുള്ള സ്ഥലപ്രപ ഞ്ചത്തിന്നോ തൻെറ ശരീരത്തിന്നോ ഹാനിയൊന്നം പന്നിട്ടില്ലെങ്കിലും അവയുടെയൊന്നും യാതൊരുവിധപ്ര തീതിയോ അനുഭവമോ ഇല്ലാതാവുന്നു. ഈ അവസ്ഥ യാണും സുഷുപ്പി. എടയത്തിൽനിന്നും ആയിരം നാഡി കഠം പുറപ്പെട്ടു ദേഹം മുഴവൻ വ്യാപിക്കുന്നുവെന്നും അവയിലാണ്ം ജീവാത്മാവു സുഷുപ്തിയിൽ ശയിക്കുന്ന തെന്നും പറയുന്നു ബ്ലഹദാരണുകശ്രുതിയിൽ. എതാണ്ട തുപോലെത്തന്നെ, എന്നാൽ ആ സമയത്തു യാതൊരു പാപവും ജീവാത്മാവിനെ സ്റ്റശിക്കുന്നില്ലെന്ന വിശേഷ തയോട്ടക്കടി, ഛാന്ദോഗ്യോപനിഷത്തിലും പറയന്നു. ക്ട<mark>ടാതെ</mark> ഛാന്ദോഗ്യോപനിഷത്തിൽത്തന്നെ മറൊാരിട ത്തു ജീവൻ സഷ്ടപ്പിയിൽ പരമാത്മാപിനോടു കൂടിച്ചേര ന്നുവെന്നും അതുകൊണ്ടാണും അകത്തും പുറത്തുമ<u>ള്ള</u> യാതൊരനഭവവുമില്ലാതെ സബിയായിട്ടിരിക്കുന്നതെ ന്നും പറയുന്നു. കൂടാതെ പരമാത്മാവിൻെറ ചേച്ചകൊ **ണ്ടാണാ**് ജീവന്ന സൂഷ്ടപ്പിയിൽ ബാഹ്യപ്രപഞ്ചത്തെ അറിയാതെയും വാസനാമയമായ സൂക്ഷൂപ്രപഞ്ചത്തെ

### സു: \_അതഃ പ്രബോധോ*f*സ്മാൽ\_8.

പറയപ്പെട്ട എല്ലാ വണ്ണനങ്ങളെയും സൂക്ഷൂമായി പരിശോധിക്കുന്നപക്ഷം പരമാത്മാവിൻെറ ആപാസ സ്ഥലവും നാഡികളുടെ മൂലസ്ഥാനവും എ**ദയമാണെ** ന്നം അവിടെയാണ് ജീവൻ സുഷുപ്തിയിൽ ശയിക്കുന്ന തെന്നും അറിയാൻ കഴിയുന്നു. ഇങ്ങനെ മനസ്സിലാക്കു പ്രസ്തതവണ്ണനങ്ങളിൽ പ്രഥമദ്ദഷ്ടിയിൽ ന്നപക്ഷം താന്നപ്പെടാവുന്ന വൈരുധ്യം ഇല്ലെന്നും ബോധ്യ സ്ഥാനത്തിൻെറ ഏകതകൊണ്ടു ഹൃദയത്തി മാവും. ലെന്നും പരമാത്മാവിലെന്നും നാഡികളിലെന്നും ശബ്ദ വ്യത്യാസത്തോടെ പറഞ്ഞുപോയതാണം<sup>°</sup>; മൂന്നം കരോ സ്ഥാനത്തെ സൂചിപ്പിക്കുന്നവയാണെന്നും വ്യക്തമാണം<sup>°</sup>. എന്നാൽ പരമാത്മാവിനോട്ട ചേരുന്നവെന്ന ശബ്ദവ ണ്ണാം കണ്ടും സുഷുപ്തി മോക്ഷസഹായിയായ സമാധിയാ ണെന്ന ധരിക്കുന്നപക്ഷം അതൊരു വമ്പിച്ച തെററിദ്ധാ രണതന്നെയാണം°. കേപലം തമോമയിയായ സുഖപ്ര തീതിയെക്കൊടുക്കുന്ന വെറും അജ്ഞാനാവസ്ഥയാണും സുഷുപ്തി. അതിനാൽ ശരീരരക്ഷയ്ക്കുവേണ്ടി സുഷുപ്തി ആവശ്യമാണെന്നു പറയാമെന്നല്ലാതെ ശ്രേഷ്ഠസുഖാനുഭൂ തിക്കപേണ്ടിയെന്നോ മോക്ഷാനഭ്രതിക്കപേണ്ടിയെന്നോ സുഷുപ്തിയെ കണക്കാക്കാൻ വയ്യ. സുഷുപ്തിയും സമാ ധിയും അത്യന്തവിരുദ്ധങ്ങളായ രണ്ടനഭവങ്ങഠാതന്നെ.

ബ്രഹ്യത്രം അനഭവിക്കാതെയും സുഖിയായിട്ടിരിക്കാൻ കഴിയുന്ന

തെന്നും മറെറാരിടത്തു പറയുന്നു.

ശബ്ദാത്ഥം:\_\_അതഃ=ഈ കാരണത്താൽ. അ സ്മാൽ=അവിടെനിന്ന°. പ്രബോധഃ=ജീവാത്മാവുണന്ത വരുന്ന.

### സൂ: ...സ ഏവ തു കമ്മാനസ° മതിശബ്ദ വിധിഭ്യഃ....9.

ശബ്ദാത്ഥം: \_\_തു =തീച്ചയായും. സഃ ഏവ =ആ ജീവാ ത്മാവുതന്നെയാണം° ഉണന്ത വരുന്നതും°. എന്ത്രകൊണ്ടെ ന്നാൽ കമ്മാനുസം മതിശബ്ദവിധിഭ്യഃ =കമ്മം, ഓമ്മ, ശ്രതിയിലെ വണ്ണനം, വേദവിധി എന്നിവകൊണ്ടും അതു വൃക്തമാവുന്നം.

സാരം:....ഉറങ്ങിയ ജീവാത്മാവുതന്നെയാണോ ഉണ ൻവരുന്നഇ്, അഥവാ ശരീരത്തിൽത്തന്നെ ഉള്ള മറെറാരു ജീവനാണോ ഉണൻവരുന്നഇ° എന്ന ശങ്കയ്ക്കു

#### ബ്രഹ്മ**സുത്രം**

മറുപടി പറകയാണം° ഈ സൂത്രംകൊണ്ട ചെയ്യന്നഇ°. ഉറങ്ങാൻപോയ ജീവാത്മാവുതന്നെയാണു<sup>ം</sup> ഉണന്തവരു ന്നതെന്നതിനു യാതൊരു സംശയവുമില്ല. പല തെളി വുകളും അതിനുണ്ടും. ഉറക്കിനു മുമ്പു ചെയ്ത പൂത്തിയാ ക്കാതിരുന്ന കമ്മത്തെ ഉണന്ന ഉടനെ ഓമ്മിക്കേയും അതിനെ പൂത്തിയാക്കാൻ ബദ്ധപ്പെടുകയും ചെയ്യന്നു. ഇതു സാധാരണമായി കണ്ടുവരുന്ന സംഗതിയാണാ<sup>ം</sup>. കൂടാതെ അഭിമാനത്തിന്നും മാററമില്ല. എതു വീട്ടിലെ എന്തു പേരോടുകൂടിയ ആളാണു് താനെന്നായിരുന്നുവോ മുമ്പുണ്ടായിരുന്ന അഭിമാനം, അതേ അഭിമാനംതന്നെ യാണു<sup>°</sup> ഉണന്നുവരുന്ന എല്ലാ ജീവാത്മാക്കാംകണ്ടു വരുന്നതു°. എന്തെല്ലാം ഓമ്മകഠം മുന്വുണ്ടായിരുന്നുവോ, അവയെല്ലാം ഉണന്ന് ശേഷവും അതേപ്പോലെ എല്ലാ വക്കം ഉള്ളതായിക്കാണുന്നുണ്ടു°. പണ്ഡിതനായ ഒരാഠം ഉണൻ വരുമ്പോഠം മൃഢനായോ മൂഢൻ പണ്ഡിതനാ യോ മാറിക്കാഌന്നില്ല. പോരെങ്കിൽ ബ്ലഹദാരണു കോപനിഷത്തിൽ ഈ വിഷയം വൃക്തമായിപ്പറഞ്ഞി ട്ടണ്ടും. പിന്നെ ഉറക്കിനു മുമ്പു ചെയ്ത കമ്മങ്ങളുടെ ഫലം ഉണന്നശേഷം **അ**നുഭവിക്കുന്നതായും കാണു ന്നുണ്ടു°. കമ്മഫലം കത്താവിനെയല്പാതെ മറെറാരാളെ ആശ്രയിക്കാൻ വയ്യ. ഈവക എല്ലാ കാരണങ്ങളെ ക്കൊണ്ടും സൂഷുപ്തിയിലേയ്ക്കപോയ ജീവാത്മാവുതന്നെ യാണും ഉണന്നുവരുന്നതെന്നു വൃക്തമാണും. അതിനാൽ ശങ്കയ്ക്കവകാശമില്ല.

#### മുന്നാമധ്യായം\_പാദം 2 345

#### സു:\_\_\_മശ്ദേഷ്സമ്പത്തിഃ പരിശേഷാൽ\_\_\_10.

ശബ്ദാത്ഥം:....മുശ്രേഷമാഹാലസ്യത്തിൽ. അദ്ധ സമ്പത്തിഃ=പകതിസുഷുപ്തിയാണെന്നു കരുതണം. പരി ശേഷാൽ=എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ വേറെ അവസ്ഥയില്ലാ ത്തതുകൊണ്ടുതന്നെ.

സാരം:—ജാഗ്രദാദി മുന്നവസ്ഥകളുടേയും സചത്ര പങ്ങളും ലക്ഷണങ്ങളും സാമാനുമായി ഇവിടെപ്പറഞ്ഞു. പ്രസൂത മൂന്നവസ്ഥകളിലും പെടാത്തതാണാ°്മോഹാ ലസും. നാലാമതായി ഒരപസ്ഥയുണ്ടെന്നു പറയാനും വയ്യ. ആ സ്ഥിതിക്കു മോഹാലസും എന്തവസ്ഥയാ ണെന്ന ശങ്കയ്ക്കു മറുപടി പറകയാണീ സൂത്രംകൊണ്ടു ചെയ്യുന്നതു°. ബാഹുവിഷയഗ്രഹണമില്ലാത്തതുകൊണ്ടു ജാഗ്രത്താ, മനസ്സിൽ പിഷയദശനമില്ലാത്തതുകൊണ്ടു <sup>്</sup>സുഷൂപ്തിയിലെ സൂഖാന്ദ്രതിയില്ലാ സ്വപ്പമോ അല്ല. ത്തതിനാൽ സൂഷൂപ്പിയാണെന്നും പറഞ്ഞുകൂടാ. എങ്കി ലം ഒന്നുമറിഞ്ഞില്ലെന്ന അജ്ഞാനാവരണമുണ്ടും. അ താകട്ടെ സൂഷുപ്തിയുടെ ലക്ഷണവുമാണം°. അതിനാൽ അദ്ധസൃഷ്യപ്പുവസ്ഥയാണു° മോഹാലസ്യമെന്നാണു° പ റയേണ്ടത്ത°.

### സു:...ന സ്ഥാനതോപി പരസ്യോഭയലിംഗം സവ്വത്ര ഹി....11.

ശബ്ദാത്ഥം: സ്ഥാനതഃ അപി=സ്ഥാനവിശേഷം കൊണ്ടും. പരസ്യ=പരമാത്മാവിന്ന<sup>ം</sup>. ന=യാതൊരു ദോഷങ്ങളം ബാധകമാവുന്നില്ല. ഹി=എന്ത്രകൊണ്ടെ ന്നാൽ. സവ്വത്ര=ശ്രൂതിയിൽ എല്ലായിടത്തും. ഉഭയ 6\* ലിംഗം=എല്ലാവിധദോഷങ്ങളുമകന്നവനും എല്ലാവിധ ദിവ്യഗുണങ്ങളം- ചേന്നവനുമെന്നു രണ്ടു ഭാവങ്ങളെ പറഞ്ഞിട്ടണ്ടു°.

സാരം:...എദയവത്തിയാണം° പരമാത്മാവെന്നു പ റയുന്നുവല്ലോ. അങ്ങനെയാണെങ്കിൽ ഹുദയത്തിൻെറ ദോഷങ്ങറം പരമാത്മാപിനെ ബാധിക്കില്ലേ എന്ന ശ ങ്കയെ പരിഹരിക്കയാണീ സൂത്രാകൊണ്ട ചെയ്യുന്നത്ര°. കഠോപനിഷത്തിൽ ഹൃദയത്തിലാണം° ആത്മാവും° അ ധിവസിക്കുന്നതെന്നു പറഞ്ഞിട്ടുണ്ടും. ജീവൻെറ എല്ലാ വിധഭാവങ്ങളും ഹുദയത്തിൽനിന്നാണു<sup>°</sup> പൊന്തിവരു ന്നതു°. ആ സ്ഥിതിക്ക° അവയെല്ലാം ആത്മാവിനെ ബാധിക്കില്ലേ എന്നു സംശയിക്കുന്നുവെങ്കിൽ അതു ശരി യല്ല. എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ ആത്മാവു<sup>°</sup> എല്ലാവിധ ദോഷങ്ങളിൽനിന്നും അകന്നതും എല്ലാവിധദിവ്യഗ്ര**ണ** ങ്ങളം ചേന്നതുമാണെന്നു ശ്രതിയിൽ പലേടത്തും പറ ഞ്ഞിട്ടണ്ട്. അതിനാൽ ഒരു ദോഷവും ആത്മാവോട്ട ചേരാൻ പയ്യ. അഗ്നിയിൽ എപ്രകാരം എല്ലാം ദഹി ക്ഷന്നപോ, അതുപോലെ ആത്മജ്യോതിസ്സിലം എല്ലാ ദോഷങ്ങളം ദഹിക്കുന്നു.

### സൂ:\_ന ഭേദാദിതി ചേന്ന പ്രത്യേകമതദചച നാൽ\_12.

ശബ്ദാത്ഥം: ചലേൽ =എന്നാൽ. ഭേദാൽ =ബ്രഹ്മ ത്തെ സഗ്രണമെന്നും നിഗ്ഗ്ണമെന്നും രണ്ടായിപ്പറഞ്ഞു വരുന്നതുകൊണ്ടും. ന = അവ രണ്ടും ഒന്നാവാൻ കാരണ മില്ല. ഇതി ന =എനാണെങ്കിൽ അതു ശരിയല്ല. പ്ര

ത്യേകം അതദചചനാൽ=എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ രണ്ടു ല ഷ്ഷണങ്ങളോടുകൂടി ഒരേ ബ്രഹ്മത്തെത്തന്നെയാഌ° ശ്രു തിയിൽ പണ്ണിക്കുന്നതെന്നതുകൊണ്ടുതന്നെ.

സാരം:—സഗ്ഗണസാകാരബ്രഹ്മത്തിൻേറയം നിഗ്ഗ ണനിരാകാരബ്രഹ്മത്തിൻേറയും ലക്ഷണങ്ങളും ധമ്മങ്ങ ളം പൃത്യസ്തങ്ങളാകയാൽ അവ രണ്ടും ഒന്നാവാൻ പഴി യില്ല, രണ്ടാപാനേ പഴിയുള്ള. എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ വിരുദ്ധങ്ങളായ രണ്ടു ധമ്മങ്ങറം ഒരേ സമയത്തു<sup>°</sup> ഒരു വസ്സവിലുണ്ടായിത്തീരുകയെന്നതു സംഭാവ്യമല്ല. രണ്ടു ബ്രഹ്മതെപ്പററിത്തന്നെയായിരിക്കണം ശ്രതി പണ്ണി ച്ചിരിക്കുന്നതു°. അതിനാൽ ബ്രഹ്മം രണ്ടണ്ടു° എന്ന — സംശയിക്ഷന്നുപെങ്കിൽ അതു ശാിയല്ല. എന്തുകൊണ്ടെ ന്നരൽ ഒരേ ബ്രഹ്മത്തെത്തന്നെയാണും ശ്രതികഠം സഗു ണസാകാരമായം നിഗ്ഗണനിരാകാരമായം പണ്ണിച്ചിരിക്ക ന്നതും. ബുഹദാരണുകം, മാണ്ഡുക്യം, മുണ്ഡകം, ശേച താശപതരം എന്നീ ഉപനിഷത്തുകളിലെല്ലാം ബ്രഹ്മ ത്തെ സഗ്മണമായം നിഗ്ഗ്ണമായം പണ്ണിച്ചിട്ടണ്ട്. എ ന്നാൽ അതെല്ലാം ഒരേ ബ്രഹ്മത്തെത്തന്നെയാണെന്നു പുക്തമാക്കീട്ടണ്ട്. കൂടാതെ ബ്രഹ്മം അട്ടൈചതമാണെ ന്നും, അദൈചതമാണം° സത്യമെന്നും സിദ്ധാന്തിക്കുന്ന ശ്രതികഠം എങ്ങനെ രണ്ടു ബ്രഹ്മത്തെ വണ്ണിക്കം? അ തിനാൽ അങ്ങനെ ചെയ്തിട്ടില്ല. ഒരേ ബ്രഹ്മത്തിൻെറ ഭാവവൃത്യാസങ്ങളെയാണും സഗുണസാകാരമായും നിഗ്ഗ ണനിരാകാരമായം പണ്ണിച്ചതു°. പസ്തപിന്നു മാററമില്ല്; ഭാപത്തിനേ മാറാമുള്ള്. അതുകൊണ്ട് സഗുണബ്ബഫവം സിഗ്ഗ്ണബ്രഹ്മവും ഒന്നതന്നെ; രണ്ടല്ല.

#### ബ്രഹുത്രം

#### സു:\_\_അപി ചൈവമേകേ\_\_13

ശബ്ദാത്ഥം:\_\_അപി ച=ഌത്രയല്ല. ഏകേടകര ശാഖക്കാർ. ഏവം=ഈ വാസ്തവത്തെ കൂടുതൽ വൃക്ത മാക്കകയും ചെയ്യന്ന.

സാരം:—തൈത്തിരീയോപനിഷത്തിൽ നിഗ്ഗണ പരബ്രഹ്മത്തെ സത്യജ്ഞാനാനന്താദിലക്ഷണങ്ങളോടു കൂടി ഉപനുസിച്ചു വണ്ണിച്ചശേഷം ആ ബ്രഹ്ത്തിൽ നിന്നു ജഗത്തുണ്ടായിയെന്നും അഥവാ ബ്രഹ്മംതന്നെ ജഗത്തായി പരിണമിച്ചുവെന്നും പറയുന്നു. അനന്തരം **ആ** നിപ്പിശേഷബ്രഹ്മത്തിൽത്തന്നെ എല്ലാം നില്പു<sub>9</sub>ന്ന തായം സാധകനം അവിടെ എത്തമ്പോറംമാത്രമേ നിഭ് യത അനുഭവപ്പെട്ടവെന്നും പറയുന്നു. കൂടാതെ എല്ലാ ത്തിൻെ സേവും ആനന്ദവും ബ്രഹ്മമാണെന്നും അവ സാനം എല്ലാം ബ്രഹ്മത്തിലാണും ലയിക്കുന്നതെന്നും സ്ഥാപിക്ഷന്നു. എല്ലാത്തിൻെറയും നിയന്താവു ബ്രഹ്മ മാണെന്നും ബ്രഹ്മത്തെ ഭയപ്പെട്ടാണു° ആദിത്യൻ തുട ങ്ങിയ ശക്തികഠം സചസചകമ്മങ്ങളെ തെററുകൂടാതെ നിവ്വഹിക്കുന്നതെന്നും പറയുന്നു. ഇപ്രകാരമുള്ള തൈ ത്തിരീയശാഖാമന്ത്രങ്ങളെക്കൊണ്ടു പ്രത്യേകമായും സഗ്ര ണനിഗ്ഗണബ്രഹ്മം ഒന്നാണെന്നു പൃക്തമാവുന്നു

### സു:—അരൂപവദേവ ഹി തൽപ്രധാന തചാൽ—14

ശബ്ദാത്ഥം: \_ ഹി=എന്നാൽ. അത്രപചൽ ഏവ= നിഗ്ഗ്ണബ്രഹ്മംപോലെത്തന്നെ. തൽപ്രധാനതചാൽ= പ്രാധാനുമഹിക്കുന്ന ഒന്നാണം° സഗ്ഗണബ്രഹ്മം,

348

#### സു:\_പ്രകാശവച്ചാവൈയത്ഥ്യാൽ\_\_15.

ശബ്ദാത്ഥം:—ച=അതുപോലെ. പ്രകാശവൽ–പ്ര കാശമെന്നപോലെ. അവൈയത്ഥ്യാൽ–രണ്ടിൽ ഏതെ ങിലും ഒന്നിൻെറ ലക്ഷണമോ വണ്ണനമോ ആയ വേദ വാക്യം പ്രയോജനമില്ലാത്തതല്ല.

സാരം: അഗ്നിയം മിന്നലും രണ്ടു രൂപങ്ങളാണം". കന്നു പ്രകടവും മറോത്ത് അപ്രകടവുമാണം". അവയിൽ എതെങ്കിലും ഒന്നു വൃത്ഥമാണെന്നു പറയാൻ വയ്യു. ര ണ്ടും സാത്ഥങ്ങാതന്നെ. അതുപോലെ ബ്രഹ്മത്തിനെറ സഗുണനിഗ്ഗണങ്ങളായ രണ്ടു ഭാവങ്ങളും ഒരുപോലെ സാത്ഥങ്ങളാണം"; നിരത്ഥങ്ങളല്ല. അങ്ങിനെ വിശച

#### ബ്രഹ്മ**സുത്രം**

സിക്സോറ്റമാത്രമേ അവയുടെ ഉപാസനം മതലായ പ വേണ്ടത്ര സഫലങ്ങളായിത്തീത്ര. രണ്ടു സചത്രപ ങ്ങളിൽ ഒന്നു പ്രധാനമെന്നും മറേറതു ഗൗണമെന്നും ധ രിക്കുന്നപക്ഷം അതിനെറ സാത്ഥകത ചുരുങ്ങുകയോ അല്ലെങ്കിൽ അന്ദവേപ്പെടാതിരിക്കുകയോ ചെയ്യം. ശ്ര തിയിൽ രണ്ടു ത്രപത്തിലുള്ള വണ്ണനങ്ങളുമുണ്ടും. ശ്രുതി വാകും ഒരിക്കലും മിത്ഥ്യയാവാൻ വയ്യ. അവ സചാഭാ വികമായും പ്രമാണങ്ങളാണം'. അതിനാൽ ബ്രഹ്മത്തി നെറ സവിശേഷനിവ്വിശേഷങ്ങളാകുന്ന രണ്ടു ഭാവങ്ങളും തല്യപ്രാധാന്യത്തോടുകൂടി മാനിക്കപ്പെടേണ്ടവയാണം'.

#### സു:\_ത്രഹ ച തന്മാത്ര\_\_16.

ശബ്ദാത്ഥം:\_\_തന്മാത്രം≕ശ്രതി ഈ പരമാത്മതതച ത്തെ കേവലമാത്രം അല്ലെങ്കിൽ അനന്തമാത്രം എന്നം്. ആഫ ല≕മാത്രം പ്രകാശിക്കുന്നതല്ലാതെ സഗ്ഗണവാച കത്തിൻെറ പ്രയോഗം ചെയ്തിട്ടില്ല.

സാരം: തതെത്തിരീയാപനിഷത്തിൽ "സത്യം ഞാനമനന്തം ബ്രഹ്മാ" ബ്രഹ്മം സത്യവം ജ്ഞാനവും അനന്തവുമാണു" എന്നിങ്ങിനെ വണ്ണിച്ചിട്ടണ്ടു". അ വിടെ ബ്രഹ്മത്തിൻെറ ഗ്രണഭാവങ്ങളെ പ്രകാശിപ്പിക്കു ന്ന ഒരു വാചകവും പറഞ്ഞുകാണുന്നില്ലല്ലോ. അതി നാൽ ബ്രഹ്മം രണ്ടുവിധ ലക്ഷണങ്ങളോടുകൂടിയതാണെ ന്നു" എന്തിനു വിചാരിക്കണം?

സു:...ടശ്യതി പാഥോ അപി സൂരൃതേ....17.

ശബ്ദാത്ഥം:\_അഥ=ആ മന്ത്രത്തിനുശേഷം. ദശ യതി=അതേ ശ്രതിതന്നെ അനേകപ്രകാരത്തിൽ സഗ്ഗ ണലക്ഷണങ്ങളെ പ്രകാശിപ്പിക്കുന്നണ്ടു°. ച<sub>=</sub>കൂടാതെ. സൂര്യതേ അപി=സ°മുതികളിലും സഗ്രണമയങ്ങളായ വണ്ണനങ്ങ**ം ധാരാള**മുണ്ടു°.

സാരം: തതെത്തിരീയോപനിഷത്തിൽത്തനെ പൂ ഫ്പോക്തമന്ത്രത്തിന്നശേഷം ബ്രഹ്മം എല്ലാവരുടെയും ഹ്ലദ് യാന്തവ്വത്തിയാണെന്നും ബ്രഹ്മത്തിൽനിന്നും എല്ലാ ജഗ ത്തുമുണ്ടാവുന്നു എന്നും മററും മററുമായി അനേകപ്രകാര ത്തിൽ സഗുണലക്ഷണങ്ങളെ പ്രകാശിപ്പിച്ചിട്ടുണ്ടും. കൂ ടാതെ ഭഗവൽഗീത തുടങ്ങിയ സംപ്പത്തിയിലും ബ്രഹ്മത്തി നെറ സഗുണനിഗ്ഗണങ്ങളായ ഭാവങ്ങളുടെ പണ്ണനങ്ങളു ണ്ടും. അതിനാൽ ബ്രഹ്മം സഗുണനിഗ്ഗണഭാവങ്ങളാക ന്ന രണ്ടുവിധ ലക്ഷണങ്ങളോടുകൂടിയതാണെന്നാണും ശ്രുതിസംമുതികളുടെ ഒട്ടാകെത്തന്നെയും അഭിപ്രായം.

#### സു:....അത ഏവ ചോപമാ സൃയ്യ കാദിവൽ ...18.

ശബ്ദായ്ഥം: ചചച്ചിന്നെ. അതഃ ഏവചപരമാ തമാപിന്ത പറയപ്പെട്ട രണ്ടു സ്വത്രപങ്ങളും സ്ഥാഭാവിക ങ്ങളാണം' എന്ത കാണിക്കാൻവേണ്ടിത്തന്നെ. സൂയ്യകാ ദിവൽച്ഞദിത്യൻെറ പ്രതിബിംബമെന്നപോലെ എ ന്തം മററും. ഉപമാച്ചലപമിക്കാൻ ഇടയായത്തം.

സാരം: …''എല്ലാ ജീവികളുടെയും ആത്മാവു പര ബ്രഹ്മപാമേശപരനാണം'. ഒരേ ബ്രഹ്മമാണെങ്കിലും വേ റെവേറെയാണെന്നു തെററിദ്ധരിക്കത്തക്ക നിലയിൽ പ്രത്യേകം ഓരോ പ്രാണിയിലും അന്തയ്യാമിസ്പത്രപേ

#### ബ്രഹുത്രം

ണ സ്ഥിതിചെയ്യന്നു. അതിനാൽ ജലത്തിൽ പ്രതി ബിംബിച്ച ചന്ദ്രബിംബം ഒന്നാണെങ്കിലും അനേകമാ യി കാണപ്പെട്ടംപോലെ ഒന്നാണെങ്കിലും അനേകമായി കാണപ്പെടുന്നം.'' ബ്രഹ്മബിന്ദുപനിഷത്തിലെ ഒരു മ ന്ത്രത്തിൻെ താൽപയ്യമാണിഇ°. ഈ ദൃഷ്ടാന്തത്തിൽ നിന്നു ബ്രഹ്മം സഗുണനിഗ്ഗ്ണഭാവങ്ങളാകുന്ന രണ്ടു ല ക്ഷണങ്ങളോടുകൂടിയിരിക്കുന്നുവെങ്കിലും സഗുണബ്രഹ്മ മെന്നും നിഗ്ഗണബ്രഹ്മമെന്നും രണ്ടു വസ്തവായിട്ടിരിക്കല ല്ല. ഓരോ ജീവാത്മാവിൻറെയും ശുദ്ധ്യത്തികഠാക്കനു സരിച്ച° അന്ഭവവുതുാസത്തോടുകൂടുംവണ്ണം ഒരേ ബ്ര ഹ്മംതന്നെ രണ്ടു പ്രകാരത്തിൽ അനഭവിക്കപ്പെടുന്ന വെന്നമാത്രം. ചന്ദ്രബിംബം ഒന്നാണെങ്കിൽകൂടി പ്ര തിഫലിക്കുന്ന ജലാശയത്തിൻെറ ശുദ്ധികഠാക്കനുസ രിച്ചു വൃത്യാസപ്പെട്ടുകാണാ൨ണ്ടല്ലോ. അതുപോലെ ബ്രഹ്മം പ്രതിഫലനോപാധിയുടെ വൃത്യാസത്തി നനസരിച്ചാണു് വൃത്യസ്തപ്പെട്ടു പ്രതിഫലിക്കുന്ന ത്ര°. ''അവിക്തോ ച ഭ്രത്വോ വിഭക്തമിവ ച സ്ഥിതം" എന്ന ഗീതാവാക്യംകൊണ്ടു **ബ്രഹ്മത്തി**ൻെറ അപരിച്ഛിന്നതയെയും എന്നാൽ പ്രതിഫലനോപാധി പരിച്ഛേദത്തിനനുസരിച്ചു പരിച്ഛിന്നമെന്ന കളുടെ പോലെ വിളങ്ങന്നുവെന്ന അവസ്ഥയെയും വൃക്തമാക്കീ ട്ടമുണ്ടു°. അതിനാൽ അപരിച്ചുിന്നവും സത്താമാത്രവു മായ ബ്രഹ്മം പ്രതിഫലനോപാധികളുടെ ഭാവത്തിനനു സരിച്ചാണം° പരിച്ഛിന്നമെന്നും സഗുണനിഗ്ഗ്ണമെന്നു മൊക്കെ തോന്നപ്പെടാനിടയാവുന്നതെന്നു പുരുക്കം.

852

#### സു:\_അംബുവദഗ്രഹണാത്തു ന തഥാതചം\_\_19.

ശബ്ദാത്ഥം: \_\_\_\_\_\_എന്നാൽ. അംബുവൽ\_ജലാശയ പ്രതിബിംബിതചന്ദ്രബിംബംപോലെ. അഗ്രഹണാൽ= ബ്രഹ്മത്തെ ഗ്രഹിക്കാതിരിക്കാൻ കാരണം. തഥാതചം ന=അപ്രകാരമല്ലാത്തതുകൊണ്ടതന്നെയാണെന്നു ഗ്രഹി ക്കേയും വേണം.

സാരം:\_പൂപ്പസൂത്രത്തിൽ ജലാശയത്തിലെ ചന്ദ്ര പ്രതിബിംബത്തോടു തുലുമായി പരമാത്മാവിനെ ഉപ മിച്ചുവെങ്കിലും ആ ഉപമാ പൂണ്ണമല്ല. \_ ഉപമയുടെ ഒരം ശംമാത്രമേ യോജിക്കുള്ള. അതിനാൽ അതു മാത്രമേ സചീകരിക്കേണ്ടതുമുള്ള. ഏകതചത്തിലെ നാനാതചഭ്രാ ന്തിയെ കാണിക്കാനാണം° ചന്ദ്രപ്രതിബിംബവുമായി ഉപമിച്ചത്മ്. അതു ശരിയാണുതാനും. എന്നാൽ മററു ഭാഗങ്ങളൊന്നും ശരിയല്ല. ജലാശയത്തിൽ ചന്ദ്രൻറ പുാപ്ലിയില്ല. ചന്ദ്രപ്രതിബിംബംമാത്രമാണുള്ളത്ം. എ ന്നാൽ ബ്രഹ്മം അങ്ങനെയല്ല. എല്ലാ ജീവികളിലും സ്വയം പ്രകാശിക്കുന്നു. ഇങ്ങനെ പല അപൂണ്ണതകളും പ്രസ്തതയുപമയ്ക്കുണ്ടു°. എന്നാൽ ഏകതചത്തിൽ നാനാ തചരാന്തിയെന്ന അവസ്ഥ വളരെ പൂണ്ണമാണും. ആതു മാത്രമേ പ്രസ്തതയുപമകൊണ്ടുദ്ദേശിച്ചിട്ടുമുള്ളൂ. അതി നാൽ അതു മാത്രം ഗ്രഹിക്കപ്പെട്ടാൽ മതി.

### സു:...വ്ലങ്ഷി്ര്രാസഭാക്തചമന്തഭാവാട്ടഭയസാ മഞ്ജസ്യാദേവം....20.

ശബ്ദാത്ഥം:...അന്തഭ്ാവാൽചവരമാത്മാവു ശരീര ത്തിൻെറ അന്തഭ്ാഗത്തായതുകൊണ്ട°. വ്യദ്ധിഹ്രാസഭാ 7∗ ബ്രഹ്മ**സ്ത**ം

ക്തചം⊨ശരീരത്തെപ്പോലെ ക്ഷയപ്പദ്ധികളുണ്ടെന്ന തോന്ന ലിനെയും നിരാകരിക്കന്നപക്ഷം ഉഭയസാമഞ്ജസ്യാൽ⊨ പരമാത്മാവിന്നും ചന്ദ്രപ്രതിബിംബത്തിന്നും സാമൃതാ ഭാവം കിട്ടും. എവം⊨അതിനുവേണ്ടിക്കൂടിയാണ° അങ്ങ നെ ഉപമിച്ചിരിക്കുന്നതു്.

സാരം:\_\_ഉപമേയത്തിൻെറ പൂണ്ണമായ തുലുത ഉപമാനത്തിനുണ്ടാവാൻ വയ്യ. അങ്ങനെ സംഭവിച്ചാൽ ഉപമയല്ല, യാഥാത്ഥ്യംതന്നെയായിത്തീന്റ. പിന്നെ ഞതിനാൽ ഉപമേയത്തിൻെറ ചില അംശങ്ങളെമാത്രം അംഗീകരിച്ചുകൊണ്ടുള്ളതാണം° മിക്കവാറം ഉപമകളെ ല്ലാംതന്നെയും. ഇവിടെയും അങ്ങനെത്തന്നെയാണും. ഏകമായ ചന്ദ്രബിംബത്തിന്നു ജലാശയങ്ങളാകുന്ന പ്രതി ഫലനോപാധികളുടെ നാനാതചംകൊണ്ടം നാനാതചം വ്യഞ്ജിക്കുന്നു. ഇതു ബ്രഹ്മത്തിൻറെയും അവസ്ഥയാണു°. ഏകമായ ബ്രഹ്മം അനേക ശരീരങ്ങളിൽ പ്രതിഫലിക്കു മ്പോഠം നാനാതചമുള്ളപോലെ തോന്നപ്പെടുന്നു. ഏക തചത്തിൽ തോന്നപ്പെടുന്ന നാനാത്വമെന്നുള്ള ഈ ആശ യത്തെമാത്രം വുഞ്ജിപ്പിച്ചുകൊണ്ടാണം' പരമാത്മാവി നെ ചന്ദ്രപ്രതിബിംബവുമായി ഉപമിച്ചത്ര്. കൂടാതെ ജലാശയത്തിൻെറ അന്തഭാഗത്തു പ്രതിബിംബിച്ച ചന്ദ്ര പ്രതിബിംബം ജലാശയത്തിൻെറ പ്പദ്ധിക്ഷയങ്ങറാക്കനു സരിച്ചു വൃദ്ധിക്ഷയങ്ങളെ പ്രാപിക്കുന്നില്ല. അതുപോലെ ശരീരാന്തഭാഗത്തു പ്രതിഫലിച്ച പരമാത്മാവും ശരീര ത്തിനെറ പ്പദ്ധിക്ഷയങ്ങറാകനുസരിച്ചു പ്പദ്ധിക്ഷയങ്ങ ളെ പ്രാപിക്കുന്നില്ല എന്നം സൂചിപ്പിക്ക്നേണ്ടു°. ഇതൊ

354

ഴിച്ച പ്രസ്തതയുപമാനത്തിന്ന° ഉപമേയത്തിൻെറ യാതൊര ധമ്മാംശവം ബാധകമാവുന്നില്ല.

## സു:\_\_ദശനാച്ച\_\_21.

ശബ്ദാത്ഥം:....ദശനാൽ=ശ്രതിയിൽ വേറെ പ്രമാ ണംകൊണ്ടും ഈ വസ്തത സ്പഷ്ടമായി തെളിയുന്നു. ച= അതുകൊണ്ടും പരമാത്മാവിൻെറ ശരീരപ്രതിഫലനം ചന്ദ്രപ്രതിബിംബമെന്നപോലെ അവാസ്തവമല്ല.

സാരം:\_\_കഠോപനിഷത്തിൽ പറയന്നു: ''അഗ്നി **യ്യഥൈകോ ഭുവനം പ്രവിഷ്ടോ ത്രപംത്രപം** പ്രതിത്രപോ ബഭ്രവ. ഏകസ്തഥാ സവ്വഭ്യതാന്തരാത്മാ രൂപം രൂപം പ്രതിത്രപോ ബഹിശ്ചാ എന്നു്. ബ്രഹ്മാണ്ഡത്തിലെ സകല പദാത്ഥങ്ങളിലും വ്യാപ്തമായ ഒരേയൊരു അഗ്നി എപ്രകാരം ഓരോ പദാത്ഥത്തിലും തത്തദാകാരേണ. വിളങ്ങന്നവോ, അതുപോലെ സവ്വജീവകോടികളുടെയും അന്തരാത്മാവായ പരമേശ്വരൻ ഏകനാണെങ്കിലും പ്രത്യേകം പ്രത്യേകമെന്നപോലെ അകത്തു മാത്രമല്ല, പുറത്തുകൂടി വിളങ്ങന്നു. അഗ്നിയെയെന്നപോലെ വായു ആദുതുൻ തുടങ്ങിയവയോടും പരമാത്മാവിനെ ഉപമി ച്ച മന്ത്രങ്ങ**ാം ശ്രതിയിലുണ്ട**്. പ്രതിബിംബത്തെ അതി ക്രമിച്ച ദ്രഷ്ടാന്തങ്ങളാണും ഇവയെല്ലാം. ശരീരത്തിൽ പരമാത്മാപിൻെറ സത്യമായ സ്ഥിതിയെ പ്രതിപാദി ക്കുന്ന മന്ത്രങ്ങറം പേറെയും ശ്രുതിയിലുണ്ടു°. അതുകൊണ്ടു ജീവികളിലോ പദാത്ഥങ്ങളിലോ ഉള്ള പരമാത്മാ വിൻെറ സ്ഥിതി പ്രതിബിംബംപോലെ ആഭാസമാത്ര അതിനാൽ മല്ല, പരമാത്ഥമാണെന്നു വ്യക്തമാവുന്നു.

356

പരമാത്മാവു° അല്ലെങ്കിൽ ബ്രഹ്മം സഗ്ഗണവും നിഗ്ഗണ വും രണ്ടുപിധലക്ഷണങ്ങളുള്ളതുമാണം° എന്നു പറയുന്ന തിൽ യുക്തിഭംഗമില്ല. മാത്രമല്ല, അതാണം° ശ്രുതിക ളുടെ അഭിപ്രായമെന്നും സ്പഷ്ടമാണം°.

## സൂ:...പ്രക്തതോവതചം ഹി പ്രതിഷേധതി തതോ ബ്രവീതി ച ഭ്രയഃ.\_\_22.

ശബ്ദാത്ഥം: പപ്രക്കത്തൊവതചം=പ്രകരണത്തിൽ ബ്രഹ്മലക്ഷണവണ്ണനത്തിൽ 'ഇത്രമാത്ര'മെന്ന അവ സ്ഥയെ നിരാകരിക്കാൻവേണ്ടി. പ്രതിഷേധതി='നേതി' 'നേതി' എന്നിങ്ങനെ ശ്രതി പ്രതിഷേധിക്കുന്നു. ഹി= എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ. തതഃ=അതിനുശേഷം. ഭൂയഃ= വീണ്ടും. ബ്രവീതി ല=പറയുകയും ചെയ്യുന്ന എന്നതു കൊണ്ടുതന്നെ.

സാരം: .\_. ബ്രഹ്മത്തിൻറെ സഗുണനിഗ്ഗ്ണങ്ങളായ രണ്ടുവിധസചര്രപങ്ങളുടെ ലക്ഷണങ്ങളെയും നിരൂപി ച്ചുകഴിഞ്ഞു. ഇവിടെ ശ്രതിയിലെ 'നേതി, നേതി'യെ ന്ന വാകൃത്തിൻെറ ആവശ്യമെന്ത്ര ് അതു സഗ്ഗണസച രൂപത്തെ നിഷേധിക്കലല്ലേ എന്ന സംശയമുണ്ടാവാം. അതല്ലെന്നു സമത്ഥിക്കേയാണും ഈ സൂത്രംകൊണ്ടു ചെയ്യുന്നതും. ബുഹദാരണുകോപനിഷത്തിൽ ബ്രഹ്മ ത്തിൻെറ മുത്താമൂത്തസചരൂപങ്ങളെ പ്രകാശിപ്പിച്ചുകൊ ണ്ടാണും പ്രകരണം ആരംഭിക്കുന്നതും. അവിടെ ഭൌതി കജഗത്തിൽ പ്വഥിവി, ജലം, അഗ്നി എന്നീ മുന്നിനെയും അവയുടെ കാര്യങ്ങളോട്ടെക്ടി മുത്തങ്ങളെന്നും പായു, ആകാശം എന്നീ രണ്ടിനേയും അമുത്തങ്ങളെന്നും പറ ഞ്ഞു. അതുപോലെ അദ്ധ്യാത്മജഗത്തിലും പ്രാണനെയും ഹൃദയാകാശത്തെയും അമൂത്തമെന്നും ശരീരത്തെയും ഇന്ദ്രി അവയിൽ മൂത്ത യങ്ങളെയും മൂത്തങ്ങളെന്നും പറഞ്ഞു. ങ്ങറം നാശസചരൂപങ്ങളെന്നും അമൃത്തങ്ങറും അമൃതസച ത്രപങ്ങളെന്നും പൃക്തമാക്കി. ഇങ്ങനെ ജഡാജഡതത്വ നിരൂപണത്തിൽ **ആധി**ഭൌതികജഗത്തിൽ ങ്ങളുടെ സൂര്യമണ്ഡലത്തെയും, ആദ്ധ്യാത്മികജഗത്തിൽ നേത്ര ഗോളത്തെയും മൂത്തമെന്നു പ്രഖ്യാപിച്ചു. അനന്തരം ആധിദൈവികജഗത്തിൽ സൂര്യമണ്ഡല്സ്ഥപുരഷനെ യം, ആദ്ധ്യാത്മികജഗത്തിൽ നേത്രാന്തഗ്ഗതപുരുഷന യം അമൂത്തമായം പറഞ്ഞു ഇങ്ങനെ പരമാത്മാവിൻെറ സഗുണസാകാരവും, നിഗ്ഗ്ണനിരാകാരവുമായ രണ്ടവിധ സചത്രപങ്ങളുടെയും വണ്ണനത്തിന്നശേഷമാണം 'നേതി, നേതി' എന്ന പാക്യം പ്രയോഗിച്ചിരിക്കുന്നതു°. അതി നും ഇത്രതല്ല, ഇത്രതല്ല എന്നാണത്ഥം. അല്ലാതെ ഇതല്ലെന്നല്ല. ഇതിലം എത്രയോ അധികമാണം് പര മേശപരൻെറ മഹിമയെന്നാണും ആ വാക്യംകൊണ്ടു സൂചിപ്പിച്ചിരിക്കുന്നത്ര°. മഹിമയുടെ അപാരതയെ കാണിക്കാൻ ഇതിലധികം പററിയ വാകും മറെറന്താ ണള്ള<u>ത</u>്?

പിന്നീട്ട പറകയാണം° ആ പരമതത്വത്തിനെറ പേർ സത്യത്തിൻേറയും സത്യമാണെന്നം്. ഈ ജീവാ ത്മാവു സത്യമാണം°; എന്നാൽ ജീവാത്മാവിനെറയും സത്യമാണം° ബ്രഹ്മം. ഇങ്ങനെ പരമേശ്വരനെറ സാകാ രനിരാകാരപ്രകൃതികളെ നിരൂപിച്ചു° ഇതിൽ ജഡമായ

അംശം അവിട്ടത്തെ അപരാപ്രകൃതിയും ചേതനമായ ജീവൻ പരാപ്രകൃതിയുമാണെന്നും വൃക്തമാക്കിയിരിക്കു ന്നു. അതിനാൽ 'നേതി നേതി'യെന്ന ശ്രൂതിവാക്യം ബ്രഹ്മത്തിൻെറ സഗ്രണഭാവത്തെ പ്രതിഷേധിക്കാൻ വേണ്ടിയല്ല; ബ്രഹ്മമഹിമയുടെ അപാരതയെ കാണി ക്കാൻവേണ്ടിയാണപയോഗിച്ചിരിക്കുന്നതെന്നു പുരുക്കം.

## സു:\_തദവൃക്തമാഹ ഫി\_23.

ശബ്ദാത്ഥം:\_\_ഹി=എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ. തൽ= ആ സഗുണസചരൂപവും. അവുക്തം=ഇന്ദ്രിയഗ്രഹ ണയോഗുമല്ലെന്നം°. ആഹ=പറയുന്നു.

സാരം:—ബ്രഹ്മത്തിൻെറ കേവലം നിഗ്ഗ്**ണവും** നിരാകാരവുമായ ഭാവം മാത്രമല്ല; സഗുണവും സാകാര പുമായ ഭാവവും ഇന്ദ്രിയങ്ങറാക്കു സുഗമമായി ഗ്രഹിക്ക ത്തക്കതല്ല എന്നു ശ്രുതി വൃക്തമാക്കീട്ടുണ്ടു°. സഗ്ഗണ സാകാരഭാവത്തിൻെറ സാക്ഷാൽക്കാരത്തെയും, നിഗ്ഗണ നിരാകാരഭാവത്തിൻെറ സാക്ഷാൽക്കാരത്തെയും മുണ്ഡ കോപനിഷത്തിൽ പ്രത്യേകം പറഞ്ഞിട്ടുണ്ടു°. 'യദാ പശ്യഃ പശ്യതേ രുഗുവണ്ണം' എന്നു തുടങ്ങുന്ന മന്ത്രം സഗ്ര ണസാഷാൽക്കാരത്തിന്റെയും, 'ന ചക്ഷഷാ ഗ്രഹ്യതേ' എന്നു തുടങ്ങുന്ന മന്ത്രംമുതൽ മൂന്നുനാലു മന്ത്രങ്ങറം നിഗ്ഗ്**ണ**സാക്ഷാൽക്കാരത്തിൻെറയും വണ്ണനവുമാണം°. അതിനാൽ മുൻപറഞ്ഞ 'നേതി, നേതി' ശബ്ദം സഗ്ര ണഭാവത്തിൻറ നിഷേധമല്ലെന്നു താല്പയ്യം. നിഷേധ മാണെങ്കിൽ മന്നിൽ കാണുന്നതിനെ ചൂണ്ടിയാണല്ലോ നിഷേധിക്കേണ്ടതും. അങ്ങനെ കാണാവുന്നതോ ചുണ്ടാ

വന്നതോ അല്ല സഗ്ഗണഭാവവുമെന്നു സിദ്ധമായല്ലോ. അതിനാൽ ബ്രഹ്മമഹിമയുടെ അപാരതയാണം 'നേതി' ശബ്ദംകൊണ്ടു വൃഞ്ജിപ്പിച്ചിരിക്കുന്നതെന്നു താല്പയ്യം.

## സൂ:—അപി ച സംരാധനേ പ്രത്യക്ഷാന മാനാഭ്യാം—24.

ശബ്ദാത്ഥം: അപി ച=രണ്ട പ്രകാരത്തിലും അ വൃക്തമാണെങ്കിലും. സംരാധനേ=ആരാധനംകൊണ്ട പ്രതൃക്ഷദശനത്തെ പ്രാപിക്ഷന്തവെന്നം°. പ്രതൃക്ഷാന മാനാഭ്യാം=ശ്രൂതിസ് മൃതിപ്രമാണങ്ങളെക്കൊണ്ടു തെ ളിയുന്നം.

സാരം: .....സഗ്ഗണനിഗ്ഗണങ്ങളായ രണ്ടു ഭാവങ്ങളം അവ്യക്തങ്ങളം അതിനാൽ ഇന്ദ്രീയങ്ങറാക്ക് അഗോച രങ്ങളമാണെങ്കിൽ പ്രത്യക്ഷദശനം എപ്പോഴം സാദ്ധ്യ മല്ലെന്നല്ലെ വരുന്നതെങ്കിൽ അങ്ങനെ വരുന്നില്ല. ജപ കീത്തനപൂജാദ്ധ്യാനാദ്യപാസനങ്ങളെക്കൊണ്ടു സഗ്ഗണ ഭാവത്തെയം ജ്ഞാനംകൊണ്ടു നിഗ്ഗണഭാവത്തെയും രാക്ഷാൽക്കരിക്കാൻ കഴിയുന്നുണ്ടും. ശ്രുതിസ°മൃതിക പ്പിൽ അതിനെത്രയോ പ്രമാണങ്ങളുമണ്ടും. അതിനാൽ സാക്ഷാൽക്കാരം സാദ്ധ്യമല്ലെന്നു വരുന്നില്ല. പക്ഷേ ലോകത്തിൽ സാധാരണ കാണുന്ന നാമത്രപങ്ങളുടെ ദശനംപോലെ പ്രയണ്ടതാണെന്നു ചുരുക്കം.

## സൂ: \_ പ്രകാശാദിവച്ചാവൈശേഷ്യം പ്രകാശശ്ച കമ്മണുഭ്യാസാൽ\_\_25.

### <u>ബ്രഹുത്രം</u>

360

ശബ്ദാത്ഥം: .... പ്രകാശാദിവൽ ച=അഗ്നി തുടങ്ങിയ വസ്തകളുടെ പ്രകാശാദിഗുണങ്ങറാപോലെതന്നെ. അ വൈശേഷ്യം=വ്യത്യാസമൊന്നമില്ലാതെ. കമ്മണി=കമ്മ ത്തിൽ. അഭ്യാസാൽ=ശരിയായ അഭ്യാസംകൊണ്ട്. പ്രകാശഃ ല=പരമാത്മാവും പ്രകാശിക്ഷന്നം.

സാരം:\_അഗ്നി, മിന്നൽ തുടങ്ങിയവയുടെ പ്രകാ ശം ചൂടു തുടങ്ങിയ ഗുണങ്ങറം അവ പ്രകാശിക്കുമ്പോറം മാത്രമാണറിയാനിടവരുന്നത്ര°. പ്രകടമാ യി ത്തീരു മ്പോറം അറിയപ്പെടുന്ന ഗുണങ്ങറം അപ്രകടമായിരിക്കു മ്പോഴം ഇല്ലാതിരിക്കുന്നില്ല. പക്ഷേ അറിയപ്പെടുന്നി ല്ലെന്നേയുള്ള. അതുപോലെ ഈശ്വരന്റെ അനന്തക ല്യാണഗുണഗണങ്ങളും പ്രകടമായിത്തീരുമ്പോറം മാത്ര മാണം° പ്രകാശിക്കുന്നതു°. അതുകൊണ്ടു° അപ്രകടമാവു മ്പോറം ഇല്ലെന്നു വരുന്നില്ല. അറിയപ്പെടുന്നില്ലെന്നു ഞഗ്നി പ്രകടമായിത്തീരാൻ പ്രയത്നം ആവശു മാത്രം. മായിരിക്കുന്നതുപോലെ ഈശ്വരൻ പ്രത്യക്ഷമാകന്ന പ്ര കടതയ്ക്ക പ്രയത്നം ആവശ്യമായിരിക്കുന്നു. ഉപാസനം കൊണ്ട<sup>ം</sup> എല്ലാവിധമഹിമകളോടുംകൂടി പ്രതൃക്ഷസാ ക്ഷാൽക്കാരത്തെ സാധിക്കാമെന്നു താല്പയ്യം.

സു:\_\_അതോഗനന്തേന തഥാഹി ലിംഗം\_\_26.

ശബ്ദാത്ഥം: അതഃ=മുൻ പറയപ്പട്ടെ അനേകല ക്ഷണങ്ങളെക്കൊണ്ട്. അനന്തേന=അനന്തദിവുകലുാ ണമയഗ്രണസമ്പന്നനാണം ഈശപരൻ. ഹി=എന്ത്ര കൊണ്ടെന്നാൽ. തഥാ=അപ്രകാരം. ലിംഗം=എത്രയോ ലക്ഷണങ്ങളെക്കൊണ്ടറിയാൻ കഴിയുന്നതുകൊണ്ടുതനെ.

സാരം: \_\_\_\_\_\_\_\_ മൻ പറയപ്പെട്ട അനേകമനേകം കാരണ ങളെക്കൊണ്ടു സവ്വജ്ഞനം സവ്വശക്തനമായ ഈശച രൻ സത്യസങ്കല്പതാ, സവ്വജ്ഞതാ, സവ്വശക്തിമത്താ, സൌഹാദ്ദം, പതിതപാവനതാ, ആനന്ദം, വിജ്ഞാനം, അസംഗതാ, നിവ്വികാരതാ തുടങ്ങി എണ്ണമററ കല്യാണ ത്രസംഗതാ, നിവ്വികാരതാ തുടങ്ങി എണ്ണമററ കല്യാണ ഗുണങ്ങളുടെ ഇരിപ്പിടമാണം° എന്നു തെളിയുന്നു. സ്വയം നിഗ്ഗണനാണെങ്കിലും ഇങ്ങിനെയുള്ള ഗുണങ്ങ ളെല്ലാമുണ്ടെന്നു ശ്രതിയിൽനിന്നു തെളിയുന്നു.

## സൂ:\_\_ഉഭയവൃപദേശാത്തചഹികണ്ഡ ലവൽ\_\_27.

ശബ്ദാത്ഥം: \_\_ഉഭയവുപദേശാൽ = രണ്ടു പ്രകാരത്തി ലും പ്രതിപാദനമുള്ളത്തകാണ്ട്. അഹികണ്ഡലവൽ = സപ്പത്തിൻെറ ചുരുണ്ടുകിടക്കലും നീണ്ടുകിടക്കലുമെന്ന പോലെ. തുടത്തിനെ ഗ്രഹിക്കേണ്ടതാകന്നം.

സാരം: പരമപുരുഷനായ പരബ്രഹവും അവിട്ട ഞെ ശക്തിയായ പ്രകൃതിയും ഒന്നുതനെയോ അഥവാ രണ്ടോ എന്ന നിത്രപിച്ചു സമത്ഥിക്കലാണം" ഇവിടെ പ്രകരണവിഷയം. ഒരു പാമ്പു ശാന്തനായി ചുരുണ്ടുകി ടക്കുന്ന സമയത്തും നീണ്ടനിവന്നു ഫണം വിടത്തി പീററന്ന സമയത്തും അതിനെറ പ്രകൃതി തികച്ചും രണ്ടാണെന്നു പറയണം. എങ്കിലും പാമ്പു രണ്ടല്ലു, ഒന്നുതന്നെ. എന്നിരുന്നാലും ചുരുണ്ടുകിടക്കുന്ന സമയ ത്ത്ത് അതിനില്ലാത്ത ചില ശക്തികറാം നീണ്ടനിവന്നു പണം വിടത്തിയപ്പോറം ഉള്ളതായി തോന്നാം. എന്നാൽ ആ ശക്തി ചുരുണ്ടുകിടന്നപ്പോഴും ആ പാമ്പിലുണ്ടായിരു 8\* ബ്ര**ഹ്യതം** 

ന്നു. പക്ഷേ പ്രകടമായില്ലെന്നമാത്രം. അതിനാൽ പാ മ്പിൽനിന്നു വേറെയല്ല അതിനെറ ശക്തിയെന്നും ശക്തി യുടെ പ്രകടവും അപ്രകടവുമായ ഭാവങ്ങറാകൊണ്ടുമാത്ര മാണം' വ്യത്യാസം തോന്നപ്പെട്ടന്നതെന്നും വൃക്തമാ വന്നു. അതുപോലെ പരമപുരുഷനായ പരബ്രഹ്മം കാര ണസ്വത്രപത്തിൽ വത്തിക്കുമ്പോറ്റം പരാപരകളായ പ്രക്തികറാ തന്നിൽ ലയിക്കുകയും കായ്യസ്വത്രപത്തിൽ വത്തിക്പോറ്റം അവ ഉണന്ന നാമത്രപാകാരേണെ പ്രപ ഞ്ചമായി വികസിക്കേയും ചെയ്യന്നു എന്നു താല്പയ്യം. അതിനാൽ പുരുഷങ്കൽനിന്നു വേറെയല്ല പ്രക്തതി ഞല്ലെങ്കിൽ ശക്തി. ഈ തത്വത്തെ പ്രകാശിപ്പിച്ചു കൊണ്ടു ശ്രതി കാരണബ്രഹ്മത്തെ നിവ്വിശേഷമെന്നും കായ്യബ്രഹ്മത്തെ സവിശേഷമെന്നും വണ്ണിച്ചിട്ടുമുണ്ട്. സ്ല:...പ്രകാശാശ്രയവഭവാ തേജസ്തലാൽ...28. ശബാത്രം: വാ പത്തലെങ്കിൽ പെറ്റുന്നേത്ത്.

ശബ്ദാത്ഥം:... വാ = അല്ലെങ്കിൽ. പ്രകാശാശ്രയ വൽ=പ്രകാശവും അതിന്റെ ആശ്രയവുമെന്നപോലെ അഭേദമാണം<sup>°</sup>. തേജസ്തലാൽ=എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ തേജ സ്സെന്ന ദൃഷ്ടിയിൽക്കൂടെ വീക്ഷിക്കുമ്പോറം രണ്ടും ഒന്നാ ണല്ലോ.

സാരം:...പ്രകാശവും അതിന്നാശ്രയമായ ആദിത്യ മണ്ഡലവും എപ്രകാരം ഒന്നാണോ, അതുപോലെ പരമ പുരുഷനം അവിട്ടത്തെ പ്രകൃതിയും ഭിന്നമല്ല. എന്നിരു ന്നാലും പ്രകാശത്തെയും ആദിത്യമണ്ഡലത്തെയും വേറെ വേറെയായി പറയാവുണ്ടു ലോകത്തിൽ. അതുപോലെ പുരുഷനെയും പ്രകൃതിയെയും വെവ്വേറെ വണ്ണിച്ചിട്ടു മുണ്ട്. പക്ഷേ തേജസ്സെന്ന നിലയ്ക്കു നോഷന്വോറം ആദിത്യനം തേജസ്സം രണ്ടല്ലെന്നു വ്യക്തമാണം". അതു പോലെ ബ്രഹ്മവും പ്രകൃതിയും രണ്ടല്ലതാനം.

### സു:\_പുവ്വദചാ\_\_29.

ശബ്ദാത്ഥം:...വാ=അല്ലെങ്കിൽ. പൂവ്വൽ=ആദ്യം പറഞ്ഞതുപോലെ രണ്ടിൻെറയും അഭേദത്തെ ഗ്രഹിക്കു ന്നതും തെററല്ല.

സാരം: ഇതേ ഗ്രന്ഥത്തിൽത്തന്നെ രണ്ടാമദ്ധ്യാ യം മൂന്നാംപാദം നാല്പത്തിമൂന്നാംസൂത്രംകൊണ്ട പരമാ ത്മാവിന്നു തൻെറ അംശഭൃതങ്ങളായ ജീവസമുദായങ്ങ ളിൽനിന്നു എപ്രകാരം അഭേദം സമത്ഥിക്കപ്പെട്ട വോ, അതുപോലെ ഇവിടെയും പുരുഷനം പുരുഷനെറ ശക്തിയും വേറെയല്ലെന്നു ധരിക്കുന്നതും ഉപപന്നം തന്നെ.

## സു:\_\_പ്രതിഷേധാച്ച\_\_30.

ശബ്ദാത്ഥം:…ച≕അതുപോലെ. പ്രതിഷേധാൽ₌ മററുള്ളവയുടെ പ്രതിഷേധംകൊണ്ടും പ്രകൃതിപുരുഷന്മാ ക്ട° അഭേദതചം സിദ്ധമാവുന്നണ്ട്°.

സാരം: കാണപ്പെടുന്ന ഈ പ്രപഞ്ചം ഉണ്ടാവുന്ന തീന്നു മുമ്പു സത്തായ ബ്രഹ്മംമാത്രമേ ഉണ്ടായിരുന്നുള്ള എന്നു ശ്രുതി പറയുന്നുണ്ട്ര്. ആ സ്ഥിതിക്കു പ്രപഞ്ച ത്തിൻെറ പ്രകടഭാവത്തിനു മുമ്പു ബ്രഹ്മമൊഴിച്ചു മറെറാ ന്നുമുണ്ടായിരുന്നില്ലെന്നു വ്യക്തമാവുന്നുണ്ടല്ലോ. പരാ പരപ്രകൃതികഠം അപ്പോറം ബ്രഹ്മത്തിൽ ലയിച്ചിരുന്നു വെന്നും പിന്നീട്ട സ്പയ്പ്പിയുടെ സന്ദര്ം വന്നപ്പോഴാണം'

#### ല്പഹ്മയം

അവ ഉണന്നു പ്രത്യേകമെന്നു തോന്നത്തക്കനിലയിൽ വികസിച്ചതെന്നമാണല്ലോ അതിൻെറ അത്ഥം. അതു കൊണ്ടും പ്രകൃതിപുരുഷന്മാക്കു തമ്മിൽ ഭേദമില്ലെന്നും അഭേദമാണുള്ളതെന്നും സിദ്ധമാവുന്നുണ്ടു<sup>o</sup>.

## സൂ:—പരമതഃ സേതുന്മാനസംബന്ധഭേദവു പദേശേഭ്യഃ—31.

ശബ്ദാത്ഥം:...അതഃ = ജഡചേതനാസചത്രപങ്ങളാ യ പ്രകൃതികളെക്കാറ്റം. പരം=ശ്രേഷ്ഠമാകന്ത പരബ്രഹ്മം. സേതുന്മാനസംബന്ധഭേദവുപദേശേഭ്യഃ=എന്തുകൊണ്ടെ ന്നാൽ ശ്രതിയിൽ പ്രകാശിപ്പിച്ച സേതു, ഉന്മാനം, സംബന്ധം, ഭേദം എന്നിവയുടെ വണ്ണനങ്ങളെക്കൊണ്ട് ഇതു സിദ്ധമാവുന്നം.

സാരം: \_\_ സകലജഗൽസ്റ്റഷ്ടിസ്ഥിതിസംഹാര ങ്ങറംക്കം കാരണഭ്യതങ്ങളും ജഡചേതനാസ്പത്രപങ്ങള മായ ഈശ്പരന്റെ അപരയും പരയുമാകന്ന പ്രകൃതിസ്പ ത്രപങ്ങളെ ശേപതാശ്പതരോപനിഷത്തിൽ ക്ഷരമെന്നും അക്ഷരമെന്നുമുള്ള പേരുകളിൽക്കൂടെ വണ്ണിച്ചിട്ടുണ്ട്. ത്രീമൽഭഗവൽഗീതയിലും ക്ഷേത്രക്ഷേത്രജ്ഞന്മാരെന്നും പ്രകൃതിപുരുഷന്മാരെന്നും ക്ഷരാക്ഷരങ്ങളെന്നും ഉല്ലേഖ നം ചെയ്തിട്ടുണ്ട്. പ്രസ്തൃത രണ്ടു പ്രകൃതിസ്പത്രപങ്ങളെ ക്കാളും അവയുടെ വിസ്തൃതസ്വത്രപമായ പ്രപഞ്ച ഞെക്കാളും ശ്രേഷ്യമാണും പരബ്രഹ്മമെന്നും അതുകൊ ഞാം പുരുഷോത്തമനെന്നു പേരുണ്ടായതെന്നും പറ യുന്നുണ്ട്. എന്നാൽ ശ്രതിയിൽ ബ്രഹ്മത്തിന്നു പ്രകൃതി സ്വത്രപങ്ങളിൽനിന്നുള്ള വ്യത്യാസത്തെയും ശ്രേഷ്ഠത

digitized by www.sreyas.in

364

യെയും സമത്ഥിക്കാൻ നാലു കാരണങ്ങറം പറഞ്ഞിട്ടു ണ്ടെന്നു കാണാൻ കഴിയും. 1. സേതു, 2. ഉന്മാനം, 3. സംബന്ധം, 4. ഭേദം. ഇവയാണം പ്രസ്തത നാലു കാരണങ്ങറാ.

"അഥ യ ആത്മാ സ സേ<u>ത</u>വ്വിധ്യതിഃ." പിന്നെ യാതൊരു പരമാത്മാവുണ്ടോ അത്ല° എല്ലാററിനെയും ധരിച്ചകൊണ്ടിരിക്കുന്ന സേതുവാണം' എന്നിങ്ങനെ ഛാന്ദോഗ്യോപനിഷത്തിലം ''ഏഷ സേതുവ്വിധാരണഃ'' ഇതും എല്ലാറാിനെയും ധരിക്കുന്ന സേതുവാണും എന്നു ബ്ബ ഹദാരണുകത്തിലും പറഞ്ഞിട്ടുണ്ടു<sup>ം</sup>. രണ്ടാമത്തെ ഹേതു ഉന്മാനത്തിൻെറ പണ്ണനമാണല്ലോ. ഉന്മാനശബ്ദത്തിന്ന° എല്ലാററിനെക്കാളം വലിയതെന്നത്ഥമാണല്ലോ. "ጫ താവാനസ്യ മഹിമാ തതോ ജ്യായാംശ്ചപ്പ്രുഷ്ഷം. പാദോf സു സവ്വാ ഭ്രതാനി ത്രിപാദസുാമൃതം ദിവി." പരമപുര ച്ച് \_\_\_\_ ഷനായ പരമാത്മാവു° ഇതിനെക്കാറം ശ്രേഷമാണം°. മഹിമയുണ്ടു°. സമസ്തപ്രാണിവഗ്ഗങ്ങളം അത്രമാത്രം അവിടുത്തെ പാദം മാത്രമാണം°. ശേഷിച്ച കരദ അമുതാത്മകങ്ങളായ മുന്നു പാദങ്ങറാം പരമധാമ എന്നിങ്ങനെ ഛാന്ദോഗൃത്തിൽ ത്തിലാണ്ം". പറയു ന്നുണ്ടും. മൂന്നാമത്തെ ഹേതു സംബന്ധമാണു<sup>ം</sup>. അതി നെയും പലേടത്തും ശ്രതി വണ്ണിച്ചിട്ടണ്ട<sup>ം</sup>. ശേചതാശചത രോപനിഷത്തിലെ ''സ വിശ്ചക്കൽ വിശചവിദാത്മയോ നിഃ'' എന്ന തുടങ്ങന്ന മത്രം പരമാത്മാവിന്നം പ്രകൃതി സചത്രപങ്ങുറാക്കം തമ്മിലുള്ള അഭേദ്യസംബന്ധത്തെ പണ്ണിക്കുന്നതാണം°. നാലാമത്തേതു ഭേദസചത്രപപണ്ണ

#### ബ്രഹ്മ**സുത്രം**

നമാണം'. അതും പലേടത്തുണ്ടു'. ശേചതാശചതരം, മണ്ഡകം, ബുഹദാരണുകം എന്നീ ഉപനിഷത്ത്രക്കളിൽ ജീവൻെറ പാരതന്ത്ര്യത്തെയും ഈശചരൻെറ സവ്വതന്ത്ര സചതന്ത്രയെയും വണ്ണിക്കുന്നിടത്തൊക്കെ ഭേദത്തെ വൃക്തമാക്കീട്ടണ്ടും'.

പറയപ്പെട്ട നാലു കാരണങ്ങളെക്കൊണ്ട സവ്വ്ജ്ഞ നും സവ്വ്ശക്തനും സവ്വാന്തയ്യാമിയും സവ്വാധാരനമായ പരമപുരുഷൻ തൻെറ്റ് രണ്ടുവിധപ്രകൃതിസ്ഥത്രപങ്ങ ളിൽനിന്നും അത്യന്തവിലക്ഷണനും ശ്രേഷ്ഠനമെന്നു തെളിയുന്നു. പ്രസ്തൃത ശ്രൂതികളിൽക്കൂടെ വായ്ക്കപ്പെട്ട പരമാത്മസ്ഥത്രപം ദിവ്യവും അലൌകികവും നിരുപാ ധികവുമാണും. അതിനാൽ പ്രസ്തൃത പരമാത്മാവിനെ അറിയുന്നതുകൊണ്ടും ഒരാറ്റാക്കു പരമശാന്തിയും ബന്ധ നിപ്പത്തിയും സവ്വഥാ അമുതത്വപ്രാപ്തിയും കൈവരുമെ നാം വൃക്തമാക്കിട്ടുണ്ടും.

സു:\_\_സാമാന്യാത്ത\_\_\_32.

ശബ്ദാത്ഥം:...സാമാനുാൽ ഇ₌ശ്രതിയിൽ പ്രകൃതി പുരഷന്ഥാരുടെ ഭേദാഭേദഭാവങ്ങശ തലുപ്രാധാന്യത്തോ ടുകൂടി വണ്ണിക്കപ്പെട്ടിരിക്കുന്നതിനാൽ രണ്ടം ഒരുപോലെ മാനുങ്ങശതന്നെ.

സാരം: ... ബ്രഹ്മത്തിന്നം പ്രകൃതിക്കും തമ്മിൽ ഭേദ വും അഭേദവുമണ്ടെന്നു സമത്ഥിക്കലായിരുന്നു ഇതുവരെ ത്തെ പ്രകൃതം. എന്നാൽ ഈ സൂത്രംകൊണ്ടു പ്രസ്തത ഭേദാഭേദങ്ങളിൽ ഏതിനാണം' പ്രാമാണ്യമെന്നു വ്യക്ത മാക്കുകയാണം'. പരബ്രഹ്മപരമാത്മാവിനെ അപേക്ഷി ച്ചു് എല്ലാററിൻറയും ഈശചരൻ, അധിപതി, പ്രേര കൻ, ശാസകൻ, അന്തയ്യാമി എന്നീ അയ്ഥത്തെ പ്രകാ ശിപ്പിക്കുന്ന ''എഷ സവ്വേശചരഃ'' ''എഷ സവ്വേശചര എഷ ഭതാധിപതിഃ'' ''എഷ ത ആത്മാന്തയ്യാമുമ്പത്പം'' എന്നിങ്ങനെ യാവചില ശ്രതിവാക്യങ്ങളുണ്ടോ അവ യെല്ലാം ഭേദപ്രതിപാദകങ്ങളാണം'. അതുപോലെ ''തതച മസി'' ''അയമാതമാ ബ്രഹ്മ'' എന്നിങ്ങനെയുള്ള വാക്യ ങാറം അഭേദവാചികളുമാണം'. പ്രസ്തത രണ്ടുതരം വാക്യ അറംക്കം തുല്യപ്രാമാണ്യതയല്ലാതെ വ്യത്യാസമൊന്നു മില്ല. അതിനാൽ ബ്രഹ്മവം പ്രകൃതിയും ഒന്നാണെന്നു കാണിക്കുന്ന വണ്ണനകളും രണ്ടാണെന്നു കാണിക്കുന്ന വണ്ണനകളും രണ്ടും ഒരുപോലെ മാനനീയങ്ങാനതന്നെ.

സു:\_\_ബുദ്ധ്യത്ഥഃ പാദവൽ\_\_\_33.

ശബ്ദാത്ഥം:..പാദവൽ₌അവയവരഹിതമായ ബ്ര ഹത്തിന്ന നാലു പാദങ്ങളെ കല്പിച്ചതുപോലെത്തന്നെ ബോധാനഭ്രതിക്കപേണ്ടിയാണം°. ബുദ്ധൃത്ഥഃ₌മനന നിദിദ്ധ്യാസാദ്യപദേശവും.

സാരം:\_\_\_ട്രോഭേദവണ്ണനങ്ങറം രണ്ടും തുല്യങ്ങറം തന്നെയാണെങ്കിൽ പിന്നെ എന്തിനാണം" രണ്ടുവിധവ ണ്ണനങ്ങളെന്നു സംശയമുണ്ടാവാം. അതിനെപ്പററി വിവരിക്കുന്നു ഈ സൂത്രത്തിൽ. ഉപാസകന്മാരുടെ എല്ലാവരുടെയും മാനസികസംസ്കാരം കരുപോലെയല്ല. വിലർ ഭേദത്രപത്തിലുപാസിക്കുമ്പോറെ മററു ചിലക്ക് അഭേദത്രപേണ ഉപാസിക്കുന്നതായിരിക്കം പ്രീതി, രണ്ടു പ്രകാരത്തിലുള്ള ഉപാസനങ്ങളുടെയും പരമഫലമായി

പ്പഹുത്രം

പ്രാപിക്കപ്പെടുന്ന ലക്ഷും ഒന്നുതന്നെ. അതിനാൽ രണ്ടു പ്രകാരത്തിലുള്ള ഉപാസനങ്ങളും ഒരുപോലെ ശ്രേഷ്ഠങ ളാണം<sup>°</sup>. അതിനെക്കാണിക്കാൻവേണ്ടിത്തന്നെയാണം<sup>°</sup> ഭേദാഭേദത്രപേണ രണ്ടു പ്രകാരത്തിലുള്ള വണ്ണനങ്ങളും. അതിനാൽ നിരവയവമായ ബ്രഹ്മത്തെ ബോധിക്കാൻ വേണ്ടി ചതുഷ്പാദകല്പന എപ്രകാരം ഉപയോഗപ്രദമാ ണോ, അതുപോലെത്തന്നെ ഉപയോഗപ്രദങ്ങളാണം<sup>°</sup> അഭേദവാക്യങ്ങറാ വഴിക്കുള്ള ശ്രവണമനനനിടിദ്ധുാ സോപദേശങ്ങളും. ജിജ്ഞാസുകളുടെ സംസ്കാരവൃത്യാ സം അല്ലെങ്കിൽ അധികാരവൃത്യാസമാണം<sup>°</sup> അവയ്കാ സ്പാമമന്നു താല്പയ്യം.

## സു:\_സ്ഥാനവിശേഷാൽ പ്രകാശാഭിവൽ\_\_34.

ശബ്ദാത്ഥം:—പ്രകാശാദിചൽ=പ്രകാശം തുടങ്ങിയ വയെന്നപോലെ. സ്ഥാനവിശേഷാൽ=ഉപാധിവുതുാ സം ഹേതുവായി നാനാതചം പ്രകടമായി.

സാരം: ഇവിടെ ഒരു സംശയം അങ്കരിച്ചേയ്ക്കാം: അതായതു ബ്രഹ്മവും പരാപരകളാകന്ന രണ്ടു ബ്രഹ്മപ്പുക തികളം തമ്മിൽ വൃത്യാസമില്ലെങ്കിൽ പരാപ്പകൃതിസ്ഥ രൂപന്മാരായ ജീവന്മാക്കിടയിൽ എങ്ങനെ നാനാത്വം കല്പിക്കപ്പെട്ട എന്ന് അതിനെറ മറുപടിയാണീ സൂത്രം കൊണ്ടു വൃക്തമാക്കുന്നത്ര്. ആദിത്യൻ, ചന്ദ്രൻ, അഗ്നി, നക്ഷത്രം, മിന്നൽ, ദീപം എന്നിവയിൽക്കൂടെ പ്രകാശി ക്നേ പ്രകാശം ഒന്നാണെങ്കിലും അനുഭവത്തിൽ വൃത്യാ സമുണ്ടെന്നതു സ്പഷ്ടമാണ്. എന്നാൽ അതു പ്രകാശ ത്തിൻെറ പുത്യാസംകൊണ്ടോ നാനാതചംകൊണ്ടോ അല്ലെന്നും ഉപാധികളുടെ നാനാതചംകൊണ്ടാണെന്നും ബോധിക്കാൻ കഴിയും. അതുപോലെ ജീവചൈതന്യം കന്നാണെങ്കിലും തത്തൽശരീരോപാധികളും അനാദിജ നുവാസനാസഞ്ചയങ്ങളും വൃത്യസ്തങ്ങളായതുകൊണ്ടാണം° ശ്രതിയിൽ നാനാതചത്തെ പ്രകടമാക്കിയിരിക്കുന്നത്ല°.

സു:\_\_\_ഉപപത്തേശ്ച\_\_\_35.

ശബ്ദാത്ഥം:—ഉപപത്തേഃ ച₌ഉപപത്തികൊണ്ടം; ഔചിതുംകൊണ്ടം ജീവന്മാക്ക് നാനാതചമില്ലെന്ന പറയു ന്നതിൽ അസാംഗതൃമില്ല.

സാരം:\_\_ ജഗത്തിനെറ ഉല്പത്തിക്കു മുമ്പും ഏകവും അദ്പിതീയവുമായ ചൈതന്യം മാത്രമാണുണ്ടായിരുന്ന തെന്നും അതിൽനിന്നാണു<sup>ം</sup> എല്ലാ ജഗത്തുകളുമുണ്ടായ തെന്നും ജഗത്തിൻെറ നിമിത്തോപാദാനങ്ങളായ രണ്ട്ട കാരണങ്ങളും പ്രസ്തത ചൈതന്യമാണെന്നും ശ്രതിയിൽ പറയുന്നുണ്ടും. അതിന്നുശേഷം ''തത്വമസി'' തുടങ്ങിയ വാക്യങ്ങളെക്കൊണ്ടു താൻ ആ പരമാത്മാവിൽനിന്നു **വേറെയല്ലെന്ന** ബോധിച്ചുപാസിക്കാൻ ഉപദേശിക്കുന്ന മുണ്ട<sup>ം</sup>. ഭോകത്രഭോജ്യാദിഘടകങ്ങളടങ്ങിയ ജഡചേത നാത്മകമായ ഈ ജഗത്തിൻെറ സ്രഷ്ടാവും നിയന്താവും പരിപാലകരും പ്രസ്തതപരമാത്മാവാണെന്നും പണ്ണിക്കു ന്നുണ്ടു°. ബന്ധമോക്ഷസചത്രപങ്ങളേയും പണ്ണിക്കുന്നു ണ്ടു<sup>0</sup>. ജീവസമദായത്തേയും അവരുടെ കമ്മസംസ്കാര ത്തേയം അനാദിയെന്നു കാണിച്ചു ജീവന്മാരുടെ ഉപ്പത്തി യെ നിഷേധിക്കുന്നുമണ്ടും. ഈ വക ശ്രത്യഭിപ്രായങ്ങ 9\*

#### ബ്ഫസൂത്രം

ളെ മുൻനിത്തി നോക്കുമ്പോറം ജീപന്ത നാനാതചമി ല്ലെന്നും എന്നാൽ വിഭിന്നങ്ങളായ കമ്മസംസ്താരവിശേ ഷങ്ങളെക്കൊണ്ടു നാനാതചമുള്ളതായി തോന്നപ്പെട്ടക മാത്രമേ ചെയ്യുന്നുള്ള എന്നും കരുതണം. പ്രളയകാലത്ത്ര് എല്ലാ ജീപന്മാരും ബ്രഹ്മത്തിൽ ലയിക്കുന്നു. സ്പ്രജ്വിയുടെ സന്ദഭം വരുമ്പോറം വീണ്ടും പ്രത്യേകമായി പ്രകടമാവു കയും ചെയ്യുന്നു. പരാപ്രകൃതിസ്വത്രപന്മാരംണം ജീവ ന്മാരെന്ന കാരണത്താൽ ബ്രഹ്മത്തിൽനിന്നു ഭിന്നന്മാരു മാണം". ആ സ്ഥിതിക്കു ജീവത്വമുള്ളപ്പോഴും ബ്രഹ്മ ത്തിൻെറ അംശമാണം". അതിനാൽ ജീവൻ പരമാത്മാ വിൽനിന്നു വേറെയല്ലെന്നും എന്നാൽ പരമാത്മാവു ജീവന്മാരുടെ നിയന്താവും ജീവന്മാർ പരമാത്മാവിന്നു നിയമുന്മാരുമാണെന്നും ധരിക്കുന്നതാണം" ഉപപന്നമാ യിട്ടിരിക്കുന്നത്ക്.

# സു: \_\_ തഥാന്യപ്രതിഷേധാൽ\_\_\_36.

ശബ്ദാത്ഥം: ....തഥാ=ഞങ്ങനെത്തന്നെ. അനുപ്ര തിഷേധാൽ=പരമാത്മാപിൽനിന്നനുമായി മറൊാന്നി ല്ലെന്ന നിഷേധംകൊണ്ടും ജീവൻ ബ്രഹ്മത്തിൽനിന്നു ഭിന്നനാണ്ം.

സാരം: കൂടാതെ ശ്രതിയിൽ പലേടത്തും ബ്രഹ്മ ത്തിൽനിന്നനുമായി മറൊാന്നില്ലെന്ന അന്യവസ്തപ്ര തിഷേധം അനേകം പ്രാവശ്യം ചെയ്തിരിക്കുന്നതായി കാണുന്നുജ്. അതിൽനിന്നു പരമാത്മാവുതന്നെ തൻെറ പരാപരശക്തികളോട്ടുകൂടി ജഗദാകാരേണ വിളങ്ങുകയാ ണെന്നു ധരിക്കേണ്ടിവരുന്നുണ്ട്. ആ സ്ഥിതിക്കുനാനാ തചം ദ്വഷ്ടമായാൽക്കൂടി അതു° ഏകതചത്തിൽ തോന്ന പ്പെടുന്നതാണെന്ന കാരണത്താൽ നാനാതചമില്ല. പ്രകൃ തിസചത്രപങ്ങളെക്കൊണ്ടു നാനാതചം തോന്നാമെങ്കിൽ കരചരണാദ്യവയവങ്ങറാക്കു ശരീരത്തോടെന്നപോലെ അഭേദമാണുള്ളതു°. ബ്രഹ്മം എപ്പോഴും നിവ്വികാരവും അസംഗവും ഭേദരഹിതവും അഖണ്ഡവുംതന്നെ.

## സൂ:.\_.അനേന സവ്വ്ഗതത്വമായാ മശബ്ദാദിഭ്യഃ\_\_37.

ശബ്ദാത്ഥം: അനേന-ഇപ്രകാരം ഭേദാഭേദനിത്ര പണത്താലം ആയാമശബ്ദാദിഭ്യഃ=ശ്രതിയിൽ വ്യാപ കതാസൂചകങ്ങളായ ശബ്ദങ്ങളെക്കൊണ്ടും. സവ്വഗത തപം=ബ്രഹ്മം സവ്വത്ര വ്യാപ്തമെന്നും സിദ്ധമാവുന്നു.

സാരം: .... ശ്രതിയിലും ഗീത ഇടങ്ങിയ സ്മൃതിക ളിലും കാണന്ന ബ്രഹ്മം സവ്വവ്യാപ്തമാണെന്നു കാണി ക്കുന്ന ശബ്ദങ്ങളെക്കൊണ്ടും മുമ്പു സ്ലപിപ്പിച്ച വിവേച നങ്ങളെക്കൊണ്ടും ബ്രഹ്മം സവ്വത്ര വ്യാപ്തമാണെന്നും, ബ്രഹ്മത്തിന്നു പുറമേയെന്നു പറയാവുന്നതോതിൽ ഒന്നും തന്നെ ഇല്ലെന്നും വൃക്തമാവുന്നു. സവ്വഥാ അഭേദ മാണ് ബ്രഹ്മമെന്നു സമത്ഥിക്കുന്നപക്ഷം ഈ സവ്വത്ര വ്യാപ്തി സംഗതമല്ല. അതിനാൽ ബ്രഹ്മത്തിന്നു സ്വശ ത്വികളാകുന്ന പരാപരപ്രകൃതികളോട്ട ഭേദവും അഭേ ദവും രണ്ടുമുണ്ടെന്നാണ് കണക്കാക്കേണ്ടഇ്. ശക്തിയും ശക്തികാംക്ക് അഭിന്നനിമിത്തോപാദാനകാരണത്വം ബ്രഹ്മത്തിനുണ്ട്. എങ്കിലും പ്രകൃതിധമ്മങ്ങളിൽ സംഗ മില്ല ബ്രഹ്മത്തിനെന്നതുകൊണ്ടും നിയന്തൃത്വമുണ്ടെന്നു ള്ളതുകൊണ്ടും പ്രകൃതിശക്തികളിൽനിന്നു വിലക്ഷണവു മാണും ബ്രഹ്മം. അതിനാൽ ബ്രഹ്മത്തിന്നു പ്രകൃതിശക്തി കളുമായി ഭേദാഭേദങ്ങറം രണ്ടുമുണ്ടെന്നുള്ളതാണും സിദ്ധ മാവുന്നതും.

സു:....വലമത ഉപപത്തോ:.....38.

ശബ്ദാത്ഥം:\_\_ഫലം=ജീവന്മാരുടെ കമ്മഫലങ്ങറം. അതഃ=ബ്രഹ്ത്തിൽനിന്നാണുണ്ടാവുന്നതു°. ഉപപത്തേഃ= എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ അങ്ങനെ വിചാരിക്കുന്നതാണം° യുക്തിസംഗതമായിട്ടിരിക്കുന്നതെന്നതുകൊണ്ടുതന്നെ.

സാരം:...ഇപ്രകാരം ബ്രഹസ്വത്രപത്തെയും ഭദോ ഭേദങ്ങളെയും നിത്രപിച്ചു നിണ്ണയിച്ചശേഷം ജീവന്മാ രുടെകമ്മഫലങ്ങളെ ആരാണു് കൊടുക്കുന്നതെന്നു നി ത്രപിക്കുകയാണു് തുടങ്ങാൻ പോവുന്ന ഈ പ്രകരണം കൊണ്ടു ചെയ്യന്നതു്.

സപ്പ്ശക്തനും ജീവന്മാരുടെ എല്ലാ കമ്മങ്ങറാക്കം സാക്ഷിയുമായ പരമാത്മാവുതന്നെയാണു് എല്ലാ കമ്മ ഫലങ്ങളെയും വ്യവസ്ഥയോട്ടുകൂടി വീതിച്ചു കൊട്ടുക്കു ന്നത്ല്. എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ പരമാത്മാവല്ലെന്നു പറ യുന്നപക്ഷം ജഡയായ പ്രകൃതിയോ അല്പശക്തനായ ജീ വനോ അങ്ങനെ ചെയ്യമെന്നു വിചാരിക്കാൻ വയ്യ പ്രകൃതി കേവലം ജഡയായതിനാൽ ജീവന്മാരുടെ ഓ രോ കമ്മത്തിനും അനുരൂപമായ ഫലത്തെ പ്രമാദം കൂടാതെ കൊട്ടക്കാവുന്ന വിവേകമുണ്ടെങ്കിലും അല്പജ്ഞ നം അല്പശക്തനമായതിനാൽ ജീവനും കമ്മഫലങ്ങളെ

### മൂന്നാമധ്യായം \_പാദം 2 373

പ്രമാദം കൂടാതെ വിവേചനംചെയ്യാനോ കൊടുക്കാനോ സാദ്ധ്യമല്ല. ചിലേടത്തു ചില ദേവന്മാരെ ഫലദാതാ കളായി കല്പിച്ചുകാണാമെങ്കിലും അവരും പരമാത്മാവി നെറ കല്പനകളുടെ നിവ്വാഹകന്മാരായിത്തീരുന്നതല്ലാതെ സ്വതന്ത്രന്മാരോ സ്വയം ഫലദാതാക്കളോ അല്ല. അതി നാൽ സവ്വജ്ഞനും സവ്വശക്തനമായ പരമാത്മാവുത നെയാണും ജീവന്മാരുടെ കമ്മഫലദാതാപായിട്ടിരിക്കു ന്നഇം.

## സു:\_ശ്രതത്വാച്ച\_39.

ശബ്ദാത്ഥം:....ശ്രതതചാൽ ച₌ശ്രതിയിൽ അങ്ങ നെ പറഞ്ഞിട്ടുണ്ടെന്നുള്ളത്രകാണ്ടും ജീവൻെറ കമ്മഫ ലദാതാവു പരമാത്മാവുതന്നെ.

സാരം:\_\_\_ഹിത്യോനിത്യാനാം ചേതനശ്ചേതനാനാം ഏകോ ബഹ്ഹനാം യോ വിധോതി കാമാൻ" (നിത്യ ങ്ങളിൽവെച്ചു നിത്യനും ചേതനങ്ങളിൽവെച്ചു° അത്യ ന്തചേതനസ്പത്രപനും ബഹ്രക്കളിൽ ഏകനമായ യാ തൊരു പരമേശ്വരൻ എല്ലാ അഭീഷ്ടങ്ങളെയും കൊട്ട കുന്നു) എന്നിങ്ങനെ ശ്രതിയിൽ പലേടത്തും പല സ്വത്രപത്തിൽ ജീവന്മാക്ക് കമ്മഫലങ്ങളെ കൊട്ടക്കു ന്നതു സവ്വശക്തനായ പരമേശ്വരനാണെന്നു പറഞ്ഞി ട്ടണ്ടും. അതുകൊണ്ടും ജീവന്മാക്ക് കമ്മഫലങ്ങളെ വീതി കുന്നതു പരമാത്മാവല്ലാതെ മററാരുമല്ലെന്നു വ്യക്തമാവു നണ്ടും.

#### ബ്രഹ്മ**നുത്രം**

### സ്പ:\_\_\_ധമ്മം ജൈമിനിരത ഏവ\_\_40

ശബ്ദാത്ഥം:....അതഃ ഏവ=ഈ കാരണത്താൽത്ത നെ. ജൈമിനിഃ=ജൈമിനിയെന്ന ആചായ്യൻ. ധമ്മം= കമ്മം സചയം ഫലസചരൂപമായിത്തീരുന്നവെന്ന നിയ മത്തെപ്പറഞ്ഞത്ര്.

സാരം:\_\_കമ്മം സ്വയമേവ ഫലദാതാവാണെന്നും അല്ലാതെ കമ്മം ചെയ്തതിന്നുശേഷം ഫലദാതാവായി മറെറാരാളെ കല്പിക്കേണ്ട ആവശ്യമില്ലെന്നും ജൈമിനി യെന്ന ആചായ്യൻ പറയുന്നു. പൈദികപ്രമാണങ്ങളെ യും ഉദാഹരണങ്ങളെയും അതിനു തെളിചായി എടുത്തു കാണിക്ഷന്മമുണ്ടും. ഒരാറ്റം കൃഷിചെയ്തുവെന്നിരിക്കട്ടെ; കൃഷി ശരിയായി ചെയ്തകഴിഞ്ഞാൽ ധ്ാനുമുണ്ടായിത്തി രുകയന്നതു<sup>°</sup> അതിൻെ സ്വഭാവമാണ്<sup>°</sup>. അതിനു കല്പിക്കേണ്ട ആവശ്യമില്ല. ഫലദാതാവായി ഒരാളെ ഇതുപോലെ ഓരോ കമ്മവും അതതിൻെറ ഫലദാതൃത്വം നിപ്പഹിക്കുന്നണ്ടു°. പേദങ്ങളിൽ ഇന്നിന്ന ഫലങ്ങറാക്ക് ഇന്നിന്ന കമ്മങ്ങ≎ം ചെയ്യണമെന്നു പിധിച്ചിട്ടുണ്ടു°. വി ധിസചത്രപങ്ങളായ തത്തൽകമ്മങ്ങളെ ചെയ്യുമ്പോറം തത്തൽഫലങ്ങളുണ്ടായിത്തീരുകയെന്നതു സചാമാവിക അല്ലാതെ കമ്മഫലങ്ങളുടെ ദാതാവായി കമ്മ മാണാ°. ങ്ങളിൽനിന്നനുനായി ഒരാളില്ല എന്നാണും ജൈമിനി യുടെ അഭിപ്രായം.

### സു:\_\_പുവ്വം തു ബാദരായണോ ഹേതുവ്യപ ദേശാൽ\_\_41

സാരം:—എന്നാൽ വ്യാസാചായ്യൻ ജൈമിനിയു ടെ കമ്മങ്ങറാം സചയമേഖ ഫലദാനം ചെയ്യന്നുവെന്ന വാദത്തെ വൃക്തമായി ഖണ്ഡിച്ചിട്ടണ്ട°. കമ്മങ്ങଠം ജഡങ്ങളും ക്ഷണികങ്ങളും പരിണാമസ്വത്രപങ്ങളുമാ ണം". ക്ഷണികമായ വസ്ത കാലാന്തരത്തിൽ ഫലത്തെ ത്തരുന്നവെന്നെങ്ങന വിശചസിക്കം? മരിച്ചപോയ ഒരാഠം എന്തെങ്കിലും തരുമെന്നു പറഞ്ഞാൽ എപ്രകാരം അസംഭാവ്യമാണോ, അതുപോലെ ചെയ്ത തീരുന്നതോ ടെ നശിക്കുന്ന ക്ഷണികമായ കമ്മം കാലാന്തരത്തിൽ ഫലദാനം ചെയ്തയെന്നതും അസംഭാവ്യംതന്നെ. കൂടാ തെ ചൈതന്യമില്ലാത്ത ജഡമായ ഒന്നിനു പിക്രിയകള ണ്ടാവാൻ വയ്യ. ആ നിലയ്ക്കം ഫലദാത്യതചം കമ്മത്തിന്നു സാദ്ധ്യമല്ല. അതിനാൽ സവ്വജ്ഞനും സവ്വശക്തനുമായ ഈശ്വരൻതന്നെയാണും ഓരോ കമ്മത്തിന്നും തുക്ക ഫല ങ്ങളെ തക്ക സന്ദഭത്തിൽ അതാതാളകഠാക്കെത്തിച്ചു കൊടുക്കുന്നതും. എല്ലാററിന്നും കാരണം ഈശചരനാ ണെന്നു ശ്രുതിയിൽ പറഞ്ഞിട്ടമുണ്ടു°.

### ബഹ്മ**സുത്രം**

## ത്രീയപാദം

കഴിഞ്ഞ പേതീയപാദത്തിൽ ജീപൻറ സപപ്പ സമാദ്ധ്യവസ്ഥകളുടെ നിത്രപണത്തിൽക്കടെ ഈശച രൻ സഗ്രണത്പവും നിഗ്ഗ്ണത്വവുമാകന്ന രണ്ടു ലക്ഷണ ങ്ങളുമുള്ള അപ്രമേയപ്രഭാവനാണെന്നു സമത്ഥിച്ചു. അ നന്തരം തൻെറ പരാപരകളാകന്ന പ്രകൃതികളിൽനി നം ഈശ്വരൻെറ ഭേദാഭേദങ്ങളെയും നിത്രപിച്ചു. അവ സാനമായി ജീവൻെറ കമ്മഫലദാതാവും ഈശ്വരനാ നെന്നു സമത്ഥിക്കേയും ചെയ്ത. ഇനി ആരംഭിക്കാൻ പോവുന്ന ഈ തൃതീയപാദത്തിൽ ബ്രഹ്മവിദ്യയുടെ ഐ കത്രപുത്തെയാണം പ്രതിപാദിക്കാൻ പോവുന്നത്. വേദാന്തവാക്യങ്ങളിൽ ഒന്നായ ബ്രഹ്മവിദ്യയെ പല ത്ര പത്തിൽ പ്രകാശിപ്പിച്ചിട്ടുണ്ടും. അവ പലതല്ല; ഒന്നാ ണെന്നു സമത്ഥിക്കലാണം ഈ പാദത്തിലെ പ്രതിപാദ്യ വിഷയം.

## സൂ:\_സവ്വവേദാന്തപ്രത്യയം ചോദനാദൃ വിശേഷാൽ\_ 1.

ശബ്ദാത്ഥം: സവ്വവേദാന്തപ്രത്യയം എല്ലാ ഉപ നിഷത്തുക്കളിലുമുള്ള ഭിന്നഭിന്നങ്ങളായ ബ്രഹ്മവിദ്യാവ ണ്ണനങ്ങളെല്ലാം ഒന്നാണം<sup>°</sup>. എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ ചോദ നാദ്യവിശേഷാൽ - ആജ്ഞാദികളുടെ അഭേദംകൊണ്ടു തന്നെ.

സാരം:\_\_ഉപനിഷത്തുക്കളിൽ ഭിന്നങ്ങളെന്നു തോ ന്നത്തക്കനിലയിൽ വണ്ണിക്കപ്പെട്ട ബ്രഹ്മവിദ്യ പലതല്ല; ഒന്നാണം°. എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ എല്ലാ വണ്ണനങ്ങളി

376

ലേയും വിധിപാക്യങ്ങറാം തുല്യങ്ങളാണു്. കൂടാതെ എല്ലാ പണ്ണനങ്ങളിലേയും ഫലനിദ്ദേശവും ഒന്നാണു്. ബ്രഹ്മ ജ്ഞാനവും ബ്രഹ്മപ്പെയ്യിയുമാണു് ഫലം. എല്ലാ ഉപനിഷ ത്തുക്കളും പ്രസ്തത ഒരേ ഫലത്തിന്നവേണ്ടിയാണു് വിദ്യാ വണ്ണനം ചെയ്തിരിക്കുന്നതു്. ഫലത്തിലും വിധിയിലും ഐക്യെപ്യം സ്പഷ്ടമായിക്കാണുന്നതുകൊണ്ടു് അവ പല താവാൻ വയ്യ. അതിനാൽ ഭിന്നങ്ങളെന്നു തോന്നപ്പെടു ന്ന പണ്ണനങ്ങളെല്ലാംതന്നേയും ഒരേ തത്വത്തെ അധി കരിച്ചുള്ളതാണു്.

കരിടത്തു<sup>ം</sup> "ഓങ്കാരത്തെ ഉൽഗീഥമെന്നു കരുതി ഉപാസിക്കണം" എന്നം, മറെറാരിടത്തു "ബ്രഹം സ ത്യവും ജ്ഞാനവും അനന്തവുമാഞ<sup>്യാ</sup> എന്നും, വേറെ കരിടത്തു "ബ്രഹ്മം സവ്വേശ്വരനും സവ്വജ്ഞനും സവ്വാന്ത **യ്യാമിയം എല്ലാററിൻേറയം പരമകാരണവം** എല്ലാ ജീപികളടേയം ഉല്പത്തിനിധനസ്ഥാനവുമാണം<sup>ം,</sup> എ ന്നും, പിന്നെയൊരിടത്തു ''ബ്രഹ്മം ശബ്ദരഹിതവും സ്പശരഹിതവും രൂപരഹിതവും രസരഹിതവും ഗന്ധര ഹിതവും അവിനാശിയും നിത്യവും അനാദിയും അന സവ്വശ്രേഷ്ഠവമാണെ"ന്നം പറഞ്ഞുകൊണ്ടും ന്തവും എല്ലാ പ്രാകൃതചൈതന്യവസ്തക്കളിൽനിന്നും അതീത മാണെന്നും പ്രകാശിപ്പിച്ചു പ്രസ്തതബ്രഹത്തെ ലക്ഷ്യ മാക്കി ചൂണ്ടിക്കാണിക്കന്ന്. പ്രസ്തതബ്രഹ്തെ പ്രാപി ച്ചവർ പിന്നെ ജനനമരണങ്ങളെ അനഭവിക്കില്ലെന്നു ഫലനിദ്ദേശത്തേയും ചെയ്യുന്നു. എല്ലാ പണ്ണനങ്ങളു ടേയും ഉദ്ദേശം ബ്രഹ്മത്തെ ലക്ഷ്യമാക്കിക്കാണിക്കലും 10\*

ബ്രഹ്മപ്രാപ്തിയെ സാധിപ്പിക്കലുമാണും. എല്ലാ വണ്ണാ ങ്ങളുടേയും അന്തിമനിദ്ദേശം ബ്രഹ്മോപാസനമാണും. അതിനെ പ്രകാരാന്തരേണയാണും നിദ്ദേശിക്കുന്നതെന്നു മാത്രം. പ്രകാരാന്തരം അധികാരിവ്യത്യാസത്തെ അടി സ്ഥാനപ്പെടുത്തിമാത്രമാണും ഇങ്ങനെ എല്ലാ ഉപനി ഷത്തുക്കളുടേയും വിധിയും ലക്ഷ്യവും ഒന്നാണെന്നി രിക്കെ സാധനാവ്യത്യാസം വസ്തുഭേദത്തെയല്ല, അധി കാരിഭേദത്തെ മാത്രമാണും കാണിക്കുന്നതും. അതിനാൽ ബ്രഹ്മവിദ്യ പലതല്ല; ഒന്നാണും.

## സു:\_\_\_ഭേദാന്നേതി ചേന്നൈകസ്യാപി\_\_\_2.

ശബ്ദാത്ഥം: \_\_\_ട്രോൽ = വണ്ണനങ്ങളുടെ വൃത്യാസം കൊണ്ട്. ന = എല്ലാം കന്നാണെന്നു പറയാൻ വയ്യ. ഇതി ചേൽ = എന്നാണഭിപ്രായമെങ്കിൽ. ന = അതു ശരി യല്ലം എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ. എകസ്യ അപി = കരേ വസ്ത പിൻറ ഭിന്നഭിന്നങ്ങളായ വണ്ണനങ്ങളിൽ ഇങ്ങ നേയുള്ള വൃത്യാസങ്ങഠം അന്മചിതങ്ങളല്ലെന്നതുകൊ ണ്ടുതന്നെ.

സാരം: ശ്രതിയിൽ ജഗളല്പത്തിപണ്ണനത്തിൽ പലേടത്തും പല സചരൂപത്തിൽ പണ്ണിക്കുന്നതായിക്കാ അന്മണ്ട്. ജഗത്തിൻെറ ഉല്പത്തിക്കു മുമ്പും ക്രെ സത്തു മാത്രമുണ്ടായിരുന്നും കന്നായിരിക്കുന്ന ഞാൻ പലതായി ത്തീരട്ടേ എന്നും ആ ചൈതനും ഇച്ഛിച്ചതിൻെറ ഫലമായാണും ജഗത്തുണ്ടായതെന്നു പറയുന്നു കരിടത്തും. മറെറാരിടത്തും ആദ്യത്തിൽ കരാത്മാവു മാത്രമാണുണ്ടാ

## മൂന്നാമധുായം\_പാദം 3 379

യിരുന്നതു°. ഞാൻ ജഗത്തിനെ സ്പഷ്ടിക്കാമെന്ന° ആ ആത്മാവു° ഇപ്പിച്ചതിൻെറ ഫലമായിട്ടാണം° പ്രപഞ്ചം ആനന്ദമയത്തെ പണ്ണിച്ചിട്ട° ആനന്ദത്തിൽനിന്നാണം° ജഗത്തിൻെറ ഉപ്പത്തിയെന്നു സമത്ഥിക്കുന്നു. അതു പോലെ ഒരിടത്തു് **ആ**ത്മാവിൽനിന്നു് ആകാശാദിക്രമ ത്തിലാണും ജഗത്തുണ്ടായതെന്നു പറയുന്നു. മറെറാരി ടത്തു രയി, പ്രാണൻ എന്നീ രണ്ടു തത്വങ്ങളിൽക്കൂടെ യാണം' ജഗത്തുണ്ടായതെന്നു പറയുന്നു. പേറെ കരിടത്തു ജഗത്തൊരിക്കലും ഇല്ലാതിരുന്നിട്ടില്ല, അപ്രകടമാ യിരുന്നു എന്നമാത്രം; പ്രകടമായിത്തീന്നതിനെയാണം° സ്പഷ്ടിയെന്നു പറയുന്നതെന്നു സമത്ഥിക്കുന്നു. ഇങ്ങനെ ഭിന്നഭിന്നകാരണങ്ങളിൽനിന്നും ഭിന്നഭിന്നക്രമത്തിലും ജഗത്തുണ്ടായിയെന്നുള്ള പണ്ണാങ്ങ**ാം** അനേകമുണ്ടും ശ്രതിയിൽ. ഇവയെല്ലാം ഒന്നാണും പണ്ണനങ്ങറാക്കു വൈരുദ്ധ്യമില്ല. ഒരേ ജഗുല്പത്തിക്രമത്തെയാണം പറ ഞ്ഞതെന്നു വിശ്വസിക്കാൻ വയ്യ. ഇതുപോലെ മററു പിഷയങ്ങളുടെ പണ്ണനങ്ങളും ഒന്നാണെന്ന പിശചസി ക്കാൻ വയ്യ; എന്നു പറയുന്നുവെങ്കിൽ അതു ശരിയല്ല. പണ്ണനങ്ങളിൽ പ്രതിപാനേത്തിന്നു പുതുാസം തോന്നി യാലും എല്ലാററിൻേറയും പ്രമേയം ഒന്നുതന്നെ. ജഗുല്ല ത്തികഥനമാകന്ന പ്രസ്തതവണ്ണനങ്ങളുടെയൊക്കെ അടി യിലുള്ള തത്വം ജഗത്തിന്നു കാരണമായി ഒരു ബ്രഹ്മമു ണ്ടെന്നുള്ള മാത്രമാണും. അതിനെ സത്തെന്നും ആ ത്മാഖെന്നും ആനന്ദമയമെന്നും പ്രജാപതിയെന്നും അ

വുാകൃതമെന്നുമുള്ള ഭിന്നശബ്ദങ്ങളെക്കൊണ്ടു പ്രകാശി പ്പിച്ചിരിക്കന്നു എന്നുമാത്രം. ഇതുപോലെ ഒരേ ബ്രഹ്മ വിദ്യയുടെ വണ്ണനത്തിലും ഭിന്നഭിന്നങ്ങളായ പ്രതിപാദ നശൈലികളംഗീകരിച്ചിട്ടുണ്ടെങ്കിൽ അതിലൊട്ടുംതന്നെ അനൌചിത്യമില്ല. എല്ലാ വണ്ണനങ്ങളുടേയും ഉദ്ദേശ വും ഫലവും ഒന്നാകയാൽ അവയെല്ലാം ഒന്നുതണ്.

## സു:\_\_സ്വാദ്ധ്യായസ്യ തഥാതേചന ഹി സമാചാരേ*f*ധികാരാച്ച സവവച്ച തന്നിയമഃ\_\_3.

ശബ്ദാത്ഥം: സ്വാദ്ധ്യായസു = ശിരോപ്രതപാപനം അദ്ധ്യയനത്തിൻെറ അംഗമാണും. ഹി = എന്തുകൊണ്ടെ ന്നാൽ. സമാപാരേ = ആഥവ്വണശാഖക്കാർ പരമ്പരാ ഗതമായിരിക്കുന്ന ശിഷ്ടാചാരത്തിൽ. തഥാതേപന = അ ദ്ധ്യയനത്തിൻെറ അംഗമായി അതിനെ സ്പീകരിക്കുന്നു ബും. ച = അങ്ങനെത്തന്നെ. അധികാരാൽ ച = ശിരോ പ്രതപരിപാലനം ചെയ്തവക്ക് മാത്രമേ ബ്രഹ്മവിദ്യാദ്ധ്യ യനാധികാരമുള്ള എന്നതുകൊണ്ടും. സവവൽ = ഹോമ തിനെന്നപോലെ. തന്നിയമഃ = ശിരോവ്യതപരിപാലന നിയമം ആഥവ്വണംബക്കാക്ക് മാത്രമുള്ളതാണംം.

സാരം: ... അഥവ്വവേദശാഖയായ മുണ്ഡകോപനി ഷത്തിന്റെ അവസാനത്തിൽ ശിരോവ്രതപരിപ്പാലനം ചെയ്യുന്നവക്കമാത്രമേ ഈ ബ്രഹ്മവിദ്യ ഉപദേശിക്കാവൂ എന്നു പറഞ്ഞിട്ടുണ്ട്. എന്നാൽ മററുപനിഷത്തുക്കളി ലൊന്നമങ്ങനെ പറഞ്ഞിട്ടുമില്ല. അതിനാൽ മുണ്ഡ കോപനിഷത്തിൽ വണ്ണിച്ച ബ്രഹ്മവിദ്യ മറെറാന്നായി രിക്കില്ലേ? എന്ന ശങ്കയ്ക്ക മറുപടി പറകയാണീ സൂത്രം കൊണ്ടു ചെയ്യുന്നത്ര°.

മണ്ഡകോപനിഷത്തിൽ **''**തേഷാമേഖൈതാം ബ്ര ഷവിദ്യാം വദേത ശിരോപ്രതം വിധിവൽ യൈസ്ത ചീണ്ണം.<sup>22</sup> ശിരോവ്രതത്തെ ആരു വിധിയാംവണ്ണം പാ ലിക്ന്നേവോ, അവക്മാത്രം ഈ ബ്രഹ്മവിദ്യയെ ഉപ ദേശിക്കണം. എന്നു പറയുന്നുണ്ടു<sup>ം</sup>. അങ്ങനെ പറഞ്ഞ ഇ° അഥവ്വശാഖക്കാർ ബ്രഹുവിദ്യാദ്ധ്യയനത്തിന്നു ശി രോവ്രതത്തെ പാലിക്കണമെന്നല്ലാതെ വിദ്യാഭേദത്തിന്നു പ്രസക്തിയില്ല. അഥവ്വശാഖക്കാർ പരമ്പരാഗതമായ ശിഷ്ടാചാരമെന്ന നിലയിൽ സാധാരണയായി ശിരോ വ്രത്തെ പാലിക്കാറം ഉണ്ട്<sup>ം</sup>. അഥവ്വശാഖാചാരപ്ര കാരം ശിരോപ്രതധാരികഠാക്കമാത്രമേ ബ്രഹ്മവിദ്യാദ്ധ്യ യനത്തിന്നധികാരമുള്ളൂ. എന്നാൽ അതും ഫോമത്തി ൺറ നിയമമെന്നപോലെ അതാതു ശാഖക്കാരെമാത്രം ബാധിക്കുന്ന നിയമവുമാണം°. അഥവ്വശാഖയിലാണം° ഈ നിയമം പറഞ്ഞിരിക്കുന്നതെന്ന കാരണത്താൽ അ ഥവ്വശാഖക്കാരെമാത്രം ബാധിക്കുന്ന നിയമവുമാണം". മററുള്ളവർ അങ്ങനെ ചെയ്തകൊള്ളണമെന്നില്ലതാനും. ഇതു<sup>°</sup> അദ്ധ്യയനാദ്ധ്യാപനങ്ങളെമാത്രം സംബന്ധിക്ക ന്ന കായ്യമാകയാൽ വിദ്യാഭേദത്തിൻെറ ശങ്കയ്ക്കവകാശമേ <u>നല്ല</u>. അതിനാൽ ബ്രഹ്മപിദ്യ ഒന്നുതന്നെ. ഭേദേശങ്ക സ്തപകാശമില്ല.

ബഹുത്രം

സൂ \_\_ദശയതി ച\_\_4.

ശബ്ദാത്ഥം:\_\_\_ദശയതി ച=ശ്രതിഈ പിഷയത്തെ പ്രകാശിപ്പിക്കന്നമുണ്ടല്ലോ.

സാരം: കഠോപനിഷത്തിൽ 'സവ്വ് വേദാഃ യൽ പദമാമനന്തി' എല്ലാ വേദങ്ങളം യാതൊരു ബ്രഹ്മപദ ത്തെ പ്രതിപാദിക്കുന്നു എന്നു പറയന്നു. എല്ലാവിധ വണ്ണനങ്ങളടേയും അടിസ്ഥാനതത്വം കന്നാണെന്നം" ഇതുകൊണ്ടു തെളിയുന്നു. ഇതുപോലെ വേറെയും ശ്രതി കളിൽ പറഞ്ഞിട്ടുമുണ്ടും. സൗമൃതികളിലും പറയാതിരു ന്നിട്ടില്ല. 'വേദൈശ്വ സവ്വൈരഹമേവ വേദ്യഃ' എല്ലാ വേങ്ങളെക്കൊണ്ടും അറിയപ്പെടേണ്ടവൻ ഞാൻമാത്ര മാണം". എന്നിങ്ങനെ ഭഗവദ് ഗീതയിലും പറയന്നണ്ടും. ഇങ്ങനെ ശ്രതിസ്മതികളുടെ താല്പയ്യത്തെ പരിശോധി ക്രമ്പോറം ബ്രഹ്മവിദ്യ ഒന്നമാത്രമാണെന്നു സ്പപ്പമാണം".

### സു:\_\_ഉപസംതാരോ<sub>/</sub>ത്ഥാഭേദാദചിധിശേഷ വൽ സമാനേ ച\_\_5.

ശബ്ദാത്ഥം: സമാനേ ച=ഒരേ പ്രകാരത്തിലുള്ള വിദ്യാപ്രതിപാദനത്തിലും കമ്മകാണ്ഡത്തിലെന്നപോ ലെ. അത്ഥാഭേദാൽ-പ്രയോജനവൃത്യാസമില്ലാത്ത കാ രണത്താൽ. ഉപസംഹാരം മറെറാരിടത്തു വെയ്യന്നത്രം. വിധിശേഷവൽ, വിധിശേഷമെന്നപോലെ ഉചിതം തന്നെ.

സാരം:\_\_\_കര് പ്രകരണം കരിടത്തു പൂണ്ണമാവാതി രിക്കയും അതിൻെറ പൂണ്ണാംശം മറെറാരിടത്തു പണ്ണി

382

ച്ചു കാണുകയും ചെയ്യുന്നതിനാൽ അതൊക്കെ കരേ വ ണ്ണനംതന്നെയെന്നോ അഥവാ അപൂണ്ണമെന്നോ എന്താ ഌ° ഗ്രഹിക്കേണ്ടതെന്ന സംശയത്തിന്ന മറുപടിയാണീ സൂത്രംകൊണ്ടു പറയുന്നത്ര°.

കമ്മകാണ്ഡത്തിൽ പ്രയോജനവുതുാസമില്ലാത്ത തിനാൽ ഒരു ശാഖയിൽ വണ്ണിക്കപ്പെട്ട യജ്ഞാദികളുടെ വിധിശേഷമായ അഗ്നിഹോത്രാദിധമ്മങ്ങളെ മറെറാരു ശാഖയിൽ പറഞ്ഞുപസംഹരിക്കുന്ന സമ്പ്രഭായം ധാരാ ളമായി കാണാറുണ്ടല്ലോ. ഇതുപോലെ ഭിന്നഭിന്നപ്രക രണങ്ങളിൽ വണ്ണിക്കപ്പെട്ട ബ്രഹ്മവിദ്യയും പ്രയോജ നൈകുംകൊണ്ടു ചിലേടത്തു ധാരാളമായി വണ്ണിക്കു യും മററു ചിലേടത്തു യാരാളമായി വണ്ണിക്കു യും മററു ചിലേടത്തു ലാരാളമായി വണ്ണിക്കു യും മററു ചിലേടത്തു ലാരാളമായി വണ്ണിക്കു യും മററു ചിലേടത്തു യാരാളമായി വണ്ണിക്കു യും മററു ചിലേടത്തു സംഹരിക്കുകയും ചെയ്തിരി കന്നു എന്നേ ഉള്ളും. വിദ്യ പലതല്ല, ഒന്നാണെന്നതി നെറ മറൊരു ബലമായ തെളിവുളടിയാണു് ആ സ മ്രോയം. പ്രതിപാദനസമ്പ്രദായത്തിനെറെ വുത്യാസ മോ വണ്ണാങ്ങളുടെ ഏററക്കുറവുകളോ ഒന്നുംതനെ വി ദ്യയുടെ നാനാത്വത്തെക്കാണിക്കുന്നതല്ലെന്നത്മം.

## സു: \_\_അന്യഥാതചം ശബ്ദാദിതി ചേന്നാ വിശേഷാൽ.\_\_\_6.

ശബ്ദാത്ഥം: .... ശബ്ദാൽ = ശബ്ദംകൊണ്ട്. അന്യഥാ തപം = ഭിന്നതപം, സ്റ്റരിക്കുന്നണ്ട് എന്ത പറയുന്നം. ചേൽ = എങ്കിൽ. ഇതി ന = അതു ശരിയല്ല. എന്തു കൊണ്ടെന്നാൽ. അവിശേഷാൽ = ശബ്ദ ഭേദമുണ്ടെങ്കിലും വിധിസ്വത്രപത്തിന്നോ ഫലസ്വത്രപത്തിന്നോ വ്യത്യാ സമില്ലാത്തതുകൊണ്ടുതന്നെ.

#### ഇഷസൂത്രം

സാരം: ... ശ്രതിയിൽ അവിടവിടെ വണ്ണിക്കപ്പെട്ട ബ്രഹ്മപിദ്യയുടെ വണ്ണനങ്ങളിൽ ചിലേടത്തു ശബ്ദങ്ങറം കൊണ്ടും മററു ചിലേടത്തു നാമങ്ങറ്റംകൊണ്ടും വേറെ ചിലേടത്തു പ്രകരണങ്ങറ്റംകൊണ്ടും വ്യത്യാസം സ്പഷ്ട മാണം". എന്നിരുന്നാലും അവയെല്ലാം ഒരേ വിധിയേ യും ഒരേ അനഭവത്തേയുംമാത്രം അവലംബിച്ചു നില്ലം ന്നവയാകയാൽ എല്ലാംതന്നെയും ഒരേ ഒരു വിദ്യയുടെ പണ്ണനങ്ങറാമാത്രമാണം".

ഛാന്ദോഗ്യോപനിഷത്തിലെ എട്ടാമ**ദ്ധ്യായത്തിൽ** 'ദഹരവിദു', 'പ്രാജാപതുവിദു' എന്നീ രണ്ട വിദുക **ളടെ പ**ണ്ണനങ്ങളണ്ടു<sup>ം</sup>. അവ രണ്ടം പരബ്രഹ്മസചത്ര പിയായ പരമാത്മാവിനെ പ്രാപിക്കാനുള്ളവയാകയാൽ പേരുകൊണ്ടോ വണ്ണനംകൊണ്ടോ വ്യത്യാസമുണ്ടെന്ന തോന്നിയാൽപോല്ം പ്രയോജനത്തിൻെറ ഐകരൂപും കൊണ്ടും അവ രണ്ടും രണ്ടല്ല, ഒന്നുതന്നെ. മനുഷ്യശ രീരമാകുന്ന ബ്രഹ്മപുരത്തിൽ ഹുദയരൂപമായ ഗുഹത്തി നള്ളിലുള്ള അന്തരാകാശത്തിൽ യാതൊരു വസ്തവുണ്ടോ, **അ**തിനെ അനുസന്ധാനംചെയ്യണമെന്നാണും ഹേരപി ദൃയിൽ പറയുന്നതു്. 'അപഹതപാത്മാ' എന്നു തുട ങ്കിയ വിശേഷണങ്ങളോടുകൂടിയ ആത്മാവിനെ അറി യാനുള്ള മാഗ്ഗമാണു<sup>°</sup> പ്രാജാപത്യവിദ്യയിൽ പറയുന്നതു° പ്രസ്തുതരണ്ടു വണ്ണനങ്ങളേയും കേഠാക്കുമ്പോഠാ രണ്ടു വി ദ്യകളാണെന്നു് തോന്നാമെങ്കിലും രണ്ടിൻേറയും ഫലം ബഹ്മപദപ്രാപ്തിയാണെന്നും പറഞ്ഞിരിക്കയാൽ രണ്ടും രണ്ടല്ല, ഒന്നാണെന്നു വൃക്തമായി. ഇതുപോലെ മററു

384

വണ്ണനങ്ങളുടേയും ഐകത്രപുത്തെ കണ്ടുകൊള്ളണം. വിദ്യകഠം പലതല്ല, ഒന്നാണ്

## സു....ന വാ പ്രകരണഭേദാൽ പരോവരീയ സ്തപാദിവൽ....7.

ശബ്ദായ്ഥം: പാ=അല്ലെങ്കിൽ. പരോവരീയസ്തചാ ദിവൽ=പരമവും ഉൽക്തഷ്ടവുമായ മററ വിദുകളുടെ മാതിരി. പ്രകരണഭേദാൽ ന=പ്രകരണഭേദംകൊണ്ടും പ്രസ്തതവിദ്യക0ം ഭിന്നങ്ങളാണെന്നു വരുന്നില്ല.

സാരം:—ഛാന്ദോഗ്യോപനിഷത്തിലും ബുഹദാര ണുകോപനിഷത്തിലും ഉൽഗീഥവിദുയുടെ പണ്ണനങ്ങ ളണ്ട്<sup>ം</sup>. അതിൽ ഛാന്ദോഗ്യത്തിലേതു പ്രണവത്തോട്ട° ഐക്യം വരുത്തിക്കൊണ്ടും അതിൻെറ മഹത്വത്തെ വെളിവാക്കിക്കൊണ്ടുമുള്ള വണ്ണനമാണം". അതു വളരെ ശ്രേഷ്യമാണെന്നു പറഞ്ഞിരിക്കുന്നു. അതിനാൽ അ തിൻെറ ഫലവും ശ്രേഷ്ഠമായിട്ടുതന്നെ പറയപ്പെട്ടിരി എന്നാൽ ബ്ലഹദാരണുകത്തിലേത്തര് അങ്ങനെ ക്കുന്നു. യല്ല. പ്രാണൻെറ ശ്രേഷ്യതയെ സമ്പാദിക്കാനും യജ്ഞാ ദികളിൽ ഉൽഗീഥഗാനത്തിൻെറ സ്ഥരവിശേഷത്തെ പ്രകാശിപ്പിക്കാനം വേണ്ടിയുള്ളതാണം' ബ്ലഹദാരണുക ത്തിലെ ഉൽഗീഥവിദ്യാവണ്ണനം. അതുപോലെ അ തിൻെറ ഫലത്തിനം വ്യത്യാസമുണ്ട്°. പ്രസ്തത രണ്ടു വണ്ണനങ്ങളും ഒന്നാണെന്നു സമത്ഥിക്കാവുന്ന പക്ഷണം പളരെ കറ്പാണം". വിധിക്കം ഫലത്തിന്നും വൃത്യാസ മണ്ട്ട°. ആ സ്ഥിതിക്ക നിസ്സാരമായ സാമൃത എന്തു കൊണ്ടെങ്കിലും ഉണ്ടെന്നു വന്നാൽത്തന്നെ അത്രമാത്രം 11\*

കൊണ്ട് അവ ഒന്നാണെന്നു സമത്ഥിക്കാൻ വയ്യ. എന്നാൽ പൂവ്വോക്തവിദ്യകഠം അങ്ങനെയല്ല. വിധി കൊണ്ടും അനുഭവംകൊണ്ടും പ്രകടനംകൊണ്ടും സാമൃത യുണ്ട്. പ്രകരണവൃത്യാസം ഒന്നമാത്രംകൊണ്ടു പറയ പ്പെട്ട ഉൽഗീഥവിദ്യകളെന്നപോലെ ഐകത്രപൃമി ല്ലെന്നേ ഉള്ള, അതിനാൽ ദഹരവിദ്യയും പ്രാജാപത്യ വിദ്യയും ഭന്നിങ്ങളല്ല, ഒന്നുതനെ.

### സു:.\_സംജ്ഞാതശ്ചേത്തദുക്തമസ്തി തു

തദപി\_\_8.

ശബ്ദാത്ഥം:—സംജ്ഞാതഃ=പേരുകളുടെ പുത്യാസം കൊണ്ടു°. ചേൽ=രണ്ടു വിദ്യകളും ഒന്നാണെന്നു വിശച സിക്കാൻ വയ്യെന്നാണെങ്കിൽ. തൽ ഉക്തം=അത്ര° ഒന്നാമത്തെ സൂത്രംകൊണ്ടുതന്നെ പറയപ്പെട്ടു. അതി നാൽ സംജ്ഞാഭേദംകൊണ്ടു വിദ്യാഭേദം വരുന്നില്ല. തു= എന്നാൽ തൽ അപി=സംജ്ഞാഭേദംകൊണ്ടു വിദ്യാഭേ ഒവും. അസ്തി=ചിലേടത്തു സംഭവിക്കുന്നുണ്ടു°, എന്നാൽ ഇവിടെ അതു പ്രസക്തമല്ല.

സാരം: ട്രഹരവിദ്യയെന്നും പ്രാജാപത്യവിദ്യയെ ന്നമുള്ള പേരുകളെക്കൊണ്ടുതന്നെ അവ രണ്ടും ഒന്ന ല്ലെന്നു വ്യക്തമാവുന്നുണ്ടെന്നു പറയുന്നപക്ഷം അതു ശരിയല്ല. പേരുകൊണ്ടു മാത്രമേ പ്രസ്തുത രണ്ടു വിദ്യ കഠംക്കും തമ്മിൽ വ്യത്യാസമുള്ള. വിധിയും, വിധാ നവും, ഫലവുമെല്ലാം ഒന്നാനെന്നിരിയെം പേരുകൊണ്ടു മാത്രമുള്ള വ്യത്യാസം ഭേദത്തിന്നാസ്പദമല്ല. കൂടാതെ ഈ പ്രകരണത്തിൽ ഒന്നാമത്തെ സൂത്രംകൊണ്ടുതന്നെ

386

നാമപുത്യാസംകൊണ്ട വിദ്യാഭേദമില്ലെന്ന പറ യപ്പെട്ടിട്ടുമുണ്ട്. വിധിവിധാനഫലങ്ങളെ അപേക്ഷി പ്പാണം ഭേദകല്പനം ചെയ്യേണ്ടതു്. അവയെ സംബ സ്പിച്ച നോക്മമ്പോറം ദഹരവിദ്യയും പ്രാജാപതുവിദ്യ യും ഒന്നാണം. അതിനാൽ നാമവൃത്യാസംകൊണ്ടു ഭേദമില്ല. നാമഭേദംകൊണ്ടു വിദ്യാഭേദമുള്ള വില വിദ്യ കളെ ഉപനിഷത്തുകളിൽ വണ്ണിച്ചിട്ടുണ്ടു്. പക്ഷേ അവിടെ നാമത്തിന്ന മാത്രമല്ല, വിധിവിധാനങ്ങറം കൊക്കെയും ഭേദമുണ്ടായിരിക്കും. അതുകൊണ്ടാണം ഭേദം കല്പിക്കപ്പെടുന്നതു്. ഇവിടെ അതു ബാധകമല്ല.

### സു:\_\_വ്യാപ്ലേശ്ച സമഞ്ജസം\_\_\_9.

ശബ്ദാത്ഥം:...വുാപ്ലേഃ ച**≝ബ്രഹം** സവ്വത്ര വുാപ്ല മാണെന്നുള്ളതുകൊണ്ടും. സമഞ്ജസം⊨ബ്രഹമവിദുകഠാക്ക സമാനത**പം അനുവദനീയമാണം**്.

സാരം: പരബ്രകസപത്രപിയായ പരമേശചരൻ സവ്വത്ര വുാപ്പന്ദം സവ്വശക്തനാം സവ്വജ്ഞനും സമ്പൂണ്ണ നമാണ്ട്. ഈ കാരണത്താൽ ബ്രഹ്മവിഷയകമായ വിദ്യയ്ക്കു നാമവ്യത്യാസമോ പ്രകരണവ്യത്യാസമോ ഉണ്ടായാൽക്കൂടി ലക്ഷ്യം ഒന്നാണെന്നതിനാൽ ഭേദമി ജെന്നു പറയന്നതുലിതമാണ്ട്. പരമാത്മാവിനെറ സ്വത്രപഞ്ഞ നാനാപ്രകാരത്തിൽ വണ്ണിച്ചു കാണിക്ക ഡാണ് എല്ലാ വിദ്യകളുടേയും ഉദ്ദേശം. അതിൽ അവ യ്കെല്ലാം സാമ്യതയണ്ട്. അതുകൊണ്ടു ബഹ്മവിദ്യക ബെല്ലോം ഒന്നാണ്ം.

#### ബ്രഹ്യത്രം

### സു:\_സവ്വാഭോടന്യത്രേമ \_10.

ശബ്ദാത്ഥം:--സവ്വാഭേദാൽ=സവ്വാത്മകമായ ബ്രഹ്മ വിദ്യയിൽനിന്ന്. അന്യത്ര=അന്യങ്ങളായ വിദ്യകളെ അപേക്ഷിച്ച്. ഇമേ=പൂവ്വസൂത്രോക്തങ്ങളായ കായ്യങ്ങ ളെല്ലാം ഉപയോഗങ്ങറംതന്നെ.

സാരം:\_\_സവ്വാത്മകവും അപരിച്ചിന്നവുമായ ബ്രഹ്മം ഒന്നിൽനിന്നും ഭിന്നമല്ല. എല്ലാററിനോടും പേന്തന്നെ ഇരിക്കുന്നു. ഈ കാരണത്താൽ ബ്രഹ്മപ്ര തിപാദകങ്ങളായ വിദ്യകളും ഭിന്നങ്ങളല്ല. എല്ലാം ഒന്നു തന്നെ. അതിനാൽ സംജ്ഞാവൃത്യാസംകൊണ്ടോ പ്രക രണവുതുാസംകൊണ്ടോ വിട്യാഭേദം സംഭവിക്കന്നില്ല. എല്ലാ ശബ്ദങ്ങളും ബ്രഹ്മത്തിൻെറ സംജ്ഞകളാണെന്നി രിയ്കെ ഏതു ശബ്ദമാണും ബ്രഹുവിദ്യയ്ക്കു പറഞ്ഞുകൂടാ അത്രം? അതുപോലെ പ്രകാണങ്ങറാക്കും വണ്ണനങ്ങറാക്കു മെല്ലാം വൃത്യാസമുണ്ടാവാം. പക്ഷേ അതുകൊണ്ടൊന്നും വിദ്യാഭേദം സംഭവിക്കുന്നില്ല. എന്നാൽ ബ്രഹ്മവിദ്യയെ വിട്ട° ഇതരവിദ്യകളെ അപേക്ഷിച്ചേടത്തോളം ഈ നിയ മം ബാധകമല്ല. സംജ്ഞയുടേയും പ്രകരണത്തിൻേറയും വണ്ണനത്തിൻേറയുമെല്ലാം വ്യത്യാസംകൊണ്ട്ര° അവയ്ക്ക വിദ്യാഭേദമണ്ട്<sup>°</sup>. അതിനെക്കാണിക്കാൻപേണ്ടിയാണ്<sup>°</sup> ഇവിടെ സംജ്ഞാദികളെ നിത്രപിച്ചത്ര°.

### സു:.\_ആനന്ദാദയഃ പ്രധാനസൃ\_\_11.

ശബ്ദാത്ഥം:....ആനന്ദാദയഃ=ആനന്ദം തുടങ്ങിയവ. പ്രധാനസ്യ=സവ്വശ്രേഷ്യമായ ബ്രഹ്മത്തിന്റെ ധമ്മങ്ങ ളാകന്നു.

### 388

സാരം: ....ആനന്ദാത്മകതചം സവ്വാഞ്ഞതചം സവ്വാ ത്മഗതചം തുടങ്ങിയ ബ്രഹ്മധമ്മങ്ങറാ ശ്രതിയിൽ എല്ലാ യിടത്തും ഒപ്പോലെ പറഞ്ഞിട്ടില്ലെന്നതു ന്യൂനതയല്ല. അതുകൊണ്ട് അവ ബ്രഹ്മധമ്മങ്ങളല്ലെന്നു വരുന്നുയല്ല. ഒരിടത്തു ചില ധമ്മങ്ങളെപ്പറഞ്ഞിരിക്കും. മറെറാരി ടത്തു് ആദ്യം പറഞ്ഞവയെ വിട്ട വേറെ ചില ധമ്മങ്ങ ളെപ്പറഞ്ഞിരിക്കും. ശ്രതികളെല്ലാം ഒന്നാണെന്ന കാര ണത്താൽ എവിടെ പറഞ്ഞാലും അന്യോന്യം ബന്ധ പ്പെട്ടവതന്നെ. ചിലേടത്തെ വണ്ണനങ്ങളുടെ അപ്പണ്ണ തയെ മററു ചിലേടത്തെ വണ്ണനങ്ങളുടെ അപ്പണ്ണ തയെ മററു ചിലേടത്തെ വണ്ണനാൽ എല്ലായിടത്തും എല്ലാ ധമ്മങ്ങളും പറഞ്ഞിട്ടില്ലെന്നതു ദോഷമല്ല. ശ്രുതി കളെല്ലാം ഒന്നാണെന്നു താല്പയ്യം.

## സു:—പ്രിയശിരസ്ത്വാദ്യപ്രാപ്തിരുപചയാച ചയൌ ഹി ഭേദേ—12.

ശബ്ദാത്ഥം: \_\_ പ്രിയശിരസ്തപാദ്യപ്രാപ്പിഃ='പ്രിയശി രസ്തപം' തുടങ്ങിയ ധമ്മങ്ങാം ബ്രഹ്മവിദ്യയുടെ മററ പ്രകരണങ്ങളിൽ സംഭവിക്കുന്നില്ല. ഹി=എന്തുകൊണ്ടെ ന്നാൽ. ഭേദേ=ശിരസ്സ തുടങ്ങിയ അംഗങ്ങളുടെ ഭേദക ല്പനകൊണ്ട്. ഉപവയാപവയൌ=ബ്രഹ്മത്തിന്ന് ഉൽക ഷ്ഠപകഷ്ങ്ങളുണ്ടെന്നു വരും. അതു ശരിയല്ല.

സാരം:.\_തൈത്തിരീയോപനിഷത്തിൽ ബ്രഹ്മത്തെ ...പ്രിയം ശിരസ്സം മോദപ്രമോദങ്ങറം ചിറകകളം ആനന്ദം ആത്മാവം പ്രതിഷ്ഠ വാലമാണെന്നിങ്ങനെ\_\_\_ ഒരു പക്ഷിയുടെ ത്രപത്തിൽ വണ്ണിച്ചിട്ടുണ്ട്. ഈ വണ്ണനം

### <u>ബ്രഹുതം</u>

എല്ലാ പ്രകരണങ്ങറാക്കും ബാധകമല്ലേ എന്ന ശങ്കയ്ക്ക മറ്റപടിയാണീ സൂത്രംകൊണ്ടു പായുന്നത്ര്. അതു ശരി യല്ല. നിരുപാധികമായ ബ്രഹ്മത്തെ അംഗപ്രത്യംഗ സ്വത്രപമായി ഗ്രഹിച്ചാൽ ബ്രഹ്മത്തിൽ ഉൽകഷ്ാപക ഷ്ശങ്കയുണ്ടായേയ്ക്കും അതു ശരിയല്ല. ഉൽബോധന സൌകയ്യത്തിനുവേണ്ടി അവിടെ അംഗകല്പന ചെയ്തു വെന്നേയുള്ള. കല്പിതസ്വത്രപമല്ല, അതിനാസ്പദമായ ബ്രഹ്തത്വമാണും വണ്ണുവിഷയം. അതിനാൽ പ്രിയ ശിരസ്തപാദി അംഗകല്പനം ബ്രഹ്മവിദ്യയുടെ അനുപ്രക കരണങ്ങറാക്കു ബാധകമല്ല.

## സു:\_\_ഇതരേ തചത്ഥസാമാന്യാൽ\_\_13.

ശബ്ദാത്ഥം: തു=എന്നാൽ. ഇതരേ=ആനന്ദാദി അനുധമ്മങ്ങറം ബ്രഹ്മസ്വത്രപപ്പതിപാദനത്തിനവേ ണ്ടി ഉപയോഗിച്ചതാകയാൽ ബ്രഹ്മവിദ്യാപ്രതിപാദന വിഷയത്തിൽ എല്ലായിടത്തും അവ ഗ്രഹണയോഗ്യങ്ങ ളാണം". അത്ഥസാമാന്യാൽ=എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ അവ യ്ക്കൊക്കെ എല്ലായിടത്തും ഒരേ അത്ഥംതന്നെയാണം".

സാരം: ...ബ്രഹ്തിൻെറ സായ്രപപ്രതിപാദന ത്തിന്നവേണ്ടി പ്രിയശിരസ്ത്വാദി ധമ്മങ്ങളെയൊഴിച്ച് ആനന്ദാദിയായ ചില ധമ്മങ്ങറം പറഞ്ഞിട്ടണ്ടോ, അവ എല്ലായിടത്തും ഒരേ അത്ഥബോധകങ്ങളാണെന്ന കാര ണത്താൽ ബ്രഹ്മവിദ്യാപ്രതിപാദനവിഷയത്തിൽ എല്ലാ യിടത്തും ഒപ്പോലെ സ്വീകായ്യങ്ങളാണം'.

## സു:\_\_ത്രധ്യാനായ പ്രയോജനാഭാവാൽ\_\_\_14.

ശബ്ദാത്ഥം:\_ പ്രയോജനാഭാവാൽ=വേറെ വിശേ ഷിച്ച പ്രയോജനമൊന്നമില്ലാത്തതുകൊണ്ട്. ആധ്യാ നായ=ധ്യാനത്തിന്ന് അഥവാ പുനഃ പുനശ്ചിന്തനത്തി നം വേണ്ടിയുള്ളതാണെന്നു ധരിക്കണം.

സാരം:...കഠാപനിഷത്തിൽ ശരീരത്തെ രഥമാ യും ഇന്ദ്രിയങ്ങളെ കതിരകളായും കല്പിച്ചുകൊണ്ടുള്ള പണ്ണനമുണ്ടും. ഇന്ദ്രിയങ്ങളെ യമിക്കാനും ശരീരത്തെ നിശ്ചലമാക്കിത്തീക്കാനും വേണ്ടിയാണാം' അംദ്ധനെ പറ ഞ്ഞിരിക്കുന്നതെന്നു മനസ്സിലാക്കാം. എന്നാൽ ഐത രേയോപനിഷത്തിൽ ശൗീരത്തെ പഞ്ചകോശങ്ങളായും അവ ഉള്ളിലുള്ളിലുള്ള കോശങ്ങറാം പുറമെയുള്ളവയ്ക്കും ആത്മാവായും കൂടുതൽ സൂക്ഷൂങ്ങളായും പറഞ്ഞിട്ടുണ്ടും. അതിനെറ ആവശ്യമെന്തെന്ന സംശയത്തെ പരിച്ഛേടി ക്കേയാണീ സൂത്രംകൊണ്ടു ചെയ്യുന്നതും.

ആദ്യത്തിൽ സത്യം ജ്ഞാനമനന്തമെന്നിങ്ങന ബ്രഹ്മസചരൂപത്തെ നിണ്ണയിക്കേയും അത്ത് എല്ലാവരു ടെയും ഹ്ലയോന്തഭ്ാഗത്തു ബൂദ്ധിയാകന്ന ഗ്രഹയിൽ പ്രകാശിക്ഷന്തവെന്നു സമത്ഥിക്കുകയും ധ്യാനംകൊണ്ടു മാത്രമേ പ്രാപിക്കാൻ കഴിയൂവെന്നു പറയുകയും ചെയ്യു. എന്നാൽ ബ്രഹ്മസചരൂപത്തിന്റെ അല്പമെങ്കിലും ബോ ധമില്ലാതെ എങ്ങിനെയാണ് ധ്യാനിക്കുന്നതെന്നു സംശ യമുണ്ടാവാം. അതാണ് രൂപകസചത്രപേണ പഞ്ചകോ ശവണ്ണനം ചെയ്തതിനെറ ആവശ്യം. പഞ്ചകോശങ്ങ ളിൽകൂടെ പതുക്കെപ്പതുക്കെ പ്രജ്ഞ ഉള്ളിലേയ്യു നീങ്ങി എറാവും സൂക്ഷൂവം അവസാനത്തേതുമായ ആനന്മമയ കോശത്തിലെത്ത്രമ്പോറാ ആത്മാവിനെ ധ്യാനിക്കാ റാവും. ധ്യാനംകൊണ്ട സാക്ഷാൽക്കാരവും, സാക്ഷാൽക്കാ രംകൊണ്ട് കൈവല്യപ്രാപ്തിയുമണ്ടാവും. അതിനുവേണ്ടി മാത്രമാണം° കോശനിത്രപണവണ്ണനം ചെയ്തിരിക്കുന്നത്ര°.

### സു:\_\_ആത്മശബ്ബാച്ച\_\_15.

ശബ്ദാത്ഥം: .... ആത്മശബ്ദാൽ വ = ആത്മശബ്ദ ത്തിൻറ പ്രയോഗംകൊണ്ടം ഇതു സിദ്ധമായിത്തീരുന്നു.

### സു:...ആത്മഗൃഹീതിരിതരവടുത്തരാൽ....16.

ശബ്ദാത്ഥം: .... ആത്മഗ്രഹീതിഃ = ആത്മശബ്ദംകൊ ണ്ടുള്ള പരമാത്മഗ്രഹണം. ഇതരവൽ =മററു സ്ഥലങ്ങ ളിലെന്നപോലെ. ഉത്തരാൽ =ശേഷമുള്ള വണ്ണനംകൊ ണ്ടും സിദ്ധമാവുന്നം.

സാരം: ....ആത്മശബ്ദത്തിന്നു മിക്കപ്പോഴം ജീപാ ത്മാവെന്ന അത്ഥമാണു് ഗ്രഹിച്ചുവരുന്നതെന്നിരിക്കെ ഇപിടെ ആത്മശബ്ദത്തിനെങ്ങനെയാണും പരമാത്മാ വെന്ന അത്ഥം കിട്ടിയതെന്ന ശങ്കയ്ക്ക മറുപടി പറകയാ നീ സൂത്രംകൊണ്ടു ചെയ്യുന്നതും. ''ആത്മാ പാ ഇദമേ കമേപാഗ്ര ആസീൽ'' എന്നിങ്ങനെ പലേടത്തും ആത്മ ശബ്ദത്തെ പാമാത്മാവെന്ന അത്ഥത്തിൽ ഉപയോഗി

### മൂന്നാമധ്യായം\_പാദം 3 393

ച്ചിട്ടണ്ട്. ഇതുപോലെ തൈത്തിരീയശ്രതിയിലും ആന ന്ദമയപണ്ണനത്തിന്നശേഷം ''സോകാമയത ബഇ സ്യാം'' എന്നിങ്ങനെ പറയന്നണ്ട്. അവിടേയും ബ്രഹ്മ ത്തെയാണ് ഗ്രഹിക്കേണ്ടതെന്നു വൃക്തമാണല്ലോ. മാത്ര മല്ല, ആനന്ദമയ ആത്മാവിൽനിന്നു സമസ്തജഗത്തിന്റെ ഉല്പത്തിയുംകൂടി പ്രതിപാദിക്കുന്നു. അതിനാൽ സംശ യാസ്പടമായിത്തീന്ന ഇത്മശബ്ദം പരമാത്മവാപകമാ ണെന്നു സ്പപ്പമാണ്ം. അതുപോലെ ആനന്ദമയശബ്ദവും പരമാത്മവാചകമാണ്ം.

### സു:\_\_അനചയാദിതി ചേൽ സ്യാദവധാര ണാൽ\_\_17.

ശബ്ദാത്ഥം: .... അനചയാൽ =പ്രത്യേകശബ്ദത്തിൽ ആത്മശബ്ദത്തിൻറ അനചയമുള്ളതിനാൽ ആനന്ദമയ ശബ്ദത്തിന്നു ബ്രഹ്മമെന്ന അത്ഥം കിട്ടാൻ വയ്യ. ഇതി ചേൽ =എന്നാണഭിപ്രായമെങ്കിൽ അതു ശരിയല്ല. എ തുകൊണ്ടെന്നാൽ. അവധാരണാൽ =മുമ്പുതന്നെ നി ദ്ധാരണം ചെയ്തിട്ടുള്ള തുകൊണ്ടുതന്നെ. സുാൽ =അതി നാൽ ആനന്ദമയശബ്ദത്തിന്നു ബ്രഹ്മമെന്നുതന്നെ അ ത്ഥം സിദ്ധമാവുന്നു.

സാരം: തത്തെിരീയോപനിഷത്തിലെ ബ്രഹ്മവ ല്ലിയിൽ എല്ലാ വാകൃത്തിലം പ്രായേണ ആത്മശബ്ദ പുണ്ട്. അവയൊന്നം ബ്രഹ്മവാചകമല്ലെന്നം അവസാ നത്തേതായ ആനന്ദമയശബ്ദത്തോട്ട് യോജിച്ച ആത്മ ശബ്ദംമാത്രം ബ്രഹ്മവാചകമായും വരുന്നതെങ്ങനെയെ ന്നാണെങ്കിൽ പറയാം. അന്നമയാദികോശങ്ങളുടെ അ 12\*

#### ബഹ്യതം

ന്തരാത്മാപായി ഉള്ളിലുള്ള കോശങ്ങളെപ്പറഞ്ഞു. പ ക്ഷേ അവിടെ ആത്മശബ്ദം ഔപചാരികമായി പറയ പ്പെട്ടുവെന്നേ ഉള്ള. പുറമേയുള്ള സ്ഥ്യലകോശങ്ങളിൽ നിന്നു പ്രജ്ഞ ഉള്ളിലേയ്ക്കു നീങ്ങാൻവേണ്ടിമാത്രം പറ ഞ്ഞതാണം". എന്നാൽ ആനന്ദമയകോശത്തെ വണ്ണിച്ച ശേഷം അതിൻെറ അന്തരാത്മാവായി മറെറാന്നിനേയും പറയാത്തതിനാൽ അവിടെ പറഞ്ഞ ആത്മശബ്ദം ബ്ര മവാചകമാണെന്നു വ്യക്തമാണം". പിന്നീട്ട" ആനന്ദ മയത്തിൽനിന്നു ജഗത്തിൻെറ ഉൽപത്തിയെ വണ്ണിച്ച ഇ° അതിനു തെളിവുമാണം". ആ നിലയ്ക്കൂ° അവിടെ ആനന്ദമയശബ്ദത്തിന്നു ബ്രഹ്മമേന്ദതന്നെയാണയ്മം.

#### സു:....കായ്യാഖ്യാനാദപുവ്വം.\_\_18.

ശബ്ദാത്ഥം:...കായ്യാഖുാനാൽ=ബ്രഹ്മത്തിൽനിന്നു ണ്ടായ കായ്യങ്ങളായ ആകാശാദിഭൃതങ്ങളുടെ പ്രത്യേക പ്രതിപാദനംഹേതുവായിട്ടു° ഈ പുരുഷൻ. അപൂവ്വം⊨ പൂവ്വോക്തബ്രഹ്മമല്ല.

സാരം: ....ഇതേ പ്രകരണത്തിൽത്തന്നെ ഇഹ്മ ത്തിൽനിന്നു ആകാശാദിഭ്വതങ്ങറും വഴിക്കുവഴിയായുണ്ടാ യെന്നു പറഞ്ഞു' അവസാനം പ്പഥിവിയുടേയും അന്ന മാകന്ന ഓഷധികളുടേയും ഉൽപത്തിയെപ്പറഞ്ഞശേഷം ഈ പുരുഷൻ അന്നരസമയനാണെന്നുറപ്പിച്ചു പറയുന്നു. ഏതു പുരുഷനെക്കുറിച്ചാണങ്ങനെ പറഞ്ഞത്താ?? സത്യം ജ്ഞാനമനന്നം തുടങ്ങിയ ലക്ഷണങ്ങളോട്ടുക്കടി ഉൽ ബോധിപ്പിച്ച ബ്രഹ്മഞ്ഞെത്തന്നെയാണോ അങ്ങനെ പ റഞ്ഞതെന്ന ശങ്കയ്ക്കു മറുപടിയാണീസ്മത്രം. എതു പുരു

394

ഷനെ സത്യം ജ്ഞാനം അനന്തം എന്നീ ലക്ഷണങ്ങളെ ക്കൊണ്ടൽബോധിപ്പിച്ചുവോ, ഏതു പുരുഷനിൽനിന്നം" ആകാശാദിഭൂതങ്ങളുടെ ഉൽപത്തിയെപ്പറഞ്ഞുവോ, ആ ബ്രഹ്മം അന്നരസമയമല്ല. എല്ലാററിൻേറയും അന്ത യ്യാമിയായിരിക്കുന്ന പുരുഷനാണം". ഈ പുരുഷനെയല്ല അന്നരസമയനെന്നു പറഞ്ഞതു്.

### സു:....സമാന ഏവം ചാഭേദാൽ....19.

ശബ്ദാത്ഥം: \_\_സമാനേ ച=ഒരു ശാഖയിലും. എ വം=ഇപ്രകാരം വിദ്യയുടെ അഭേദത്തെ ധരിക്കേണ്ടതാ ഞ°. എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ. അഭേദാൽ=രണ്ടു ദിക്കിലും ഉപാസ്യത്തിന്നു ഭേദം പറയപ്പെട്ടിട്ടില്ല.

സാരം: പപതിനൊന്നമുതൽ പതിനെട്ടുക്കടിയ സ്ത ത്രങ്ങളെക്കൊണ്ട് ആനന്ദപ്രകരണത്തിന്റെ വിചാര മായിരുന്ന ചെയ്തുവന്നത്ര്. ഈ സ്ത്രംമുതൽ വീണ്ടം ആദ്യം നിരൂപിച്ചുവന്നിരുന്ന വിദ്യയുടെ അഭേദനിരു പണം ആരംഭിച്ചിരിക്കേയാണ്. വാജസനേയീശാഖ യിലെ ശതപഥബ്രാഹ്മണത്തിൽ ശാണ്ഡില്യവിദ്യയെ പ്പറയുന്നുണ്ട്. 'സത്യംതന്നെയാണ്' ബ്രഹ്മം എന്ന് ഉപാസിക്കണം. തിച്ചയായും ഈ പുരുഷൻ സങ്കല്പമയ നാണ്. സങ്കല്പങ്കളെക്കൊണ്ടാണ്' ഈ ലോകത്തെ ന യിക്നേത്ര്. സങ്കല്പംകൊണ്ടാണ് ഇവിടെനിന്നു പര ലോകത്തേയ്ക്കം അവിടെനിന്നു വീണ്ടും ഈ ലോകത്തെ യും വരുന്നത്ര്. മനോമയവും പ്രാണശരീരാത്മകവും തേജോമയവും സത്യസങ്കല്പവും ആകാശമയവുമായ ഈ ആത്മാവിനെ ഉപാസിക്ക് എന്നിങ്ങനെയാണ് ശാണ്ഡി

സാരം:\_\_ഉപാസ്യത്തിൻെറ ഐകത്രപുംകൊണ്ട് എവിടെയൊക്കെ വിദ്യയുടെ അഭേദത്തെയും ഭേദത്തെ

ശബ്ദാത്ഥം:...ഏവം=ഇപ്രകാരം. സംബന്ധാൽ= ഉപാസ്യവസ്തവിൻെറ ഐകത്രപും ഹേതുവായിട്ട്. അ നൃത്ര അപി=മററു സ്ഥലങ്ങളിലും വിദ്യയുടെ ഏകതചം തന്നെയാണോ ധരിക്കേണ്ടത്തം?

# സൂ:\_\_സംബന്ധാദേവമനൃത്രാപി\_\_20.

ലുവിദ്യയുടെ വണ്ണനം. അതേ ശാഖയിലെതന്നെ ബ്ല ഹദാരണുകോപനിഷത്തിൽ 'പുരുഷന്റെ സത്യമായ സചത്രപം തേജസ്സാണു്. മനോമയനാണു്. ധാന്യമെന്ന പോലെ സൂക്ഷൂപരിണാമസചത്രപിയാണം° പുരഷൻ. ഹൃദയാകാശത്തിൽ സ്ഥിതിചെയ്യുന്ന പ്രസ്തതപുര്ഷൻ എല്ലാപരുടേയം നേതാവും അധിപതിയും മററുമാണം°. എല്ലാററിനെയും നല്ല നിലയിൽ ശാസിക്കുന്നപനമാ ണം°.' എന്നും പറയുന്നു. ഇതും ഉപാസനാസചത്രപമായ പിദ്യാപ്രതിപാദനംതന്നെയാണല്ലോ. ഒരു ശാഖയിൽ തന്നെയുള്ള രണ്ടു വിദ്യാപ്രതിപാദനം കന്നോ, അഥവാ രണ്ടോ എന്നാണിവിടെ ചിന്താവിഷയം. അതിനെ സ്സംബന്ധിച്ച**് ആചായ്യൻ പറകയാണം**്. ഭിന്നശാഖ കളിൽ പ്രതിപാദിച്ച വിദ്യകഠാക്ക° എപ്രകാരം അഭേദ തചം ബോധിച്ചുവോ, അതുപോലെ ഒരേ ശാഖയിൽ തന്നെ പ്രതിപാദിച്ച വിദ്യാസചത്രപങ്ങറാക്കം അഭേദ തചം ബോധിക്കേണ്ടതാണം°, എന്നം°. അതിനാൽ പറ യപ്പെട്ട രണ്ടു വിദ്യാസ്പത്രപങ്ങറം രണ്ടല്ല, ഉപാസ്യ വസ്തവിൻെറ ഏകത്വംകൊണ്ട് അവ രണ്ടും ഒന്നുതന്നെ.

396

ബ്രഹ്മ**സുത്രം** 

#### മൂന്നാമധ്യായം \_\_പാദം 3 397

യും ധരിക്കണമെന്ന സംശയത്തെ തീക്കാൻവേണ്ടി ഇ വിടെ ഒരു പൂറ്റുപക്ഷം അവതരിപ്പിച്ചിരിക്കയാണം". ഉ പാസ്യത്തിൻെറ ഏകതാനതയോട്ടക്ടി വേറെയും വിദു ബ്ബഹദാരണ്യകോപനിഷത്തിൽ പറയപ്പെട്ടിട്ട കറാ ണ്ട്. സത്യമാണ് ബ്രഹ്മമെന്ന പ്രതിപാദിച്ചശേഷം അതേ സത്യത്തെത്തന്നെ ആദിത്യമണ്ഡലവത്തിയായ പുരുഷനോടും ഭഗന്തവ്വത്തിയായ പുരുഷനോടും കൂട്ടിയോ ജിപ്പിക്കേയും ചെയ്തിരിക്കുന്നു. അനന്തരം ആദിതൃമ ണ്ഡലവത്തിയും ദൃഗന്തപ്പത്തിയുമായ പുരുഷന്റെ രഹ സ്യനാമങ്ങഠം അഹരമെന്നും അഹമെന്നുമാണെന്നും പറഞ്ഞിരിക്കുന്നു. ഈ പ്രകരണത്തിൽ ഉപാസ്യത്തിന്ന° ഐക്യപ്രുമുണ്ടെങ്കിലും സ്ഥാനവുത്യാസംഫേതുവായി ട്ട് ഉപാസനാവ്യത്യാസം പറയപ്പെട്ടിട്ടമുണ്ട്. ആ സ്ഥിതിക്കു വിദുയ്ക്കു ഭേദമുണ്ടെന്നോ ഇല്ലെന്നോ ധരി ക്കേണ്ടതും;

### സു:...ന വാ വിശേഷാൽ....21.

ശബ്ദാത്ഥം:...ന വാ=ഇവിടെ വിദ്യയ്ക്ക<sup>o</sup> അഭേദം ധരിക്കാൻ വയ്യ. എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ. വിശേഷാൽ= രണ്ടു പുരുഷന്റെയും രഹസ്യനാമത്തിനെറയും സ്ഥാന ത്തിനെറയും ഭേദംകൊണ്ടുതന്നെ.

സാരം: പറയപ്പെട്ട രണ്ടുവിധ ഉപാസനാവണ്ണനങ്ങ ളിൽ സ്ഥാനവും പേരും ഭേദത്തോടുകൂടി കാണിക്കപ്പെട്ടി രിക്കന്നു. സൂര്യമണ്ഡലവത്തിയായ സത്യപുരുഷങ്ങൻറ പേരു് അഹരമെന്നും ഭഗന്തവ്വത്തിയുടേത്ത് അഹമെന്നും പറയപ്പെട്ടിരിക്കുന്നു. ഇപ്രകാരം സ്ഥാനത്തിൻെറയും

#### ബഹ്യത്രം

പേരിൻെറയും ഭേദം ഹേതുവായിട്ടു<sup>°</sup> ഒരേ ഉപാസനമാ ണെന്നോ ഒരേ വിദ്യയാണെന്നോ പറയാൻ വയ്യ. ഒന്നിൻെറ പേരും ഗ്രണവും മറെറാന്നിൽ ആരോപി ക്കാൻ വയ്യ. അതിനാൽ ഇവിടെ വിദ്യാഭേദമുണ്ടെന്ന തന്നെ ധരിക്കണം.

സു:\_\_ദശയതി ച\_\_22.

ശബ്ദാത്ഥം:\_\_ദശ്യതി ച₌ശ്രതി ഈ തത്തചത്തെ പ്രകാശിപ്പിക്കേയും ചെയ്യന്തണ്ടു°.

സാരം:...എവിടെ സ്ഥാനത്തിന്നും പേരിന്നും <mark>വുതുാസം വരുന്നവോ, അ</mark>വിടെ കന്നിന പറഞ്ഞതായ ഗുണം മറെറാന്നിലില്ലെന്ന പസ്തത ശ്രതിയും വെളിപ്പെ ടുത്തീട്ടുണ്ടു°. ഛാന്ദോഗ്യോപനിഷത്തിലെ ഒരു പ്രകര ണത്തിൽനിന്നു<sup>ം</sup> അതു മനസ്സിലാക്കാൻ സാധിക്കം. എങ്ങനെയെന്നാൽ ഛാന്ദോഗ്യോപനിഷത്തിൽ ഒരി ടത്ത്യ° ആധിദൈവികസാമത്തിനെറ പ്രസംഗത്തിൽ സൂര്യമണ്ഡലസ്ഥിതപുരുഷൻറയും അനന്തരം ആധ്യാ ത്മസാമത്തിൻെറ പ്രസംഗത്തിൽ അക്ഷിമണ്ഡലസ്ഥിത പുരുഷന്റെയും വണ്ണനമുണ്ടു്. അവിടെ പ്രസ്തതരണ്ടു പുരുഷന്മാരുടെയും പേരും ത്രപവും ഒന്നാക്കി കല്പിച്ചിരി ഇതിൽനിന്നു പ്രസ്തത രണ്ടു വിദ്യകളം ക്ഷന്നു ശ്രുതി. ഒന്നാണെന്നു സമത്ഥിച്ചതാണു<sup>ം</sup> ശ്രുതിയെന്നു സ്പഷ്ടമാ ഇങ്ങനെയല്ലാതെ രണ്ടു പേരിലും രണ്ടു ത്രപ പുന്നു. ത്തിലും രണ്ടു വിദ്യകളവതരിപ്പിക്കപ്പെടുമ്പോഠം അവ രണ്ടും ഒന്നല്ല, രണ്ടാണെന്നും സ്പഷ്ടമാണും'.

സു:.\_\_സംഭ്രതിദ്യവ്യാപ്പ്യപി ചാതഃ\_\_\_23.

ശബ്ദാത്ഥം: \_\_ ച=അങ്ങനെതന്നെ. അതഃ=പ്രസ്തത രണ്ടു വിദ്യകളം ഒന്നല്ലെങ്കിൽ. സംഭ്രതിദ്യവ്യാപ്തി=സമ സ്തലോകങ്ങളെയും ധരിക്കലും ബ്രഹ്മാണ്ഡം മുഴവൻ വ്യാപിക്കലുമാകന്ന രണ്ടു ഗുണങ്ങറം ബ്രഹ്മഗ്രണങ്ങളാക യാൽ. അപി=മറെറവിടെയും ആരോപിക്കത്തക്കവ യല്ല.

സാരം:...ബ്ലഹദാരണുകോപനിഷത്തിൽ ဟာတ္ကါ യം യാജ്ഞവൽക്യന്ദം തമ്മിൽ നടന്ന സംവാദത്തെ വിവരിച്ചിട്ടുണ്ടു°. അതിൽ ഗാഗ്റിയുടെ ഒരു ചോദു ് അല്ലേ യാജ്ഞവൽക്യാ, ദൃലോകത്തിന്നു മാണാ<sup>ം</sup>. മുകളിലും ഭൂലോകത്തിന്നു താഴെയും പ്രസ്തത രണ്ടു ലോക ങ്ങളുടെയും മധ്യമായ അന്തരിക്ഷത്തിലും ആരാണോ ഉള്ളതു<sup>•</sup>; അല്ലെങ്കിൽ ആരു തന്നത്താൻ ദ്യലോകവും ള്രലോകവുമായിത്തീന്നിരിക്കുന്നപോ; അദ്ദേഹത്തോടുക്ക ടാതെ എതൊന്നിനെ ഭൃതകാലത്തും പത്തമാനകാലത്തും ഭാപിയിലും ഉള്ളതായിപ്പറയന്നു; അത്ര് ഏതിലെങ്കിലും ഇതിനു യാജ്ഞവൽ കാതപ്രോതമാണോ??? എന്നു്. ക്യൻ ''ദ്യലോകത്തിൻെറ ഉപരിഭാഗംമതൽ ഭ്രലോക ത്തിൻെറ അധോഭാഗംവരെ ഒരു തത്തചം ആകാശ ത്തിൽ ഭാതവും പ്രോതവുമായിട്ടിരിക്കുന്നു?? എന്നു മറു പടി പറഞ്ഞു. വീണ്ടം ഗാഗ്റി ചോദിക്കയാണം': ''ആകാ ശം എതൊരു തത്തപത്തിൽ ഊട്ടം പാവുമായിട്ടിരിക്കു ന്നാാവന്നു. അതിനു യാജ്ഞവൽക്യൻ മറ്റപടി പറക യാണം<sup>ം</sup>: "അല്ലേ ഗാഗ്ഗി, ആ തത്തചത്തെ ബ്രഹ്മജ്ഞ നായ പുരുഷൻ അക്ഷരമെന്നു പറയുന്നു. അതു തടി

ച്ചതോ മെലിഞ്ഞതോ ചെറുതോ വലതോ പുവപ്പോ മെഴുവുള്ളതോ നിഴലോ തമസ്സോ വായുവോ ആകാശമോ സംഗമോ രസമോ ഗന്ധമോ നേത്രമോ ശ്രോത്രമോ പാക്കോ മനസ്സോ തേജസ്സോ പ്രാണനോ മുഖമോ അക ത്തോ പുറത്തോ മധ്യത്തിലോ അല്ല. അതു് കന്നിനെയും അനുഭവിക്കുന്നില്ല; ഒന്നും അതിനെയും അനുഭവിക്കുന്നി ല്ലാ' എന്നു°. ''സൂര്യൻ, ചന്ദ്രൻ, ഭൂമി, ദുലോകം എന്നിവ ഇതിൻെറ ശാസനത്തിൻകീഴിലാണു<sup>ം</sup> നിലനില്ല<sub>െ</sub>ന്നതും. ഈ തത്ത്വമാണും പറയപ്പെട്ട ഗോളങ്ങളെയെല്ലാം ധരി ക്കുന്നതു<sup>oo</sup> എന്നുകൂടി യാജ്ഞവൽകുൻ പറഞ്ഞു. ഈ പ്രസംഗത്തിൽ അക്ഷരബ്രഹ്മത്തിനെറ്റ് സചത്രപവിവര ണത്തിൽ രണ്ടു കാര്യങ്ങറാ വളരെ വ്യക്തമാക്കിയിരി ക്കുന്നു. കന്നു് അക്ഷരബ്രഹ്മം സവ്വബ്രഹ്മാണ്ഡങ്ങളിലും പ്യാപിച്ചിരിക്കുന്നുവെന്നം മറെറാന്ന<sup>ം</sup> എല്ലാ ബ്രഹ്മാണ്ഡ ങ്ങളെയും ധരിക്കുന്നതും അക്ഷരബ്രഹ്മമാണെന്നമാണം വെളിവാക്കപ്പെട്ട രണ്ടു കാര്യങ്ങറാം. പ്രസ്തത രണ്ടു ധമ്മ ങ്ങളും സൂരുമണ്ഡലവത്തിയായ പുരുഷനിലും നേത്രാന്ത വ്വത്തിയായ പുരുഷനിലും ആരോപിക്കാൻ വയ്യെന്നതു വ്യക്തമാണം<sup>ം</sup>. <u>ഉ</u>പാസനാസൗകരുത്തിന്നവേണ്ടി പരി മിതവുാപ്പിയോടുകൂടിയ പുരുഷസ്വത്രപങ്ങളെ ബ്രഹ്മപ്ര തീകങ്ങളായിപ്പറഞ്ഞു എന്നേയുള്ള. ഇതുപോലെ മററു സ്ഥലങ്ങളിലും കണ്ടുകൊള്ളകയും വേണം. പ്രതീക ത്തിൽ ബ്രഹ്മഗ്ലണങ്ങളെ മുഴുവൻ ആരോപിക്കാൻ വ യ്യെങ്കിലും അതിലൂടെ ബ്രഹ്മത്തെയും ബ്രഹ്മഗ്രണങ്ങളെ യം ഉപാസിക്കാനും പ്രാപിക്കാനും കഴിയും. അതിനു വേണ്ടിത്തന്നെയാണു<sup>°</sup> പ്രതീകകല്പനയും.

400

## സു: \_\_പുരുഷവിദ്യായാമിവ ചേതരേഷാമനാമ്ലാനാൽ\_\_\_24.

ശബ്ദാത്ഥം: പുരുഷവിദ്യായാം=പുരുഷവിദ്യയിൽ എന്തൊരു ഗുണം പറഞ്ഞിട്ടുണ്ടോ. ഇവ ച=ആ ഗ്രണ വും ഇതരേഷാം=മററു പുരുഷന്മാക്ക്ക്കോവാൻ വയ്യാ. അനാമ്ലാനാൽ=എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ ശ്രതീയിൽ അങ്ങ നെയുള്ള ഗ്രണങ്ങളുള്ളതായി പറഞ്ഞിട്ടില്ല എന്നതു തന്നെ.

സാരം:....മുണ്ഡകോപനിഷത്തിൽ അക്ഷരബ്രഹ്മ ത്തെ പരഷനെന്ന ശബ്ദംകൊണ്ടാണും പണ്ണിക്കുന്നതും. ആദ്യംതന്നെ എല്ലാ ലോകങ്ങളുടെയും ഉൽപത്തിയും ലയവും പുരുഷനിലാണെന്നു സമത്ഥിച്ചു പുരുഷനെ ദി വുവും അമൂത്തവുമായ ചൈതനുമായിട്ട് ചിത്രീകരിച്ചു. പിന്നെ എല്ലാററിൻെറയും പ്രാണൻ, ഇന്ദ്രിയങ്ങറാം, പഞ്ചഭൂതങ്ങാറം, സൂര്യൻ, ചന്ദ്രൻ, വേദം, അഗ്നി, ദേ വത, മനുഷ്യൻ, അന്നം, സമുദ്രം, പവ്വതം എന്നിവയെ യെല്ലാം പരുഷൻ സ്പഷ്ടിച്ചതായി വെളിപ്പെടുത്തി. അ നന്തരം ആ പരഷ്കൻറ് മഹിമയെ വണ്ണിച്ചു: ''പരഷ ഏവേദം വിശചം കമ്മ തപോ ബ്രഹ്മ പരാമൃതം. ഏതൽ യോ വേദ നിഹിതം ഗുഹായാം സോfവിദ്യാഗ്രന്ഥിം വി കിരതീഹ സോമ്യ!<sup>>></sup> എന്നിങ്ങനെ. ഈ വിശചം മുഴ വൻതന്നെയും പുരുഷമയമാണു<sup>ം</sup>. കമ്മവും തപസ്സം പ രമാമൃതസചത്രപമായ ബ്രഹ്മവും പുരുഷനാണം". ഹേ സോമു, തൻെറ ഹ്യയേഗ്രഹയിലിരിക്കുന്ന ഇപ്രകാരമുള്ള പുരുഷനെ അറിയുന്നപൻ അവിദ്യാഗ്രന്ഥിയെ ഭേദിക്കു 13\*

#### ബ്രഹ്മ**സൂത്രം**

ന്ന എന്ന<sup>ം</sup>. ഇപ്രകാരം ഈ പുരുഷവിദ്യാപ്രകരണ ത്തിൽ യാതൊരു പുരുഷന സവ്വോൽപാദകതചം, പ രാൽപാതചം, സവ്വവ്യാപകതചം, അവിദ്യാനിവാരക തചം തുടങ്ങിയ ദിവ്യഗ്രണങ്ങളെ പ്രകാശിപ്പിച്ചുവോ; അവ നേത്രാന്തവ്വത്തിയായ പുരുഷനിലോ സൂര്യമണ്ഡ ലവത്തിയായ പരഷനിലോ സ്ഥൂലസൂക്ഷൂകാരണശരീ രാകാരപുരുഷനിലോ അധ്യാഹരിക്കത്തക്കവയല്ല. അ ന്തര്യാമിയായ പരമാത്മാവിനെ ഉപാസിക്കാൻവേണ്ടി ആ പ്രകരണത്തിൽ പുരുഷതതപത്തിൽ ഈ ഗ്രണങ്ങ ളെയെല്ലാം കീത്തിച്ചിരിക്കുന്ന എന്നമാത്രം.

# സു: \_\_വേധാട്യത്ഥഭേദാൽ\_\_\_25.

ശബ്ദാത്ഥം: വേധാദി-ബ്രഹത്തെ ലക്ഷ്യമാക്കി വേധനംചെയ്യാൻ പറഞ്ഞ വണ്ണനവും അതുപോലെ യുള്ളവയും മറെറാരു വിദ്യയിൽ അധ്യാഹരിക്കത്തക്കവ യല്ല. എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ അത്ഥഭേദാൽ-പ്രയോജന വ്യത്യാസമുള്ളതുകൊണ്ടുതന്നെ.

സാരം: \_\_ മൂണ്ഡകോപനിഷത്തിൽ കരു മന്ത്രത്തിൽ ഇങ്ങനെ പറഞ്ഞിരിക്കന്നു. ''ഹേ സോമു, ഉപനിഷ ത്തുക്കളിൽ വണ്ണിച്ചിട്ടുള്ള പ്രണവമാകന്ന വില്ലിൽ ഉ പാസനംകൊണ്ടു മൂച്ച് കൂട്ടിയ ശരത്തെ തൊടുത്തു്, താദാ ത്മുഭാവത്തെ പ്രാപിച്ച ചിത്തംകൊണ്ടു വേണ്ടത്ര വള ച്ചൂ° അക്ഷരബ്രഹ്മത്തെ ലക്ഷുമാക്കി വേധനംചെയ്യു'' എന്നം°. ഈ ത്രപകോക്തി ഉപാസനാസമ്പ്രദായത്തെ എളുപ്പത്തിൽ മനസ്സിലാവാൻവേണ്ടി പറഞ്ഞു എന്ന

ല്ലാതെ പേധനക്രിയയാണം" ലക്ഷ്യമെന്നത്ഥത്തിലല്ല. അടുത്ത മന്ത്രത്തിൽത്തന്നെ ആത്മാവിനെ ശരമാക്കാൻ പറയുന്നമുണ്ട്. അതിൽനിന്നു താദാത്മുഭാവമാണം" ഉ ദ്രേശിച്ചിരിക്കുന്നതെന്നും ഉപാസനമാണം" അതിനു കാ ര്യമെന്നും വൃക്തമാവുന്നമുണ്ട്. അതിനാൽ രൂപകോ ക്തി കേവലം ഗ്രഹണസൗകര്യത്തിനുവേണ്ടിയാണെന്ന തിനു സംശയമില്ല. അതു മറെറാരു വണ്ണനത്തിലേയ്ക്കു ബാധകമല്ല.

# സു:\_\_ഹാനൗ തുപായനശബ്ദശേഷത്വാൽ കശാച്ഛന്ദസ്തത്യപഗാനവത്തടുക്തം\_\_26.

സാരം: ....കഴിഞ്ഞ ഇരുപതുമുതൽ ഇരുപത്തഞ്ചുള ടിയ സൂത്രങ്ങളെക്കൊണ്ടു ഭിന്നഭിന്നശ്രതികളിൽ ഏതേ തിനെ മററു സ്ഥലങ്ങളിലേയ്ക്ക് അധ്യാഹരിക്കാം; അ ല്ലെങ്കിൽ അധ്യാഹരിക്കാൻ പാടില്ല എന്ന നിരൂപണ മായിരുന്ന ചെയ്തത്ത്. ഈ സൂത്രംമുതല്ലം ബ്രഹ്മപിദ്യയുടെ ഫലത്തെ നിരൂപിക്കാൻ തുടങ്ങുകയാണം്. ഛാന്ദോഗ്യോ പനിഷത്തിൽ അശ്വപതിരാജാവും ഉദ്യാളകാദി ആറു ശിഷുന്മാക്ക് വൈശ്വാനരവിദ്യയെ ഉപദേശിച്ചശേഷം

#### ബ്രഹ്മത്രം

ഈ വിദ്യയെ അറിഞ്ഞുകൊണ്ടു ഹവനംചെയ്യുന്നവൻ തൻെറ പാപത്തെ മുഴവൻ ഭസ്മമാക്കിത്തീക്ക്ന്വിെന്നും പന്നും പെന്നും പെന്നും പോക്കിത്തീക്ക്ന് പോക്കിത്തീക്ക്ന് പോക്കി പറയുന്നുണ്ട്. കഠോപനിഷത്തിൽ ഒരിടത്തു പരമാത്മ ജ്ഞാനത്തിൻെറ ഫലം ഫഷ്ശോകങ്ങളുടെ നാശമാണെ ന്നം മറെറാരിടത്തു മൃത്യമുഖത്തിൽനിന്നു രക്ഷപ്പെടലാ ണെന്നും പറയുന്നുണ്ടും. മൂണ്ഡകോപനിഷത്തിൽ ആ ത്മജ്ഞാനത്തിൻെറ ഫലം ഒരിടത്തു° അവിദ്യാനാശമാ ണെന്നും മറെറാരിടത്തു എദയഗ്രന്ഥിയുടെയും സംശയ ങ്ങളുടെയും കമ്മങ്ങളുടെയും നാശമാണെന്നും പറയുന്നു ണ്ട<sup>ം</sup>. ശേചതാശചതരോപനിഷത്തിൽ എല്ലാ പാശങ്ങ ളുടെയും ശോകത്തിൻെറയും നാശമാണെന്നും പറയുന്നു. ഇങ്ങനെ ഉപനിഷത്തുക്കളിൽ അവിടവിടെ ബ്രഹ്മവി ദുയുടെ ഫലം പൂണുപാപശോകമോഹാദിവികാരങ്ങള ടെ നാശമാണെന്നു പറഞ്ഞതല്ലാതെ ബ്രഹ്മപപ്പോപ്തി യെപ്പറഞ്ഞിട്ടില്ല. ആ സ്ഥിതിക്ക ബ്രഹ്മവിദ്യകൊണ്ട് അവിദ്യാനിപ്പത്തിയല്ലാതെ പരമപദപ്രാപ്തിയണ്ടാവുന്നി ല്ലായിരിക്കമോ എന്ന സംശയമുണ്ടാപാം. അതിനെ മുൻ നിത്തിക്കൊണ്ടു സൂത്രകാരൻ പറകയാണം°. അങ്ങന അവിദ്യാനാശംമാത്രം ഫലമായി പറഞ്ഞ സ്ഥലങ്ങളി ലൊക്കെ വാകൃശേഷമെന്ന നിലയിൽ ഉപലബ്ബിത്രപ മായ ബ്രഹ്മപദപ്പാപ്പി മററു സ്ഥലങ്ങളിൽനിന്ന് അ ധ്യാഹരിച്ചു ചേക്കേണ്ടതാണം' എന്നു'.

മണ്ഡകോപനിഷത്തിലും ഛാന്ദോഗ്യോപനിഷത്തി ലും വേറെയും പലേ ഉപനിഷത്തിലും ബ്രഹ്മവിദ്യാഫല മായി ബ്രഹ്മപദപ്രാപ്തിയെപ്പറഞ്ഞിട്ടണ്ട്. അങ്ങനെ

404

പറഞ്ഞ സ്ഥലങ്ങളിൽനിന്ന പാകൃശേഷസ്വത്രപേണ അധ്യാഹരിക്കുന്നതു യുക്തമാണം<sup>°</sup>. പാപനാശം തുടങ്ങിയ ഫലം പറയുന്നിടത്തു ബ്രമ്മലോകപ്രാപ്തി വാകൃശേഷ മാണെന്നു ധരിച്ചാൽ മതി. അങ്ങനെ അധ്യാഹരിക്കു ന്നതുകൊണ്ടു ഫലഭേദമോ വികല്പമോ സംഭവിക്കുന്നമില്ല. ഏതുപോലെ എന്നാണെങ്കിൽ പറയാം.

കൌഷീതകിശാഖക്കാർ കശാശബ്ദത്തിന്ത പനസ്പ തിയെന്നമാത്രം പറയുമ്പോഠം ശാഡ്യായനശാഖക്കാർ പനസ്പതിവഗ്ഗത്തിൽത്തന്നെ ഇന്ന രൂപത്തിലുള്ളതാണം" കശയെന്നു പറയുന്നു. വാസ്കവത്തിൽ ആ രണ്ടു പ്രതി പാദനവും ഒന്നാണെങ്കിൽക്കൂടി ആദ്യത്തേതു സാമാന്യ വും രണ്ടാമത്തേതു വിശേഷവുമാണം". സാമാന്യത്തിന്റെ വാക്യശേഷമായി വിശേഷവത്തെ ധരിക്കാറുണ്ട്. അതു കൊണ്ടാണം" പദാത്ഥത്തെ സ്പഷ്ടമായറിയുന്നതും. രണ്ടും രണ്ടു ശാഖയാണല്ലോ എന്നു പറഞ്ഞു തിരസ്കരിക്കാ റില്ല. ഇരുകൂട്ടരും വിശേഷവാക്യത്തെ അംഗീകരു കുന്നു.

അതുപോലെ ഒരു ശാഖയിൽ ''ഛന്ദോഭിഃ സ്തൂവീത<sup>>></sup> എന്നു പറഞ്ഞിട്ടണ്ട്'. ഛന്ദസ്സുകളെക്കൊണ്ടു സ്തതിക്ക ണമെന്നമാത്രം. ആരെ സ്തതിക്കണമെന്നു പറഞ്ഞി ട്ടില്ല. എന്നാൽ പൈംഗീശാഖയിൽ ദേവന്മാരെ ആദ്യം സ്തതിക്കണമെന്നു പറഞ്ഞിട്ടണ്ട്. അതിൽനിന്നു ദേവ ന്മാരെയും അസുരന്മാരെയുമാണു് ഛന്ദസ്സുകളെക്കൊണ്ടു സ്തതിക്കേണ്ടതെന്നും ആദ്യം ദേവന്മാരെ സ്തതിക്കണമെ ന്നും പിന്നീടാണു് അസുരന്മാരെ സ്തതിക്കേണ്ടതെന്നു മൊക്കെ സ്പഷ്ടമാവുന്നു. അതിനാൽ 'ഛന്ദോഭിഃ സ്തൂപീത' എന്ന മന്ത്രത്തിനെറ വാക്യശേഷമായി പൈംഗീശാഖ യിലെ മന്ത്രത്തെ എല്ലാവരും കണക്കാക്കിവരുന്നു.

അതുപോലെ മറെറാരു ശാഖയിൽ ''ഷോഡശിനഃ സ്കോത്രമുപാകരോതി.'' എന്നൊരു മന്ത്രമുണ്ടും'. ഷോഡ ശിസ്തവനം ചെയ്യാനുള്ള ഉപദേശമാണം'. എപ്പോറം ചെയ്യണമെന്നൊന്നും പറഞ്ഞിട്ടുമില്ല. എന്നാൽ തൈ ത്തിരീയശാഖക്കാർ കമ്മത്തിനു ബ്രാഹ്മമുഹുത്തത്തിൽ സൂര്യോദയത്തിനു മുമ്പുള്ള സമയത്തെ പറയുന്നുണ്ടും'. അതിനെ എല്ലാവരും വാക്യശേഷമായംഗീകരിച്ചും' അ തുപോലെ ആപരിച്ചുവരുന്നമുണ്ടും'.

പിന്നെയൊരു ശാഖയിൽ ''ഋത്വിജ ഉപഗായന്ത'' എന്നൊരു മന്ത്രമുണ്ട്. ഋത്വിക്കാം ഗാനംചെയ്യണ മെന്ന ഉപദേശമാണല്ലോ അതിൽനിന്നു ഗ്രഹിക്കേണ്ട ത്ര്. മറെറാരു ശാഖയിൽ ''നാധ്വര്യരുപഗായതി'' എന്നുമുണ്ട്. അധ്വര്യ ഋത്വിക്കുകളുടെ കൂട്ടത്തിൽ ഗാനംചെയ്യാൻ പാടില്ലെന്ന ഉപദേശമാണത്ര്. അതു പൂവ്വവാക്യത്തിൻെറ വാക്യശേഷമായി കണക്കാക്കപ്പെട്ട വരുന്നു. ഇതുപോലെ പാപനാശാദിഫലങ്ങളെ പറഞ്ഞി ടത്തും ബ്രഹ്മലോകപ്പാപ്തി വാക്യശേഷമായി ഗ്രഹിക്ക പ്പെടേണ്ടതാണം

#### സു:\_\_സാന്പരായേ

തത്തവ്യാഭാവാത്തഥാ ഹൃന്യേ\_27.

ശബ്ദാത്ഥം:...സാമ്പരായേ=ജ്ഞാനികഠാക്ക പര ലോകത്തിൽ. തത്തവുാഭാവാൽ=അനുഭവയോഗുങ്ങളായ

കമ്മഫലങ്ങളില്ലാത്തതിനാൽ ബ്രഹ്മപ്രാപ്തി തടയപ്പെടു ന്നില്ല. തഥാ ഹി=അങ്ങനെയാണല്ലോ. അന്യേ=മററു ശാഖക്കാരം പറയുന്നതും.

സാരം:—ബ്രഹ്മവിദ്യയുടെ ഫലമായി ബ്രഹ്മപദ പ്രാപ്തിയുണ്ടാവുമെന്നു പറഞ്ഞെങ്കിലും മരണാനന്തരം പരലോകത്തു പണ്യഫലങ്ങളായ ഭോഗശിഷ്ടമുണ്ടെങ്കിൽ അതു കഴിയാതെ എങ്ങനെ കൈവല്യപ്രാപ്തിയുണ്ടാവു മെന്ന സംശയത്തിന്നു മറുപടി പറകയാണം°. ബ്ബഹദാ രണുകോപനിഷത്തിൽ ഈ വിഷയം സ്പഷ്ടമായി പറ യപ്പെട്ടിരിക്കുന്നു. ''ഉഭേ ഉഹൈവൈഷ ഏതേ തരതി'' എന്നിങ്ങനെ. ജ്ഞാനിക**ാം പൂണുപാപാത്മകങ്ങളായ** രണ്ടുവിധകമ്മങ്ങളെയും അവയുടെ ഫലങ്ങളെയും ഇവി ടെവെച്ചുതന്നെ അവസാനിപ്പിച്ചാണു് ശരീരത്തെ വി ടുന്നതെന്നാണല്ലോ അതിൻെറ താൽപര്യം. ഇതുക<u>ാ</u> ണ്ടു ജ്ഞാനികഠം ശരീരപാതത്തിനു മു<mark>മ്പുത</mark>ന്നെ ശുഭാ ശുഭങ്ങളായ കമ്മങ്ങളുടെ സംബന്ധത്തെ ഇവിടെവെച്ച തന്നെ അവസാനിപ്പിക്കന്തവെന്നു വൃക്തമാണു്. ഞ തിനാൽ ബ്രഹ്മപ്രാപ്തിക്കഹതയുള്ള ജ്ഞാനമുണ്ടായ ക രാറ്റംക്ക് കമ്മമോ കമ്മഫലങ്ങളോ തടസ്ഥമായിത്തീരു ന്നില്ല. മണ്ഡകോപനിഷത്തിലും ഈ വിഷയം കൈ കാര്യംചെയ്യപ്പെട്ടിട്ടണ്ട<sup>ം</sup>. "തദാ വിദ്വാൻ പൂണുപാപേ വിധൂയ നിരഞ്ജനഃ പരമം സാമുമുപൈതി<sup>></sup>> എന്നി ങ്ങനെ. അപ്പോഠം ജ്ഞാനി പുണുപാപാത്മകങ്ങളായ എല്ലാ കമ്മങ്ങളെയും വിട്ടു പരിശുദ്ധനായി ബ്രഹ്മ ത്തോട്ട പരമസാമൃതയെ പ്രാപിക്ഷന്ത എന്നു്. അതി

നാൽ ബ്രഹ്മജ്ഞാനിക്കു ബ്രഹ്മപ്രാപ്തിക്കു കമ്മം തടസ്ഥ മല്ല.

#### 

ശബ്ദാത്ഥം: ഛന്ദതഃ = സങ്കല്പത്തിനനുസരിച്ചു°. ഉഭയഥാ = രണ്ടുപ്രകാരത്തിലും. അവിരോധാൽ = വി രോധമില്ലാത്തതുകൊണ്ടും ബ്രഹ്മപ്രാപ്തി തടയപ്പെടു ന്നില്ല.

സാരം:—ബ്രഹ്മജ്ഞാനംകൊണ്ടു സമസ്തകമ്മനാശ വം ബ്രഹ്മപ്പാപ്തിയം ഇവിടെ സാധിക്കുമെങ്കിൽ പിന്നെ ദേവയാനത്തിലൂടെ ബ്രഹ്മലോകത്തോളം ഉയൻ പുണ്യ പാപാത്മകങ്ങളായ എല്ലാ കമ്മങ്ങളും നിശ്ശേഷം നശിച്ച ശേഷം പരമപദത്തെ പ്രാപിക്കമേന്നെന്തിനു പറഞ്ഞി രിക്കന്നു എന്ന സംശയത്തിന്നു മറുപടി പറകയാണം° ഈ സൂത്രംകൊണ്ട്. ഛാന്ദോഗ്യോപനിഷത്തിൽ ജീവൻ സങ്കല്പമയനാണെന്നും സങ്കല്പങ്ങളാണും അവനെ നയി ക്കുന്നതെന്നും ജീവിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കുമ്പോറും അവൻറെ സങ്കല്പങ്ങറം എന്തൊക്കെയാണോ, അവതന്നെയാണം° ശരീരപാതാനന്തരവും അവനെ നയിക്കുന്നതെന്നും ബ്രഹ്മഞ്ഞാനിയായ ഒരാറ്റാക്കു ബ്രഹ്മപ്രാപ്തി പറയുന്നു. യൊഴിച്ചു മററു യാതൊരു സങ്കല്പങ്ങളുമില്ലാത്തതിനാൽ അവൻെറ്റ് ബ്രഹ്മപ്പാപ്തി ഒന്നുകൊണ്ടും തടയപ്പെടുന്നില്ല. ബ്രഹ്മഞ്ഞാനം പൂണ്ണമായിട്ടില്ലാത്തവരും സങ്കല്പം അവ സാനിച്ചിട്ടില്ലാത്തവരമാണം<sup>°</sup> ബ്രഹ്മലോകത്തും മറ**ും** പോവുന്നതും്. ജ്ഞാനസമ്പന്നന്മാക്ക് ബ്രഹ്മപ്രാപ്തി കന്നു കൊണ്ടും തടയപ്പെടുന്നില്ല.

409

### സു: ... ഗതേരത്ഥവത്വമേയഥാനുഥാ ഹി വിരോധഃ ... 29

ശബ്ദാത്ഥം:\_\_ഗതേഃ=ഗതിബോധകശ്രതിക്ക്. അ ത്ഥവതചം=സാത്ഥകത. ഉഭയഥാ=രണ്ടപ്രകാരത്തിലും ബ്രഹ്മപ്രാപ്തിയെ സമത്ഥിക്കുമ്പോറ്റമാത്രമേ ഉണ്ടാവൂ. ഹി=എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ. അന്യഥാ=ഞങ്ങനെയല്ലാ തെ മറെറാരുപ്രകാരത്തിൽ സമത്ഥിച്ചാൽ. വിരോധഃ= ശ്രതിവാക്യങ്ങറാക്കു പരസ്പാരവൈരുധ്യം വരും.

സാരം: ... ശ്രതിയിൽ സദ്യോമക്തിയുടെയും ക്രമ മക്തിയുടെയും വണ്ണാങ്ങളുണ്ടും. അവയെ രണ്ടിനെയും മാനിക്കത്തക്ക നിലയിൽ മൻപറഞ്ഞപോലുള്ള വുവ സ്ഥ ചെയ്യപ്പെടാതിരുന്നാൽ ശ്രതിവാക്യങ്ങറാക്ക് അ ന്യോനുവൈരുധ്യം വരും. അതിനാൽ സാധകന്റെ സങ്കല്പത്തിനനുസരിച്ചാണും പരമപദ്രപ്രാപ്തിയന്നു പ യെന്നതാണും നന്നായിരിക്കുക. അങ്ങനെ ചെയ്യുന്നപ ക്ഷം ദേവയാനമാഗ്ഗത്തിലൂടെയുള്ള ഗതിയുടെ വണ്ണന ത്തിന്നോ സദ്യോമുക്തിസ്പത്രപേണയുള്ള വണ്ണനത്തി ന്നോ അന്യോനുവൈരുധ്യമില്ലതാനാം.

## സു:—ഉപപന്നസ്തല്ലക്ഷണാത്ഥാപലബ്ലേർ ല്ലോകവൽ—30.

ശബ്ദാത്ഥം: \_\_തല്ലക്ഷണാത്ഥോപലബ്ലേഃ = ദേവയാ നമാഗ്ഗത്തിലൂടെ ബ്രഹ്മലോകത്തേയ്ക്കു പോവുന്ന ജീവന്നാ വശ്യമായ സൂക്ഷൂശാീരത്തിൻെറ കഥനം- ഉപപന്നഃ= ഉചിതമായിട്ടുണ്ടു°. എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ. ലോകവൽ= ലോകത്തിലും അതുപോലെ കണ്ടുവരുന്നണ്ടു°.

14\*

സാരം:....ശുതിയിൽ എവിടെ ജീവന്നു ദേവയാന മാഗ്ഗത്തിലൂടെ ബ്രഹ്മലോകപ്രാപ്തിയെ പറഞ്ഞിട്ടണ്ടോ, അവിടെ അതിനാവശ്യമായ ഉപകരണത്തെയും വണ്ണി ച്ചിട്ടുണ്ടെന്നതു സ്ഥാഭാവികമാണം<sup>°</sup>. ജീവാത്മാവു<sup>°</sup> എ ന്തൊര സങ്കല്പത്തോടുകൂടിയിരിക്കുന്നവോ, ആ സങ്കല്പ ത്തിന്നനത്രപമായ ലോകത്തേയ്ക്ക മുഖ്യപ്രാണൻ ഉദാന വായുവോടും ഇന്ദ്രിയമനസ്സകളോടുംകൂടി ജീപനെ നയി ക്ഷന്നപെന്നു ശ്രതിയിൽ പ്റഞ്ഞിട്ടുണ്ടു°. അങ്ങനെ എ വിടെയെല്ലാം പോവേണ്ടതായ സങ്കല്പങ്ങളുണ്ടോ, അവ യെല്ലാം അനഭവിച്ചശേഷം എല്ലാവിധ കമ്മങ്ങളുടെയും സമ്പൂണ്ണനാശത്തിൽമാത്രമാണം° ജീപൻ മക്കനായിത്തീ രുന്നതു°. എന്നാൽ ഇതു കമ്മം കേവലം അവസാനി ച്ചിട്ടില്ലാത്ത ക്രമമക്തിക്കധികാരികളായ ജീവന്മാരുടെ കഥയാണും പറഞ്ഞതും. അവരാണല്ലോ ദേവയാനത്തി ലൂടെ പോവുന്നതും. ലോകത്തിലും ഒരാറം എവിലെ പ്പോണമെന്നു വിചാരിക്കുന്നുപോ, അതിനാവശ്യമായ ഉപകരണത്തെക്കരുതുന്നതു സാധാരണ കണ്ടുവരാറുണ്ട ല്ലോ. അതുപോലെത്തന്നെയാണം<sup>°</sup> മോക്ഷയാത്രയുടെയും പക്ഷേ ജ്ഞാനികളുടെ സദ്യോമക്തിക്ക° ഈ സ്ഥഭാവം. നിയമം ബാധകവുമല്ല. ശരീരത്തോടുകൂടിയിരി**ക്കു** ബോഠംത്തന്നെ കമ്മത്തെ മുഴവൻ നശിപ്പിക്കേയും ബ്ര **ഹമായിത്തീ**രുകയും ചെയ്തവരാണം<sup>ം</sup> ജ്ഞാനികഠം. അവ ക്ക് കന്നിനെറയും അപേക്ഷയോ സങ്കപ്പമോ ഇല്ല. പിത്യ യാനത്തെയും ദേവയാനത്തെയും അതിക്രമിച്ചവരാണം<sup>°</sup> ജ്ഞാനികഠം. ശരീരമുള്ളപ്പോഠാത്തന്നെ മുക്തന്മാരായി

410

ബ്ഷസൂത്രം

ത്തീന്ന ജ്ഞാനികഠംജ ശരീരപാതാനന്തരം മറെറപി ടെയും പോവേണ്ടതില്ലെന്നതാശ്ചര്യവുമല്ല. അതിനാൽ ജ്ഞാനികളെ അപേക്ഷിച്ചല്ല, ക്രമമുക്തിയിലൂടെ ഉയ ന്തകൊണ്ടിരിക്കുന്ന സാധകന്മാരെ അപേക്ഷിച്ചാണം<sup>o</sup> പറഞ്ഞതും.

# സൂ:...അനിയമഃ സവ്പേഷാമവിരോധഃ ശബ്ദാനമാനാഭ്യാം....31.

ശബ്ദായ്ഥം: \_ അനിയമഃ=ഇന്നിന്ന ഉപാസനകഠം ചെയ്യുന്നവർ ദേവയാനമാഗ്ഗത്തിലൂടെ ബ്രഹ്മലോകത്തു പോവുകയെന്ന നിയമമില്ല. സവ്വേഷാം=എന്നാൽ ബ്ര ഹലോകത്തെ പ്രാപിക്കുന്ന എല്ലാവന്തേടയും മാഗ്ഗം അ താണെന്നൂഹിക്കാം. ശബ്ദാനമാനാഭ്യാം=എന്തുകൊണ്ടെ നാൽ ശ്രതിസ<sup>°</sup>മുതികളിലെ ശബ്ദസ്തചനകളെക്കൊ ണ്ടം അനമാനംകൊണ്ടും. അവിരോധഃ=അവയ്ക്കു വി രോധമല്ലെന്നുള്ളത്രകാണ്ടുതന്നെ.

സാരം: ശ്രതികളിൽ ബ്രഹ്മവിദ്യാഫലത്തെപ്പറ യുസിടത്തു ദേവയാനമാഗ്ഗത്തിലൂടെ ബ്രഹ്മലോകത്തു പ ന്നുവെന്നു ചിലേടത്തു പറയുന്നുണ്ടും". എന്നാൽ പലേ ടത്തും അങ്ങനെ പറയുന്നുമില്ല. അതിനാൽ ഉപാസ നാവ്യത്യാസംകൊണ്ടു മാഗ്ഗവ്യത്യാസമണ്ടോ എന്ന സം ശയത്തിന്നു മറുപടി പറകയാണം". ഇന്നിന്ന രൂപത്തി ലൂള്ള ഉപാസകന്മാർമാത്രം ദേവയാനമാഗ്ഗത്തിലൂടെ ബ്ര ഹലോകത്തെ പ്രാപിക്കുകയന്നും അങ്ങനെയല്ലാത്ത വർ മററു മാഗ്ഗങ്ങളിലൂടെ പ്രാപിക്കുകയന്നും നിയമ മൊന്നമില്ല. എല്ലാവരും ദേവയാനമാഗ്ഗത്തിലൂടെ ബ്ര

ഷലോകത്തെത്തുന്നതെന്നു വിചാരിക്കുന്നതിൽ തെററി ല്ല. ബ്രഹ്മലോകപ്രാപ്തിയെപ്പറയുന്ന സ്ഥലങ്ങളിലൊ ക്കെ ദേവയാനത്തെ കീത്തിച്ചിട്ടില്ലെങ്കിലും അങ്ങനെ ധരിക്കുന്നതിൽ ശ്രുതിസ°മുതികഠംക്ക് വിരോധമില്ലെന്ന ബോധിക്കാൻ കഴിയും. ശ്രതികളിലും സ°മുതികളിലും ചിലേടത്തമാത്രമേ ദേവയാനത്തെ വണ്ണിച്ചിട്ടുള്ള. എ ന്നാൽ എപിടെയും പിരോധിച്ചിട്ടില്ലെന്നതിനാൽ പ്രാ യേണ എല്ലാ സാധകന്മാരും ദേവയാനത്തിലൂടെയാണു<sup>ം</sup> ബ്രഹ്മലോകത്തെ പ്രാപിക്കുന്നതെന്നനുമാനിക്കാം. എ ന്നാൽ ജ്ഞാനികഠം സ**ചയം മുക്തന്മാരാകയാൽ** അവരെ സ്സാബന്ധിച്ചേടത്തോളം ആ വിഷയം ചിന്തിക്കേണ്ടതു മില്ല. അവർ ബ്രഹ്മലോകത്തെന്നല്ല, എവിടെയും പോ പുന്നില്ല. ശരീരം വിടുന്നതോടെ പരമപദത്തിൽ ല യിക്കുന്നു.

#### സു:\_\_യാവദധികാരമവസ്ഥിതിരാധി കാരിണാം\_\_32.

ശബ്ദാത്ഥം:.\_\_ആധികാരിണാം=അധികാരപ്രാപ്തി യുള്ളവക്ട<sup>ം</sup>. യാവദധികാരം=ഏതുവരെ അധികാരമ ണ്ടോ അതുവരെ. അവസ്ഥിതിഃ=ഇച്ഛാനത്രപമായ സ്ഥിതിയുണ്ട<sup>ം</sup>.

സാരം: \_ വ്യാസവസിഷ്ഠാദിഋഷികഠാക്കം സാധന മാഗ്ഗങ്ങളോ, അച്ചിസ്സ് ഇടങ്ങിയ ദേവതകളടെ ആനം കൂലുമോ ആവശുമണ്ടോ? എന്ന സംശയത്തിന്നു മറു പടി പറകയാണു്. വ്യാസവസിഷ്ഠാദികഠം ജഗത്തിന്നു മംഗളത്തെച്ചെയ്യാൻവേണ്ടി ഈശപരനാൽ സ്വയം നി

#### മൂന്നാമധ്യായം \_\_പാദം 3 413

യമിക്കപ്പെട്ട അധികാരപുരുഷന്മാരാണം'. അതിനാൽ അവതാരസചരൂപികളാണെന്നു പറയണം. അവരുടെ അധികാരകാലം ഏതുവരെയുണ്ടോ, അതുവരെ സചച്ഛന്ദ മായി വത്തിക്കുന്നു. ലോകകലുാണംമാത്രമാണവരുടെ ലക്ഷ്യം. അതിനെ അവർ ചെയ്യന്നു. സാധാരണ ജീപന്മാരുടെ മാതിരി ജനനമരണങ്ളോ, അനുലോക ങ്ങളിലേയ്ക്കുള്ള പോക്കുവരവുകളോ അവക്കില്ല. കന്നും കമ്മഫലങ്ങളുടെ ബാധയം അവക്കില്ല. ഇഷ്ടംപോലെ ശാീരത്തെ സ്ഥീകരിക്കാനും ഉപേക്ഷിക്കാനമുള്ള കഴി വും അവക്ടങ്ങ്<sup>യ</sup>. എവിടെ വേണമെങ്കിലും ഇഷ്ടാപോ ലെ പോവാനം കഴിയും. അങ്ങനെയുള്ള ഈശചരസചത്ര പികളായ അവതാരപുരുഷന്മാക്ക് സാധനാനുഷ്ഠാനങ്ങളു ടെയോ, ദേവതാനഗ്രഹത്തിൻറായോ ആവശുവുമില്ല.

# 

ശബ്ദാത്ഥം: .... അക്ഷരധിയാം തു=പരമാത്മാപിൻറ നിഗ്ഗണനിരാകാരലക്ഷണങ്ങറാക്കുളടി. അവരോധഃ= മററു സ്ഥലത്തുനിന്നധ്യാഹാരംചെയ്യുന്നത്ര് ഉപിതമാ അ<sup>°</sup>. സാമാന്യതത്ഭാവാഭ്യാം=എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ, എ ല്ലാ വിശേഷങ്ങളം ബ്രഹ്മത്തിന്ന യോജിക്കുന്നതും തൽ ഭാവത്തെ ബോധിപ്പിക്കാൻ സഹായകങ്ങളമാണം<sup>°</sup>. ഔപ സദവൽ=എതുപോലെയെന്നാണെങ്കിൽ, ഉപസൽക്കമ്മ ത്തിൻെറ മന്ത്രത്തെ അധ്യാഹാരംചെയ്യംപോലെ. തൽ ഉക്തം=ഞതു പറഞ്ഞിട്ടുണ്ട്ര°.

സാരം:\_ബ്രഹ്മവിദ്യാഫലപ്രതിപാദകങ്ങളായ ശ്ര തിപാകൃങ്ങളുടെ നിരൂപണം പൂറ്റുസൂത്രത്തോടുകൂടി അ പസാനിച്ചു. ബ്രഹ്മത്തെയും ജീപനെയും പണ്ണിക്കുന്ന വാകൃങ്ങളുടെ നിത്രപണമാണം° ഈ സൂത്രംമതൽക്കാ രംഭിക്കുന്നതു°. ബ്ബഹദാരണുകോപനിഷത്തിൽ യാജ്ഞ വൽക്യൻ പറകയാണം°: ഹേ! ഗാഗ്ഗി! നീ ചോദിച്ച ആ പരമതത്വത്തെ അഭിജ്ഞന്മാർ അക്ഷരമെന്നു പറഞ്ഞു എന്നാൽ അതു വലതോ, ചെറുതോ, തടിച്ച വരുന്നു. തോ, മെലിഞ്ഞതോ, നാമമോ, രൂപമോ ഇന്ദ്രിയമനസ്സ കളെക്കൊണ്ടു ഗ്രഹിക്കാവുന്നതോ ഒന്നുമല്ല എന്നു്. ഇതു മണ്ഡകോപനിഷത്തിൽ അംഗിരസ്സമഹഷിയം പറയ ബ്രഹ്മത്തിന്നു കയ്യ്, കാല് തുടങ്ങിയ അവ ന്നുണ്ടും. യവങ്ങളോ ദൃഗാദിന്ദ്രിയങ്ങളോ പണ്ണഗോത്രങ്ങളോ ഒന്നു മില്ല. പരാവിദ്യകൊണ്ടമാത്രം അറിയപ്പെടാവുന്നതാ ഌ° എന്നു്. . ഇവയെല്ലാം ബ്രഹ്മലക്ഷണങ്ങളാണു<sup>ം</sup> ഇ ങ്ങനെ ശ്രുതികളിൽ എവിടെയൊക്കെ ബ്രഹ്മലക്ഷണ ങ്ങളെപ്പറഞ്ഞിട്ടുണ്ടോ, അവയെല്ലാം ബ്രഹ്മശബ്ദം പറ യുന്നിടത്തൊക്കെ അധ്യാഹരിച്ചു യോജിപ്പിക്കേണ്ടതാ ൺ<sup>ം</sup>. ബ്രഹ്മത്തിൻെറ സവിശേഷഭാവങ്ങ**റാക്കു** പുതുാ സമില്ലാത്തതിനാൽ എല്ലായിടത്തും പറയപ്പെട്ട ലക്ഷ ണങ്ങളെല്ലാം പേണം. മാത്രമല്ല, ബ്രഹ്മബോധത്തി ന്നം' അവ കൂടുതൽ ഉപകരിക്കുകയും ചെയ്യും. അതി നാൽ ഉപസൽക്കമ്മത്രേത്തിനെറ മാതിരി ബ്രഹ്മലക്ഷ ണങ്ങളെ അധ്യാഹരിക്കേണ്ടതാണം". ആ വിഷയവും ശ്രുതിയിൽത്തന്നെ പറഞ്ഞിട്ടമുണ്ടു°.

#### സു:\_\_ഇയഭാമനനാൽ\_\_\_34.

ശബ്ദാത്ഥം:---ഇയദാമനനാൽ=ഇയത്താനിത്രപണം തുല്യമാകയാൽ മൂന്ന മന്ത്രങ്ങളിലെയും വണ്ണാത്മകമായ വിദ്യാസചത്രപം ഒന്നതന്നെ.

സാരം: \_\_മുണ്ഡകോപനിഷത്തിലും ശ്വേതാശപത രോപനിഷത്തിലും പറക്കുന്ന പക്ഷിയെ ഉദാഹരിച്ച വെയിലും നിഴലുമെന്നപോലെയും എന്നാൽ കഠോപ നിഷത്തിൽ നിഴലും പുകയുമെന്നപോലെയും ജീവേശച രന്മാരെ മനുഷ്യൻെ എദയാന്തവ്വത്തികളായിട്ടു° പണ്ണി പ്പിട്ടണ്ട്. പ്രസ്തത മൂന്നു വണ്ണനങ്ങളും ഒന്നുതന്നെയോ, അഥവാ മൂന്നോ, എന്നാണിവിടെ ചിന്താവിഷയം. എണ്ഡകോപനിഷത്തിൽ ക**ദ പ്പക്ഷത്തിൻെറ**്രണ്ട് കൊ ന്പുകളിലിരിക്കന്ന രണ്ടു പക്ഷികളുടെ സചത്രപത്തി ലാണം° ജീവേശചരന്മാരെ വണ്ണിച്ചിരിക്കുന്നത്ര°. ജീവൻ കത്ത്രഭോകത്രബൂദ്ധിയോടുകൂടി കമ്മഫലങ്ങളെ അനഭ വിക്കേയും ഈശ്വരൻ സാക്ഷിത്രപനായിട്ടിരിക്കുന്നവെ ന്നും വ്യക്തമാക്കീട്ടുമുണ്ടും. കമ്മങ്ങളുടെയും ഫലങ്ങളുടെ **യം സംബന്ധംഹേതുവായിട്ടു** ജീവൻ **ടുഖിയാണെന്നം** <sup>ഒക്ക</sup>ി വളന്ദ° ഈശപരോപാസനം ചെയ്ത് ഈശപരനെ നേരിട്ടു കാണുന്നതോടെ ദുംഖനിപ്പത്തനാപുന്നുവെന്നും പറഞ്ഞിട്ടണ്ട്ട്. കാഠോപനിഷത്തിലാകട്ടെ ശരീരത്തി ൻെ ഉത്തമസ്ഥാനമായ എദയത്തിൽ ജീപനം ഈശച രന്തം അധിവസിക്കുന്നവെന്നും ധൂപവും നിഴലുമെന്ന പോലെ ഭിന്നസ്പഭാവത്തോടുകൂടിയവരാണം° അവരെ ന്നം പറഞ്ഞിട്ടുണ്ടു°. ഇങ്ങനെ എവിടെയൊക്കെ ശ്ര

തികളിൽ ജീവേശചരന്മാരെ വണ്ണിച്ചിട്ടുണ്ടോ, അവിടെ യൊക്കെ ദ്വിവചനത്തിൽ പറയുകയും പരിച്ഛിന്നമായ ഹ്രദയസ്ഥാനം അവരുടെ ആവാസകേന്ദ്രമായി കല്പിക്ക കയും ചെയ്തിരിക്കയാൽ താതപികമായി എല്ലാ വണ്ണന ങ്ങളും ഒന്നാണം". അതിനാൽ അവ പലതല്ല, ഒന്നാണം".

## സു:\_അന്തരാ ഭ്രതഗ്രാമവൽ സ്ഥാത്മനഃ\_35.

ശബ്ദാത്ഥം:\_\_\_ഭ്രതഗ്രാമവൽ=ആകാശാദിഭ്രതങ്ങളെ ന്നപോലെ. സ്ഥാത്മനഃ=സാധകന്റെ ആത്മാവിന്നം. അന്തരാ=അന്തരാത്മാവാകന്നം.

സാരം: ... പരമാത്മാപിൻറെ സവ്വാന്തര്യാമിതചഞ്ഞ സമത്ഥിക്കയാണീസൂത്രംകൊണ്ടു ചെയ്യുന്നത്ര്. ജനക മഹാരാജാപിൻറെ സഭയിൽവെച്ചു ചക്രായണപത്ര നായ ഉഷസ്തൻ യാജ്ഞവൽക്യനോട്ട ചോദിക്കയാണ്. എല്ലാവരുടെയും അന്തര്യാമിയായ അപരോക്ഷബ്രഹ്മ ത്തെ എനിക്കു പറഞ്ഞുതര്ര എന്ന്. നിൻറെ അന്ത രാത്മാവുതന്നെ എല്ലാവരുടെയും അന്തര്യാമിയെന്ന് രാത്മാവുതന്നെ എല്ലാവരുടെയും അന്തര്യാമിയെന്ന് തതിനു സാമാന്യമായി യാജ്ഞവൽക്യൻ മറ്റപടി പ റഞ്ഞുകൊടുത്തു. എങ്കിലും അദ്ദേഹത്തിന്ന് തുപ്തിവന്നി ല്ലെന്ന കാരണത്താൽ യാജ്ഞവൽക്യൻ മറ്റപടി പ റഞ്ഞുകൊടുത്തു് അവസാനം പ്രാണാനിൽള്ളെ എല്ലാ വരിലും പ്രാണക്രിയയെച്ചെയ്യുന്നു അന്തര്യാമിയായ പരമാത്മാവെന്നു ബോദ്ധ്യപ്പെടുത്തി. പിന്നെയും അ ദ്രേഹത്തിൻെറെ ജിജ്ഞാസ ശമിച്ചില്ലെന്നു കണ്ടപ്പോറം ട്രഷ്യിയിലെ ദ്രഷ്മാവിനെ കാണാനോ, ശ്രോത്രത്തിലെ

ശ്രോതാവിനെ ശ്രവിക്കാനോ, ബുദ്ധിയിലെ ബോദ്ധാവി നെ അറിയാനോ കഴിയില്ലെന്നും അതുതന്നെ നിൻെറ യം മറെറല്ലാരുടെയും അന്തര്യാമിയെന്നും വ്യക്തമാക്കി ക്കൊടുക്കുകയും ചെയ്ത. അനന്തരം കഫോലഋഷിയും ഇതേ ചോദ്യത്തെത്തന്നെ യാജ്ഞവൽക്യനോടു ചോദി അപ്പോറം നിന്നിലുള്ള വിശപ്പ ദാഹം, സുഖം <u>4</u>. ദഃ്ഖം, ജനനം മരണം തുടങ്ങിയവയ്കെല്ലാം അതീതവും പിജ്ഞാനസചത്രപവുമായ യാതൊര ചൈതനുമുണ്ടോ, അതുതന്നെ നിൻെറയും മറൊല്ലാവരുടെയും അന്തര്യാ മിയും അപരോക്ഷബ്രഹ്മവുമെന്നും പറഞ്ഞുകൊടുത്തു. പ്രസ്തത രണ്ടു ചോദ്യോത്തരങ്ങളം ബ്ലഹദാരണ്യകോപ നിഷത്തിൽ വണ്ണിക്കപ്പെട്ടവയാണം'. ഇവിടെ ഒരു സം ശയമുണ്ടാവാം. ജീവാത്മാവിനെയോ, പരമാത്മാവിനെ യോ, ആരെയാണ് അന്തര്യാമിയെന്നു പണ്ണിച്ചതെന്ന്. പരമാത്മാപിനെത്തന്നെയാണു° അന്തര്യാമിയെന്നു പ ണ്ണിച്ചതെന്നെങ്ങനെ തെളിയുമെന്നാണം° സൂത്രംകൊണ്ടു പറയുന്നത്ക്. ഭൂതസമദായത്തിൽ ഭൂമിയുടെ അന്തരാ ത്മാവു ജലവും, ജലത്തിൻെറ അന്തരാത്മാവു<sup>°</sup> അഗ്നി യം, അഗ്നിയടേഇ<sup>ം</sup> വായുവും, വായുവിൻേറഇ<sup>ം</sup> ആകാശ പുമാണം". ആ നിലയ്ക്ക് ആകാശം ഭൂതവഗ്ഗത്തിൽ എ പ്രാററിൻെറയും അന്തരാത്മാവാണു്. ഇതുപോലെ ജഡ പദാത്ഥങ്ങളുടെയെല്ലാം അന്തരാത്മാവാണം' ജീവൻ. <sup>ജീ</sup>വൻെറ **അ**ന്തരാത്മാവു പരമാത്മാവുമാകയാൽ എല്ലാ ാറിൻെറയും അന്തര്യാമിയും അപരോക്ഷബ്രഹ്മവും പര ധാത്മാ**പുതന്നെ**.

15\*

### 418 ബ്രഹ്മസൂത്രം

### സു: <u>അന്യഥാഭേദാനപപത്തിരിതി</u> ചേന്നോപദേശാന്തരാൽ<u>36</u>.

ശബ്ദാത്ഥം: \_\_ചോൽ \_\_എന്നാൽ. അനുഥാ = മറെറാ രു പ്രകാരത്തിലാണെങ്കിൽ. അഭേദാനപപത്തിഃ = ജീവേ ശചരന്മാക്ട് അഭേദസിദ്ധിയുണ്ടാവാൻ വയ്യ. ഇതി ന = എന്നു പറയുന്നുവെങ്കിൽ അതു ശരിയല്ല. ഉപദേശാന്ത രാൽ =എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ ഭേദോപദേശംപോലെത്ത നെ അഭേദോപദേശവും ശ്രുതിയിലുണ്ടെന്നതുകൊണ്ടു തന്നെ.

സാരം:...ജീപനം ഈശ്വരനം തമ്മിലുള്ള വൃത്യാ സം ഉപാധികൃതമെന്നല്ലാതെ പാസ്തപമാണെന്നു സങ്ക ല്പിക്കുന്നപക്ഷം അഭേദഭാവം കിട്ടാൻവയ്യ എന്നു പറയു ന്നുപെങ്കിൽ അതു ശരിയല്ല. എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ ഭേ ഭോപദേശംപോലെത്തന്നെ അഭേദോപദേശവും ശ്രുതി യിലുണ്ടു°. ജഡമായ ഈ പ്രപഞ്ചവും അതിൽ കത്താ വും ഭോക്താവുമെന്നഭിമാനിക്കുന്ന ജീവനും പരമാത്മാ പിൽനിന്നു വേറെയല്ലെന്നും പരമാത്മാവുതന്നെയാണെ ന്നും ശ്രുതിയിൽ പറഞ്ഞിട്ടണ്ടു<sup>ം</sup>. ഛാന്ദോഗ്യോപനിഷ ത്തിൽ ഉദ്ദാളകൻ പത്രനായ ശേചതകേതുവിന്ന മണ്ണം, ലോഹം, സചണ്ണം എന്നീ പദായ്ഥങ്ങളെ എടുത്തുദാഹ രിച്ചകൊണ്ടു കാര്യകാരണങ്ങറാം ഒന്നാണെന്നു സമത്ഥി ച്ചപദേശിക്കുന്നണ്ടു°. അതിനശേഷം ഒമ്പതു പ്രാവശ്യം പത്യേകം ദ്രഷ്മാന്തങ്ങറള എട<u>ുത്ത</u>കാണിച്ചുകൊണ്ട<sup>ം</sup> അ തുന്തസൂക്ഷൂമായ പരമാത്മാവിൻെറതന്നെ രൂപമാണം° ഈ ജഗത്തും ആത്മാവും നീയുമെന്നുപദേശിക്കുന്നുണ്ടും".

കാരണത്തിൽനിന്നു വേറെയല്ല കാര്യമെന്നാണു<sup>ം</sup> സമ ത്ഥനം. അതിനാൽ ജീവേശചരന്മാരേടെ വൃത്യാസം വാസ്കവികമാണെന്നു പറഞ്ഞാൽപ്പോലും അഭേദസിദ്ധി ക്കുതടസ്ഥമില്ലെന്നു താല്പര്യം.

## സു:\_\_വൃതീഹാരോ വിശിംഷന്തി ഹീത രവൽ\_\_37.

ശബ്ദായ്ഥം: ....വ്യതീഹാരഃ = വ്യത്യസ്തവണ്ണനംകൊ ണ്ട് ഉപാധികൃതഭേദം സിദ്ധമാവുന്നില്ല. ഫി=എന്തു കൊണ്ടെന്നാൽ. ഇതരവൽ=എല്ലാ ശ്രതികളം രണ്ടെ ന്നപോലെ. വിശിംഷന്തി=വിശേഷത്തോടുകൂടിയാണം പണ്ണിക്കുന്നത്ര്.

സാരം:...ജീവാത്മാവിനെയും പരമാത്മാവിനെയും പണ്ണിക്കുന്ന ശ്രതികളിലൊക്കത്തന്നെയും ഉപാധികൃത ഭേദംകൊണ്ടുള്ള ഭേദത്തെക്കാണിച്ചിട്ടില്ല. സ്വാഭാവിക ഭേദത്തെ സൂരിച്ച മറെറാരു പ്രകാരത്തിൽ അഭേദത്തെ സമത്ഥിക്കയാണം' മെയ്തിരിക്കുന്നത് കര്യത്തിന്നവേണ്ടിയാണം' അങ്ങനെ ചെയ്തിരിക്കുന്നതെ ന്ന പറഞ്ഞാൽ തെററില്ലതാനം.

# സു:\_\_സൈവ ഹി സത്യാടയഃ\_\_38.

ശബ്ദാത്ഥം: ...സാ ഏവ =ജീവാത്മപരമാത്മാക്കറം ക്കു തമ്മിൽ ഉപാധിക്യതമായം അല്ലാതെയും ഉള്ള ഭേദ ങ്ങളുണ്ടായിരിക്കെ അഭേദവണ്ണനം അനുപപന്നമാണും. ഹി =എന്ത്രകൊണ്ടെന്നാൽ. സത്യാദയഃ = സത്യസങ്കല്പാദി ഈശ്വരധമ്മങ്ങറം ജീവനിൽ സമത്ഥിക്കാൻ വയ്യാത്ത തുകൊണ്ടുതന്നെ, ബ്രഹ്മ**സൂത്രം** 

സാരം: \_\_ജീവാത്മാപരമാത്മാക്കറ്റാക്ക് ഭേദം വ്യക്ത മായിരിക്കെ വ്യതീഹാരവണ്ണനം അഭേദത്തെകല്പിക്കുന്ന തു ശരിയല്ല. എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ പരമാത്മാവിനെ വണ്ണിക്കുന്നിടത്തെല്ലാം സത്യകാമൻ, സത്യസങ്കല്പൻ, അപഹതപാപ്മാവും, അജരൻ, അമരൻ, സവ്വജ്ഞൻ, സവ്വശക്തൻ, സവ്വത്തിന്നും പരമകാരണം എന്നീ വി ശേഷണങ്ങറം പറഞ്ഞുകാണന്നണ്ട്. പ്രസ്തതധമ്മങ്ങറം ജീവാത്മവരമാത്മാക്കറക്ക് തമ്മിൽ അത്യന്ത അഭേദ ത്തെകല്പിക്കാൻ വയ്യ. അങ്ങനെ ചെയ്യുന്നതുപപന്ന മാണെന്നു പറഞ്ഞുകൂടാ എന്ന പൂവ്വപക്ഷത്തെ ഈ സൂത്രംകൊണ്ടുന്നയിച്ചും അടുത്ത സൂത്രംകൊണ്ടു മറുപടി പറയുന്നു.

### സൂ:\_\_കാമാദീതരത്രതത്ര ചായതനാദിഭ്യഃ\_\_ 39.

ശബ്ദാത്ഥം: \_\_ഇതരത്ര = മററു സ്ഥലങ്ങളിലും ബ്രഹ പണ്ണനത്തിൽ പറയപ്പെടുന്ന. കാമാദി = സത്യകാമതചം, സത്യസങ്കല്പതചം തുടങ്ങിയ ധമ്മങ്ങറും. തത്ര ച = നിവ്വി ശേഷസ്വത്രപേണ പണ്ണിക്കുന്നേടത്തും അദ്ധ്യാഹരിച്ചു ചേക്കേണ്ടതാണ്. ആയതനാദിഭ്യഃ = എന്തുകൊണ്ടെ ന്നാൽ സവ്വാധാരതചം തുടങ്ങിയ ബ്രഹ്മധമ്മങ്ങറം എല്ലാ യിടത്തും ഒരുപോലെ ബാധകമായിട്ടിരിക്കുന്നു.

സാരം:—പരബ്രഹസചത്രപിയായ പരമേശചരന° അനൃശ്രതികളിൽ വണ്ണിക്കപ്പെടുന്ന സവ്വജ്ഞതചം, സതൃസങ്കല്പതചം, സവ്വേശചരതചം ഇടങ്ങിയ ധമ്മങ്ങ⊙ം

420

നിപ്പിശേഷസചത്രപേണ വണ്ണിക്കുന്നേടത്തും അദ്ധ്യാഹ രിച്ച ചേക്കേണ്ടതാണം". എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ നിവ്വി ശേഷ്സചത്രപേണ വണ്ണിക്കുന്ന ശ്രതികളിലും ബ്രഹ്മ ത്തിൻെറ സവ്വാധാരതചം തുടങ്ങിയ സവിശേഷധമ്മ . അറം വണ്ണിക്കപ്പെട്ട കാണന്നുണ്ടും". അതിനാൽ നിവ്വി ശേഷവണ്ണനസ്ഥാനങ്ങളിലും സവിശേഷധമ്മങ്ങളെ അദ്ധ്യാഹരിക്കുന്നതുചിതമാണം". ബ്യഹദാരണ്യകോപ സിഷത്തിൽ യാജ്ഞവൽകുൻ ഗാഗ്റ്റിയുടെ ചോദ്യത്തിന<u>്</u>ങ മറുപടി പറയുന്ന കൂട്ടത്തിൽ ആദിത്യചന്ദ്രന്മാർ പ്രകാ ശിക്കുന്നതും, ആകാശവും ഭൂമിയും ഭൂതങ്ങളെ വഹിക്കുന്ന ഇം പരബ്രഹ്മസ്വത്രപിയായ പരമേശ്വരൻെറ അനി ഷേധ്യമായ ആജ്ഞഹേതുവായിട്ടാണെന്നു പറയുന്നുണ്ടും. ഇതുപോലെ മുണ്ഡകോപനിഷത്തിലും മറു ചില വിശേ ഷധമ്മങ്ങളെ പ്രകാശിപ്പിച്ചു വണ്ണിക്കന്നുണ്ടും. ഇങ്ങനെ ശ്രുതിപണ്ണനങ്ങളെക്കൊണ്ടു ബ്രഹ്മം സവിശേ ഡു **ളള** ഷവും, നിവ്വിശേഷവുമാകന്ന രണ്ടുവിധധമ്മങ്ങളോട്ടക്ക ടിയതാണെന്ന സിദ്ധമാവുന്നു. അതിനാൽ സവ്വ ജ്ഞതചം, സതുസങ്കല്പതചം തുടങ്ങി എന്തെല്ലാം ദിവുഗ്ര ണങ്ങറം പരബ്രഹസ്വത്രപിയായ ഈശ്വരന്നുള്ളതായി അന്യശ്രതികളിൽ വണ്ണിച്ചിട്ടുണ്ടോ; അവയെല്ലാം ബ ഹത്തിന്നു സ്ഥാഭാവികമായിട്ടുള്ളവയാണം°. അല്ലാതെ ഉപാധിസംബന്ധംകൊണ്ടണ്ടായവയല്ല എന്നം സിദ്ധ മാവുന്നു. അതുകൊണ്ട് എവിടെ ഏതേതു ഗുണങ്ങളുടെ പണ്ണനങ്ങളില്ലയോ; അവിടെ അവ അദ്ധ്യാഹരിക്കപ്പെ ടേണ്ടവയാണ്ം'. ഈ കാരണംകൊണ്ടതന്നെ ജീവാത്മ

മൂന്നാമധ്യായം \_\_പാദം 3 421

### 422 ബ്രഹ്മസ്തരം

പരമാത്മാക്കഠംക്ക സമാനതചമില്ലെന്നും അഭേദതചം കല്പിക്കാൻ വയ്യെന്നുംകൂടി സിദ്ധമാവുന്നുണ്ടും".

സു:\_\_ആദരാദലോപഃ\_\_40

ശത്ഥാത്ഥം:....ആദരാൽ=അങ്ങനെ പറയുന്നതു പര മേശചരനോടു കാണിക്കുന്ന പരമാദരമായതുകൊണ്ടും്. അലോപഃ\_അതിനാൽ അന്യദ്രഷ്ടാക്കളുടെ നിഷേധം സംഭവിക്കുന്നില്ല.

സാരം:\_\_പരബ്രഹ്വത്രപിയായ പരമേശച രൻെറ സവ്വശ്രേഷ്യതയെ കാണിക്കാൻവേണ്ടിയാണം<sup>°</sup> അങ്ങനെ പറയുന്നതെന്ന കാരണത്താൽ അന്യദ്രഷ്ടാക്ക ളായ ജീവന്മാരോട്ട് അനാദരമോ, നിഷേധമോ സംഭ പിക്കുന്നില്ല. പരമേശചരൻ സവ്വത്തിൻേറയം ഏകദ്ര ഷ്ടാവും ജ്ഞാതാവുമാണെന്നു പറയുമ്പോഠാ മററു ദ്രഷ്ടാ ക്കളും ജ്ഞാതാക്കളുമൊക്കെ ഇല്ലാത്തവരാണെന്നു പറയ ലല്ലേ എന്ന സംശയം തോന്നാം. അതു ശരിയല്ല. പര മേശ**ചരൻെറ സ**വ്വോൽക്യഷ്ടതയെ കാണിക്കണമെന്നേ പ്രദിപാദനത്തിനദ്ദേശമുള്ള. അതിനാൽ ജീവന്മാരുടെ നിഷേധത്തെ സൂചിപ്പിച്ചിട്ടില്ല. കൂടാതെ ജീവന്മാരുടെ ദ്രഷ<sup>ം</sup>ട്ട,തചം, ജ്ഞാത്രതചം തുടങ്ങിയവയൊക്കെ അന്ത രുാമിയായ ഈശചരൻെറ സാന്നിധുവിശേഷം ഹേതു പായിട്ടണ്ടാവുന്നവയാണെന്ന പ്രസിദ്ധവുമാണല്ലോ. പ്രളയകാലത്തു കേവലം ജഡപദാത്ഥങ്ങളെന്നപോലെ ജീവന്മാരൊക്കെ പ്രത്യേകജ്ഞാനമോ പ്രത്യേകവൃക്തി ത്പമോ ഇല്ലാതെ പരമാത്മാവിൽ ലയിക്കയാണല്ലോ ചെയ്യന്നതു്. അതിനാൽ ജീവന്മാരൊന്നും സ്വതന്ത്ര

ന്മാരല്ല, പരതന്ത്രന്മാരാണെന്നു പൃക്തമാവുന്നുണ്ട്. എങ്കിലും അവരെ നിഷേധിക്കലല്ല ഈ വണ്ണനകൊണ്ട ചെയ്തിരിക്കുന്നതു്. കേവലം പരമേശചരന്റെ സവ്വോൽ കൃഷ്ടമായ മഹിമയെക്കാണിക്കാൻ മാത്രമാണു് ഈ പണ്ണ നംകൊണ്ടു ശ്രതി സാധിച്ചിരിക്കുന്നതു്.

### സ്പ:\_\_ഉപസ്ഥിതേ*f*തനൂദചചനാൽ\_\_41.

ശബ്ദാത്ഥ:...ഉപസ്ഥിതേചപറയപ്പെട്ട വാകൃത്തിൽ അനുചേതനകളുടെ നിഷേധം സംഭവിക്ഷന്മണ്ടെ ങിലും. അതഃ\_ഞത്വ ബ്രഹ്മത്തെ അപേക്ഷിച്ചു മററു പ്രഷ്ടാവിനെറ നിഷേധത്തെക്കാണിക്കാൻ വേണ്ടിയാണ്. തദ്രചമനാൽ എന്നം ശബ്ബത്തിൻെറ പ്രയോഗമ ള്ളതുകൊണ്ട് അതു വുക്തമാവുന്ന.

സാരം: ... ബ്ബഹദാരണുകോപനിഷത്തിൽ പരബ്ബ ഹസ്പരൂപിയായ പരമേശ്പരനിൽനിന്നനുനായ ദ്രഷ്യാ വിനെ നിഷേധിക്കുന്ന വാകൃത്തിൽ അവിടവിടെ 'അതഃ' എന്ന ശബ്ദത്തെ പ്രയോഗിച്ചിരിക്കുന്നതുകൊണ്ടു ബ്രഹ്മത്തിൽനിന്നധികമഹിമയോട്ടുകൂടിയ ഒരു ദ്രഷ്യാവി മല്ലന്നാണ് പറഞ്ഞതിന്റെ താല്പര്യമെന്നു ഗ്രഹിക്കാം. അതുകൊണ്ടു പരമാത്താവിൽനിന്നധികരിച്ച മഹിമ ഗറൊരാറ്റംകില്ലെന്നു സമയ്ഥിക്കലാണ്ട്; അല്ലാതെ അന്യവേതനകളുടെ നിഷേധമല്ല ആ വാക്യത്തിന്റെ താല്പര്യമെന്നും ധരിക്കാൻ കഴിയുന്നുണ്ട്. അതിനാൽ ഈ പരമാത്മാവിൽനിന്നനുനായി മറൊരാത് ദ്രഷ്യാവി മല്ലന്നു പറഞ്ഞതുകൊണ്ടു പരമാത്മാവിൽനിന്നധിക

#### ബഹുത്രം

രിച്ച ദ്രഷ്ട്യത്ഥാദിയോഗുതകളള്ള മറെറാരാളില്ലെന്നേ അത്ഥമുള്ളൂ. എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ അതേ പണ്ണനത്തിൽ തന്നെ ജീവാത്മാവിനെ അന്തര്യാമിയായ പരമാത്മാ വിൻെറ ശരീരമായിപ്പറഞ്ഞിട്ടണ്ട്. അതോടെ ജീവാ ത്മപരമാത്മാക്കളുടെ ഭേദത്തേയും വൃക്തമാക്കീട്ടണ്ട്. അതിനാൽ അവിടെ അന്യദ്രഷ്ടാക്കളുടെ നിഷേധ ത്തിൻെറ താല്പാം പരമാത്മാവിൻെറ സവ്വശ്രേഷ്യതയെ കാണിക്കലും ആദരത്തെ പ്രകാശിപ്പിക്കലുംമാത്രമാണ്.

# സൂ:.\_\_തന്നിദ്ധാരണാനിയമസ്തട്ട്യഷ്ടേ പ്പഥഗ°ഘൃപ്രതിബന്ധഃ ഫലം\_\_42.

ശബ്ദായ്ഥം: തന്നിദ്ധാരണാനിയമഃ = ഭോഗങ്ങളെ അനുഭവിക്കുന്നതിൽ നിശ്ചിയനിയമമില്ല. തദ്ദൃഷ്ടേഃ എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ ആ പ്രകരണത്തിൽ ഈ കാര്യം അവിടവിടെ പറയപ്പെട്ട 'യദി' എന്ന ശബ്ദംകൊണ്ടു സൂചിപ്പിച്ചിട്ടുണ്ടു°. ഹി = കൂടാതെ. പുഥക = കാമോപ ഭോഗസങ്കല്പങ്ങളില്ലാത്തവക്ട്. അപ്രതിബന്ധഃ = സംസാ രഞ്ഞെ വിട്ടുപോവാൻ തടസ്ഥമില്ലെന്നും. ഫലം = ഫല ത്തെക്കാണിച്ചിട്ടുണ്ടു°.

സാരം:...ജീവാത്മപരമാത്മാക്കളുടെ ഭേദം കേവലം ഉപാധികൃതമല്ല, സ്വാഭാവികമാണെന്നു സമയ്ഥിക്കും യാണം' ഇതുവരെച്ചെയ്യത്ത്. ഫലവിഷയകങ്ങളായ ശ്രുതി കളുടെ വിരോധാഭാസത്തെ നിരാകരിച്ചു സിദ്ധാന്തത്തെ സമത്ഥിക്കാൻവേണ്ടി പുതിയ പ്രകരണം ആരം ഭിക്കുകയാണം' ഈ സൂത്രം മുതൽക്കും. ഛാന്ദോഗ്യോപ നിഷത്തിൽ ദഹാരവിദ്യാപ്രതിപാദനത്തിൽ പ്രജാപതി

424

#### എന്നാമധ്യായം...പാദം 3 425

യും ഇന്ദ്രനും തമ്മിലുള്ള സംപാദത്തിൽ പ്രകാശിപ്പി ക്കുന്ന ബ്രഹ്മവിദ്യയുടെ ഫലമായി എന്തു ഭോഗങ്ങറം വേണമെങ്കിലും അനുഭവിക്കാമെന്നു പറയുന്നുണ്ട്. എ ന്നാൽ മറെറവിടെയും അങ്ങനെ പറഞ്ഞുകാണുന്നമില്ല. അതിനാൽ ബ്രഹ്മവിദ്യയുടെ ഫലമായി ഭോഗാനുഭവ ങ്ങറം അനുഭവിക്കണമെന്നു നിയതമാണോ എന്ന സംശ യത്തെ പരിച്ഛേദിക്കുകയാണീ സൂത്രംകൊണ്ടു ചെയ്യു ന്നത്വ്.

ബ്രഹ്മപിദ്യയുടെ മുഖ്യഫലം പരമാത്മദശ്നവും കൈവല്യപ്രാപ്തിയുമാണം". എന്നാൽ ചിലക്ക് ഇന്ദ്ര ലോകാദിസ്ഥാനങ്ങളിലുള്ള ഭോഗാനുഭവങ്ങളിൽ ഇപ്പയു ങ്ങാവുന്നുവെങ്കിൽ അതും സാധിക്കുമന്നുമാത്രം. പക്ഷെ അങ്ങനെയുള്ള ഇപ്പു കൈവല്യപ്രാപ്തിക്കു തടസ്ഥമാണം". അതിനാൽ സാധകനു ഭോഗങ്ങളിൽ ഇപ്പയില്ലാതിരിക്കു കതന്നെയാണം" വേണ്ടതും. എന്നാൽ വേഗത്തിൽ കൈവല്യപ്രാപ്തിയുണ്ടാവും. ഇല്ലെങ്കിൽ കാലതാമസം നേരിടും. അതിനാൽ ബ്രഹ്മവിദ്യാഫലം ഭോഗാനുഭവ ങ്ങളല്ലം കൈവല്യപ്രാപ്തിയാണം". അതിനെയാണം കാംക്ഷിക്കേണ്ടതും. ഈ കാര്യം ഉപരിമന്ത്രങ്ങളിൽ വ്യക്തമാക്കിട്ടുമുണ്ടും.

#### സു:-പപ്രദാനവദേവ തട്ടക്തം-43.

ശബ്ദാത്ഥം:--\_തടുക്തം=ആ പ്രതിപാദനം. പ്രദാ നവൽ എവ=വരദാനത്തെപ്പോലെത്തന്നെയാണും.

സാരം:\_\_ഭഗവാനോ, ഭഗവൽസചത്രപികളായ സിദ്ധന്മാരോ ശ്രദ്ധാലുവായ ഒരാറ്റാക്ക° അവൻെ ശ്രദ്ധ 16\*

#### ബ്രഹുത്രം

യെ വദ്ധിപ്പിക്കാൻവേണ്ടി വല്ല്, വരങ്ങളം കൊടുക്കുന്ന തെപ്രകാരമോ, അതുപോലെയാണം" ബ്രഹ്മവിദ്യാഫലമാ യി സചഗ്ഗാദിഫലങ്ങാം കിട്ടുന്നത്ര്. വാസ്തവത്തിൽ ബ്ര ഹ്മവിദ്യയുടെ ഫലം ബ്രഹ്രപ്രാപ്തി മാത്രമാണം". എന്നാൽ സചഗ്ഗാദിഫലങ്ങളിൽ ആസക്തരായി സകാമകമ്മങ്ങളെ ച്ചെയ്യുന്ന അജ്ഞരുടെ ശ്രദ്ധയെ ബ്രഹ്മവിദ്യയിലേയ്ക്കു തിരിക്കാനും ഉയത്താനും വേണ്ടിയാണം" ബ്രഹ്മവിദ്യക്കൊ ണ്ടു സചഗ്ഗാദിഫലങ്ങളെക്കിട്ടുമെന്നു പറഞ്ഞത്ര്. കമ്മ ങ്ങളുടെ പരമഫലം സചഗ്ഗാദിത്രച്ഛഫലങ്ങളാണെന്നു കാണിക്കാൻവേണ്ടിക്കൂടിയുമാണം".

# സു:\_\_ലിംഗഭ്രയസ്തചാത്തജി ബലീയസ്തദപി\_\_44.

ശബ്ദാത്ഥം: ....ലിംഗഭ്രയസ്തചാൽ = ജനനമരണസച ത്രപമായ സംസാരത്തിൽനിന്നു് എന്നെന്നേയ്ക്കമായി വിട്ട മുക്തനായി ബ്രമ്മപ്രാപ്തി പ്രാപിക്കലാകന്ന ലക്ഷ ണത്തോട്ടുള്ടിയവയാണു് അധികവണ്ണനങ്ങളുമെന്നതി നാൽ. തൽ ബലീയഃ = ആ ഫലം മുഖ്യമാണു്. ഹി = എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ. തൽ അപി \_ അന്യഫലങ്ങളുടെ വണ്ണനവും മുഖ്യഫലത്തിനെറ മഹതപവും കാണിക്കാനു ജ്യതാണെന്നതുകൊണ്ടുതന്നെ.

സാരം:...വദാന്തശാസ്ത്രത്തിൽ എവിടെവിടെ ബ്രഹ്മവിദ്യയുടെ ഫലത്തെ വണ്ണിച്ചിട്ടുണ്ടോ, അവിടെ യൊക്കെ ജനനമരണസ്വത്രപമായ സംസാരത്തിൽനി നുള്ള നിപ്പത്തിയും ബ്രഹ്മപാപ്തിയും പറഞ്ഞിട്ടുണ്ട്. അതിനാൽ അതാണ് ബ്രഹ്മവിദ്യയുടെ മുഖ്യഫലമെന്നു

426

പുക്തമാവുന്നുണ്ട്. എന്നാൽ ചില പ്രകരണങ്ങളിൽ ബ്രഹ്മപ്രാപ്തിക്ക് പുറമെ വേറെയും ചില ഫലങ്ങളെ പറഞ്ഞിട്ടുണ്ടെങ്കിൽ അതും ബ്രഹ്മപ്രാപ്തിയുടെ പ്രാമുഖ്യ ത്തെയും മഹത്വത്തെയും കാണിക്കാൻവേണ്ടി മാത്രമാ ഞ<sup>°</sup>. ഈ കാരണത്താലാണം<sup>°</sup> മററു ഫലങ്ങളെ എല്ലാ പ്രകരണങ്ങളിലും പറയാതിരിക്കാൻ കാരണം. എ ന്നാൽ മുഖ്യഫലത്തെയാകട്ടെ എല്ലാ പ്രകരണങ്ങളിലും പറഞ്ഞിട്ടമുണ്ട്.

#### സു:...പൂവ്വവികല്പഃ പ്രകരണാൽ സ്യാൽ ക്രിയാമാനസവൽ....45.

ശബ്ദായ്ഥം:\_\_\_ക്രിയാമാനസവൽ=ശാരീരികവും മാ നസികവുമായ കമ്മങ്ങളിൽ സ്ഥീകരിച്ച വികല്പംപോ ലെ. പൂവ്വവികല്പഃ=ബ്രഹ്മവിദ്യക്കു മുമ്പു പറഞ്ഞ അഗ്നി വിദ്യയും. സ്യാൽ=മക്തിക്കു ഹേതുവായിത്തീരുമെന്നു പറയണം. പ്രകരണാൽ=എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ പ്രകര ണത്തിൽനിന്ന° അങ്ങനെ സിദ്ധമാവുന്നണ്ടും.

സാരം: ബ്രഹ്മജ്ഞാനം മാത്രമാണം സംസാരമ ക്തിക്കുള്ള ഒരേ ഒരു കാരണമെന്നു സമത്ഥിക്കാൻവേണ്ടി പൂപ്പപ്പാത്തെ ഉന്നയിക്കയാണം". കഠോപനിഷത്തിൽ നചികേതസ്സം യമധമ്മരാജാവും തമ്മിൽ നടക്നന സം വാദത്തെ നീത്രപിക്കമ്പോറം ശാരീരികകമ്മമെന്നപോ ലെ മാനസികകമ്മങ്ങളും ഫലദാനത്തിൽ സമത്ഥങ്ങളാ ണെന്നു തെളിയുന്നുണ്ടും". അധികാരിഭേദത്തിന്നനുസ രിച്ചു ശാരീരികകമ്മംകൊണ്ടും അതു കിട്ടുമെന്നാ കിട്ടുന്നതും, മാനസികകമ്മംകൊണ്ടും അതു കിട്ടുമെന്നാ

#### ൏ൟ൜൏

ണം" വരുന്നതു്. ആ സ്ഥിതിക്കു് അഗ്നിഹോത്രാദികമ്മ ബ്രഹ്മവിദ്യകൊണ്ടെന്നപോലെ മുക്തി ങ്ങളെക്കൊണ്ടും സാധിക്കാമെന്നു വിചാരിക്കണം. കൂടാതെ ആ യെ പ്രകരണത്തിൽ യമരാജാവു നചികേതസ്സിന്നു സചഗ്ഗ അഗ്നിവിദൃയുടെ രഹസ്യങ്ങളെപ്പറ പ്രാപ്ലിക്കുതകന്ന ഞ്ഞുകൊടുത്തശേഷം അഗ്നിഹോത്രത്രപമായ ഈ കമ്മ ത്തെ മൂന്നു പ്രാവശ്യം ആചരിക്കുന്നവൻ ജന്മമരണത്രപ അതിവത്തിച്ചു പരമശാന്തിയെ സംസാരത്തെ മായ പ്രാപിക്കമെന്നു സ്തതിക്കുന്നുമണ്ടു<sup>ം</sup>. അതിനാൽ അഗ്നി കമ്മംകൊണ്ടം ബ്രഹ്മവിദുകൊ **ഫാത്രസ**ചരൂപമായ ണ്ടെന്നപോലെ മുക്തിയെ പ്രാപിക്കാമെന്നു ധരിക്കുന്ന തിൽ തെററില്ലെന്നു തെളിയുന്നു.

സു:\_അതിദേശാച്ച\_46.

ശബ്ദാത്ഥം: \_ അതിദേശാൽ ച⊨ജ്ഞാനത്തോടു തു ലുമായി കമ്മത്തെപ്പറഞ്ഞിട്ടുള്ളതുകൊണ്ടും കമ്മംകൊണ്ടു മുക്തിയുണ്ടെന്ന സിദ്ധമാവുന്നണ്ടു°.

സാരം: \_\_കഠോപനിഷത്തിൽ ''ത്രികമ്മകൃൽ തരതി ജന്മര്ത്യം'' എന്നു പറയുന്നുണ്ടും. യജ്ഞം, ദാനം, തപ സ്സ് എന്നീ മൂന്നു കമ്മങ്ങളെ ചെയ്യുന്നവൻ ജനനമരണ സ്ചത്രപമായ സംസാരത്തിൽനിന്നു മുക്തനായിത്തീരു ന്ന എന്നാണല്ലോ പ്രസ്തതവാക്യംകൊണ്ടു സൂചിപ്പിക്കു ന്നതും. അതിനാൽ ജ്ഞാനംപോലെത്തന്നെ കമ്മത്തെ യും മുക്തികാരണമായി ശ്രതി അംഗീകരിച്ചിട്ടുണ്ടെന്നു വരുന്നു. ആ സ്ഥിതിക്കു മുമ്പപറഞ്ഞപോലെ കമ്മവും ജ്ഞാനത്തെപ്പോലെത്തന്നെ മുക്തിക്കു ഹേതുവാണെന്നു വരുന്നുണ്ടല്ലോ. അതു് എങ്ങനെയെങ്കിലും പറഞ്ഞൊ പ്പിക്കലല്ല; ശ്രൂതിപ്രാമാണുതയോടുകൂടിത്തന്നെയാണെ ന്നതിനാൽ പ്രാമാണികതേപന അംഗീകരിക്കാവുന്ന തല്ലേ?

## സു:\_\_വിട്വൈ ത\_നിദ്ധാരണാൽ\_\_47.

ശബ്ദാത്ഥം:\_\_തു=എന്നാൽ. നിദ്ധാരണാൽ=ശ്രതി കഠം നിശ്ചയസചത്രപേണ പറഞ്ഞിരിക്കയാൽ. വിദ്യാ എപ=ബ്രഹ്മവിദ്യമാത്രമേ മക്തിക്ക് കാരണമായിത്തീത്ര.

സാരം:\_\_\_കഴിഞ്ഞ രണ്ടു സൃത്രങ്ങളെക്കൊണ്ടു കമ്മ വും ജ്ഞാനത്തെപ്പോലെ മുക്തിക്കു കാരണമാണെന്നു സമത്ഥിച്ച പൂപ്പപക്ഷത്തിന്ന മറുപടി പറയുകയാണം" ഈ സൂത്രംകൊണ്ടു ചെയ്യുന്നതു°. ശ്രതിയിൽ പലേടത്തം കമ്മംകൊണ്ടു മക്തിയില്ലെന്നും ജ്ഞാനംകൊണ്ടുമാത്രമേ മുക്തനായിത്തീത്ര എന്നും വൃക്തമായി പറഞ്ഞിട്ടുണ്ടും. ഉദാഹരണത്തിന്നു ശ്വേതാശപതരോപനിഷത്തിൽ ''ത മേപ പിദിതപാ*f*തിമൃത്യമേതി നാനുഃ പന്ഥാഃ പിദുതേ അയനായ'' എന്ന പറയന്തണ്ട്. പരബ്രഹ്മസ്വത്രപി യായ ആ പരമാത്മാപിനെ അറിയുമ്പോഠംമാത്രമാണം° മന്ദഷ്യൻ മൃത്യസ്ഥരൂപമായ സംസാരത്തെ അതിവ ത്തിക്കുന്നതും. പരമപദമാകന്ന മോക്ഷപ്പാപ്പിക്കു ബ്രഹ്മ ജ്ഞാനമൊഴിച്ചു വേറെ യാതൊരു മാഗ്ഗവുമില്ല. എന്നാ ണല്ലോ അതിംൻറ താൽപയ്യം. ഇതുപോലെ പേറെ ശ്രതികളിലം പറയന്നണ്ട്. അതിനാൽ ബ്രഹ്മവിദു മാത്രമാണാ<sup>°</sup> മൂക്തിക്ക ഹേതു. കമ്മംകൊണ്ടു മൂക്തനാ വാൻ പോവുന്നില്ല എന്നു വൃക്തമാണം°. കറോപനിഷ

#### ബ്രഹസ്തരം

ത്തിൽ യമരാജാവു നചികേതസ്സിന്നു° അഗ്നിപിദ്യയെ ഉപദേശിച്ചശേഷം അതു ജന്മുത്യ സ്വത്രപമായ സം സാരത്തെ ജയിച്ച പരമശാന്തിയെ പ്രദാനം ചെയ്യുന്ന താണെന്നു° അഗ്നിവിദ്യയെ കീത്തിക്കുന്നുണ്ടെങ്കിലും, അതു സ്വഗ്ഗ്ലോപ്തിന്റെ സ്തരിയും ഗൗണവുമാണം°. സ്വഗ്ഗ്ലാപ്തിക്കവേണ്ടിയാണം° അഗ്നിവിദ്യയെ ഉപദേ ശിച്ചതെന്നുള്ള ത്രമെവിദ്യയെ ഉപദേശിച്ചശേഷം അതേ യമരാജാവുതന്നെ കമ്മാകൊണ്ടു മുക്തിയില്ലെന്നും ജ്ഞാനംമാത്രമേ മുക്തിഹേതുവാക്കവന്നും പറയുന്നുമു ണ്ടു°. അതിനാൽ ജ്ഞാനമെന്നപോലെ കമ്മവും മുക്തി ക്കു കാരണമാണെന്ന വാദം ശരിയല്ല. അദ്വൈതമായ ബ്രഹ്മജ്ഞാനംമാത്രമേ മുക്തിക്കു കാരണമായിത്തീത്ര.

#### സു:\_\_ദൾനാച്ച\_\_48.

ശബ്ദാത്ഥം:...ദശനാൽ ച<sub>=</sub>ശ്രതിയിൽ അവിടവി ടെ ബ്രഹ്മജ്ഞാനംകൊണ്ടുള്ള മുക്തിയുടെ വണ്ണനംകൊ ണ്ടും ഇതു വ്യക്തമാവുന്നുണ്ടു°.

സാരം: \_\_യജ്ഞാദികമ്മങ്ങളുടെ ഫലമായി സചഗ്ഗാ ദിലോകാനഭവങ്ങളു അനഭവിച്ച പണ്യശേഷം വീണ്ടം ഭൂമിയിലേയ്ക്കതന്നെ പതിക്കുന്നവെന്നും, ജ്ഞാനത്തി നെറ ഫലമായിട്ടുമാത്രമാണു് മുക്തനായിത്തീരുന്നതെ നനും മൂണ്ഡകോപനിഷത്തിൽ പറഞ്ഞിട്ടുണ്ടു്. അതു പോലെ വേറെയും പല ഉപനിഷത്തുകളിലും പറഞ്ഞി ട്ടുള്ളതിനാലും, കമ്മത്തിനെറ ഫലമായി മുക്തനായിത്തീ

430

രുന്നവെന്നു് എവിടെയും പറഞ്ഞിട്ടില്ലാത്തതിനാലും കമ്മം മുക്തിക്കു ഹേതുവല്ലെന്നു വൃക്തമാണു്.

## സു:\_\_ശ്രത്യാദിബലീയസ്തചാച്ച ന ബാധഃ\_49.

ശബ്ദാത്ഥം:—ശ്രത്യാദിബലീയസ്തചാൽ ച=ശ്രതി സ°മതികഠംക്ക പരമപ്രാമാണ്യതയുള്ളത്തകാണ്ട്. ന ബാധഃ=പ്രകരണാഭിപ്രായം ശ്രതിസിദ്ധാന്തത്തിന്ന ബാധകമാവുന്നില്ല.

സാരം:....ശ്രതിവാക്യങ്ങളുടെ അത്ഥത്തെയും ഭാവ ത്തെയും പ്രകാശിപ്പിക്കുന്നവയാണു പ്രകരണങ്ങറാം. ആ കാരണത്താൽത്തന്നെ അവ സ്വതന്ത്രങ്ങളല്ല. പ്രകര ണാഭിപ്രായങ്ങളെ നിരാകരിക്കാൻ ശ്രതിസ് മൃതികറാക്ക സ്വാതന്ത്രുമുണ്ടും. എന്നാൽ അതേ സമയത്തു ശ്രതി സിദ്ധാന്തങ്ങളെ ഖണ്ഡിക്കാൻ പ്രകരണങ്ങറാക്കധികാര മില്ലതാനും. അതിനാൽ കമ്മവും ജ്ഞാനമെന്നപോലെ മുക്തിക്കു ഫേതുവാണെന്നു പ്രകരണം സിദ്ധാന്തിച്ചാലും ശ്രതിസിദ്ധാന്തം മറിച്ചാകയാൽ ജ്ഞാനമൊത്രമാണു മുക്തിഹേതുവെന്നു സിദ്ധമാവുന്നു.

# സു:\_\_അനബന്ധാദിഭ്യഃ പ്രജ്ഞാന്തരപ്പഥ ക്തചവൽ ദൃഷ്ടശ്ച തടുക്തം\_\_50.

ശബ്ദാത്ഥം: \_\_അനബന്ധാദിഭ്യഃ=ഭാവനയെസ്സംബ സ്ഥിച്ച അനബന്ധങ്ങളുടെ വൃത്യാസംകൊണ്ട്<sup>ം</sup>. പ്ര ജ്ഞാന്തരപ്പഥക്തചവൽ = ഉദ്ദേശവൃത്യാസത്തിനന്നസരി പ്പൂള്ള ഉപാസനാവൃത്യാസംപോലെ. ച=ഇതിനം വൃ ത്യാസമുണ്ടാവാം. ദ്രഷ്മഃ=ഞങ്ങനെ ചില പ്രകരണങ്ങ ളിൽ കണ്ടിട്ടുമുണ്ടു്. തടുക്തം=എന്നാൽ ഈ വിഷയം മുമ്പു പറഞ്ഞിട്ടുള്ളതുമാണു്.

സാരം: ക്ക്ക്കാ മക്തിക്കു ഹേതുവല്ലെന്നു സിദ്ധാ ന്തിച്ചകഴിഞ്ഞശേഷം ബ്രഹ്മവിദ്യയുടെ ഫലഭേദത്തെ നിണ്ണയിക്കാൻവേണ്ടി ഒരു പതിയ പ്രകരണം ആരംഭി ക്കേയാണ് ഈ സൂത്രംമതല്ലം. ബ്രഹ്മവിദ്യയുടെയൊ ക്കെ ഫലം ആത്മസാക്ഷാൽക്കാരവും ജീവൻെറ ദുഖ നിപ്പത്തിയുമാണ് എന്നിരിക്കെ ചിലേടത്തു ബ്രഹ്മ ലോകപ്രാപ്തിയും, മററ്റ ചിലേടത്തു ശരീരത്തിലിരിക്കു ബോറ്റത്തന്നെ ജീവനുക്തിയും മററും വ്യത്യസ്തങ്ങളായ ഫലങ്ങറം ശ്രതിയിൽ പറഞ്ഞിട്ടുണ്ട്. അതിനെന്താ ൺ് കാരണമെന്നാണ് ചിന്താവിഷയം.

അഭീഷ്ടഫലത്തോട്ടകൂടി ചെയ്യപ്പെടുന്ന ഉപാസന ങ്ങളിൽ ഉപാസകന്റെ അഭീഷ്ടവുത്യാസത്തിന്നന്ന രിച്ച° ഉപാസനത്തിന്നം ഫലത്തിന്നം വുത്യാസം സം ഭവിക്കുന്നതെപ്പകാരമോ; അതുപോലെ ഏകഫലസ്വത്ര പമാണ് ബ്രഹ്മവിദ്യയെന്നിരുന്നാലും സാധകന്റെ ഭാവ നാവൃത്യാസത്തിന്നനുസരിച്ചു ഭിന്നഫലങ്ങളുണ്ടാവുന്നു വെന്നതു സ്വാഭാവികമാണ്. ഭാഹനാവൃത്യാസമാണ് തതിന ഹേതു. വിഷയങ്ങളെല്ലാം ട്രഃഖസ്വത്രപങ്ങ ളാണെന്നും അതിനാൽ അവയെ സൂരിക്കാൻപോലും ഇടയാവരുതെന്നും ഇതേ നിമിഷത്തിൽതന്നെ ആത്മ സാക്ഷാൽക്കാരമുണ്ടാവണമെന്നുമുളേശിച്ചു് തീരുവെ രാഗ്യത്തോടും അത്യന്തജിഞ്ഞാസയോടുംകൂടി ബ്രഹ്മവി ദ്യയെ അഭ്യസിക്കുന്ന സാധകന്ന് ഈ ശരീരത്തിൽ

432

ഇരിക്കെത്തന്നെ ജീപന്മക്തനായി ബ്രഹ്മാനഭത്രിയെ അനുഭവിക്കാൻ കഴിഞ്ഞേയ്ക്കാം. എന്നാൽ അത്രമാത്രം തീവ്രവൈരാഗ്യമില്ലാതെ ബ്രഹ്മലോകത്തോ മറേറാ പോയി ടുഖമില്ലാത്ത നിലയിൽ വിഷയങ്ങളെ അനു ഭവിച്ച് അവസാനം മോക്ഷത്തെയും പ്രാപിക്കണമെ ന്നാണും മറെറാരു സാധകന്റെ ഉദ്ദേശമെങ്കിൽ അദ്ദേഹ ത്തിന്നു ജീവനുക്താവസ്ഥയെ അനുഭവിക്കാൻ കഴിയി ല്ലെന്നു പറയണം. കരേ വിദ്യയെ അഭ്യസിക്കുന്ന രണ്ടു സാധകന്മാക്ക് ഭിന്നഫലങ്ങളുണ്ടാപാനിടയാവുന്നതു വിദു യടെ വൃത്യാസംകൊണ്ടല്ല; സാധകന്റെ ഭാവനാവൃ ത്യാസംകൊണ്ടാണ്ം. ഛാന്ദോഗ്യോപനിഷത്തിൽ ഇന്ദ്ര നം വിരോചനനുകൂടി ബ്രഹ്മദേവൻറെ അടുക്കലേയ്ക്കു **ബ്രഹ്മവിദ്യാശ്രവണ**ത്തിന്ന പോയതായൊര് കഥയുണ്ട്. ബ്രഹുപോകവും മററുമാകുന്ന ബ്രഹുവിദ്യയുടെ ഫലശ്ര തിയെ കേട്ടപ്പോറം വിരോചനൻ അവയെയാണാഗ്രഹി ച്ചതും. അതേ കാരണത്താൽതന്നെ അദ്ദേഹം ബ്രഹ്മ വിദ്യക്കധികാരിയല്ലാതായിത്തീന്മവെന്നും പറയുന്നുണ്ടു°. ഇതിൽനിന്നും മനസ്സിലാവുന്നതു ഭാവനയ്ക്കനസരിച്ച ഫലവുത്യാസം വരുന്നുവെന്നാണം<sup>°</sup>. ഭാവനാവ്യത്യാസം ഫലവൃത്യാസത്തിനു ഹേതുവായിത്തീരുന്നുവെന്നതു തി കച്ചം സചാഭാവികമാണം°. അതിനാൽ ബ്രഹ്മവിദ്യ അ നേകഫലസചത്രപിണിയല്ല; ബ്രഹ്മപ്രാപ്തിയാകന്ന ഒരേ കരു ഫലത്തോടുകൂടിയതാണെന്നു താല്പയ്യം.

17\*

### സു:...ന സാമാന്യാദപൂപലബ്ലേച്ചതുവന്ന ഹി ലോകാപത്തിഃ...51.

ശബ്ദാത്ഥം: സാമാന്യാൽ അപി ഇവായി ദ്യേയ്യടെ എല്ലാ സ്വത്രപങ്ങളം സാമാന്യമായി മോക്ഷമാത്രഫല ഫേത്രക്കളാണെങ്കിലും ന ഇടയിൽവെച്ച സംഭവിക്കുന്ന ഫലഭേദങ്ങറാക്കെ നിഷേധമില്ലതാനും. മൃത്യവൽ ഇമ ണത്തിന്നശേഷം എപ്രകാരം ജിവാത്മാവു സ്കൂലശരീര വുമായി ബന്ധപ്പെടുന്നില്ലയോ; അതുപോലെ സൂക്ഷൂ കാരണശരീരങ്ങളുമായി ഒരുപ്രകാരത്തിലും ബന്ധപ്പെടു ന്നില്ലെന്നതിനാൽ ലോകാപത്തിഃ ന=ഒരു ലോകത്തി നെറയും പ്രാപ്തിയുണ്ടാവാനഹതയില്ല.

സാരം:\_\_\_\_മൻപറഞ്ഞ വിഷയത്തെത്തന്നെ പ്രകാ രാന്തരേണ ഒന്നുകൂടി വിവരിച്ചു സമത്ഥിക്കുകയാണം° ഈ നൂത്രംകൊണ്ടു ചെയ്യുന്നതു°. ബ്രഹ്മവിദ്യയുടെ എല്ലാ സചത്രപങ്ങളം ബ്രഹ്മപ്രാപ്തിയാകുന്ന മക്തിദാനത്തിൽ **ഉലുങ്ങളാഌ°. മക്തിമാത്രമാഌ° ബ്രഹ്മവിദുയടെ** പര മഫലവും. എന്നാൽ മുക്തിക്കുമുമ്പു പലക്ടം ഭിന്നങ്ങ ളായ ഫലവൃത്യാസങ്ങളുണ്ടാവുന്നുവെന്നതു ഭാവനാവ്യ ത്യാസംകൊണ്ടമാഞ°. ചിലപ്പോറം ചിലർ ബ്രഹ്മലോക <u>ത്ത്</u> പോയി <u></u>പിരകാലം ദിവുഭോഗങ്ങളെ അനഭവി ച്ചേയ്ക്കാം. പേറെപ്പിലർ പെട്ടെന്നു് ഇവിടെപെച്ചുതന്നെ അങ്ങനെ പല വ്യത്യസേങ്ങളും പ മുക്തരായേയ്ക്കാം. സംഭവിക്കുന്നതായിക്കണ്ടേയ്ക്കാം. ലക്കം അതൊക്കെ അതാതാളകളുടെ ഭാവനാവ്യത്യാസംകൊണ്ടണ്ടായിത്തീ രുന്നതാണും. ഭാവനാവ്യത്യാസംകൊണ്ടും അങ്ങനെ പ

ലതും സംഭവിക്കാമെന്നതുകൊണ്ടു ശ്രുതി അവയെയൊ ന്നം നിഷേധിച്ചിട്ടില്ല. അതുകൊണ്ടു ബ്രഹ്മവിദുക്ക് അനേകഫലങ്ങളുണ്ടെന്നു വരുന്നമില്ല.

അതിനാൽ ആക്ക് മരണത്തിന്നമുമ്പും എപ്പോഴെ ങ്കിലും ആത്മസാക്ഷാൽക്കാരം സാധിച്ചിട്ടുണ്ടോ; ആർ ആത്മതതപത്തെ കരതലാമലകംപോലെ ശരിക്കറിയുന്ന വോ; ആക്ക് ബ്രമലോകപയ്യന്തമുള്ള ലോകങ്ങളിൽ ഒ ന്നിലെയും ഒരു വിഷയത്തിലും അല്പമായിട്ടെങ്കിലും ഇച്ഛ യോ വാസനയോ ബാക്കിയായിട്ടില്ലയോ; അങ്ങനെയു ള്ളവർ ഒരു ലോകത്തേയ്ക്കും പോവാതെ ബ്രമത്തെതന്നെ പ്രാപിക്കുന്നു. പ്രാരബ്ബാവസാനത്തിൽ ശരീരഘടകങ്ങറാം അതതിനെറെ കാരണത്തിൽ ലയിക്കുന്നതിനാൽ കമ്മ സംബന്ധമില്ലാത്ത ജീവാത്മാവു പിന്നീടെവിടേയ്ക്കം പോവാനിടവരാതെ കൈവലുത്തെതന്നെ പ്രാപിക്കുന്നു.

## സു:\_\_പരേണ ച ശബ്ദസ്യ താദചിദ്ധ്യം ഭ്രയസ്തചാത്തചനബന്ധഃ.\_\_52.

ശബ്ദാത്ഥം:...പരേണ ച=പിന്നീടുള്ള മന്ത്രങ്ങളെ ക്കൊണ്ടം. ശബ്ദസ്യ=അവയിലുപയോഗിച്ച ശബ്ദങ്ങളെ ക്കൊണ്ടം. താദചിദ്ധ്യം=പറയപ്പെട്ട തോതിലുള്ള ഭാവം കിട്ടന്നുണ്ട്°. ഭ്രയസ്തചാൽ=അന്യഭാവങ്ങളുടെ ആധിക്യം കൊണ്ട്°. അനുബന്ധഃ=സൂക്ഷൂകാരണശരീരങ്ങളോടുള്ള സംബന്ധം ബാക്കിയാവുന്നം.

സാരം:....മൻപറഞ്ഞ സിദ്ധാന്തത്തിനെന്താണം പ്രമാണമെന്ന ശങ്കയ്ക്ക മറുപടി പറയുകയാണീ സൃത്രം കൊണ്ടു ചെയ്യുന്നതും. ശ്രുതിയിൽ പിന്നീടുള്ള മന്ത്ര

ങ്ങളെക്കൊണ്ടും അവയിൽ ഉപയോഗിച്ച ശബ്ദങ്ങളുടെ ഭാവംകൊണ്ടും മൻപറയപ്പെട്ട അത്ഥം വൃക്തമാവന്നു ണ്ടും. ഉദാഹരണത്തിനു മുണ്ഡകോപനിഷത്തിൽനിന്നു ചില മന്ത്രങ്ങളെ ഉദ്ധരിക്കാം.

> "പേദാന്തപിജ്ഞാനസൂനിശ്ചിതാത്ഥാഃ സന്യാസയോഗാൽ യതയഃ ശുദ്ധസതപാഃ തേ ബ്രഹ്മലോകേഷ്യ പരാന്തകാലേ പരാമൃതാഃ പരിമുചുന്തി സപ്പേ.<sup>22</sup>

പേദാന്തശാസ്ത്രത്തിൻെറ ശരിയായ അദ്ധ്യയനം കൊണ്ടു വേദാന്തായ്ഥ്യതമായ ബ്രഹ്തത്വത്തെ ആർ നിസ്സംശയസ്വത്രപേണ അറിഞ്ഞിട്ടുണ്ടോ; കമ്മഫല സ്വത്രപങ്ങളായ സമസ്തഭോഗങ്ങളുടേയും തുാഗംകൊ ണ്ട് ആരേട അന്തഃകരണം അതുന്തപവിത്രമായിത്തീ ന്നിട്ടുണ്ടോ; അങ്ങനെയുള്ള സാധകന്മാർ മരണാനന്തരം ബ്രഹ്മലോകത്തു പോയി അമുതസ്വത്രപന്മാരം മുക്തന്മാ അമായിത്തീരുന്ന. എന്നിങ്ങനെ പറഞ്ഞശേഷം ശരീര പാതത്തിനമുന്പുതന്നെ ജീവന്റക്തന്മാരം ബ്രഹ്മപ്രാപ്തി കൈവന്നവരുമായ ഞ്ഞാനികളെപ്പററി ഇങ്ങനെയും പറ യുന്നം.

''ഗതാഃ കലാഃ പഞ്ചദശ പ്രതിഷ്ഠാ ദേവാശ്ച സവ്വേ പ്രതിദേവതാസ കമ്മാണി വിജ്ഞാനമയശ്ച ആത്മാ പരേ∫വൃയേ സവ്വ ഏകീഭവന്തി.?? പ്രാണനോടുകൂടി എല്ലാ കരണങ്ങളം അധിദേവ തമാരടക്കം അതതിൻെറ കാരണത്തിൽ ലയിക്കേയും

#### മൂന്നാമധ്യായം\_പാദം 3 437

എല്ലാവിധ കമ്മസംസ്കാരങ്ങളോടുംക്കടി ജീവാത്മാവു പരമാത്മാവിൽ ലയിക്കുകയും ചെയ്തിട്ടുണ്ടെങ്കിൽ അങ്ങ നെയുള്ള സാധകൻ പിന്നീട്ട മടങ്ങിവരാത്ത നിലയിൽ അഭേദമായ ഐക്യത്തെ പ്രാപിക്കുന്നു എന്നു്. പിന്നീട്ട നദീസമുദ്രങ്ങളെ എടുത്തുകാട്ടി ഉദാഹരിച്ചുകൊണ്ടു ബ **ഹത്തിൽ അ**ഭേദതേപന ലയിച്ചു തന്മയമായിത്തീരുന്നു **വെന്നു സമത്ഥിക്കുകയും ചെയ്യുന്നു. ഇതിൽനിന്നു** ആര അട മനസ്സിൽ ബ്രഹ്മലോകം ഉടങ്ങിയ ലോകങ്ങളിലെ ടോഗങ്ങളുടെ സങ്കല്പം അപ്പമെങ്കിലും ബാക്കിയായിട്ടിരി ക്കുന്നുപോ; അങ്ങനെയുള്ളവർ എത്രയൊക്കെ ശുദ്ധാന്തഃ കരണന്മാരായാലും അവരുടെ സൂക്ഷൂകാരണശരീരങ്ങറാ ലയിക്കാൻ തടസ്ഥമായിത്തീരുന്നു പ്രസ്തുതസങ്കല്പമെന്ന തിനാൽ അവർ മരണാനന്തരം തത്തൽലോകങ്ങളിൽ പോവേണ്ടിയിരിക്കുന്നവെന്നും അങ്ങനെ യാതൊരു സ ങ്കല്പശേഷവുമില്ലാത്തവർ ഇവിടെചെച്ചുതന്നെ മക്തന്മാ രം ബ്രഹ്മത്തിൽ അഭേദവിലയം വന്നപരമായിത്തീരുന്നു വെന്നുമാണം°.

## സു:\_\_എക ആത്മനഃ ശരീരേ ഭാവാൽ\_\_\_53.

ശബ്ദാത്ഥം:...ഏകേട്ടർ. ആത്മനഃ<del>ം.</del>ആ ത്മാവിന്ന്. ശരീരേട്രശരീരത്തിൽ. ഭാവാൽ<u>-ഉണ്ടെന്നുള്ള</u> നിലഹേതുവായിട്ടു ശരീരാഭാവത്തിൽ ആത്മാവില്ലെന്നു കരുതണമെന്നു പറയുന്നു.

സാരം:..പൂപ്പപ്പകരണത്തെ അവസാനിപ്പിച്ചു ശ രീരം നശിച്ചാൽ ആത്മാവു ശേഷിക്കുന്നുണ്ടോ എന്മ നിത്രപിക്കന്നു. ശരീരത്തിലൂടെമാത്രമാണം° ആത്മാവ

ബഹ്ദതം

റിയപ്പെടുന്നതെന്നതിനാൽ ശരീരമില്ലാത്തപ്പോഠം ആ ത്മാവുണ്ടെന്നുള്ളതിന യാതൊരു തെളിവുമില്ലെന്നു പറ യന്നു നാസ്തികന്മാരിൽ ചിലർ. ആ സ്ഥിതിക്കു ശരീര പാതാനന്തരം പരലോകത്തിൽവെച്ചു സചഗ്ഗനരകാദി പുണുപാപഫലങ്ങളുടെ ഭക്തിയും മററും കേവലം അ ജീവിച്ചിരിക്ക പക്ഷം. സംഗതമാണെന്നാണവരുടെ മ്പോറം ശരീരത്തിൽ ചൈതനും കാണുന്നതിനാൽ ആത്മാവുണ്ടെന്നതു പ്രത്യക്ഷമാണും. എന്നാൽ മരണാ നന്നരം ആത്മാവിന്നു പ്രത്യക്ഷമില്ലാത്തതിനാൽ ആ ത്മാവുതന്നെ ഉണ്ടെന്നു വിശചസിക്കാൻ പയു. ആ സ്ഥിതിക്ക മോക്ഷവും സചഗ്ഗാദിഫലങ്ങളുമൊക്കെ a) ഇതി ങ്ങനെ സംഗതങ്ങളാവുമെന്നാണവരുടെ വാദം. ൻെറ മറുപടിയാണടുത്ത സൂത്രംകൊണ്ടു പറയുന്നതും.

# സൂ:—വൃതിരേകസ്തൽഭാവാഭാവിത്വാന്ന തുപലബ്ലിവൽ—54.

ശബ്ദായ്ഥം: \_\_\_വ്യതിരേകഃ \_\_ ശരീരത്തിൽനിന്ന വേ റെയാണ് ആത്ഥാവെന്നതും. തൽഭാവാഭാവിത്വാൽ \_\_ ശ രീരമുള്ളപ്പോറ്റത്തന്നെ ആത്ഥാവിനെറ അഭാവം കാണു ന്നതുകൊണ്ടു പ്രത്യക്ഷമാവുന്നു. ന \_\_ അതിനാൽ ആത്ഥാ വൃ ശരീരമല്ല. തു \_\_\_\_എന്നാൽ. ഉപലബ്ബിവൽ \_\_ ജ്ഞാതാ വെന്ന നിലയിലും ആത്ഥാവു ശരീരമല്ലെന്നു തെളി യുന്നു

സാരം:—ശരീരംതന്നെയാണ് ആത്ഥാവു°; ശരീര ത്തിൽനിന്ന പേറെയായിട്ടൊരാത്മാവില്ലെന്ന അഭിപ്രാ യം ശരിയല്ല. ശരീരത്തെയും ശരീരത്തിൽനിന്നു ഭിന്ന

## മുന്നാമധ്യായം പാഭം 3 439

ങ്ങളായ മറപ്പദായ്ഥങ്ങളെയും അറിയുന്ന കരാത്മാവു° ഉണ്ടെന്നു പുക്തമാണും. ആ ആത്മാവു ശരീരത്തിൽ നിന്നു പേറെയല്ലാതെ ശരീരമാപാൻ പയ്യെന്നുള്ളതും വൃക്തമാണും. മരണാനന്തരം ആത്മാവില്ലാതെ ശരീര ത്തെമാത്രമായി നമക്ഷ കാണാൻ കഴിയുന്നുണ്ടും. അതു പോലെ ശരീരമില്ലെങ്കിലും ആത്മാവു നിലനില്ലംന്നു വെന്നും ബോധിക്കാൻ കഴിയും. സ്ഥൂലശരീരത്തില ല്ലെങ്കിൽ സൂക്ഷൂശരീരത്തിൽ നിലനില്ല<sub>ന്</sub>ന്നു. ഏതാ യാലം ആത്മാവ് നശിക്കുന്നില്ലെന്നു തികച്ചും വിശചസി അതിനാൽ ഈ സ്ഥൂല്ശരീരത്തിൽ ക്കാവുന്നതാണും". നിന്നു പേറെയായിട്ടൊരാത്മാവില്ലെന്ന പ്രതിപാദനം ഒരിക്കലും ശരിയാവാൻ വയ്യ. ഈ ശരീരത്തിൽനിന്നു വേറെയായിട്ടൊരാത്മാവില്ലെങ്കിൽ ഈ ശരീരത്തെയും ശരീരത്തിൽനിന്നനുങ്ങളായ പദായ്ഥങ്ങളെയും അറി യന്നതെങ്ങനെ? അവയെല്ലാം അറിയപ്പെടുന്നണ്ടല്ലോ. ജഡങ്ങളായ ഘടാദിവസ്തക്കറാം അവയെയോ മററുള്ളവ യെയോ അറിയാത്തതുപോലെ ജഡമായ ശരീരവും ഒ ന്നിനെയും അറിയുന്നില്ല. അതിനാൽ ജ്ഞാതാവായ ഒരു ആത്മാവു ശരീരത്തിൽനിന്നു വേറെയായിട്ടുണ്ടെന്നു സിദ്ധമാവുന്നു. അങ്ങനെ ജ്ഞാതാവെന്ന നിലയിൽ ആത്മാവു ശരീരത്തിൽനിന്നു വേറെയായി ഗ്രഹിക്കത്ത ക്കതുമാണം°.

### സൂ:\_\_.അംഗാവബദ്ധാസ്ത്ര ന ശാഖാസ ഹി പ്രതിവേദം\_\_.55.

ശബ്ദാത്ഥം:--- അംഗാവബഭ്ധാഃ=യജ്ഞത്തിൽ ഉൽ ഗീഥാദികളോടു സംബന്ധപ്പെട്ട ഉപാസനകഠം. ശാ

ഖാസു ഹി=എതേതു ശാഖകളിൽ പറയപ്പെട്ടവയാണോ; അതാതു ശാഖക്കാക്കമാത്രം ചെയ്യത്തക്കവയാണു്. ന= എന്ന നിയമമില്ല. തു=എന്നാൽ. പ്രതിവേദം=അതാതു ശാഖക്കാക്ക് ചെയ്യാവുന്നതാണും. മററുള്ളവരും ചെയ്യാൽ തെററില്ലതാനും.

സാരം: \_\_'ഓമിത്യേതടക്ഷരമുൽഗീഥമപാസീത' \_\_\_ ഓമെന്ന ഏകാക്ഷരത്തെ ഉൽഗീഥത്തിൻെറ നിലയിൽ ഉപാസിക്കണമെന്ന ഛാന്ദോഗ്യോപനിഷന്നിദ്ദേശം ഛാ ന്ദോഗ്യശാഖക്കാക്മോത്രമള്ളതാണെന്നു വരുന്നില്ല മ ററുള്ളവക്കു പാടില്ലെന്നു നിഷേധമില്ലാത്തതിനാൽ എ ല്ലാവക്കും ചെയ്യാമെന്നു താല്പര്യം.

സു:\_\_മത്രാദിവദചാവിരോധഃ\_\_56.

ശബ്ദാത്ഥം:—വാ=അല്ലെങ്കിൽ. മന്ത്രാദിപൽ=മ ന്ത്രങ്ങളിലെന്നപോലെ. അവിരോധഃ=വിരോധമില്ല.

സാരം:..... ഒരു ശാഖയിലെ മന്ത്രങ്ങളും മററും യ ജ്ഞാദികാര്യങ്ങളിൽ മററു ശാഖക്കാക്കും ഉപയോഗിക്കാ മെന്നതിനെ എപ്രകാരം നിഷേധിച്ചിട്ടില്ലയോ; അതു പോലെ യജ്ഞാംഗങ്ങളായ ഉൽഗീഥോപാസനാദികളും അന്യശാഖക്കാക്<sup>യ</sup> ഉപയോഗിക്കാൻ പാടില്ലെന്ന നി ഷേധമില്ല. അതിനാൽ എല്ലാവക്കും ഉപയോഗിക്കാ മെന്നു താല്പറ്റം.

### 

ശബ്ദാത്ഥം: ....ക്രതുവൽ ₌അംഗോപാംഗങ്ങളോടുകൂടി യ യജ്ഞമെന്നപോലെ. ഭൂമ്ലഃ=പൂണ്ണമായ ഉപാസനയ്ക്കൂ°.

441

ജ്യായസ്ത്ഥം=കൂടുതൽ ശ്രേഷ്പതയുണ്ടു°. ഫി=എന്തുകൊണ്ടെ ന്നാൽ. തഥാ=ഞങ്ങനെയുള്ള അഭിപ്രായത്തെ. ദശ യതി=ശ്രുതി ചൂണ്ടിക്കാണിക്കന്നു എന്നതുകൊണ്ടുതന്നെ.

മുന്നാമധ്യായം\_\_പാദം 3

സാരം:\_\_പൈശചാനരവിദ്യയിൽ ഓരോ അംഗ ത്തിൻെറയും ഉപാസനം ചെയ്യാനുള്ള പ്രത്യേകവണ്ണന ങ്ങളുണ്ടും. അതിൽ ഓരോ അംഗത്തെയും പ്രത്യേകം ഉപാസിക്കുന്നതോ, അഥവാ എല്ലാ അംഗങ്ങളുമടങ്ങിയ പൂണ്ണഉപാസനം ചെയ്യുന്നതോ കൂടുതൽ ശ്രേഷ്ഠമെന്ന സംശയത്തിന്ന മപ്പെടിപായലാണീ സൂത്രംകൊണ്ടു ചെ യ്യന്നതു<sup>ം</sup>. എപ്രകാരം യജ്ഞത്തിൻെറ ചില അംഗ ങ്ങളെ സചീകരിക്കേയും മററു ചിലവയെ തള്ളിക്കളയു കയും ചെയ്യുന്നതു ശ്രേഷ്യമല്ലയോ, **ഌ**തുപോലെ ഉപാസ നവും പൂണ്ണാംഗമായിച്ചെയ്യുന്നതുതന്നെയാണും ശ്രേഷ്ഠ മായിട്ടിരിൿന്നഇ°. പൈശ്ചാനരവിദ്യയിലെന്നല്ല, എ വിടെ പണ്ണിക്കപ്പെട്ട ഏതൊരപോസനവും പൂണ്ണമായി ത്തന്നെയാണു° ചെയ്യേണ്ടതു്. ആ സംഗതി വൈശചാ നരവിദ്യയിൽ വളരെ വൃക്തമായിത്തന്നെ ശ്രുതി പ്രകാ ശിപ്പിച്ചിട്ടുമണ്ട്. അശ്വപതിരാജാവം ആറ് ഋഷി മാരും തമ്മിൽ നടക്കുന്ന സംവാദത്തെ ഈ സംഗതിയെ വെളിവാക്കാൻവേണ്ടിത്തന്നെ പറഞ്ഞതാണു്. അതി നാൽ എതൊരുപാസനവും അപൂണ്ണമായിട്ടല്ല, പൂണ്ണ മായിട്ടാണ്° ചെയ്യേണ്ടതെന്നു താൽപരും.

# സു:\_\_നാനാ ശബ്ദാദിഭേദാൽ\_\_58.

ശബ്ദാത്ഥം:\_\_\_ശബ്ദാദിഭേദാൽ=ശബ്ദം തുടങ്ങിയവ യുടെ ഭേദംകൊണ്ട്°. നാനാ=കാരോ വിദ്യയം വേറെ യാണം°.

18\*

#### ബ്രഹുത്രം

സാരം:\_പല പ്രകാരത്തിൽ പ്രകാശിപ്പിച്ച ബഹ്മ വിദ്യാസമ്പ്രഭായങ്ങറം എല്ലാം വേറെ പേറെയോ, അഥ വാ കന്നോ എന്ന സംശയത്തിന്നു മറുപടി പറകയാ**ണീ സൂത്രംകൊണ്ടു ചെ**യ്യുന്നതു<sup>°</sup>. സദ്വിദ്യ, ഭ്രമവിദ്യ, ദഹര വിദു, ഉപകോസലവിദു, ശാണ്ഡിലുവിദു, വൈശചാ നരവിദു, ആനന്ദമയവിദു, അക്ഷരവിദു എന്നിങ്ങനെ പല പേരുകളിലും പ്രകാശിപ്പിച്ച ബ്രഹ്മവിദ്യയോരോ പേരുകൊണ്ടും, അനുപ്പാനസമ്പ്രദായംകൊണ്ടും ന്നും വേറെ പേറെയാണു<sup>ം</sup>. അതിനാൽ അവയെല്ലാം കന്നാ ണെന്നു പറഞ്ഞുകൂടാ. ബ്രഹ്മപ്രാപ്തിയാകുന്ന ഒരേ ഫല ത്തോടുകൂടിയവയാണു് എല്ലാ വിദ്യകളുമെന്നിരുന്നാലും ആചരണസമ്പ്രദായങ്ങളെക്കൊണ്ടൊക്കെ വേറെയാണു്. സാധകന്മാരുടെ അധികാരവുത്യാസംകൊണ്ടാഞ° വി ദ്യയ്ക്കു നാനാതചം പന്നചേന്നതു". ഒരാറ്റംക്ക് അനയോ ജ്യമായ വിദ്യ മറെറാരാഠാക്കു പററിയതായിയെന്നും വരി അതുകൊണ്ടാണം° വിദ്യ പലതായിത്തീന്നതു'. അ क्ष-വയെല്ലാം വ്യത്യസ്തങ്ങഠംതന്നെ. എന്നിരുന്നാലും എല്ലാ ററിൻെറയും ഫലം ബ്രഹ്മപ്രാപ്തിതന്നെ.

# സു: \_വികല്പോ*f*വിശിഷ്ടഫലത**ചാൽ**\_\_59.

ശബ്ദാത്ഥം:....അവിശിഷ്ടഫലതചാൽ=എല്ലാ വിദ്യ കളുടെയും ഫലം ബ്രഹ്മപ്രാപ്തിയാകന്ന ഒന്നമാത്രമാക യാൽ. വികല്പഃ=പ്രത്യേകമായി അനുഷ്ഠാനം ചെയ്യുന്ന താണ് നല്ലതു്.

സാരം:—പറയപ്പെട്ട എല്ലാ വിദ്യാസചത്രപങ്ങളെ യും കന്നിച്ചനുയ്യിക്കണോ അഥവാ ഓരോന്നിനെയും പ്ര

ത്യേകം അനുഷ്പിക്കണമോ എന്ന സംശയത്തിൻെറ മറു പടിയാണീ സൂത്രംകൊണ്ട പറയുന്നതു°. സചഗ്ഗാദിലോ കല്രാപ്തിയാകന്ന ഫലത്തിന്നുവേണ്ടി പല യാഗങ്ങളം ചെയ്യാൻ പറയുന്നുണ്ടു<sup>ം</sup>. അവയോരോന്നും പേരുകൊണ്ടും അനുഷാനസമ്പ്രദായംകൊണ്ടും പേറെ പേറെയാണും". എങ്കിലും ഫലം എല്ലാററിന്നും ഒന്നമാത്രമാണതാനും. അങ്ങനെയുള്ള എല്ലാ യാഗങ്ങളെയും ഒന്നിച്ച ചെയ്യാ റില്ല. കാരോന്നും പ്രത്യേകം പ്രത്യേകംതന്നെയാണും ചെയ്യപ്പെടുന്നതു°. അതുപോലെ ബ്രഹ്മപ്രാപ്തിയാകന്ന ഒരേ ഫലത്തോടുകൂടിയ വിദ്യകളം ഒന്നിച്ചല്ല, ഓരോന്നം പ്രത്യേകം പ്രത്യേകം അനുഷ്ടിക്കുകതന്നെയാണും വേണ്ട ഇ<sup>°</sup>. സാധകന്മാരേടെ അധികാരവുത്യാസംകൊണ്ടാണം<sup>o</sup> വിദ്യ അനേകത്രപത്തിലായതെന്നു പറഞ്ഞുവല്ലോ. അ പ്പോഠം ഒരു സാധകൻ, തൻെറ, രുചിക്കനുസരിച്ചു തിര ഞ്ഞെടുക്കുന്ന വിദുയെയാണം' ചെയ്യേണ്ടതും. അതു കൊണ്ടുതന്നെ ബ്രഹ്മപ്പാപ്പിയുണ്ടാവും. അപ്പോഠം പി ന്നെ മററ വിദ്യകളുടെ പ്രശ്നംതന്നെ ഉത്ഭവിക്കുന്നില്ല **ല്ലോ**. എതായാലം ഒന്നിലധികം വിദ്യകളെ കരേസമ യത്തനംഷ്പിക്കേണ്ടരറില്ല.

#### സു:\_\_കാമ്യാസ്ത യഥാകാമം സമച്ചീയേരൻ ന വാ പുവ്വഹേത്വഭാവാൽ\_\_60.

ശബ്ദാത്ഥം:...കാമ്യാഃ ഇ=കാമ്യങ്ങളായ ഉപാസന ങ്ങളുടെ അനുഷ്ഠാനങ്ങളാകട്ടെ. യഥാകാമം=അവരവ രുടെ കാമനയ്ക്കനംസരിച്ചൂ°. സമുച്ചീയേരൻ=സമൂച്ചയ സ്ചത്രപേണ ചെയ്യാം. ന=അങ്ങനെയല്ലാതെ പ്രത്യേ കമായം ചെയ്യാം. പൂവ്വോക്തഹേത്വഭാവാൽ=എന്ത്രകൊ ണ്ടെന്നാൽ ബ്രഹ്മവിദ്യയ്ക്കെന്നപോലെ തുല്യമല്ല കാമ്യ കമ്മങ്ങറാക്കുള്ളതും.

സാരം: കാമുഫലങ്ങറാക്കവേണ്ടിയുള്ള ഉപാസന ങ്ങറം ഒന്നു വേറെയാണം'. അതു ബഹ്മവിദ്യപോലെയല്ല. ബ്രഹ്മപ്പാപ്പിയാകന്ന ഒരു ഫലത്തോട്ടുകൂടിയതാണം' ബ്ര ഹമവിദ്യയടെ എല്ലാ ഘടകങ്ങളും. അതിനാൽ എതെ ങ്കിലും ഒരു സ്വത്രപത്തെ അനുഷ്ഠിച്ചാൽ മതി. എ ന്നാൽ കാമുഫലങ്ങളുടെ കഥ അതല്ല. അവ പലതാ ഞം'. ഓരോ ഫലപ്രാപ്പിക്കം പ്രത്യേകം ഉപാസനം ചെയ്യേണ്ടതായിരിക്കുന്ന. അതിനാൽ ഒന്നിലധികം ഫലങ്ങളെ ആഗ്രഹിക്കുന്നാരാറം ഓരോന്നിൻറെയും ഉപാസനത്തെ ഒന്നിച്ചു കൂട്ടായോ, അല്ലെങ്കിൽ പ്രത്യേ കമായോ ചെയ്യേണ്ടിയിരിക്കുന്നു. എങ്കിലേ അഭിഷ്യഫ ലങ്ങറം മുഴവൻ നിറവേറാൻ പോവുന്നുള്ള.

#### 

ശബ്ദാത്ഥം: \_\_ അംഗേഷ്ട്രജിന്നഭിന്നാംഗങ്ങളിൽ. യഥാശ്രയഭാവഃ=ഏതൊരുപാസനം എതൊരംഗത്തെ ആശ്രയിച്ചതാണോ, ആ അംഗത്തിന്നനുസരിച്ചതായി രിക്കണം ആ ഉപാസനത്തിനെറയും ഭാവം

സാരം: കാമുഫലങ്ങറാക്കവേണ്ടി ചെയ്യപ്പെടുന്ന ഉപാസനങ്ങറാ സമുപ്പയസ്പത്രപേണ കന്നിച്ചും ചെയ്യാ മെന്നു പറഞ്ഞുവല്ലോ. എന്നാൽ അന്യോനുവൈരു ഭധുമുള്ളവയോ അല്ലെങ്കിൽ സാമൃതയില്ലാത്തവയോ ആയ ഉപാസനങ്ങളെ എങ്ങനെ സമുച്ചയിക്കം? യജ്ഞ ത്തിൻെറ അതാതംഗത്തെ ആശ്രയിച്ചുകൊണ്ടുള്ള ഉപാ സനങ്ങഠം അതാതംഗത്തിൻെറ ഭാവത്തെയല്ലാതെ മ റെറാരു ഭാവത്തെ വരുത്താൻ വയ്യല്ലോ. ആ സ്ഥിതി ക്കെങ്ങനെ ഭിന്നോപാസനങ്ങളെ സമുച്ചയസ്വത്രപേണ ഒന്നിച്ചുപാസിക്കാൻ കഴിയും?

. സു: \_\_ശിഷ്ടേശ്ച \_\_62.

ശബ്ദാത്ഥം:—്ശിഷ്ടേഃ ച₌ശ്രുതിശാസനംകൊണ്ടം മൻപറഞ്ഞ കാര്യം സിലമാവുന്നം.

സാരം: \_\_ഉൽഗീഥം തുടങ്ങിയ സ്കോത്രങ്ങളുടെ സ മുച്ചയത്തെ വിധാനംചെയ്യിട്ടുണ്ട് ശ്രതിയിൽ. അതു പോലെ അതാതംഗങ്ങളോടു ബന്ധപ്പെട്ട ഉപാസനങ്ങ ളെയും സമുച്ചയിച്ചിട്ടുണ്ട്. അതിൽനിന്ന് എല്ലാ ഉ പാസനങ്ങളേയും ഒരുപോലെ സമുച്ചയിക്കാൻ വയ്യെ ന്നും അന്യോന്യസാമൃതയുള്ള ഉപാസനങ്ങളെ മാത്രമേ സമുച്ചയിക്കാൻ പറനം എന്നുമാണും സിദ്ധിക്കുന്നതും. അതുകൊണ്ടും കാമുഫലപ്രാപ്തിക്കാവശുങ്ങളായ എല്ലാ ഉപാസനങ്ങളും കന്നിച്ചു സമുച്ചയിക്കാൻ പാറില്ലെന്ന വരുന്നം.

#### സു: \_\_സമാഹാരാൽ\_\_\_63.

ശബ്ദാത്ഥം: \_\_സമാഹാരാൽ ⊨കമ്മങ്ങളുടെ സമുച്ച യഞ്ഞെപ്പറഞ്ഞപോലെ ഉപാസനങ്ങളുടെ സമാഹാര ത്തേയും പറഞ്ഞിട്ടണ്ട്. അതുകൊണ്ടും എല്ലാ ഉപാസ നങ്ങളും ഒന്നിച്ചു സമാഹരിക്കാൻ വയ്യെന്നാണിരിക്കു നന്ത്ര°.

സാരം:—ഉൽഗിഗോപാസനത്തിൻെറ പ്രതിപാദ നത്തിൽ, സ്കോത്രഗാനം ചെയ്യന്നാറം ഹോതാവിൻെറ

കമ്മത്തിലെ സ്റ്റോത്രസംബന്ധമായ ഭാഗങ്ങളെക്കൂടി സൂക്ഷിക്കണമെന്നു പറഞ്ഞിട്ടുണ്ടും. അതുപോലെ പ്രണ വത്തെയും ഉൽഗീഥത്തെയും കന്നാണെന്നു ബോധിച്ചു കൊണ്ടുള്ള മഹത്വത്തെയും കാണിച്ചിട്ടുണ്ടും. അതി നാൽ ഈ സമാഹാരംകൊണ്ടും അംഗാശ്രിതമായ ഉപാ സനയുടെ സമുച്ചയം സൂചിപ്പിക്കപ്പെട്ടിട്ടുണ്ടും.

## സു:—ഗുണസാധാരണൃശ്രതേശ്ച\_64.

ശബ്ദാത്ഥം:....ഗണസാധാരണ്യശ്രത്നേ ച\_ഗ്രണ ങ്ങളുടെ സാധാരണതയെ വെളിപ്പെടുത്തുന്ന ശ്രതി യിൽനിന്നും ഈ കാര്യം സിദ്ധമാവുന്നുണ്ട്.

സാരം: കാങ്കാരത്തിൻെറ സമാനഭാവത്തിലുള്ള ഉച്ചാരണംകൊണ്ടാണം' ഉപാസനം ശ്രേഷ്യമായിത്തീരു ന്നതും'. കാങ്കാരത്തിൽക്കൂടെയാണം' ത്രയീവിദ്യ മുഴവൻ തന്നെയും പ്രവ്വത്തിയായിട്ടിരിക്നേതും'. യജ്ഞത്തിൽ ആശ്രാവണം, കഥനം, ഉൽഗാനം എന്നിവയും കാങ്കാരം കൊണ്ടാണം' ചെയ്യപ്പെടുന്നതും'. എന്നിങ്ങനെ കമ്മാം ഗങ്ങളെകൂടിയും സമാനഭാവത്തിൽ സമുച്ചയിച്ചുകൊണ്ടു ജെ വണ്ണനം ശ്രതിയിലുണ്ട്. അതിനാൽ ഉപാസന ങ്ങളെ അവയോടു ബന്ധപ്പെട്ട കമ്മങ്ങളോടു സമുച്ചയി ക്നേതിൽ തെററില്ല.

### സു: \_\_ന വാ തൽസഹഭാവാശ്രത്തേം \_\_65.

ശബ്ദാത്ഥം: പ്രാ=എന്നാൽ. തൽസഹഭാവാശ്ര തേഃ തരായുപാസനങ്ങളെ സമുച്ചയം ചെയ്യാൻ നിദ്ദേ ശിക്കുന്ന ശ്രതിയില്ല. ന=അതിനാൽ ഉപാസനങ്ങളെ സമുച്ചയിക്കാൻ സാധ്യമല്ല.

#### മന്നാമധ്യായം പാദം 3 447

സാരം:\_\_കഴിഞ്ഞ നാലു സൂത്രങ്ങളെക്കൊണ്ടു° ഉ ന്നയിച്ച പൂവ്വപക്ഷത്തിന്നു് ഇതു മുതൽ രണ്ടു സൂത്രങ ളെക്കൊണ്ടു മറുപടി പറഞ്ഞു° ഈ പാദത്തെ അവസാ നിപ്പിക്കകയാണം<sup>°</sup>. അതാതു<sup>ം</sup> ഉപാസനങ്ങളുടെ അംഗ ങ്ങളായ കമ്മങ്ങളെ സമുച്ചയിക്കാൻ പറഞ്ഞതുപോലെ ഉപാസനങ്ങളെ സമുച്ചയിക്കാൻ ശ്രുതി പറഞ്ഞിട്ടില്ല. അതിനാൽ കമ്മങ്ങളെയെന്നപോലെ ഉപാസനങ്ങളെ സമുച്ചയിക്കുന്നതു വിഹിതമല്ലെന്നാണതിൻെറ്റ് അത്ഥം. ഉപാസനങ്ങളുടെ ഉദ്ദേശങ്ങറം ഭിന്നങ്ങളാണം". എന്തു ദ്രേശത്തിൽ എന്തു ഫലത്തിന്നുവേണ്ടി ഒരു യജ്ഞം ചെ യ്യന്നുപോ, അതിൻെറ അംഗമെന്നറിയപ്പെടുന്ന ഉപാ സനം ഭിന്നഫലത്തോട്ടക്കടിയതാവാം. അതുകൊണ്ടു കമ്മാംഗങ്ങഠാക്കെന്നപോലെ ഉപാസനത്തിന്നു സമുച്ച യം ശരിയല്ല. ചെയ്യാൻ പാടുള്ളതുമല്ല. ഉപാസനങ്ങ ളടെ അനുഷ്ഠാനം പ്രത്യേകംതന്നെ ചെയ്യണമെന്നു താൽപര്യം.

#### സു: \_\_ദശനാച്ച\_\_66.

ശബ്ദാത്ഥം:...ദശ്നാൽ ച=ശ്രതിയിൽ ഉപാസന ങ്ങളുടെ സമുച്ചയത്തെ കാണിക്കാത്തതുകൊണ്ടം ഇതു വൃ ക്തമാവുന്നു.

സാരം:....''മുമ്പു പറഞ്ഞതുപോലെ നിഗ്ലഡതത്തച ങ്ങളെ അറിയുന്ന ബ്രഹ്മൻ യജ്ഞത്തിൻെറയും യജമാന ൻെറയും ഋത്വിക്കുകളുടെയും രക്ഷയെ ചെയ്യാൻ സംശയ രഹിതനായിരിക്കും'' എന്നു ശ്രതിയിൽ പറഞ്ഞിട്ടുണ്ടും'. ഇങ്ങനെ വിദ്യയുടെ മഹിമയെ പ്രകാശിപ്പിച്ചശേഷം

#### ബ്രഹുത്രം

ഉപാസനത്തെ കമ്മത്തോടു യോജിപ്പിക്കരുതെന്നു കാണി ച്ചിട്ടുമുണ്ടു്. ഉപാസനത്തിന്നു സവ്വത്ര സമാഹാരമുണ്ടെ ങ്കിൽ ഇത്പിക്കേളെ രക്ഷിക്കാൻ ബ്രഹ്മനെ കല്പിക്കേണ്ട ആവശുമില്ല. ഓരോ ഇത്പിക്കിന്നും ഉപാസനാസ്പ പ്രപം അറിഞ്ഞിരിക്കാനും, അവരവരുടെ രക്ഷയെ അ യരവക്തേന്നെ സാധിക്കാനും നുായമുണ്ടു്. അങ്ങനെ യില്ലാത്തതുകൊണ്ടാണല്ലോ എല്ലാവരുടേയും രക്ഷാക ഞാവായിട്ടു ബ്രഹ്മനെ കല്പിച്ചതു്. ഇതിൽനിന്നു് ഉപാ സനങ്ങറം കമ്മങ്ങറാക്കധീനങ്ങളല്ലെന്നു നല്ലപോലെ വെളിവാവുന്നുണ്ടും. സ്വതന്ത്രങ്ങളാണു് ഉപാസനങ്ങറും. ആ കാരണത്താൽത്തന്നെ മറെറാനിനോടു കൂട്ടിയോ ജിപ്പിക്കാൻ പാടില്ലാത്തവയാണും.

**മന്നാമ**ജുായത്തിൽ തുതീയപാദം കഴിഞ്ഞു.

## ചത്രത്ഥപാദം

തൃതീയപാദത്തിൽ പരമാത്മപ്രാപ്തിക്കു ഹേതുഭൃത യായ വിദ്യയുടെ വിവരണമാണം' ചെയ്തതും. അനേക സ്വത്രപങ്ങളിലുള്ള വിദ്യകളെല്ലാം ഒന്നോ, അഥവാ പലതോ? വിദ്യകളെ അന്യോന്യം സമച്ചയിക്കാമോ? എന്നീ പ്രശ്നങ്ങളെയാണം' നിത്രപിച്ചു സിദ്ധാന്തിച്ചതു്. അതിൽനിന്നു നിഷ്ക്ഷ്യമായ വിദ്യാബോധം ഒരാറം കണ്ടോവാം. ഇനി തുടങ്ങാൻപോവുന്ന ഈ ചത്രത്ഥപാ ഒത്തിൽ ബ്രഹ്മഞാനം സ്വതന്ത്രസാധനമാണോ; അ ഥവാ അതിനന്യസാധനങ്ങളുടെ അപേക്ഷയുണ്ടോ; ഉണ്ടെങ്കിൽ ഏതെല്ലാം സാധനങ്ങളുടെ അപേക്ഷയുണ്ടോ; ഇണ്ടെങ്കിൽ എതെല്ലാം സാധനങ്ങളുടെ അപേക്ഷയം ഞെള്ളത്? എന്നിങ്ങനെയുള്ള കാര്യങ്ങളെയാണം' നിത്ര പിക്കാൻ തുടങ്ങുന്നതും.

#### സു:...പുരുഷാത്ഥോ/തശ്ശബ്ദാദി തി ബാദരായണഃ...1.

ശബ്ദാത്ഥം: .... പുരുഷാത്ഥഃ = പരമപുരുഷാത്ഥമാക ന്ന പരബ്രമ്പപ്പാപ്പി. അതഃ=ബ്രമ്മജ്ഞാനംകൊണ്ടുണ്ടാ വുന്നു. ശബ്ദാൽ=എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ. ശ്രതിയിൽ അങ്ങന പറഞ്ഞിട്ടുണ്ട്. ഇതി ബാദരായണഃ=എന്നാ ഞ° വ്യാസാചാര്യൻെറ അഭിപ്രായം.

സാരം:....''തരതി ശോകമാത്മവിൽ'', ''തഥാ വി പാൻ നാമത്രപാദചിമക്തഃ പരാൽ പരം പുരഷമുപൈ തി ദിവ്യം'', ''ബ്രഹ്മവിദാപ്നോതി ശം'', ''ജ്ഞാത്വാ ദേ വം മുചുതേ സവ്വപാശൈഃ'' എന്നിങ്ങനെ അനേകവാ 19\* ക്യങ്ങളെക്കൊണ്ടു ശ്രൂതി വ്യക്തമാക്കീട്ടണ്ട് ബ്രഹ്മജ്ഞാ നി സംസാരത്തിൽനിന്നു മോചിച്ചു പരമപദത്തെ പ്രാ പിക്കുന്നുവെന്നു്. അതിനാൽ ബ്രഹ്മജ്ഞാനംമാശ്രമാണു് പരമപുരുഷാത്ഥമായ മോക്ഷത്തിന്നു ഹേതുവെന്നാണു് വ്യാസാചാര്യന്റെ അഭിപ്രായം.

# സു:\_\_\_ശേഷത്വാൽ പുരുഷാത്ഥവാഭോ യഥാന്യേഷ്ഥിതി ജൈമിനിഃ\_\_2.

ശബ്ദായ്ഥം: \_\_അന്യേഷ്യ യഥാ=യജ്ഞത്തിൻെറ അംഗങ്ങളിൽ ചെയ്യപ്പെടുന്ന ഫലശ്രതി എപ്രകാരം കമ്മത്തിൻെറ അയ്ഥവാദം മാത്രമാണോ; അതുപോലെ. ശേഷത്വാൽ ഛമ്മത്തിൻെറ അംഗമായതുകൊണ്ട്ര്. പ രഷായ്ഥവാദം ഇതിനെ അംഗമായത്താണെന്ന പ്ര ശംസ അത്ഥവാദം മാത്രമാണം്. ഇതി ജൈമിനിഃ=എ ന്നാണം ജൈമിനിയെന്ന ആചാര്യൻെറ അഭിപ്രായം.

സാരം: ...എല്ലാ കമ്മങ്ങളുടെയും കത്താവാണം" ആ ത്മാവും. ആത്മാവിനെറ എല്ലാ അനുഭവങ്ങളും കമ്മ ത്തിനെറ ഫലങ്ങളാണതാനും. ആ സ്ഥിതിക്കു സ്ഥ രൂപജ്ഞാനത്തിനുതകന്ന വിദ്യയും കമ്മത്തിനെറ അംഗ മാണം". അതിനാൽ ബ്രഹ്മവിദ്യ മോഷ്യഹേതുവാണെന്ന പ്രശംസ അത്ഥവാദം മാത്രമാണം". വാസ്തവത്തിൽ മോ ക്ഷത്തിനും ഹേതു കമ്മംതന്നെയാണം". എപ്രകാരം ക മ്മാംഗങ്ങറാക്കു ചെയ്യപ്പെടുന്ന ഫലശ്രതി കമ്മത്തിനെറ അത്ഥവാദം മാത്രമായി കണക്കാക്കുന്നപോ, അതുപോ ലെ വിദ്യാപ്രശംസയും അത്ഥവാദമാണം" എന്നാണം" ജൈമിനിയാകന്ന ആപാര്യനെറ അഭിപ്രായം. സു:\_\_ഞചാരശനാൽ\_\_\_3.

ശബ്ദാത്ഥം: ആചാരദശനാൽ = ശ്രേഷ്ഠപരഷന്മാ അടെ ആചാരത്തെ നോക്കിയാലും വിദ്യ കമ്മാംഗമാ ണെന്ന സംഗതി മനസ്സിലാക്കാൻ കഴിയും.

സാരം:....മിഥിലാധിപനായ ജനകരാജാവു വലിയ ഞ്ഞാനിയായിരുന്നുപെന്നു തെളിയുന്നു. അദ്ദേഹം കരി ക്കൽ വലിയ ദക്ഷിണയോടുകൂടിയ ഒരു യാഗം ചെയ്ത വെന്നും, അതിൽ കരുപാഞ്ചാലദേശക്കാരായ അനേകം ബ്രഹ്മജ്ഞാനികളായ ബ്രാഹ്മണരൊത്തുചേന്നുവെന്നും ബ്ലഹദാരണുകോപനിഷത്തിൽ പറയന്നുണ്ടു°. അശപ പതിയെന്ന രാജാവു തൻെറ അടുക്കൽ ബ്രഹ്മവിദ്യയെ ഗ്രഹിക്കാൻവേണ്ടി വന്നചേന്ന അനേകം ബ്രാഹ്മണ രോട്ട് കരിക്കൽ പറകയാണു്: എൻെറ രാജ്യത്തിൽ കള്ളനോ, കശ്മലനോ, മദ്യപാനിയോ, അഗ്നിഹാത്ര ത്തെ ചെയ്യാത്തവനോ, വിദ്യാശൂന്യനോ, വുഭിചാരി യോ ആയിട്ടൊരാറംപോലുമില്ല. പിന്നെ കല്ടാസ്ത്രീക ളില്ലെന്നു പറയേണ്ടതില്ലല്ലോ. എന്നാലം ഞാനിപ്പോഴം യജ്ഞങ്ങളെ ചെയ്യന്നു. കാരോ ഋതചിക്കിന്നും എത്ര പ്രവും ദക്ഷിണയായിക്കൊടുക്കാറുണ്ടോ, അത്രയും ദ്രവും നിങ്ങഠംക്കം തരാം എന്നു്. ഇതു ഛാന്ദോഗ്യോപനിഷ ത്തിൽ പറയുന്ന കഥയാണു്. കൂടാതെ ശ്വേതകേതുവിന്നു ജ്ഞാനോപദേശം ചെയ്ത ഉദ്ദാളകമഹഷ്ി മഹാജ്ഞാനി യാണെന്നു പ്രസിദ്ധമാണം<sup>ം</sup>. അദ്ദേഹവും യജ്ഞങ്ങളെ പെയ്തിരുന്നു. ബ്രഹുവാദികളിൽവെച്ചു° എല്ലാ പ്രകാര ത്തിലും യോഗ്യനാണും യാജ്ഞ്യവൽക്യൻ. അദ്ദേഹവും

ഗ്രഹസ്ഥനം തികഞ്ഞ കമ്മിയമായിരുന്നു. ഇങ്ങനെ ശ്രതികളിൽ പണ്ണിച്ചിട്ടുള്ള മഹാപുരുഷന്മാരുടെ ആചാ രസമ്പ്രഭായങ്ങളെ നോക്കിയാലും ബ്രഹ്മവിദ്യ കമ്മ ത്തിൻെറ അംഗമാണെന്നും, കമ്മത്തോടുക്കടിമാത്രമേ അതു മോക്ഷകാരണമായിത്തീരുന്നുള്ളവെന്നും വ്യക്തമാ വുന്നണ്ട്ര<sup>6</sup>.

സു:\_\_തപ്പുംതേഃ\_\_4.

ശബ്ദാത്ഥം: തപ്പുംതേഃ=തൽസംബന്ധമായ ശ്ര തിപാകൃത്തിൽനിന്നും ഈ കാര്യം ഗ്രഹിക്കാൻ കഴിയും. സാരം: ശ്രതിയിലും ഈ വിഷയത്തെ പലേട ത്തും വൃക്തമായി പ്രതിപാദിച്ചിട്ടുണ്ട്. ഛാന്ദോഗ്യോ പനിഷത്തിൽ ഒരിടത്തു പറയുന്നു: 'കോങ്കാരമാകന്ന ഉൽഗീഥാക്ഷരത്തിൻെറ താത്തപികമായ അത്ഥത്തെ അറിയുന്നവരും, അറിയാത്തവരും കമ്മം ചെയ്യുന്നുണ്ട്. എന്നാൽ അറിവോട്ടം, ശ്രദ്ധയോട്ടം, യോഗത്തോട്ടംകൂടി ച്ചെയ്യുന്ന കമ്മം വീര്യവത്തായിരിക്കും?' എന്നു്. ഇതു ബ്രഹ്മവിദ്യയെ കമ്മത്തിൻെറ അംഗമായി പ്രഖ്യാപിക്ക ലല്ലാതെ മറെറന്താണ്? ഇതിൽനിന്നു കമ്മത്തോട്ടുക്ക ടാത്ത കേവലജ്ഞാനം മോക്ഷഹേതുവല്ലെന്നു സിദ്ധമാ വുന്നമുണ്ട്.

സു:\_\_സമന്വാരംഭണാൽ\_\_5.

ശബ്ദാത്ഥം: .... സമന്വാരംഭണാൽ – ജ്ഞാനവും കമ്മ വും രണ്ടും ജീവൻെറ സംസ്കാരങ്ങളാണും' എന്നു പറയു ന്നതുകൊണ്ടും ഇതു സിദ്ധമാവുന്നുണ്ടും'.

സാരം:....ജീവൻ ശരീരത്തെ വിട്ട മറെറാരു ശരീര ത്തിലേയ്ക്ക് പോവുമ്പോറ്റം പ്രാണൻ, ഇന്ദ്രിയങ്ങറാ, അ

ന്തഃകരണം കമ്മജ്ഞാനമയങ്ങളായ സംസ്കാരങ്ങറം എ ന്നിവയോടുകൂടിയാണം പോവുന്നതെന്നു ബ്ലഹദാരണ്യ കോപനിഷത്തിൽ പറയുന്നു. കാമ്മികവും വിദ്യാമയവു മായ സംസ്കാരങ്ങളെക്കൊണ്ടാണം ജീവിതത്തിലെ എ ല്ലാ വ്യവഹാരങ്ങളെയും നടത്തുന്നതും. അതുകൊണ്ടം ജ്ഞാനം കമ്മത്തിൻെറ അംഗമാണെന്നു സിദ്ധമാവു നുണ്ടും.

#### സു:\_\_തടചതോ വിധാനാൽ\_\_6.

ശബ്ദാത്ഥം: \_\_തദചതഃ \_ ആത്മജ്ഞാനയുക്തനാണം°. വിധാനാൽ \_ കമ്മവിധാനങ്ങറാക്കധികാരിയെന്നു വിധി ച്ചതുകൊണ്ടും വിദ്യ കമ്മത്തിൻെറ അംഗമെന്നു സിദ്ധ മാവുന്നു.

സാരം: ഇപ്പെല്പെപ്പിദ്യയുടെ പാരമ്പര്യത്തെ പണ്ണി ക്കുന്നിടത്തു ഛാന്ദോഗ്യോപനിഷത്തിൽ പറകയാണ്മ്: ''ബ്രഹമേവൻ പ്രജാപതിക്കം, പ്രജാപതി മന്ദവിന്തം, മനു പ്രജകഠംക്കം ആ ബ്രഹ്മക്കാനത്തെ ഉപദേശിച്ചു. ബ്രഹ്മപര്യാശ്രമത്തിൽ ഗ്രരുകലവാസം ചെയ്ത ഗ്രമേശ്രിച്ചു. ബ്രഹ്മപര്യാശ്രമത്തിൽ ഗ്രരുകലവാസം ചെയ്ത ഗ്രമേശ്രിച്ചു. ബ്രഹ്മപര്യം മത്തിൽ ഗ്രരുകലവാസം ചെയ്ത ഗ്രമേശ്രത്തി വിപ്പാടുകൂടി കത്തവുകമ്മങ്ങളെ തെററുകൂടാതെ ആപ രിച്ചുകൊണ്ടു വേദാധ്യയനകാലം കഴിയുന്നതുവരെ താമ സിപ്പു പിന്നെ സമാവത്തനം കഴിഞ്ഞു ഗ്രമേകലത്തിൽ നിന്നു മടങ്ങി കുറപ്പുകാലം തീത്ഥയാത്ര ചെയ്യണം. അതിനുശേഷം ഗ്രഹത്തിൽ മടങ്ങിവന്നു വിവാഹം ക ഴിച്ചു ഗ്രഹസ്ഥനായി നിയതകമ്മങ്ങളെ ആപരിച്ചുകൊ ണ്ടു കഴിയണം. പുത്രന്മാക്കം ശിഷ്യന്മാക്കം ധമ്മോപ ദേശം ചെയ്യണം. പിന്നെ ഇന്ദിയങ്ങളെ മാസ്സിൽ

## 454 **ബ്രഹ്മസ്ത**രം

അടക്കി ഗ്രഹത്തിൽനിന്നിറങ്ങണം. ഇങ്ങനെയൊക്കെ ജീപിക്കുന്ന മനുഷ്കുൻ അന്ത്യത്തിൽ ബ്രഹ്മപദത്തെ പ്രാപിക്കും.<sup>33</sup> ഇതിൽനിന്നു ജ്ഞാനത്തോട്ടുകൂടിയാണും കമ്മം ചെയ്യേണ്ടതെന്നും കമ്മത്തിനെറ ഫലമായിട്ടാ ഞ° ബ്രഹ്മപപ്പോപ്തിയുണ്ടാവുന്നതെന്നും വ്യക്തമാവുന്നു. അതിനാൽ ബ്രഹ്മജ്ഞാനം കമ്മത്തിനെറ അംഗംതന്നെ യെന്നു തെളിയുന്നു.

#### സു:\_നിയമാച്ച\_7.

ശബ്ദാത്ഥം:...നിയമാൽ ച≕ശ്രതിയിൽ കമ്മം അവശും ചെയ്യപ്പെടേണ്ടതാണെന്നു നിയമിച്ചിരിക്ക യാലും വിദ്യ കമ്മത്തിൻെറ അംഗമാണെന്നു വരുന്നു.

സാരം: ... മനുഷ്യൻ ഈ ലോകത്തിൽ ''ശാസ്ത്രപി ഹിതങ്ങളായ ശ്രേഷ്ഠക്ക്കങ്ങളെ ചെയ്തുകൊണ്ടു നൂറു കൊല്ലം ജീപിക്കാനായി ആഗ്രഹിക്കണം. അങ്ങനെ ചെയ്താൽ അവനു കമ്മബന്ധമുണ്ടാവുന്നില്ല. മറെറാരു പ്രകാരത്തിലും കമ്മബന്ധത്തെ അകററാൻ കഴിയില്ല." എന്നിങ്ങനെ ശ്രതി നിബ്ബന്ധിക്കുന്നു. കമ്മം ചെയ്യാതെ ജീവിക്കാൻ പാടില്ലെന്നുപോലും ശ്രതി അനംശാസിക്കു നും. ഞാനത്തെസ്സംബന്ധിച്ചു' അങ്ങനെയുള്ള നിയ മങ്ങളോ വിധികളോ ഇല്ല. ആജീവനാന്തം കമ്മം ചെയ്തകൊണ്ടുതന്നെ ജീവിക്കണമെന്നും വിധിയിൽനി നു കമ്മമാണം' ശ്രേഷ്യമായിട്ടിരിക്കുന്നതെന്നും കമ്മത്തി നെ കമ്മമാണം' ശ്രേഷ്യമായിട്ടിരിക്കുന്നതെന്നും കമ്മത്തി നെറെ അംഗംമാത്രമാണം' ജ്ഞാനമെന്നും സിദ്ധമാവു നാണ്ട്രം.

# സു: \_\_ അധികോപദേശാള്ള ബാദരായണ സ്യൈവം തദ്ദൾനാൽ\_\_\_8.

ശബ്ദാത്ഥം: \_\_\_\_\_\_ ഇ=എന്നാൽ. അധികോപദേശാൽ= ശ്രതിയിൽ കമ്മത്തെ അപേക്ഷിച്ചു ബഹ്മവിദ്യയുടെ മാഹാത്മുത്തെ അധികമായി പറഞ്ഞിരിക്കുന്നതുകൊ ണ്ട്രം. ബാദരായണസു=വുാസമഹഷിയുടെ അഭിപ്രായം. എവം=പ്രഥമസൂത്രത്തിൽ പറഞ്ഞതുപോലെയാണം°. തദ്ദൾനാൽ=എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ ശ്രതിയിൽ വിദ്യയുടെ മാഹാത്മുത്തെ അധികമായി പറഞ്ഞുകാണുന്നതുകൊണ്ടു തന്നെ.

സാരം:...കഴിഞ്ഞ ഏതാനം സൃത്രങ്ങളെക്കൊണ്ടു ജൈമിനിയുടെ മതത്തെ അവതരിപ്പിച്ചുകഴിഞ്ഞു. Ⴛ മ്മാചാര്യൻറ എല്ലാ സിദ്ധാന്തങ്ങളെയും യുക്തികളെ യം പ്രകാശിപ്പിച്ചുകഴിഞ്ഞു. ഇതുമതല്ല<sub>െ</sub>ള്ള എതാനം സൂത്രങ്ങളെക്കൊണ്ടു് പ്രസ്തത കമ്മസിദ്ധാന്തത്ത ഖ ണ്ഡിച്ചു സ്വസി**ദ്ധാന്തത്തെ** സമത്ഥിക്കാൻ തുടങ്ങുക യാഞ<sup>്</sup> ആചാര്യൻ. ജൈമിനി സവ്വോൽക്രഷ്ടമായ ബ്രഹ്മജ്ഞാനത്തെ കമ്മത്തിന്റെ അംഗമെന്നു സിദ്ധാ ന്തിച്ചതു ശരിയായില്ല. എന്തെല്ലാം യുക്തികളാണോ അദ്ദേഹം തൻെറ സിദ്ധാന്തത്തെ സമത്ഥിക്കാൻവേണ്ടി അവതരിപ്പിച്ചതും, അവയെല്ലാം കേവലം ആഭാസമാ ത്രങ്ങളാണു<sup>ം,</sup> അവകൊണ്ടൊന്നും ഞാനസിദ്ധാന്ത ത്തിന്നു യാതൊരു കുറവോ മറവോ സംഭവിച്ചിട്ടില്ല. എന്നാൽ ജ്ഞാനികഠാക്ക കമ്മത്തെ സ്പശിക്കാൻതന്നെ പാടില്ലെന്നാരം പറയുന്നില്ല. ലോകസംഗ്രഹാത്ഥം

ബ്രഹുത്രം

പ്രാരബ്ലാനത്രപേണ ജ്ഞാനികളും ചിലതൊക്കെ ചേ ഷ്ടിക്കാറുമുണ്ട്. പക്ഷേ അങ്ങനെ ചേഷ്ടിക്കുന്ന കമ്മം മക്തികാരണമാണെന്നു പറയാൻ പയ്യ. ബന്ധത്തിന ല്ലാതെ മക്തിക്കു ഹേതുവല്ല കമ്മം. കമ്മം മക്തികാര**ണ** മാണെന്നു പറയുന്നപക്ഷം ബന്ധകാരണം മറെറന്തെ ങ്കിലുമാണെന്നു പറയേണ്ടിവരും. അതു ശരിയല്ല. എല്ലാ കമ്മങ്ങളുടെയും കത്താവെന്നഭിമാനിക്കുന്ന ജീവൻതന്നെ അജ്ഞാനപ്പതീകമാണെന്നിരിക്കെ പ്രസ്തതജീവൻെറ ചേഷ്ടകളാകന്ന കമ്മങ്ങളിൽ എതാണു' അജ്ഞാനസച ത്രപമല്ലാത്തതു<sup>0</sup>? അജ്ഞാനമയങ്ങളായ കമ്മങ്ങറം മു ക്തികാരണമാണെന്നു പറഞ്ഞാൽ ജ്ഞാനമാണും ബന്ധ ഹേതുവെന്നു പറയേണ്ടിവരും. അതിനാൽ കമ്മം ബ ന്ധകാരണമല്ലാതെ മുക്തികാരണമല്ല. മുക്തിക്ക് ഒരേ കരു ഹേതു നിരുപാധികവും അടൈപതവുമായ ആത്മ ജ്ഞാനമാണം". അതു കമ്മത്തിൻെറ അംഗമല്ലതാനും. പരമാത്മപ്രാപ്തിരൂപമായ മോക്ഷത്തിന്നു പരമാത്മത ത്തചജ്ഞാനമൊഴിച്ചു മറെറാന്തം കാരണമല്ല. അതു കമ്മംകൊണ്ടുണ്ടാവാന്രം വയ്യ. ശ്രതിയിൽ പല പ്രാവ ശ്യം അതിനെ പ്രകാശിപ്പിച്ചിട്ടുമുണ്ടു°.

> ''ഇഷ്ടാപൂത്തം മന്യമാനാ വരിഷ്ഠം നാന്യൽ ശ്രേയോ വേദയന്തേ പ്രമൂഢാഃ നാകസ്യ പ്പഷ്ടേ തേ സുകതോƒന്ദര്തപാ ഇമം ലോകം ഹീനതരം വാ വിശന്തി.<sup>>></sup>

'ഇഷ്ടം പൂത്തം എന്നീ കമ്മങ്ങളെ ശ്രേഷ്ഠങ്ങളായ റിയുന്ന മൂഡന്മാർ അതിൽനിന്നു പരമായ ശ്രേയസ്സിയെ

456

**ഌ**റിയുന്നില്ല. **അതുകൊണ്ടാണം** പ്രസ്തതശ്രൗതസ്മാത്ത കമ്മങ്ങ**ഠാതന്നെ ശ്രേഷ്ഠങളെന്നു** കരുതി് അവയിൽത്ത ന്നെ പിടിച്ചുത്രങ്ങിനില്ല<sub>ന്</sub>ന്ന**ഉ്. എന്നാൽ അങ്ങനെ** യുള്ള കമ്മങ്ങള്ടെ ഫലമായി സചഗ്ഗ്ലോകത്തെ ശ്രേഷ്ഠ ഫലങ്ങളെ അനഭവിക്കാനിടവന്നാലും അതിനെറ പരു പസാനത്തിൽ ഈ ലോകത്തിൽ മനുഷ്യനായിട്ടോ അ ല്ലെങ്കിൽ ഇതിനെക്കാറം ഹീനമായ മററ്റ വല്ല ലോക ങ്ങളിലോ മററ വല്ല യോനികളിലോ വീണ്ടംം ജനിക്കാ നിടയാവുകയും ചെയ്യന്നു.<sup>9</sup> മണ്ഡകോപനിഷത്തിലെ ഒരു മന്ത്രമാണിത്മ°. കമ്മത്തിൻെറ തുച്ഛതയും കമ്മമാണം° സവ്വോൽക്യഷ്ടമെന്നു കരുതുന്നവരുടെ മുഡതയും വളരെ വുക്തമായി പകാശിച്ചിരി**ക്കന്ന** ഈ മന്ത്രത്തിൽ. ക്ഷ ടാതെ അതേ ശ്രുതി<mark>തന്നെ അടുത്ത</mark>തായി കമ്മത്തിൻെറ നിസ്സാരതയും അനത്ഥാത്മകതയും ബോധുപ്പെട്ടു ജ്ഞാ ചെയ്യാനൊരു**ങ്ങണ**മെന്നും അങ്ങനെ നസമ്പാദനം ചെയ്യാത്തവൻ തൻെറ ശ്രേയസ്സിൽ വിമുഖനാണെന്നു <u>ക</u>ടി ഉൽബോധിപ്പി**ക്കന്ത**.

''പരീക്ഷു ലോകാൻ കമ്മചിതാൻ ബ്രാഹ്മണോ നിവ്വദമായാൽ നാസ്ത്യകൃതഃ കൃതേന തദചിഞ്ഞാനാത്ഥം സ ഗുരുമേവാഭിഗച്ഛേൽ സമിൽപാണിഃ ശ്രോത്രിയം ബ്രഹ്മനിഷ്ഠം <sup>></sup>?

'കമ്മഫലസചര്രപങ്ങളായ ലോകങ്ങളെയും അവ യിലെ അനഭവങ്ങളെയും അവയുടെ തുപ്പുതയെയും ബോധിച്ചു ശ്രേയോത്ഥിയും ബ്രഹ്മജിജ്ഞാസുവുമായി 20\* ത്തീന്ന സാധകൻ ബന്ധകാരണം കമ്മമാണെന്നും അ തിനാൽ കമ്മംകൊണ്ടു ബന്ധം വഭ്ധിക്കലല്ലാതെ മോ പോവുന്നില്ലെന്നും കമ്മവിരുദ്ധമായ ക്ഷമുണ്ടാവാൻ ജ്ഞാനംകൊണ്ടുമാത്രമേ മുക്തന്ദം ചരിതാത്ഥനുമാവാൻ പോപുന്നുള്ള പെന്നും ധരിക്കണം. ആ ബോധത്തിന്നു ട്ടഡത വന്നുകഴിഞ്ഞാൽ അടൈപതമായ പരമജ്ഞാന ത്തെ അറിയാൻവേണ്ടി ശ്രോത്രിയന്ദം ബ്രഹ്മനിഷ്ഠനു മായ ആചാരുനെ സമിപിക്കണം? എന്നിങ്ങനെ. ഞ ഭയാത്ഥിയായിത്തന്നെ ശരണംപ്രാപിച്ച ശിഷ്യന്ദ് ആ **ചാരുൻ ബ്രഹ്മജ്ഞാനത്തെ** ഉപദേശിക്കണമെന്നും ശ്ര തി ശാസിക്കന്നുണ്ട<sup>ം</sup>. ഇങ്ങനെ പല കാരുങ്ങളെയും പല പ്രാവശ്യം പറഞ്ഞ ശ്രുതി അവസാനമായി ബ്രഹ്മ കമ്മങ്ങളിൽനി സചത്രപത്തെയും വുക്തമാക്കുന്നണ്ടു<sup>ം</sup>. ന്നും കമ്മഫലങ്ങളിൽനിന്നും അതീതമാണു് ബ്രഹ്മമെ ന്നു് അവിടെ വൃക്തമാക്കുന്നുമുണ്ടു്. കൂടാതെ കമ്മഗ്രന്ഥി പൊട്ടി നിസ്സംശയജ്ഞാനം വികസിച്ച ഒരാഠാക്ഷമാത്ര മേ ബ്രഹ്മത്തെ അറിയാൻ കഴിയൂ എന്നുകൂടി പറയു ന്നണ്ട്<sup>ം</sup>. ഇതുപോലെ അനേകസ്ഥലങ്ങളിൽ ശ്രതി ബ്രഹ്മവിദ്യയുടെ മഹതചം കമ്മത്തെക്കാറം എത്രയോ വ്യക്തമാക്കന്നുണ്ടും'. അധികമാണെന്ന അതിനാൽ ബ്രഹ്മവിടു കമ്മത്തിൻെറ അംഗമോ കമ്മം മോക്ഷകാര നിരുപാധികവും നിസ്സംശയവും അ അല്ല. ണമോ ദൈപതവുമായ ബ്രഹ്മജ്ഞാനംമാത്രമാണും ബ്രഹ്മപ്രാപ്തി സചത്രപമായ മോക്ഷത്തിന്ന<sup>ം</sup> ഏകകാരണം.

സു:\_\_തുല്യം തു ദശനം\_\_9.

ശബ്ദാത്ഥം:............ഇ=കൂടാതെ. ദശ്നാം-ഞചരണദശ നം. ഇലും-ഇലുമാണെന്നതുകൊണ്ടും ബ്രഹ്മവിദ്യ കമ്മ ത്തിൻെറ അംഗമാണെന്നു വരുന്നില്ല.

സാരം: \_ ആചാരസമ്പ്രദായംകൊണ്ടു നോക്കിയാ ലും ബ്രഹ്മവിദ്യ കമ്മത്തിൻെറ അംഗമാണെന്നോ കമ്മ ത്തിൻെറ ഫലമാണെന്നോ വരുന്നില്ല. രണ്ടുപ്രകാരത്തി ലുള്ള **ആ**ചരണസമ്പ്രദായങ്ങറം ശ്രുതികളിൽ പ്രസിദ്ധ ങ്ങളാണം". ഒന്നു ജ്ഞാനനിഷ്ഠന്മാരായ ജനകാദികളെ പ്പോലുള്ള ഗ്രഹസ്ഥന്മാരുടേതാണം". അവർ നിസ്സംഗ ന്മാരും ബ്രഹ്മനിഷ്ഠനമാരമായി ലോകസംഗ്രഹത്തിനുപേ ണ്ടിമാത്രം യജ്ഞയാഗാദികമ്മങ്ങളെച്ചെയ്തകൊണ്ടും ത പോദാനാദികളെ ഉപേക്ഷിക്കാതെയുമുള്ളതാണം°. എ ങ്കിലും അവരുടെ ബ്രഹ്മനിഷ്യയ്ക്കോ സംസാരത്തിലെ നി സ്സംഗതയ്ക്കോ യാതൊരു കുറവുമില്ലതാനം. മറെറാന്നു യാതൊരു കമ്മത്തോടും സംബന്ധപ്പെടാതെ യദ്ദച്ഛാ ലാഭസന്തുഷ്ടന്മാരം ഭിക്ഷാശികളമായി മറിവില്ലാത്ത ബ്രഹ്മധ്യാന്ത്തോട്ടുള്ടി പരിവ്രാജനംചെയ്തകൊണ്ടിരി ക്കുന്ന സന്യാസിമാരുടെ സമ്പ്രദായമാണു<sup>ം</sup>. പ്രസ്തതരണ്ടു സമ്പ്രദായപ്രകാരമുള്ള ആപാരങ്ങളെ നോക്കുമ്പോഴം ബ്രഹ്മപിദ്യ കമ്മത്തിൻെറ അംഗമാണെന്നു പരുന്നില്ല. അതിനാൽ കമ്മത്തിന്റെ അംഗമല്ല ബ്രഹ്മവിദ്യ.

സു:\_\_അസാവ്വതികീ\_10

ശബ്ദാത്ഥം: \_\_അസാപ്പത്രികീ=ആ ശ്രതിവാക്യം ഏകദേശീയംമാത്രമാണം<sup>~</sup>; എല്ലായിടത്തേയ്ക്കം ബാധി ക്കുന്നതല്ല. സാരം: \_\_'യദേവ വിദ്യയാ കരോതി' എന്നിങ നെ ഉദ്ഗീഥോപാസനത്തെസ്സംബന്ധിച്ച ഛാന്ദോ ഗ്യോപനിഷത്തിൽ പറയപ്പെട്ട വാക്യം ആ കാര്യത്തെ മാത്രം സംബന്ധിച്ചതാണ്. സാവ്വത്രികങ്ങളായ വിധി കളിലേയ്ക്ക് അതു ബാധകമാവുന്നില്ല. അതിനാൽ കേവലം ഏകദേശീയമായ ആ മന്ത്രവാക്യത്തെ അടി സ്ഥാനപ്പെടുത്തി വിദ്യ കമ്മത്തിനെറ അംഗമാണെന്ന പറയുന്നതു ശരിയല്ല. അങ്ങനെ ആവാനം വയ്യ.

സു:\_വിഭാഗഃ ശതവൽ\_\_11.

ശബ്ദായ്ഥാ: \_\_ശതവൽ=ഒരു നൂറു മൃദ്രകളെ വിഭജി ക്നേതുപോലെ. വിഭാഗഃ⇒അധികാരിഭേദത്തിനനസ രിച്ച കമ്മജ്ഞാനങ്ങളെ വിഭജിച്ചതാണം' ആ മന്ത്ര ത്തിൽ.

സാരം:...പൂപ്പപക്ഷത്തിൽ അഞ്ചാമത്തെ സൃത്ര ത്തിൽ അധ്യാഹരിച്ച ശ്രതിമന്ത്രതാത്പര്യത്തിന്നുള്ള മറ്റപടിയാണി സൂത്രംകൊണ്ട പറയുന്നത്ക്. അഹ്ത പ്പെട്ടവക്ട് അഹതപ്പെട്ട തോതിൽ വിഭജിച്ചുകൊടുക്കാ നായി ഒരു നൂറു മദ്രകളെ ഏല്പിച്ചുകൊടുത്ത ഒരാറ്റംക്കെ നമ്പന്നാൽ അയാളെങ്ങനെയാണോ അതാതാളകളുടെ അഹതയെ നോക്കി വ്യത്യസ്തമായ തോതിൽ വിഭജിക്കു ന്നത്ക്, അതുപോലെയാണ് പ്രസ്തതശ്രതിവാക്യത്തി നെറയും താത്പര്യം. ശരീരത്തെ വിട്ടപോവുന്ന ജീ വൻ കമ്മജ്ഞാനങ്ങളോട്ടുകൂടി പോവുന്തവെന്നു പൊതു വേ പറഞ്ഞതാണ്. ബ്രഹ്മജ്ഞാനിയായ ഒരാളുടെ കമ്മം ഇവിടെ വെച്ചുതന്നെ നഷ്ടപ്പെടുന്നു. വിദ്യാബലംകൊ

460

ണ്ടമാത്രമാണം" അദ്ദേഹം ബ്രഹ്മപദത്തെ പ്രാപിക്കുന്നത്ര്. കേവലം സംസാരിമാത്രനോ, സാധനാഭ്രഷ്ടനോ ആയ കരാളാണെങ്കിൽ കമ്മജ്ഞാനങ്ങറം രണ്ടും അദ്ദേഹത്തെ അനംഗമിക്കുന്നു. അവയുടെ തോതിനും വ്യത്യാസമുണ്ടാ വും. ഇവിടെ വിദ്യ അല്ലെങ്കിൽ ജ്ഞാനമെന്നതിനു പരമാത്മാവിനെറ അപരോക്ഷജ്ഞാനമെന്നു മാത്രമല്ല, ശ്രവണമനനനിദിദ്ധ്യാസങ്ങളുടെ അഭ്യാസമെന്നുകൂടി അത്ഥം ധരിക്കേണ്ടതാണം". അപ്പോറം ആ നിലയ്ക്ലം വിദ്യ കമ്മത്തിനെറ അംഗമല്ല.

#### സു: \_\_അദ്ധ്യയനമാത്രവതഃ\_\_12.

ശബ്ദാത്ഥം: \_\_ അദ്ധ്യയനമാത്രവതഃ=ബ്രഹ്മവിദ്യയു ടെ അനുഷാനമില്ലാതെ അദ്ധ്യയനമാത്രമുള്ള ബ്രഹ്മ ചാരിയെ അപേക്ഷിച്ചാണം' ഈ പ്രതിപാദനം.

സാരം:....അതുപോലെ പൂപ്പപക്ഷത്തിൽ ആറാമ ത്തെ സൂത്രത്തിൽ ഗ്രര്ഷലവാസത്തിന്നശേഷമുള്ള കമ്മാ നപ്പോനങ്ങളെ വിവരിച്ചു കമ്മത്തിനെറ അംഗമാണം" വിദ്യയെന്നു സമയ്ഥിച്ചുവല്ലോ. അതും ശരിയല്ല. എന്തു കൊണ്ടെന്നാൽ ബ്രഹ്മവിദ്യയുടെ ശ്രവണമാകന്ന അദ്ധ്യ യനമാത്രമുള്ള ബ്രഹ്മവിദ്യയുടെ ശ്രവണമാകന്ന അദ്ധ്യ യനമാത്രമുള്ള ബ്രഹ്മവിദ്യയുടെ ആന്നുകമ്മങ്ങളെ ല്ലാം വിധിക്കപ്പെട്ടിരിക്കുന്നത്ത്. കാരണം, ശ്രവണം കഴിഞ്ഞൊരാറ്റംക്കു മനനാദി അനുപ്പാനമില്ലാത്തത്ത് അന്തഃകരണത്തിനെറ അശ്രദ്ധികൊണ്ടാണം". അന്തഃ കരണശുലായുണ്ടാവുമ്പോറ്റം മനനനിദിധ്യാസങ്ങളാക നേ അഭ്യാസങ്ങളെ സ്വയമേഖ ചെയ്യും. ബ്രഹ്മവിദ്യ യുടെ അനുപ്പാനമുള്ളാരാറ്റംക്കു യാതൊരു കമ്മത്തി

#### ബ്രഹ്മതം

ൻറയും ആവശ്യമില്ല. അതിനാൽ അന്തഃകരണശു ദ്ധിക്കാണും പ്രസ്തതകമ്മങ്ങറം വിധിക്കപ്പെട്ടിരിക്കുന്നതും. അതുകൊണ്ടും ബ്രഹ്മവിദ്യ കമ്മത്തിൻെറ അംഗമാണെ നു വരുന്നില്ല.

സു:\_\_നാവിശേഷാൽ\_\_\_13.

ശബ്ദാത്ഥം:....അവിശേഷാൽ പ്രസ്തത ശ്രതിവാ കും വിദ്വാന്മാരെ അപേക്ഷിച്ചുള്ളതല്ല; സാധാരണജന ങ്ങളെമാത്രം അപേക്ഷിച്ചുള്ളതാണം'. ന=അതിനാൽ പ്രസ്തതവാക്യത്തിന്ന ജ്ഞാനത്തോടും സംബന്ധം കിട്ടു ന്നില്ല.

സാരം:...പൂവ്വപക്ഷക്കാരൻ അവസാനമായി അവ തരിപ്പിച്ച ശ്രതിപ്രമാണമാണു ''കവ്വന്നേവേഹ കമ്മാ ണി<sup>>></sup>. എന്ന തുടങ്ങന്ന ഈശാവാസ്യോപനിഷത്തിലെ മന്ത്രം. അതിൻെറ മറ്റപടിയാണു ഇതുമുതൽ നാലു നൂത്രങ്ങളെക്കൊണ്ട പറയുന്നതും. പ്രസ്തതമന്ത്രത്തിൽ ആയുഷ്കാലം മുഴവൻ ത്യാഗത്തോട്ടുകൂടി കമ്മം ചെയ്യാൻ പറഞ്ഞതും എല്ലാ സാധകന്മാരെയും അപേക്ഷിച്ചു പൊ തുവെപ്പറഞ്ഞതാണും. അല്ലാതെ ജ്ഞാനിയോട്ട വിശേ ഷത്രപത്തിൽ പറഞ്ഞതല്ല. അതുകൊണ്ടു ബ്രഹ്മവിദ്യ കമ്മത്തിൻെറ അംഗമാണെന്നോ ബ്രഹ്മവിദ്യ പരമ പുരുഷാമ്പത്തിന്നു ഹേതുവല്ലെന്നോ സിദ്ധമാവുന്നില്ല.

# സു:\_സ്തതയേ/നമതിവ്വാ\_14.

ശബ്ദായ്ഥം:...പാ=അല്ലെങ്കിൽ. സ്തതയേ=ബ്രഹ്മ വിദ്യയുടെ സ്തതിക്കായിക്കൊണ്ടുള്ള. അനുമതിഃ\_ഞനു വാദമാത്രമാണം പ്രസ്തതമന്ത്രമെന്നും കരുത്താം.

സാരം:...എല്ലാ സാധകന്മാരെയും സാമാന്യമായി കമ്മംചെയ്യാൻ പ്രേരിപ്പിച്ചതാണു് പ്രസ്തതശ്രതിമന്ത്ര മെന്നാണെങ്കിൽ അതിൽ ജ്ഞാനിയും പെട്ടമല്ലോ. അപ്പോറം ജ്ഞാനിയോടും കമ്മം ചെയ്യാനല്ലേ ഉപദേ ശിക്കുന്നതെന്നാണെങ്കിൽ അങ്ങനെ വിചാരിക്കുന്നതി നും തെററില്ല. എന്നാൽ ബ്രഹ്മവിദ്യയുടെ സ്തതിയായി എങ്ങനെയെന്നാൽ ജ്ഞാനപ്രാ ഞീരം പ്രസൂതമന്ത്രം. പ്പിക്കശേഷം ലോകസംഗ്രഹാത്ഥം ആയുഷ്ടാലം മുഴുവൻ കമ്മം ചെയ്താലും ആ കമ്മാചരണം ബന്ധകാരണമാവി ല്ലെന്നാണല്ലോ പറയുന്നതു°. ബ്രഹ്മവിദ്യയുടെ പ്രഭാവം കൊണ്ടല്ലേ അജ്ഞാനസചരൂപമായ കമ്മം ബന്ധകാര ണമാപാത്തുള°. അതു ബ്രഹ്മചിദ്യയെ സ്തുതിക്കൽതന്നെ യാണല്ലോ. ആ നിലയ്ക്കു ബ്രഹ്മവിദ്യയെ സ്തതിക്കാനുള്ള അനുപാദമാണും പ്രസ്തതമന്ത്രമെന്നു പറഞ്ഞാലും തെ ററില്ല. എതായാലം ജ്ഞാനം കമ്മത്തിൻെറ അംഗമാ ണെന്നു കാണിക്കാനല്ലെന്നു തീച്ചയാണും.

സു:\_കാമകാരേണ ചൈകേ\_15.

ശബ്ദാത്ഥം:\_\_ച=കൂടാതെ. ഏകേ=ചിലർ. കാമ കാരേണ=ഇഷ്ടംപോലെ സ്വതന്ത്രമായം കമ്മത്തെ ത്യാ ഗം ചെയ്യന്നു.

സാരം: …''കവ്വന്നേവേഹ കമ്മാണി'' എന്ന മന്ത്രം എല്ലാവരെയും അപേക്ഷിച്ചുള്ള സാമാന്യവിധിയാണെ ന്നു പറയുന്നപക്ഷം ''പരീക്ഷ്യ ലോകാൻ'' ''കിം പ്രജയാ കരിഷ്യാമോ'' എന്നിങ്ങനെ അനേകമന്ത്രങ്ങറാക്കു വൈ ഒല്യും വരും. അതു ശരിയല്ല. അതിനാൽ പ്രസ്തത

#### ബ്രഹുത്രം

മന്ത്രഞ്ഞ അപേക്ഷിച്ചേടത്തോളം വന്നുചേരുന്നതിത്ര മാത്രമാണം'. ജ്ഞാനികഠം ജ്ഞാനപ്രാപ്തിക്കശേഷം ചി ലർ ലോകസംഗ്രഹാത്ഥം ആയുഷ്ഷാലം മുഴവൻ എന്തെ കിലും ചില കമ്മങ്ങളെ ചെയ്തകൊണ്ടും, മററ്റചിലർ ഒന്നും ചെയ്യാതെയും കഴിയുന്നു. അവരെ അപേക്ഷിച്ചു പ്രസ്തത രണ്ടു സമ്പ്രദായവും തുല്യമാണ്ം'. രണ്ടും അ വക്ക് ബന്ധകാരണമാവുന്നില്ല. ജ്ഞാനികഠം വിധിനി ബേധങ്ങറാക്കതീതന്മാരം സ്വതന്ത്രന്മാരുമാകയാൽ അ വക്കെങ്ങനെയായാലും വിരോധവുമില്ല. ഒന്നുകൊണ്ടും അവക്ക് ബന്ധമണ്ടാവുന്നില്ല എന്നാണം'. അല്ലാതെ ബ്രമവിദ്യ കമ്മാംഗമാണെന്നോ, ജ്ഞാനം മക്കിഹേത്ര വല്ലെന്നോ ഒന്നും ആ മന്ത്രത്തിൽനിന്നു കിട്ടന്നില്ല.

#### സൂ:\_\_ഉപമദ്ദം ച\_\_16.

ശബ്ദാത്ഥം:—ച≞ക്ടാതെ. ഉപമദ്ദം=ബ്രഹമവിദു കൊണ്ടു കമ്മങ്ങഠം നിശ്ശേഷം നശിക്കമെന്ന പറഞ്ഞിട്ടു മുണ്ട്.

സാരം: തൈദെപതമായ പരമാത്മതത്തപത്തെ ശ രിക്കറിയുമ്പോറം എല്ലാ കമ്മങ്ങളും നശിക്കമന്നു ശ്ര തികളിലും, സ<sup>°</sup>മൃതികളിലും അനേകം പ്രാവശ്യം പറ ഞ്ഞിട്ടണ്ടു<sup>°</sup>. ആ സ്ഥിതിക്കു ജ്ഞാനം കമ്മത്തിനെറ അംഗമാണെന്ന് ആക്കം വിശപസിക്കാൻ സാധിക്കില്ല. അതുപോലെ കേവലം ബ്രഹ്മവിദ്യമാത്രം പരമപുരുഷാ ത്ഥഹേതുവല്ലെന്ന വാദവും ശരിയല്ല. ബ്രഹ്മവിദ്യമാത്ര മാണ് മുക്തിക്ക് എകഹേതുവായിട്ടിരിക്കുന്നത്ക്.

464

# മൂന്നാമധ്യായംപപാഭം 4 465

സു:\_\_ഊશ്പരേതസ്സ ച ശബ്ദേ ഹി\_\_17. ശബ്ദാത്ഥം:\_\_ഊദ്ധ്വരേതസ്സ ച=വീയ്യസംരക്ഷണം ചെയ്ത വരുന്ന ഗ്രഹസ്ഥേതരങ്ങളായ മററു മുന്നാശ്രമങ്ങ ളിലുള്ളവക്കം ബ്രഹ്മവിദ്യാധികാരമുണ്ട്. ഹി=എന്തു കൊണ്ടെന്നാൽ. ശബ്ദേ=ശ്രതിയിൽ അങ്ങനെ പറ ഞ്ഞിട്ടുണ്ട്.

സാരം:\_\_എപ്രകാരം ഗഹസ്ഥാശ്രമത്തിൽ ബ്രഹ്മ വിദുക്കധികാരമുണ്ടോ; അതുപോലെ മററു മൂന്നാശ്രമ ങ്ങളിലുള്ളവക്കം ബ്രഹുവിദ്യക്കധികാരമണ്ട്ര°. എങ്ങനെ യെന്നാൽ ശ്രുതിയിൽ അങ്ങനെ പറഞ്ഞിട്ടണ്ട്. ''തപഃ ശ്രഭ്ധേ യേ ഫ്യപവസന്തുരണ്ടേ ശാന്താ<sup>്</sup>വിദചാംസോ ഭൈക്ഷചയ്യാം ചരന്തഃ....സൂയ്യദ്വാരേണ തേ വിരജാഃ പ്രയാന്തി യത്രാമത്നം സ പുരുഷോ ഹൃയമാത്മാ". എന്ന മണ്ഡകോപനിഷൽമന്ത്രം അതിനെ വൃക്തമാക്കന്നു. ഈ മന്ത്രത്തിലെ ''ഉപവസന്ത്യരണ്യോ' എന്ന ശബ്ദം വാനപ്പസ്ഥന്മാരെയും, ''ശാന്താം വിദ്വാംസം'' എന്ന ശബ്ദം ഗ്രഹസ്ഥന്മാരെയും, "ഭൈക്ഷചയ്യാം ചരന്തഃ" എന്ന് ശബ്ദം ബ്രഹ്മചാരികളെയും സന്യാസിമാരെയും അപേക്ഷിച്ചുള്ളവയാണം°. ഇതുപോലെ മററു ശ്രതിക ളിലും നാലാശ്രമത്തിലുള്ളവക്കും ബ്രഹ്മവിദ്യാധികാരമു ണ്ടെന്നു കാണിക്കുന്ന മന്ത്രങ്ങളണ്ടും. വൈദികങ്ങളായ യജ്ഞവിധാനങ്ങളുടെ അനുഷാനങ്ങളില്ലാത്ത സന്യാ സിക്കം ബ്രഹമവിദുക്കധികാരമുള്ള സ്ഥിതിക്കു കമ്മത്തി ൻെറ അംഗമാണും വിദ്യയെന്നു പറയുന്നതിനെന്താണ കമ്മാംഗമായിരുന്നു ബ്രഹ്മവിദുയെങ്കിൽ കമ്മ ത്ഥം? 21.

ങ്ങളെ ഉപേക്ഷിച്ച സന്യാസിക്ക് അതിനധികാരമുണ്ടാ വാൻ കാരണമില്ല. അതിനാൽ ഏത്ത പ്രകാരത്തിലും ബ്രഹ്മവിദ്യ കമ്മത്തിൻെറ അംഗമല്ലെന്നു സിദ്ധമാവു ന്നുണ്ട്ര്.

## സു:\_\_പരാമശം ജൈമിനിരചോദനാ ചാപവദതി ഹി\_\_18.

ശബ്ദായ്ഥം: \_\_ജൈമിനിഃ=ജൈമിനിയാകന്ന ആ ചായ്യൻ. പരാമശം=പറയപ്പെട്ട ശ്രതിമന്ത്രത്തിൽ സ ന്യാസത്തെ അന്ദവദിച്ചിട്ടുണ്ടെന്നല്ലാതെ വിധിച്ചിട്ടി ല്ലെന്നാണ് പറയന്നത്ക്. മി=എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ. അചോദനാ=വിധിസൂചകമായ ക്രിയാപദമില്ലം, അതു കൊണ്ടുതന്നെ. ച=കൂടാതെ അപവദതി=ശ്രതി സന്യാ സത്തെ നിഷേധിക്കുന്നമുണ്ട്.

സാരം: ... ബ്രഹ്മവിദ്യ കമ്മത്തിന്റെ അംഗമല്ലെ ന്നം, നാലാശ്രമത്തിലുള്ളവക്കം ബ്രഹ്മവിദ്യക്കധികാരമ ണ്ടെന്നമുള്ള സിദ്ധാന്തത്തെ മൻനിത്തി കമ്മികളുടെ കരേ പൂവ്വപങ്കത്തയാണ് ഈ സൂത്രംകൊണ്ടവതരിപ്പി കന്നേത്ര്. ജൈമിനി ആചായ്യൻെ അഭിപ്രായം സ ന്യാസാശ്രമത്തിൽ പോവേണ്ട ആവശ്യമില്ലെന്നാണ്ം. ഗ്രഹസ്ഥാശ്രമത്തിലിരുന്നു കമ്മാനഷ്യാനങ്ങളെ ചെ യ്യാൽതന്നെ പരമപദത്തെ പ്രാപിക്കാൻ കഴിയും. പി ന്നെയെന്തിനാണ് സന്യാസം? കൂടാതെ പൂവ്വസൂത്രത്തി നെ വ്യാഖ്യാനത്തിലവതരിപ്പിച്ച മുണ്ഡകോപനിഷൽ മന്ത്രത്തിലെ ''ഭൈക്ഷചയ്യാം ചരന്തഃ'' എന്ന വാക്യം

# മൂന്നാമധ്യായം\_പാദം 4 467

കൊണ്ടു സന്യാസത്തെ അനുവദിച്ചിട്ടുണ്ടെന്നല്ലാതെ വിധിച്ചിട്ടില്ല. എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ വിധിസചത്രപ മായ ക്രിയാശബ്ദം പ്രസ്തത വാകുത്തിലില്ല. അതി നാൽ പിധിയല്ല. കൂടാതെ ശ്രുതി സന്യാസത്തെ വ്യ ക്തമായി നിഷേധിച്ചിട്ടുമണ്ട്. അഗ്നിഹോത്രത്തെ ഉ പേക്ഷിക്കുന്നവൻ ദേവന്മാരുടെ ഹന്താവാണെന്നൊരി ടത്തു പറഞ്ഞിട്ടുണ്ടും. ആചായ്യനം അഭീഷ്ടദക്ഷിണയെ കൊടുത്തശേഷം സന്താനപരമ്പരയെ വളത്തണം; സ ന്താനവിച്ഛേദം വരുത്തരുത്ത്. എന്നു മറെറാരിടത്തും ശ്രതിയിൽ പറഞ്ഞിട്ടുണ്ടും. അതൊക്കെ സന്യാസാശ്ര മത്തിൻെറ നിഷേധമല്ലാതെ മറെറന്താണം°? അതി നാൽ സന്യാസിക്ക ബ്രഹ്മവിദ്യക്കധികാരമുണ്ടെന്നും ബ്രഹുവിദ്യ കമ്മത്തിൻെറ അംഗമല്ലെന്നുള്ള സമത്ഥ നം ശരിയല്ല. വിഹിതകമ്മങ്ങളെ ആചരിച്ചുകൊണ്ടുള്ള ഗ്രഹസ്ഥനാണം' വാസ്തവത്തിൽ മക്തിക്കധികാരിയെന്നു പോലും പറയണം.

### സൂ:\_\_അനഷ്പേയം ബാദരായണഃ സാമൃശ്രത്നേ:\_\_19

ശബ്ദാത്ഥം: \_\_ ബാദരായണഃ = വ്യാസാചായ്യൻറ അഭിപ്രായത്തിൽ. അനുഷ്യേയം=ഗ്രഹസ്ഥനെന്നപോലെ മററാശ്രമധമ്മങ്ങളെയും അനുഷ്ഠിക്കേണ്ടതാണെന്നാണം". സാമൃശ്രത്യേ=എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ, എല്ലാ ആശ്രമങ്ങ ളെയും, അവയിലെ ധമ്മങ്ങളെയും തുല്യക്ത്തവുതയോ ട്ടെകൂടിയാണം" ശ്രുതി വിധിച്ചിരിക്കുന്നതു്. അതിനാൽ കന്നിനു പ്രത്യേകതയില്ല.

ബ്രഹ്യത്രം

സാരം: —പൂപ്പ്സൂത്രംകൊണ്ടവതരിപ്പിച്ച കമ്മിക ളടെ പൂപ്പപക്ഷത്തീനു മറപടി പറയുകയാണി സൃത്രം കൊണ്ടു ചെയ്യന്നഇ°. പറയപ്പെട്ട മണ്ഡകോപനിഷൽ മന്ത്രത്തിൽ നാലാശ്രമങ്ങളെയും പറഞ്ഞിട്ടണ്ടു°. അത തുലുനിലയിലാണം° പറഞ്ഞിരിക്കുന്നതും. അതിനാൽ ഗാഹസ്ഥ്യത്തിന്നു പ്രാധാന്യവും സന്യാസത്തിന്നു' അ പ്രാധാന്യവുമുണ്ടെ വരുന്നില്ല. ശ്രുതിയുടെ മററു ഭാഗങ്ങളിൽ എപ്രകാരം ഗുഹസ്ഥാശ്രമഞ്ഞെയും, അതി ലെ ധമ്മങ്ങളെയും ആചരിക്കേണ്ടതായി വിധിച്ചിട്ട ണ്ടോ, അതുപോലെ മററു മൂന്നാശ്രമങ്ങളെയും, അവ യിലെ ധമ്മങ്ങളെയും ആചരിക്കേണ്ടതായിത്തന്നെ പി ധിച്ചിട്ടണ്ടു°. ഗാഹ്**സ്ഥ്യത്തിന്നു** പ്രത്യേകത എവിടെ യം പറഞ്ഞിട്ടില്ല. പിന്നെ അഗ്നിഹോത്രത്തെ ഉപേ ക്ഷിക്കരുതെന്നു പറഞ്ഞതു ഗ്രഹസ്ഥനോടും പാനപ്രസ്ഥ നോടുമാണം<sup>°</sup>; അല്ലാതെ സന്യാസിയോടല്ല. ഌതുപോ ലെ സന്താനപരമ്പരയ്ക്കു വിച്ഛേദം വരുത്തരുതെന്നു പ റഞ്ഞതും വൈരാഗ്യമില്ലാത്ത ആളോടാണും. വിരക്തൻ സന്യസിക്കണമെന്നാണം° ശ്രുതി പറഞ്ഞിരിക്കുന്നതു°. ''യദഹരേവ വിരജേൽ, തദഹരേവ പ്രവ്രജേൽ''. ഏത്ര **ദി**വസം വൈരാഗ്യമുണ്ടാവുന്നപോ; അന്തരണെ സന്യ അതിനാൽ പൂവ്വപക്ഷത്തിലെ സിക്കണമെന്നിങ്ങനെ. സിദ്ധാന്തം ശരിയല്ല. സന്യാസിക്ക ബ്രഹ്മവിദ്യയെ വിധിച്ചിരിക്കയാൽ ബ്രഹ്മവിദ്യ കമ്മത്തിൻെറ **അം**ഗ മല്ലെന്നതന്നെയാണു' വന്നുപേരുന്നതു'. അതുകൊണ്ടു പൂറ്റുപക്ഷം ശരിയല്ല. ബ്രഹ്മവിദ്യ കമ്മത്തിന്റെ അംഗ സന്യാസത്തെ ശ്രുതി നിഷേധിച്ചിട്ടമില്ല. മല്ല.

468

### സു:...വിധിവ്വാ ധാരണവൽ\_\_\_20.

ശബ്ദാത്ഥം: പാ=ഞല്ലെങ്കിൽ. ധാരണവൽ='അ ധസ്താൽ സമിധ'മെന്നാരംഭിക്കുന്ന മന്ത്രത്തിലെ ധാര ണശബ്ദംപോലെ. വിധിഃ=പ്രസ്തത മന്ത്രത്തിലെ എല്ലാ ആശ്രമങ്ങളെയും അനുവാദമായിട്ടല്ല, വിധിയായിത്ത ന്നെ കരുതുകയും ചെയ്യാം.

സാരം:---- "അധസ്താൽ സമിധം ധാരയന്നനുദ്രവേ **ടുപരി ഹി ദേവേ**ട്രോ ധാരയതി?? എന്ന മന്ത്രത്തിലെ ധാരയൻ എന്ന ശബ്ദം രണ്ടു ദിക്കിലേയ്ക്കം അന്വയി ക്കേണ്ടതുണ്ടു°. സ്രകദണ്ഡത്തിൻെറ ചുവട്ടിൽ സമി ലാരണം ചെയ്ത് അന്ദ്രവണം ചെയ്യണമെന്നും, എ ന്നാൽ ദേവന്മാക്കായിക്കൊണ്ടു മുകളിൽ ധാരണം ചെ യ്യണമെന്നുമാണല്ലോ മന്ത്രാത്ഥം. പ്രസ്തത് മന്ത്രത്തിലെ ധാരയൻ എന്ന ശബ്ദം അപൂപ്പക്രിയയായതുകൊണ്ടും അനുവാദമായിട്ടല്ല; വിധിയായിട്ടാണല്ലോ കണക്കാക്കി വരുന്നതു°. അതുപോലെ പ്രസ്തത മുണ്ഡകോപനിഷൽ മന്ത്രത്തിലെ നാലാശ്രമങ്ങളുടെ പണ്ണനവും അനുവാദ മായിട്ടല്ല; വിധിയായിട്ടതന്നെയാണും കണക്കാക്കേണ്ട തും. എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ മറെറാരു ശ്രതിയിൽ ആശ്ര മവിധാനങ്ങളുടെ വിധി സ്പഷ്ടമായി പറയപ്പെട്ടിട്ടുണ്ടും. ......ബാഹുചയ്യം പരിസമാപ്യ ഗ്രഹീ ഭവേൽ; ഗ്രഹീ ഭത്വാ വനീ ഭവേൽ, വനീ ഭത്വാ പ്രവജേൽ. യദി വേതരഥാ ബ്രഹ്മചയ്യാദേവ പ്രവജേൽ, ഗ്രഹാദചാ പനാലാ......യദഹരേവ വിരജേൽ തദഹരേവ പ്രവ ജേൽ'' എന്നിങ്ങനെ. ഇങ്ങനെ അന്യശ്രതികളിലും ആശ്രമപിധികളെപ്പറഞ്ഞിട്ടണ്ട്. മണ്ഡകോപനിഷൽ മന്ത്രത്തിൽ സാങ്കേതികത്രപത്തിൽ മാത്രമേ പറഞ്ഞി ട്ടള്ള. എങ്കിലും അതിനെയും വിധിയായിത്തന്നെ കര തണം. പിന്നെ കമ്മത്തെ ഉപേക്ഷിക്കരുതെന്നു പറ ഞ്ഞതു കമ്മാസക്തരോടാണും; വിരക്തന്മാരോടല്ല. അ തിനാൽ കമ്മത്തോട്ട കൂടാതെ ബ്രഹ്മവിദ്യകൊണ്ടുതന്നെ പരമപുരഷാത്ഥം സാധിക്കുമെന്നു സിദ്ധമാവുന്നം.

# സു:—സ്തതിമാത്രമപാദാനാദിതി ചേന്നാപൂവ്വതചാൽ \_\_21.

ശബ്ദായ്ഥം: \_\_ഉപാദാനാൽ = ഉൽഗീഥാദി കമ്മാംഗ ഭൃതങ്ങളായ ഉപാസനകളിൽ അവയുടെ മഹിമയെക്കാ ണിക്കുന്ന വാകൃങ്ങറ്റപോലെ. സ്തതിമാത്രം=വിദ്യ മോ ക്ഷദായിയാണെന്നത്ര് സ്തതിവാചകം മാത്രമാണം". ഇതി ചേൽ ന=എന്നു പറയുന്നവെങ്കിൽ അതു ശരിയല്ല; എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ. അപൂവ്വത്വാൽ = ഉപാസനാവണ്ണ നങ്ങറാക്ക് അപൂവ്വത്വമുണ്ട്. മറൊറോടേത്ത് അവ പറയപ്പെട്ടിട്ടില്ല. എന്നാൽ വിദ്യ പല സ്ഥലത്തം ഒപ്പോലെ പറയപ്പെട്ടിരിക്കുന്നതിനാൽ അപൂവ്വമല്ല; സ്തരിയുമല്ല. അതിനാലും ബ്രഹ്മവിദ്യ കമ്മത്തിനെറ അംഗമല്ല.

സാരം:—ആത്മവിദ്യ കമ്മാംഗമല്ല. സ്വതന്ത്രയും മോക്ഷദായിയമാണെന്നു ദ്രഡമായി സിദ്ധാന്തിക്കാൻ വേണ്ടി ഒരു പൂവ്വപക്ഷത്തെയും സിദ്ധാന്തത്തെയുംകൂടി അവതരിപ്പിക്കേയാണും ഈ സൂത്രംകൊണ്ടും. യജ്ഞ

470

വണ്ണനങ്ങളിൽ കമ്മത്തിന്റെ അംഗങ്ങളായ ഉൽഗീഥം **തടങ്ങിയ ഉപാസ**നങ്ങളെ പണ്ണിക്കുമ്പോറ്റം അതു പ്പഥി വുാദിരസങ്ങളിൽവെച്ചു സവ്വോൽക്കഷ്ട്രവും എട്ടാമത്തെ രസവുമാണും എന്നൊക്കെപ്പറയാറുണ്ടും. അങ്ങനെ പറ യന്നത്ക് ഉപാസനത്തിൻെറ മഹിമയെക്കാണിക്കാൻ വേണ്ടി മാത്രമാണം<sup>°</sup>. അതിനാൽ പ്രസ്തത വാക്യങ്ങളെ സ്തതികളെന്നാണും പറഞ്ഞുവരുന്നതും. അതുപോലെ ഇവിടെയും ബ്രഹ്മവിദ്യ സ്വതന്ത്രയാണെന്നും മോക്ഷ കാരണമാണെന്നമൊക്കെപ്പറയുന്നതു സൂതി മാത്രമാണം". വിദ്യയുടെ മാഹാത്മുത്തെക്കാണിക്കാസ് അങ്ങന പറ യുന്നുവെന്നേയുള്ള. അതുകൊണ്ടു വിദ്യയുടെ കമ്മാംഗത്വം **നിഷേധിക്കപ്പെടുന്നില്ല. അതിനാൽ** കമ്മത്തിനെറ അംഗംതന്നെ ബ്രഹ്മവിദ്യ. എന്നാണും പൂറ്റുപക്ഷം. ഇനി സിദ്ധാന്തവും പറയാം. ഉപാസനങ്ങളുടെ മഹിമ യെക്കാണിക്കുന്ന സ്തതിവാകുങ്ങOാപോലെ വിദ്യാവണ്ണ നവാക്യങ്ങ**ാം** സ്തതിമാത്രങ്ങളാണെന്നു പറഞ്ഞതു ശരി യല്ല. എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ ഉപാസനാസ്തതിവാക്യങ്ങറം അപൂവ്വങ്ങളാണം'. അതായതു മറെറവിടെയും അവയെ നിത്രപിക്കയോ, വണ്ണിക്കയോ ചെയ്തിട്ടില്ല. അതി നാൽ സ്തതിവാക്യങ്ങറം തന്നെയെന്നു സ്പഷ്ടങ്ങളാവുന്നു ണ്ടും. എന്നാൽ വിദ്യയുടെ കഥ അങ്ങനെയല്ല. അ നേകസ്ഥലങ്ങളിൽ....ശ്രതികളിലും സൗമതികളിലും.... വിദ്യയെ പണ്ണിക്കുന്നണ്ടു°. അവിടെയെല്ലാം തന്നെ പി ദുയുടെ സവ്വതന്ത്രസ്വതന്ത്രത്വവും, മോക്ഷദായിത്വവും പണ്ണിക്കപ്പെടുന്നുമുണ്ടും. അതിനാൽ ഉപാസനാപണ്ണന

മുന്നാമധ്യായം\_പാദം 4

471

വാക്യങ്ങറാപോലെ സ്തതിവാക്യങ്ങളല്ല അവയൊന്നം. അതുകൊണ്ടും പിദ്യ കമ്മത്തിൻെറ അംഗമാണെന്നു വരുന്നില്ല. അല്ലെന്നു സ്പഷ്ടമാവുന്നമുണ്ടു°.

സു:\_\_ഭാവശബ്ദാച്ച\_\_22.

472

ശബ്ദാത്ഥം:…ച=കൂടാതെ. ഭാവശബ്ദാൽ≖ഇപ്രകാ രം ഉപാസനം ചെയ്യണമെന്നുള്ള വിധിഭാവംകൊണ്ടും മുൻപറഞ്ഞ കായ്യം വ്യക്തമാവുന്നുണ്ടു°.

സാരം:\_\_\_ഉൽഗീഥാദി ഉപാസനാവണ്ണനങ്ങളിലെ വാക്യങ്ങറം മിക്കവാറം അപൂവ്വങ്ങളും വിധിവാക്യങ്ങളു അപൂപ്പങ്ങളാണെന്നുള്ളത്രകാണ്ടു മാണം°. മാത്രമല്ല വിധിവാക്യങ്ങളെന്നു പറയുന്നതു്. 'ഉൽഗീഥത്തെ ഉപ<mark>ാ</mark> സിക്കേണ്ടതാണാ<sup>ം</sup>. 'സാമത്തെ ഉപാസിക്കേണ്ടതാണാ<sup>ം</sup>'. ഉപാസിക്കേണ്ടതാണം<sup>ം</sup>. കോങ്കാരത്തെ എന്നിങ്ങനെ വിധിസ്വരൂപങ്ങളായ വാക്യങ്ങറാതന്നെ അവയിലുണ്ടു°. പ്രസ്തത വാക്യങ്ങളുടെ സ്വഭാവംകൊണ്ടുതന്നെ അവ പെളിപ്പെടുത്തുന്ന ഉൽഗീഥത്തിന്നോ, സാമത്തിന്നോ അല്ല പ്രാധാന്യം; ഉപാസനത്തിനാണെന്നു പരുന്നമു ണ്ട്. എന്നാൽ അതുപോലെയല്ല വിദ്യാവണ്ണനം. അതു കൊണ്ടും വിദ്യ കമ്മത്തിൻെറ അംഗമല്ലെന്നു സിദ്ധമാ പുന്നുണ്ടു°.

## സു:—പാരിപ്ലവാത്ഥാ ഇതി ചേന്ന വിശേഷിതതചാൽ \_\_23.

ശബ്ദായ്ഥം:—പാരിപ്പവാത്ഥാഃ₌ശ്രതിയിൽ പണ്ണി ക്കപ്പെട്ട ആഖ്യായികകഠം പാരിപ്ലവങ്ങഠംക്കവേണ്ടിയു ള്ളവയാണം". ഇതി ചേൽ ന=എന്നു പറയുന്നുവെങ്കിൽ അതു ശരിയല്ല; എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ. വിശേഷിത ത്വാൽ=പാരിപ്ലവത്തിന്നുവേണ്ടിയുള്ള ഇതിഹാസങ്ങളെ വേറെ പറഞ്ഞിട്ടണ്ട്ട്. അവയിൽനിന്നു വ്യത്യാസമണ്ട് ബ്രഹ്മവിദ്യാപ്രതിപാദകങ്ങളായ ആഖ്യായികകഠാംകെ ന്നതുകൊണ്ടുതന്നെ.

സാരം:\_\_ശ്രതികളിലെ വിശിഷ്യ, ഉപനിഷത്തുക ളിലെ വിദ്യാവണ്ണനങ്ങളെല്ലാംതന്നെയും ആഖ്യായികാ സചരൂപങ്ങളിലാണ്ം°. യമനം നചികേതസ്സം തമ്മിലും, ദേവനം യക്ഷനം തമ്മിലം, മൈത്രേയിയം യാജ്ഞവൽ ക്യന്ദം തമ്മിലും, പ്രതദ്ദനനും ഇന്ദ്രനും തമ്മിലും, ജാന ശ്രതിയും രൈക്പന്ദം തമ്മിലും, യാജ്ഞവൽക്യന്ദം ജന കന്ദം തമ്മിലും മററും നടക്കുന്ന സംവാദസചരൂപങ്ങ **ളായ ആഖ്യായികകളിൽക്കടെയാണം**° ബ്രഹ്മവിദു വണ്ണി ക്കപ്പെട്ടിരിക്കുന്നതു്. ആഖ്യായികകളെല്ലാം പാരിപ്പവ കമ്മങ്ങ**ഠാക്കുവേണ്ടി**യുള്ളവയുമാണം<sup>ം</sup>. യജ്ഞം നടക്ക മ്പോറം ക്രിയാരഹിതങ്ങളായ രാത്രികാലങ്ങളിൽ പൈ ദികതത്പങ്ങളുടെ ഉപാഖ്യാനം നടത്തണം. ആ കമ്മ ത്തിൻെറ പേരാണും പാരിപ്പവമെന്നും. അതിനുവേണ്ടി യാണം ഉപനിഷത്തുക്കളിൽ ഇതിഹാസങ്ങളെ കീത്തി ച്ചിരിക്കുന്നതു്. അല്ലാതെ ബ്രഹ്മവിദ്യാവണ്ണനത്തിനു വേണ്ടിയല്ല. എന്നു പറയുന്നുവെങ്കിൽ അതു ശരിയല്ല. എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ പാരിപ്പവത്തിനവേണ്ടിയുള്ള ഇതി ഹാസങ്ങഠം പേറെ പറയപ്പെട്ടിട്ടുണ്ടു°. അവയിൽനിന്നു° എത്രയോ വൃത്യസ്തങ്ങളം വിദ്യാപണ്ണത്തിന്നു മാത്രമ 22\*

ള്ളവയുമാണം° മൻപറയപ്പെട്ട ആഖ്യായികകഠം. അതി നാൽ ആ നിലക്കും ബ്രഹ്മവിദ്യ കമ്മത്തിൻെറ അംഗ മാണെന്നു വരുന്നില്ല.

### സു:\_\_തഥാലൈകവാക്യതോപബന്ധാൽ\_24.

ശബ്ദായ്ഥം:—തഥാ ച₌അപ്രകാരം ഉപനിഷദാ ഖ്യായികകളെ പാരിപ്പവകമ്മങ്ങറാക്കള്ളവയല്ല; വിദ്യാ വിവരണങ്ങളാണെന്നതന്നെ കരേതണം; എന്തുകൊണ്ടെ ന്നാൽ. എകവാക്യതോപബന്ധാൽ⇒ഒരേ ഒരു ആശയ ത്തെ മാത്രമാണം് എല്ലാ ആഖ്യായികകളം പ്രകാശിപ്പി ക്യന്നതെന്നതുകൊണ്ട് ഈ വസ്തത തെളിയുന്നമുണ്ട്ം.

സാരം: \_\_ഉപനിഷത്തുകളിലെ ആഖ്യായികഠം പാ രിപ്പവകമ്മത്തിനുവേണ്ടിയുള്ളവയായിരുന്നുവെങ്കിൽ അ വ പല സ്ഥത്രപത്തിലുള്ളവയും പല ആശയങ്ങളേയും പ്രകാശിപ്പിക്നോവയുമാകമായിരുന്നു. എന്നാൽ അങ്ങ നെയല്ല കണ്ടുവരുന്നത്ര്. കരേ ആശയത്തെ മാത്രമാണ് എല്ലാ ആഖ്യായികകളും പ്രകാശിപ്പിക്കുന്നത്ര്. ബ്രഹ്മ വിദ്യയിൽ അഭിരുചിയും ആത്മതത്ഥത്തിൽ ശരിയായ അറിവും ഉണ്ടാവത്തക്കനിലയിലാണ് എല്ലാ ആഖ്യാ യികകളേയും കൈകായ്യം ചെയ്തിരിക്കുന്നത്ര്. എല്ലാ ആഖ്യായികകളടേയും സ്ഥഭാവം ഇതാണെന്നതിനാൽ ആഖ്യായികകളിൽ പ്രായേണ ഏകവാക്യതാത്വം ദ്രഷ്യ വ്യമാണ്ം. ഈ കാരണത്താൽ ഉപനിഷത്തുക്കളിലെ എല്ലാ ആഖ്യായികകളും വിദ്യയുടെ അംഗങ്ങളെന്നല്ലാ തെ കമ്മത്തിനെറെ അംഗങ്ങളെന്നു വരുന്നില്ല.

## സു: \_\_അത ഏവ ച അഗ്നീന്ധനാഭ്യനപേക്ഷാ\_\_25.

ശബ്ദാത്ഥം: \_\_ ല=ഞങ്ങിനെതന്നെ. അതഃ ഏവ= ഈ കാരണത്താൽ. അഗ്നീന്ധനാദ്യനപേഷ്ഥാ=ബ്രഹ്മ വിദ്യാപ്രകാശകമായ ജ്ഞാനയജ്ഞത്തിൽ അഗ്നി, സ മിത്തു°, ആജ്യം തുടങ്ങിയ പദാത്ഥങ്ങളുടെ ആവശ്യകത ഡുമില്ല.

സാരം:—ബ്രഹ്മവിദ്യാസചത്രപമായ ജ്ഞാനയജ്ഞം ദ്ധ്യയവസ്തവിൻെറ സാ**ക്ഷാൽ**ക്കാരത്തിന്നും പ്രകാശന ത്തിന്നും ഏറാവും പററിയതാണും. വിദ്യാനഭ്യതി പൂണ്ണ മായിത്തീരുമ്പോറം പരമാത്മാവിൻെറ സാക്ഷാൽക്കാര ഈ കാര**ണത്താ**ൽ വിദ്യാപരങ്ങളായ മുണ്ടാ**പുന്നു**. ജ്ഞാനയജ്ഞങ്ങറാക്ക°, കമ്മയജ്ഞങ്ങറാക്കെന്നപോലെ അഗ്നി, ചമത, ഞജ്യം, ഹവിസ്റ്റ് തുടങ്ങിയ പദാത്ഥ ങ്ങളുടെ അപേക്ഷയില്ല. പരമാത്മവസ്തപിനെറ ഉൽ ബോധനം മാത്രമാണും ജ്ഞാനയജ്ഞം. – ഭഗപൽഗീത യിൽ പറയുന്നു: "ബ്രഹ്മാപ്പ്**ണം** ബ്രഹ്മഹവിർ ബ്രഹ്മാ ന്നെ ബ്രഹ്മണാഹുതം. ബ്രഹ്മൈപ തേന ഗന്തവും ബ്രഹ്മകമ്മസമാധിനാ" എന്നു. ബ്രഹ്മചിന്തനസ്വത്ര പമായ ജ്ഞാനയജ്ഞത്തിന്നു സ്രൂക തുടങ്ങിയ വിവിധ ഉപകരണങ്ങളുടെ ആവശ്യമില്ലെന്നാണല്ലോ അതു കാ ണിക്കുന്നതു്. എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ സ്രക, സ്രൂവം, അഗ്നി, ഞജ്യം, സമിത്ത്ര്, ഹോതാവ് തുടങ്ങിയ എല്ലാ വസ്തക്കളം ബ്രഹ്മസചരൂപങ്ങളാണെന്നും, അവയ്ക്കു ത *യ*ിൽ യാതൊരു ഭേദവുമില്ലെന്നും ബോധിക്ഷനാ ജ്ഞാ നയജ്ഞത്തിൽ. ആ സ്ഥിതിക്കു ഭിന്നപദാത്ഥങ്ങളുടെ അപേക്ഷയുണ്ടാവുന്നില്ല. ഇങ്ങനെ വീക്ഷിക്കുമ്പോറ്റം ബ്രഹ്മവിദ്യ പരമപുരുഷാത്ഥസന്ഥാദനത്തിൽ സവ്വതന്ത്ര സ്വതന്ത്രയാണെന്നു വ്യക്തമാവുന്നു. ആ സ്ഥിതിക്കും ഒരു കാരണവശാലും വിദ്യ കമ്മത്തിനെറ അംഗമല്ല.

# സു:—സവ്വാപേക്ഷാ ച യജ്ഞാദി ശ്രതേരശചവൽ—26.

ശബ്ദാത്ഥം: ച=ഇതിന്നപുറമെ. സവ്വാപേക്ഷാ= വിദ്യയുടെ പ്രകാശനത്തിന്നര് എല്ലാ വണ്ണാശ്രമോചിത ങ്ങളായ കമ്മങ്ങളം ആവശ്യമാണര്. യജ്ഞാദിശ്രത്യേ= എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ യജ്ഞാദിധമ്മങ്ങളെ ബ്രഹ്മവിദ്യ യ്ക്ക കാരണമായി പറഞ്ഞിട്ടണ്ട്. അശ്വവൽ=ഏതുപോ ലെ എന്നാണെങ്കിൽ സവാരിക്കു കതിര ഉപയോഗപ്പെ ടൂന്നു; എന്നാൽ മാളികയുടെ മുകളിൽ കയറാൻ കതിര പററില്ല; അതുപോലെ.

സാരം:...എന്നാൽ യാതൊരു കമ്മത്തിനെറയും സംബന്ധമോ, അപേക്ഷയോ ഇല്ലാത്തതാണോ ബ്രഹ്മ വിദ്യ? എന്ന സംശയത്തിന്നു മറുപടി പറയുകയാണം° ഈ സൂത്രംകൊണ്ടു ചെയ്യുന്നതും'. ബ്ലഹദാരണ്യകോപ നിഷത്തിൽ ഈശ്വരസ്പര്യപത്തെ 'വണ്ണിക്കുന്നേ)ടത്തും ഇവൻ സവ്വേശ്വരനം, എല്ലാ പ്രാണികളുടേയും നാഥ നമാണെന്നു പറഞ്ഞശേഷം ഈ പരമേശ്വരനെ ബ്രാ മണൻ നിഷ്കാമത്രപേണ ചെയ്യപ്പെടുന്ന സ്പാദ്ധ്യായം, യജ്ഞം, ഭാനം, തപസ്സം' എന്നിവയിൽക്കൂടെ അറി

### മൂന്നാമധ്യായം\_പാഭം 4 477

യാൻ ശ്രമിക്കുന്നു. ഇവനെ അറിയുമ്പോഠം മനുഷ്യൻ മനനശീലനായിത്തീരുന്നു. സന്യാസധമ്മത്തിൽകൂടെ ഇവനെ അനഭവിക്കാനം, പ്രാപിക്കാനംവേണ്ടി ജന ങ്ങഠം സന്യാസത്തെ വരിക്കുകയും ചെയ്യുന്നു എന്നു പറ യന്നു. അതുപോലെ കഠോപനിഷത്തിൽ ഏതൊരു പര മപടഞ്ഞയാണോ ശ്രുതി വീണ്ടം വീണ്ടം ഉൽബോധി പ്പിക്കുന്നതു്; ഏതൊരു പരമലക്ഷ്യത്തെ പ്രാപിക്കാൻ പ വേണ്ടിയാണോ എല്ലാ തരത്തിലുള്ള തപസ്സം ചെയ്യു ന്നതു°; എതിനെക്കാംക്ഷിച്ചിട്ടാണോ ജനങ്ങറ്റ് ആയു് ഷ്കാലം മുഴവൻ ബ്രഹ്മചയ്ത്തെപ്പാലിക്കുന്നത്ര്; ആ പര മപദഞ്ഞെ ഞാൻ നിണക്കു പൂരുക്കിപ്പറഞ്ഞുതരാം എ ന്നും പറയുന്നു. ശ്രുതിയുടെ ഇപ്രകാരമുള്ള പ്രതിപാദന ങ്ങളിൽനിന്നു പരമാത്മപദപ്രാപ്തിക്ക° എല്ലാ വണ്ണാശ്ര മോചിതങ്ങളായ കമ്മങ്ങളടേയും ആവശുമുണ്ടെന്നു വ ഇതിനെത്തന്നെ ഭഗവാൻ ഗീതയിലും സൂചി രുന്നു. പ്പിച്ചിരിക്കുന്നു. "യജ്ഞദാനതപഃ കമ്മ ന ത്യാജും കായ്യമേവ തൽ. യജ്ഞോദാനം തപശ്യൈവ പാവ നാനി മനീഷിണാം" എന്നിങ്ങനെ. യജ്ഞം, ദാനം, തപസ്സ് എന്നീ കമ്മങ്ങഠം ഒന്നുകൊണ്ടും ഉപേക്ഷിക്കാൻ പാടില്ലാത്തവയാണെന്നും, അവ വിദ്വാന്മാക്പോലും ശുദ്ധികാരണമാണെന്നും അതിൽനിന്നു ബോധിക്കാൻ കഴിയന്നു. അതാതാളുകളുടെ അധികാരത്തിനനുസരിച്ച ശ്രതിപണ്ണങ്ങളേയും ആശ്രമങ്ങളേയും അവയ്ക്കനുത്രപ ങളായ ധമ്മങ്ങളേയും വിധിച്ചിരിക്കുന്നു. അതുകൊണ്ടു° രുരു സാധകന്മ° എല്ലാ ധമ്മങ്ങളും ഉപാദേയങ്ങളാണെ

ന്നു വരുന്നില്ല. എന്നാൽ എല്ലാ കമ്മങ്ങളം ബ്രഹ്മവിദ്യാ പ്രകാശനത്തിനുള്ളവയാണു്. പരമപപ്പോപ്തിയാകട്ടെ വിദ്യകൊണ്ടമാത്രം സാധിക്കാവുന്നതുമാണു്. കതിര സവാരിക്കുതകമെങ്കിലും മാളികയിൽ കയറാൻ പററാ ത്തതുപോലെ, കമ്മം വിദ്യാപ്രാപ്തിക്കു പററുമെങ്കിലും മോക്ഷത്തിന്നു കാരണമല്ല.

## സൂ:—ശമദമാദുപേതഃ സ്യാത്തഥാപി തു തദ്വിധേസ്തദംഗതയാ തേഷാമവ ശ്യാനപ്പേയത്വാൽ—27.

ശബ്ദാത്ഥം: തഥാപി = അനുകമ്മങ്ങളുടെ ആവ ശുമില്ലെങ്കിൽക്കൂടി. ശമദമാദ്യൂപേതഃ സുാൽ = സാധ കൻ ശമദമാദി സാധനാസമ്പന്നനായിരിക്കണം. ഇ= എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ. തദംഗതയാ = ശമദമാദികറം ബ്രഹ്മ വിദ്യയുടെ അംഗങ്ങളായതുകൊണ്ടും. തദ്വിധേഃ = അവ യെ അനുഷ്ഠിക്കണമെന്നു ശ്രുതി വിധിച്ചിരിക്കകൊണ്ടും. തേഷാം = ശമാദികളുടെ. അവശ്യാനുഷ്യയത്വാൽ = അനു ഷ്ഠാനം തീപ്പയായും പെയ്യണമെന്നു വന്നതുകൊണ്ടു തന്നെ.

സാാം: ... ബ്ലഹദാരണുകശ്രുതിയിൽ ആദ്യംതന്നെ ബ്രഹ്മവേത്താവിൻെറ മഹിമയെ വണ്ണിച്ചിട്ടു പിന്നെ പ്പറകയാണം". ഈ ബ്രഹ്മജ്ഞൻെറ മഹിമ ശാശ്വത മാണം". ഒരിക്കലും നശിക്കുന്നില്ല. കമ്മംകൊണ്ട് അതു ക്ഷയിക്കയോ വദ്ധിക്കയോ രണ്ടും പെയ്യുന്നില്ല. ഈ മഹിമയെ അറിയേണ്ടതാണം". ബ്രഹ്മജ്ഞൻെറ മഹിമ

478

യെ അറിയുന്നവൻ പാപത്തോട്ട ചേരാനിടവരുന്നില്ല. അതിനെ അറിയുന്ന സാധകൻ ശാന്തനും, ദാന്തനും, ളപരതനം, തിതിക്ഷപും, ധ്യാനനിഷ്യയുള്ളപനമായി ത്തീന്ദര് ആത്മസാക്ഷാൽക്കാരത്തെ സാധിക്കുന്നു. എ <sup>എ°</sup>. ഇങ്ങനെ പരമാത്മജ്ഞാനത്തിന്നവേണ്ടി പരി ത്രമിക്കുന്ന സാധകനു ശമദമാദി സാധനകഠം ഒഴിക്കാൻ പാടുള്ളവയല്ലെന്നു ശ്രുതി ചൂണ്ടിക്കാണിക്കുന്നു. അതി <sup>സാൽ</sup> അവ അവശ്യം അനുഷ്ഠിക്കപ്പെടുകതന്നെ വേണം. അതിനാൽ പണ്ണാശ്രമധമ്മങ്ങളെ അപേക്ഷിച്ചു ചില സാധകന്മാക്ക് യജ്ഞാദികായ്യങ്ങറാം ആവശ്യമില്ലെങ്കിൽ ചൂടി അവക്കം ശമം, ദമം, തിതിക്ഷ, ഉപരതി, ധ്യാനാ പ്യാസം മുതലായവ ഒഴിക്കാൻ പാടുള്ളവയല്ല. സൂത്ര ത്തിലെ 'തഥാപി' എന്ന ശബ്ദംകൊണ്ടു° അധികപേ ക്ര വണ്ണാശ്രമധമ്മങ്ങളുടെ പരിപാലനം ആവശ്യമാ ണെന്നും എന്നാൽ ചിലക് വൈരാഗ്യം ഉപരതി തുട ത്തിയ അനുഭവങ്ങറാ വിശേഷമായിട്ടുണ്ടെങ്കിൽ അവക്ക <sup>കാ</sup>ത്രം അവ കായ്യമാക്കേണ്ടതില്ല<sup>്</sup>എന്നുമാണ<sup>ം</sup> സൂചി പ്പിച്ചിരിക്കുന്നതും. എന്നാൽ അങ്ങനെയുള്ളവക്കം ശമ പമാദിക∂ം കൂടാതെ കഴിയില്ലെന്നാണം° പിന്നീടുള്ള ംബൃങ്ങളെക്കൊണ്ടും സൂചിപ്പിച്ചിരിക്കുന്നതു°.

## സു:—സവ്വാന്നാനുമതിശ്ച പ്രാണാത്യയേ തദ്ദശനാൽ—28.

ശബ്ദാത്ഥം:\_\_സവ്വാന്നാനുമതിഃ=എല്ലാവിധത്തിലു ജെ അന്നത്തെ ഭക്ഷിക്കുന്നതിനും ശ്രൂതി അനുവദിച്ചി പ്പണ്ട്ര്. ച=എന്നാൽ. പ്രാണാത്യയേ=പ്രാണനാശം വരു

#### ബ്രഹ്മതം

മെന്ന ഘട്ടത്തിൽ മാത്രമാണു<sup>°</sup>; അല്ലാതെ എല്ലാ സമ യത്തുമല്ല. തദ്ദൾനാൽ=എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ അങ്ങനെ ശ്രുതിയിൽ കാണുന്നതുകൊണ്ടുതന്നെ.

സാരം:—ശ്രതിയിൽ അവിടവിടെ പ്രാണവിദു യുടെ രഹസ്യത്തെ അറിയുന്നവനു' ഏതൊരന്നവും അ ഭക്ഷ്യമല്ലെന്നു പറഞ്ഞു കാണുന്നുണ്ടു°. ആ സ്ഥിതിക്ക സാധകന്മാക്ട<sup>°</sup> ആഹാരവിഷയത്തിൽ ഭക്ഷുാഭക്ഷുവി ചാരം ആവശ്യമാണോ എന്ന സംശയത്തിന്നു മറുപടി പറയുകയാണീസൂത്രംകൊണ്ടു ചെയ്യന്നഇ്. പ്രാണഹാനി സംഭവിക്കമന്നു വരുമ്പോറം ഭക്ഷ്യാഭക്ഷ്യവിചാരം കൂടാ തെ കിട്ടന്ന എതൊരാഹാരംകൊണ്ടും പ്രാണനെ രക്ഷി ക്കണമെന്നും, എന്നാൽ സാധാരണയ്ക്ക് ആ നിയമം ബാധകമല്ല എന്നുമാണും ശ്രുതിയുടെ അഭിപ്രായം. ഈ അഭിപ്രായത്തെ ഛാന്ദോഗ്യോപനിഷത്തിൽ ഒരു കഥ കൊണ്ട വൃക്തമാക്കീട്ടമുണ്ട്. കഥയെ വിവരിക്കാം. പണ്ടൊരിക്കൽ മഴയില്ലാത്തതുകൊണ്ടു ഭൂമിയിൽ പലേ ടത്തും സസ്യങ്ങളും ധാന്യങ്ങളുമില്ലാതെ ജനങ്ങഠം വല്ലാ തെ ബൂദ്ധിമുട്ടാനിടയായി. അക്കാലത്തു° ഇഭുഗ്രാമ മെന്ന സ്ഥലത്തു<sup>°</sup> ഉഷസ്തിയെന്ന പണ്ഡിത ബ്രാഹ്മണൻ തൻെറ പത്നിയായ ആടിയെന്ന സ്ത്രീയോടുകൂടി താമ സിച്ചു പന്നിരുന്നു. ഇഭ്യഗ്രാമമെന്നു പറഞ്ഞാൽതന്നെ ദരിദ്രന്മാരായ ആനക്കാരുടെ ഗ്രാമമെന്നാണത്ഥം. a ളരെ ദിവസങ്ങളോളം യാതൊരാഹാരവും കിട്ടാതെ ഉ ഷസ്തിയും അദ്ദേഹത്തിൻെറ പത്നിയും വളരെ പരവശ ന്മാരും ക്ഷുധാത്തന്മാരുമായി. ഒരു ദിവസം പ്രഭാതത്തിൽ

### മൂന്നാമധ്യായം \_\_പാഭം 4 481

ഉഷസ്കി ബ്രാഹ്മണൻ വിശന്നു തളന്ന് എന്തെങ്കിലും ആഹാരപദാത്ഥം കിട്ടമോ എന്നു നോക്കാൻവേണ്ടി തെരുപിൽകൂടെ നടക്കുമ്പോറം സാധുവായ ഒരാനക്കാ രൻ തൻറെ ഗ്രഹത്തിൻെറ തിണ്ണയിൽ ഇരുന്നും ഉഴുന്നു മണികഠം പെറുക്കിത്തിന്നുന്നതു കണ്ടു. ഉടനെതന്നെ ഉഷസ്തി ബ്രാഹ്മണൻ അവിടെയെത്തി. അയാളോടു തനിക്കും കുറച്ച<sup>°</sup> ഉഴന്നു തന്നാൽകൊള്ളാമെന്നാവശ്യ പ്പെട്ടു. കുറച്ച<sup>്</sup> ഉഴന്നമണികഠം മാത്രമേ അയാളുടെ കയ്യിലുണ്ടായിരുന്നുള്ള അതൊരു പാത്രത്തിലിട്ട**് അ** യാറാം തിന്നുകൊണ്ടിരിക്കയുമാണം". തൻെറ കയ്യിൽ പേറെ ഉഴുന്നില്ലെന്നും ഉള്ളതു താൻ ആഹരിച്ചതിൻെറ ഉച്ഛിഷ്ടവും എച്ചിലുമാണെന്നും അതു മതിയെങ്കിൽ തരാമെന്നും പറഞ്ഞു ആനക്കാരൻ. ഉച്ചുിഷ്ടമോ എ ച്ചിലോ എന്തെങ്കിലുമാവട്ടെ, തൻറെ പ്രാണൻ പോ പാൻ തുടങ്ങുകയാണം°. ആ സ്ഥിതിക്ക° ഈ ഉഴുന്നെ ങ്കിലും തരണമെന്നു പറഞ്ഞു ബ്രാഹ്മണൻ. ആനക്കാ രൻ തൻറെ ഉച്ഛിഷ്ടവും എച്ചിലുമായ ഉഴന്നിനെ കൊടു ക്കുകയും ചെയ്തു. അനന്തരം അയാറാ കുടിച്ചു ബാക്കി **യുള്ള വെള്ളത്തേയും കൊടുത്തു. പക്ഷെ വെള്ളത്തെ** ബ്രാഹ്മണൻ സ്വീകരിച്ചില്ല. വെള്ളത്തെ വാങ്ങിയാൽ തനിക്ക<sup>ം</sup> ഉച്ചിഷ്ടാഹരണംകൊണ്ടുള്ള ദോഷമുണ്ടാവുമെ ന്നു പറഞ്ഞു. എന്നാൽ ആ ദോഷം ഉഴന്നിനുമില്ലേ എന്നു ചോദിച്ചു ആനക്കാരൻ. വെള്ളം പേറെയും കിട്ടാ നണ്ട്. അതുകൊണ്ട് ഉപ്പിഷ്ടം കഴിക്കേണ്ട ആവശ്യ ഗില്ല. എന്നാൽ അന്നത്തിൻെറ കഥ അതല്ല**,** ഒന്നം 23+

#### ല്പഹുത്രം

തന്നെ എവിടേയും കിട്ടാനില്ല. വിശപ്പകൊണ്ട പ്രാ ണൻ പോവുകയും ചെയ്യന്നു. അതുകൊണ്ട് ഉഴന്നമ ണികഠം ഉച്ഛിഷ്ടമായാലും ദോഷമില്ലെന്നു പറഞ്ഞു ബ്രാ മണൻ ഗനത്തിലേയ്ക്കു പോവുകയും ചെയ്തു. എന്നാണ് കഥാസ്വത്രപം. ഇതിൽനിന്നു ക്ഷുത്തുകൊണ്ടു പ്രാണൻ പോവാൻ തുടങ്ങമ്പോഠം അഭക്ഷു പിന്ത ആവശുമില്ല എന്നു വൃക്തമാകന്നണ്ട്. ഈ ഫെസ്യത്തെ അറിയുന്ന വക്ട് അഭക്ഷുമായിട്ടൊന്നുമില്ലെന്നാണു് ശ്രൂതി പറ ഞ്ഞതിൻെറ താല്പയ്യം. എന്നാൽ വേറെ കിട്ടാൻ നിവ്വ ത്തിയില്ലാതെ വരികയുംകൂടി വേണം. ആ സംഗതി ജലം സ്വീകരിച്ചില്ലെന്നതുകൊണ്ടും വൃക്തമാക്കിയിരി ക്നോ.

#### സു:\_അബാധാച്ച \_29.

ശബ്ദാത്ഥം:\_ഞബാധാൽ ച≕അനൃശ്രതിവാകൃ ങ്ങഠംജ വിരോധം സംഭവിക്കാതിരിക്കാൻവേണ്ടിയം ആപൽഘട്ടത്തിലൊഴിച്ച മററ സന്ദഭ്ങ്ങളിൽ അഭക്ഷ്യാ ന്നത്തെ സചീകരിക്കാൻ പാടുള്ളതല്ല.

സാരം: …് ആഹാരശുലൌ സതചശുദ്ധിഃ''. ആ ഹാരശുദ്ധികൊണ്ടാണം' അന്തഃകരണശുദ്ധിയുണ്ടാവുന്ന ത്രൂ. എന്നിങ്ങനെ ഭക്ഷ്യാഭക്ഷ്യവിചാരവിഷയകമായ ശാസ്ത്രവാക്യങ്ങറാക്കു വിരോധം വരാതിരിക്കുകയും വേ ണം. അതിനാൽ ആപൽക്കാലത്തൊഴിച്ചു മററു സന്ദ ഭങ്ങളിൽ അഭക്ഷ്യാന്നത്തെ വജ്ജിക്കുകയും വേണം.

സു:\_\_അചി ച സൂയ്യതേ\_\_30.

482

ശബ്ദാത്ഥം:—അപി ച₌ക്ടാതെ, സൂയ്യതേ₌സ°മ തിയും ഈ അഭിപ്രായത്തെ ദ്ദഢപ്പെടുത്തുന്നണ്ട്°.

സാരം: — ''ജീവിതാത്യയമാപനോയോƒന്നമത്തി യതസ്തത്മ. ആകാശമിവ പങ്കേന ന സ പാപേന ലി പുതോ'. മരണം സംഭവിക്കമെന്നു വരുന്ന ഘട്ടത്തിൽ എന്താഹാരം കഴിച്ചാലും, ആകാശത്തിൽ ചളി പററാ ത്തതുപോലെ, അയാജിൽ യാതൊരു പാപവും പററു ന്നില്ല. എന്നിങ്ങനെ സ്മതിയും ഈ അഭിപ്രായത്തെ തന്നെ സമത്ഥിക്കുന്നണ്ട്. എന്നാൽ പ്രാണവിയോഗം സംഭവിക്കത്തക്ക ആപത്തില്ലാതിരിക്കം കാലത്തോളം അന്നശുദ്ധിയെ പാലിക്കുകയും വേണം.

# സു:\_\_ശബ്ദശ്ചാതോ*f*കാമകാരേ\_\_31.

ശബ്ദാത്ഥം: \_\_അകാമകാരേ = ഇഷ്ടാപോലെ അഭ ക്ഷ്യാന്നത്തെ ഭൂജിക്കുന്നതു നിഷേധിക്കുന്ന, ശബ്ദഃ ച = ശ്രതി പ്രമാണവുമുണ്ട്, അതഃ = അതിനാൽ പ്രാണവി യോഗമാകന്ന ആപത്തില്ലാതിരിക്കം കാലത്തോളം അ ക്ഷ്യേത്തെ ഭക്ഷിക്കേയും അരുതും.

സാരം: ....ഇഷ്ടാപോലെ അഭക്ഷ്യാന്നത്തെ ഭക്ഷിക്കു ന്നതിനെ ശ്രതി നിഷേധിച്ചിട്ടുമണ്ട്. ''സ്ലേനോ ഹിര ണ്യസ്യസ്ടാം പിബംശ്ച ഗ്രോസ്ലല്പമാവസൻ ബ്രഹ്മഹാ ചൈതേ പതന്തി ചത്വാരഃ പഞ്ചമശ്ചാചരംസ്ലെരി തി<sup>??</sup>. സ്വണ്ണത്തെ അപഹരിക്കുന്നവൻ, മദുത്തെ പാനം ചെയ്യുന്നവൻ, ഗ്രതേല്പഗാമി, ബ്രഹ്മഹന്താവും എന്നീ നാലുപേരും അധഃപതിക്കുന്നു. അവരോട്ടെ സംസഗ്ഗം

#### പ്പഹുത്രം

ചെയ്യുന്ന അഞ്ചാമത്തെവനും അധഃപതിക്കുന്നു. എ ന്നിങ്ങനെ ശ്രതിയുണ്ടും. അതിനാൽ ശ്രതിയിൽ എ വിടെയെങ്കിലും ജ്ഞാനിയുടെ വിശേഷതയെക്കാണി ക്കാൻവേണ്ടി 'അദ്ദേഹത്തിന്നം' അഭക്ഷുമായിട്ടൊന്നു മില്ല' എന്നു പറയുന്നുവെങ്കിൽ അതു കേവലം ബ്രഹ്മ വിദ്യയുടെ സ്തതി മാത്രമാണം'. അല്ലാതെ ഭക്ഷുാഭക്ഷു വിചാരം ആവശ്യമില്ലെന്നുള്ള അത്ഥത്തിലല്ല. അതി നാൽ പ്രാണനാശംപോലും സംഭവിക്കാവുന്ന ആപത്തി ലല്ലാതെ മറേറതൊരു സന്ദര്ത്തിലും ഭക്ഷുാഭക്ഷുവിചാ രം കൂടാതെ അശുദ്ധഭക്ഷണത്തെക്കഴിക്കരുതെന്നാണം' പറഞ്ഞെടത്തോളമുള്ളതിനെറ നിഷ്ക്രഷ്ടമായ താല്പയ്യം.

സു:\_\_വിഹിതതചാച്ചാശ്രമകമ്മാപി\_\_ 32. ശബ്ദായ്ഥം\_\_ പ⊨അങ്ങനെതന്നെ, വിഹിതതചാൽ= ശാസ്ത്രവിഹിതമായതിനാൽ, ആശ്രമകമ്മ അപി⊨ആ ശ്രമകമ്മവും അനഷ്യിക്കേണ്ടതാണം".

സാരം. ഇതുവരെപ്പറഞ്ഞതിൽനിന്നു ജ്ഞാനിയും ഭക്ഷ്യാഭക്ഷ്യവിചാരവും മററും ചെയ്യണമെന്നു സിദ്ധ മായി. എന്നാൽ ജ്ഞാനിയും കമ്മങ്ങളെ ചെയ്യേണ്ടതു ണ്ടോ; ഉണ്ടെങ്കിൽ എങ്ങനെയുള്ള കമ്മങ്ങളെയാണു ചെയ്യേണ്ടതും? എന്ന സംശയത്തിന്നു മറുപടി പറയുക യാണം". ജ്ഞാനിക്കം ശരീാസന്ധാരണത്തിന്നുവേണ്ടി സ്നാനശൌചഭിക്ഷാഹരണാദികളും, ബ്രഹ്മവിദ്യാംഗങ്ങ ളായ ശമദമാദികളും എപ്രകാരം കത്തവുങ്ങളായിട്ടിരി ക്നോവോ; ആതുപോലെ താൻ ഏതാശ്രമത്തിലിരിക്കു നോവോ; ആ ആശ്രമധമ്മങ്ങളെയും യഥാവിധി അനു ഷ്ഠിക്കേണ്ടതാണം". നിയതകമ്മങ്ങളെ ത്യാഗം ചെയ്യ ആഇ്. അങ്ങനെ ചെയ്യുന്നഇ ത്യാഗമല്ല; മോഹമാണം". എന്നു ഭഗവാനും ഗീതയിൽ പറഞ്ഞിട്ടുണ്ട്. അതി നാൽ ആശ്രമസ്ഥിതിയുള്ളേടത്തോളം കാലം ആശ്രമ ധമ്മങ്ങളെ അവശ്യം പാലിക്കേതന്നെ വേണം.

#### സു:...സഹകാരിതേചന ച....33

ശബ്ദാത്ഥം:…സഹകാരിതേചന ച⊨സാധനയ്ക്ക സ ഹായമാണെന്നുള്ളതുകാണ്ടും ലോകസംഗ്രഹത്തിന്നവേ ണ്ടി ആശ്രമധമ്മങ്ങളെ പരിപാലിക്കണം.

സാരം:...എപ്രകാരം ശമദമാദികഠം ഇഹ്മവിദ്യാ നഷ്യാനത്തിന്ന സഹായകങ്ങളായിരിക്കുന്നുവോ, അതു പോലെ നിഷ്കാമഭാവത്തിൽ ചെയ്യപ്പെടുന്ന ശാസ്ത്രവി ഫിതങ്ങളായ ആശ്രമധമ്മങ്ങളം സാധനയ്ക്കു സഹായക ങ്ങഠംതന്നെയാണം". അതിനാൽ അവയെ ഉപേക്ഷി കലൂല്ല, ആപരിക്കലാണം" ആശാസ്യമായിട്ടിരിക്കുന്നത്ര്.

സു:\_സവ്വ്ഥാപി ത ഏവോഭയ ലിംഗാൽ\_34

സാരം:....ശമാദികളും, ആശ്രമധമ്മങ്ങളും പാലിക്ക പ്പെടേണ്ടവയാണെന്നു് സമത്ഥിച്ചുകഴിഞ്ഞു. എന്നാൽ

#### ബ്രഹുത്രം

ഭാഗവതധമ്മങ്ങളുടെ ആചരണം ആവശ്യമുണ്ടോ എന്ന സംശയമുണ്ടാപാം. അതിനു മറുപടി പറയുകയാണം" ആരംഭിക്കപ്പെടുന്ന ഈ പ്രകരണംകൊണ്ടു ചെയ്യുന്നത്ര്. ശ്രതിസ്മൃതികഠം രണ്ടം ഭാഗവതധമ്മത്തെ വളരെയ ധികം ഗ്ലാഘിക്കേയും കീത്തിക്കുകയും ചെയ്തിട്ടുണ്ടു്. ജ പകീത്തനപൂജാനമസ്താരസ്തതിപഠനാദിഭാഗവതധമ്മങ്ങ ളെ ഭക്തിയോട്ടകൂട്ടംവണ്ണം ആചരിക്കുകയും ഇഷ്ട്രദേവ നിൽ സമ്പൂണ്ണശരണാഗതിയടയുകയും ചെയ്യുന്നതുകൊ ണ്ടു വളരെ വേഗത്തിൽ അന്താക്കരണം ശുദ്ധിവന്നം" അദൈപതമായ പരമതതപം പ്രകാശിക്കാനിടയാകുന്ന തിനാൽ സാധകനം" ഭാഗവതധമ്മങ്ങറാ ഉപേക്ഷിക്കത്ത കമ്പയല്ലെന്നു മാത്രമല്ല; അവശ്യം ആചരണീയങ്ങളാ ഞതാനും.

#### സു: \_\_അനഭിഭവം ച ദശയതി\_\_\_35.

ശബ്ദായ്ഥം:\_\_ പ=കൂടാതെ. അനഭിഭവം=പാപനി പ്പത്തിയെ. ദശ്യതി=ശ്രുതി പ്രകാശിപ്പിക്കേയും ചെ യ്യൂന്ന.

സാരം: ബുഹദാരണുകോപനിഷത്തിൽ പാപ ശാന്തിക്ക് ഈശചരപ്രണിധാനത്തോളം പററിയതായ മറെറാര ധമ്മമില്ലെന്ന സ്പഷ്ടമായിപ്പറയുന്നുണ്ട്. ഈ ശചരൻെറ അപാരവും അപ്രമേയവുമായ മഹിമയെ ക റച്ചൊക്കെ അറിഞ്ഞു് അവിടുത്തെ തുപ്പാദകമലങ്ങളിൽ സവ്വാത്മനാ ശാണംപ്രാപിച്ചു് ഭക്തിശ്രദ്ധകളോടുകൂടും വണ്ണം ഈശചരമഹിമകളുടെ ശ്രവണകീത്തനങ്ങളെച്ചെ യൂന്ന ഭക്തൻെറ ഇന്ദ്രിയങ്ങളും മനസ്സം വേഗത്തിൽ അ

### മൂന്നാമധ്യായം പാദം 4 487

ടങ്ങുന്നു. അനേകകമ്മപ്പസക്തവും, വിഷയചിന്തനങ്ങ ളെക്കൊണ്ടും, വികാരങ്ങളെക്കൊണ്ടും മലിനവുമായ ചി ത്തം അവയെയൊക്കെ വിട്ടു പ്രശാന്തവും സ്ഥാധീനവു മായിത്തീരുന്നതുകൊണ്ടും സാധകന്റെ എല്ലാ പാപങ്ങ ല്ലം നശിക്കേയും ദോഷങ്ങറം നീങ്ങകയും ചെയ്യുന്നു. അ ശദിനെയുള്ള ഭക്തൻ പരിശുദ്ധനും, പരമപുരുഷാത്ഥമാ യമോക്ഷത്തിന്നു അധികാരിയുമായിത്തീരുന്നു. ഈവക കാരണങ്ങളാൽ ഭാഗവതധമ്മങ്ങറം അവശും അനുഷ്യ കപ്പെടേണ്ടവയാണും. ശ്രൂതി ഈ വിഷയത്തെ അനേ കപ്രാവശും പലവിധത്തിൽ സമത്ഥിച്ചിട്ടുമണ്ടും.

### സു: \_അന്തരാചാപി തു തട്ടുഷ്ടേ.\_\_36.

ശബ്ദാത്ഥം: ഇ=ഇതിന്നപുറമെ. അന്തരാ ച അ പി=ആശ്രമധമ്മങ്ങളെയൊന്നം ശരിക്ക പാലിക്കാൻ ക ഴിഞ്ഞിട്ടില്ലെങ്കിൽകൂടി ഭാഗവതധമ്മാചരണത്തിൽക്ള ടെയും ഉപാസനത്തിൽക്ളാടെയും ഈശ്വരസാക്ഷാൽക്കാ രവും കൈവലുപ്രാപ്തിപോലുമുണ്ടാവുന്നു. തദ്ദ്യങ്ങുേ=എ ന്ത്രകൊണ്ടെന്നാൽ അങ്ങിനെ ശ്രതിയിൽ പറഞ്ഞിട്ടു ണ്ടെന്നുള്ളകൊണ്ടുതന്നെ.

സാരം: \_\_ശ്ചേതാശചതരോപനിഷത്തിൽ ''സ്ചദേ ഹമരണിം കൃത്ഥാ പ്രണവം ചോത്തരാരണിം; ധ്യാന നിമ്മഥനാഭ്യാസാൽ ദേവം പശ്യേൽ നിഗ്രഢവൽ.'' എ ന്നു പറയന്നുണ്ട്. സാധകൻ അല്ലെങ്കിൽ ഭക്തൻ ത നെറ ശരീരത്തെ ചൂവട്ടിലെ അരണിപ്പക്ഷമായും, പ്രണ പത്തെ മുകളിലെ അരണിപ്പക്ഷമായും കല്പിച്ചു ധ്യാനമാ എന്ന മഥനാഭ്യാസംകൊണ്ടുതന്നെ തന്നിൽ അത്യന്തസ്ത

#### ബഹ്മ**സുതം**

ക്ഷൂമാകംവണ്ണം അടങ്ങിയിരിക്കുന്ന ആത്മദേവനെ മുഖ ത്തോടുമുഖം കാണാനിടവരും എന്നും. ആശ്രമധമ്മങ്ങ ളെ വഴിക്കുവഴിയായി വേണ്ടപോലെ പാലിക്കാൻ കഴി ഞ്ഞിട്ടില്ലെങ്കിൽകൂടി ഉപാസനമാത്രംകൊണ്ടതന്നെ ആ ത്മസാക്ഷാൽക്കാരമുണ്ടാവുമെന്നാണല്ലോ ഇതുകൊണ്ടു സ്പഷ്ടമാവുന്നതു്. അനന്തരം ഈശചരനെ സ്തതിക്കേണ്ട ക്രമവും ആ ഉപനിഷത്തിൽ പറഞ്ഞിട്ടുണ്ടും. കൂടാതെ ഈശചരനിൽ സമ്പൂണ്ണശാണാഗതിയട്**ഞ്ഞ**ിട്ടാണം° പ രമാത്മോപാസനം ചെയ്യേണ്ടതെന്നും, ഈശചരപ്രസാദ ത്താൽ ആത്മദശനത്തിനുള്ള തടസ്ഥങ്ങറാം നീങ്ങമെ ന്നം, അപ്പോറം ആത്മസാക്ഷാൽക്കാരമുണ്ടാവുമെന്നുകൂടി യം പറഞ്ഞിട്ടണ്ടും. ഇങ്ങിനെ പലേടത്തും പല പ്രകാ രത്തിൽ ശ്രുതി ഭാഗവതധമ്മത്തെ അവശ്യം അനുഷ്ഠി ക്കപ്പെടേണ്ടവയാണെന്നു സമയ്ഥിച്ചിട്ടുണ്ടു°. അതിനാൽ ഭാഗപതധമ്മങ്ങറം ഏതു നിലയിലുള്ള് സാധകനം പരി തുാജുങ്ങളല്ല; ലക്ഷുപ്രാപ്തിക്കുള്ള തടസ്ഥങ്ങഠം നീ ങ്ങാൻ അവ അവശ്യം അനുഷ്ടേയങ്ങളാണുതാനും.

# സു:\_\_അപി ച സൂയ്യതേ\_\_37.

ശബ്ദാത്ഥം:—അപി ചച്ചതിന്നം പുറമെ, സൂയ്യ തേചസ°മുതിയിലും ഈ വിഷയം ധാരാളം പറയപ്പെട്ടി ട്ടണ്ട്.

സാരം: \_\_ ഭഗവൽഗീത തുടങ്ങിയ സ°മുതികളിൽ വണ്ണാശ്രമങ്ങാക്ക° ഉപിതങ്ങളായ ധമ്മങ്ങളെ ആപരി ക്കാൻ അധികാരമില്ലാത്ത പണ്ഡാളാദികാംകൂടി നിഷ്ണ ഉങ്കഭക്തിയോടുകൂടി ഭഗവാനെ ശരണം പ്രാപിച്ചു ഭജി

#### മന്നാമധ്യായം പാദം 4 489

<sup>ക്കു</sup>ന്നപക്ഷം, ആ ഭക്തി ഒന്നുകൊണ്ടുതന്നെ അവൻ സി ധന്നം മുക്തനമായിത്തീരുമെന്നു പറഞ്ഞിട്ടുണ്ടു°. കൂടാ തെ ഭഗപൽസാക്ഷാൽക്കാരത്തിന്നും ഈശചരപ്രാപ്തിക്കും ഹേതു യോഗമോ, തപസ്സോ, കമ്മാചരണങ്ങളോ അല്ലെ ന്നും നിഷ്കളങ്കയായ ഭക്തിമാത്രമാണെന്നും വൃക്തമായി പറകള്ടി **ചെയ്തിട്ടണ്ട**്. അതിന്നം പുറമെ, ഏത്രനി പയിലുള്ള പാപിയും ഭക്തി ഒന്നുകൊണ്ടുതന്നെ പരിശു ദ്ധനായിത്തീരുന്നുവെന്നും പറഞ്ഞിട്ടുണ്ടും. 'ക്രിരാത<u>ഹ</u> ന്നാസ്രപുളിന്ദപുല്ലസാഃ ആഭീരകങ്കായവനാഃ ഖസാദ <sup>സം യേ</sup>fനു ച പാപാ യ**ട്ടപാശ്രയാശ്രയാഃ ശുദ്ധുന്തി** തസ്പൈ പ്രഭവിഷ്ണവേ നമഃ?' എന്നിങ്ങനെയുള്ള ശ്രീമൽ ഭാഗവതവചനവും എന്നു വേണ്ട പല സ<sup>ം</sup>മുതികളിലുമു <u> ജ</u> പ്രതിപാദനങ്ങളം സാധകന്മാക്ക് ഈശപരോപാസ സം ഒഴിക്കാൻ പാടില്ലാത്ത ഒന്നാണെന്നു സമത്ഥിച്ചി ്പണ്ടും.

#### സു: \_വിശേഷാനുഗ്രഹശ്ച \_\_38.

ശബ്ദാത്ഥം:...ച=കൂടാതെ, വിശേഷാനുഗ്രഹഃ=ഭജ സംകൊണ്ടു ഭഗവാൻറ പ്രത്യേകാനുഗ്രഹത്തിന്നു പാത്ര ധാവുകയും ചെയ്യുന്നു.

സാരം: \_\_\_\_\_മൻപറഞ്ഞ എല്ലാ കായ്യങ്ങളം ഭാഗവത ധമ്മത്തിൻെ മാഹാത്മ്യത്തെക്കാണിക്കുന്നവയാണം<sup>o</sup>. എ നാൽ അതിനൊക്കെപ്പറമേ മറെറാരു വിശേഷംകൂടി യുണ്ട് ഭക്തിക്ക്. എന്തെന്നാൽ തപസ്സ്ം, യോഗം, കയ്മം തുടങ്ങിയ സാധനകളെക്കൊണ്ടൊന്നും കിട്ടാത്ത സൗശപരാനുഗ്രഹം വളരെ വേഗത്തിൽ ഭക്തനുണ്ടായി 24+

#### <u>ബ്രഹുതം</u>

ത്തീരുന്നവെന്നതൊരു പ്രത്യേകതയാണു്. ഭക്തന്മാക്ട് ഞാൻ സൂലഭനാണെന്നു ഭഗവാൻതന്നെ ഗീതയിലും ഭാഗവതത്തിലും അനേകപ്രാവശും വ്യക്തമാക്കീട്ടണ്ടും.

സു: \_അതസ്തപിതരജ്യായോ ലിംഗാച്ച\_\_39.

ശബ്ദാത്ഥം: \_അതഃ=പറയപ്പെട്ട കാരണങ്ങളെ കൊണ്ടും, ലിംഗാൽ ച=ലക്ഷണങ്ങളെക്കൊണ്ടും, ഇതര ജുായഃ തു=മററ ധമ്മങ്ങളെക്കാറാം തീച്ചയായും ശ്രേഷ്ഠ മാണം° ഭക്തിധമ്മം.

സാരം:...ഇതിനമുമ്പു പറയപ്പെട്ട കാരണങ്ങളെ ക്കൊണ്ടം മററ, ധമ്മങ്ങളെ അപേക്ഷിച്ചു ഭാഗവത ധമ്മം എത്രയോ കൂടുതൽ ശ്രേഷ്ഠമാണെന്നു പൃക്തമായി. ഇതിന്നു പുറമെ സ്മുതിപ്രമാണങ്ങളെക്കൊണ്ടും ഈ വസ്തത തെളിയന്നുണ്ടു°. ഭാഗവതപുരാണത്തിൽ പറ യന്നു. ''വിപ്രാൽ ദ്വിഷട'ഗ്രണയുതാദരവിന്ദനാഭപാ ദാരവിന്ദവിമുഖാൽ ശപപചം വരിഷ്ഠം. മന്യേ തപ്പിത മനോപചനേഹിതാ**യ്പ്പാണം പുനാതി** സകലം ന തു ഭൂരിമാനഃ". പന്ത്രണ്ടുവിധ ഉത്തമഗ്രണങ്ങറം തികഞ്ഞ ബ്രാഹ്മണനാണെങ്കിലും, അദ്ദേഹം ഈശപരപാദത്തിൽ നിന്നു വിമുഖനാണെങ്കിൽ തീച്ചയായം അദ്ദേഹത്തെ ക്കാറം എത്രയോ അധികം ശ്രേഷ്ഠനാണും ചണ്ഡാളൻ. ശരീരവാങ്മനഃക്കമ്മങ്ങളെ പൂണ്ണമായും ഈശചരങ്കൽ അപ്പിച്ച സുകൃതി ചണ്ഡാളനായാൽപോലം അവൻ തന്നെയും വംശത്തെയും ശുദ്ധീകരിക്കുന്നു. എന്നാൽ പളരെയൊക്കെ മാനുതയുള്ള ബ്രാഹ്മണനത്ത സാധിക്കു ന്നില്ല. ഇങ്ങന പുരാണങ്ങളിലും സ°മുതികളിലും അ

490

### മൂന്നാമധ്യായം\_\_പാഭം 4 491

വിടവിടെ ഭഗവൽഭക്തിയുടെ മാഹാത്മ്യത്തെ മക്ത കണ്ണം പകജ്ഞീട്ടണ്ട്. വണ്ണാശ്രമധമ്മങ്ങളെ യഥാവിധി അനുഷ്ഠിക്കുന്നവരെക്കാറംക്കൂടി ഭക്തന ശ്രേഷ്ഠതയുണ്ടെ ന്ന് അതിൽനിന്നു സിദ്ധിക്കുന്നു.

# സൂ:\_\_തൽഭ്രതസ്യ ഇ നാതൽഭാവോ ജൈമി നേരപി നിയമാതദ്രൂപാഭാവേഭ്യഃ\_\_40.

ശബ്ദാത്ഥം: ....തൽഭൂതസ്യ ഇ=ഉച്ചാശ്രമത്തിലെ ത്തിക്കഴിഞ്ഞാരാറ്റംക്കാകട്ടെ, അതങ്ങാവഃ ന=അതിനെ വിട്ട് വീണ്ടം പൂവ്വാശ്രമത്തിലേക്കിറങ്ങിവരാവുന്ന വിധി യില്ല. നിയമാതദ്ര്രപാഭാവേഭ്യഃ=എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ പിന്നിലേക്കിറങ്ങിവരാവുന്ന നിയമമോ, വിധിയോ ശാസ്ത്രങ്ങളിലൊന്നം പറഞ്ഞിട്ടില്ലാത്തതുകൊണ്ടും, ശ്ര തിയിലെ ആശ്രമാചരണവിധി ഇങ്ങനെയല്ലാത്തതു കൊണ്ടും, ശിഷ്ടാപാരം അങ്ങനെയില്ലാത്തതുകൊണ്ടും തന്നെ, ജൈമിനേഃ അപി=കമ്മശാസ്ത്രകഞ്ഞാപായ ജൈ മിനിമഹഷിക്കും ആശ്രമത്തിൽനിന്ന പിന്നോക്കം തി രിച്ചപോവുന്നതിഷ്ടമല്ല.

സാരം: .... ശ്രവണകീത്തനാദി ആ പരണങ്ങളെക്കൊ ണ്ടു ചെയ്യപ്പെടുന്ന ഉപാസനാസമ്പ്രദായത്തിന്റെ മഹ തചഞെപ്പറഞ്ഞു. ഇനി ഈ പ്രകരണത്തിൽ ചത്തയ്ഥാ ശ്രമത്തിലെത്തിയൊരാറംജ വീണ്ടും തുതിയാശ്രമത്തി ലേക്കിറങ്ങാൻ നിയമമുണ്ടോ എന്ന സംശയത്തിന്നു മറ പടി പറയുകയാണം<sup>°</sup>. ചത്തയ്ഥാശ്രമത്തിലെത്തി സവ്വ സംഗപരിത്യാഗം ചെയ്ത സന്യാസിയായിക്കഴിഞ്ഞാ രാറംജ വീണ്ടം ഗ്രഹസ്ഥനം പിഷയിയുമായിക്കഴിയാൻ

ബ്രഹ്മത്രം

ശാസ്രം അനുപദിച്ചിട്ടില്ല. ഇതുപോലെ പാനപ്രസ്ഥ ഗാഹ്**സ്ഥ്യ**ത്തിലേക്കിറങ്ങാൻ നായിക്കഴിഞ്ഞാറ്റക്കം പാടുള്ളതല്ല. എന്നാൽ പ്രമാദംകൊണ്ടു° അങ്ങനെ ചെ യ്യന്നു ഒരാളെന്നു പന്നാൽ അയാറം ആശ്രമഭ്രഷ്ടനാണെ ന്തന്നെ പറയണം. ആശ്രമങ്ങളിൽക്കൂടെ വഴിക്കുവ ഴിയായി മേല്പോട്ടു കയറാനല്ലാതെ കീഴ°പോട്ടിറങ്ങാൻ ശ്രതി വിധിച്ചിട്ടില്ല. "ബ്രഹ്ചയ്യം പരിസമാപു ഗ്രഹീ ഭവേൽ. ഗ്രഹീ ഭ്രത്വാ വനീ ഭവേൽ. വനീ ഭ്രത്വാ പ്രവുള്ളൽ. യദി പേതരഥാ ബ്രഹ്മചയ്യാദേവ പ്രവുജൽ ഗ്രഹാദ്വാ പനാദ്വാ?. എന്നാണും ആശ്രമങ്ങളെ സംബ സിച്ച ശ്രതിയുടെ വിധി. ബ്രഹ്മപയ്യത്തിൽനിന്നു ഗാഹസ്ഥ്യത്തിലേയ്ക്കം അതിൽനിന്നും ചാനപ്രസ്ഥത്തി ലേയ്ക്കം, പാനപ്രസ്ഥത്തിൽനിന്നു സന്യാസത്തിലേയ്ക്കം നീങ്ങാം. അല്ലെങ്കിൽ ബ്രഹ്മപയ്യത്തിൽനിന്നുതന്നെ സനുാസത്തിലേയ്ക്കു നീങ്ങാം. അതുപോലെ ഗാഹ്സ്ഥ്യ ത്തിൽനിന്നും വാനപ്രസ്ഥത്തിൽനിന്നും സന്യാസത്തി ലേയ്ക്കു നീങ്ങാം ഇങ്ങനെയല്ലാതെ സന്യാസാശ്രമത്തിൽ നിന്നു വാനപ്രസ്ഥത്തിലെയ്ക്കോ ഗാഹസ്ഥ്യത്തിലെയ്ക്കോ മടങ്ങന്ന സമ്പ്രദായം എപിടെയും പറഞ്ഞിട്ടില്ല. ക്രടാ തെ വിധിയോ നിയമമോ ഇല്ലാത്ത ചില സംഗതി കഠാക്കു ശിഷ്ടാചാരമുണ്ടാവാറുണ്ടു°. ഈ വിഷയത്തിൽ അങ്ങനെയുള്ള ശിഷ്ടാചാരവുമില്ല. ഈവക കാരണങ്ങ കമ്മശാസ്ത്രകത്താവായ ജൈമിനിമഹഷ്ിക്കപോ ളാൽ ലും ഹിതമല്ല ഉച്ചാശ്രമത്തിൽനിന്നു കീഴ്പോട്ടിറങ്ങന്ന അതിനാൽ ശ്രുതിനിദ്ദേശപ്രകാരമുള്ള ആ സമ്പ്രദായം.

ശ്രമപ്രാപ്തിയെ വിട്ടു വ്യതിക്രമത്തെ ചെയ്യുന്നതു° ഒരു പ്രകാരത്തിലും ശരിയോ ശ്രേയസ്തരമോ അല്ല. അങ്ങ നെ ചെയ്യുന്ന ആശ്രമഭ്രഷ്ടന്മാക്ര° ബ്രഹ്മവിദ്യക്കധികാര മില്ലതാനം.

### സു:\_\_ന ചാധികാരികമപി പതനാനമാനാൽ തദയോഗാൽ\_\_41.

ശബ്ദാത്ഥം: \_\_ പ = കൂടാതെ, ആധികാരികം അപി = അധികാരപൂവ്വകം വിധിക്കപ്പെട്ട പ്രായശ്ചിത്തം കൂടി ആശ്രമഭ്രഷ്ടന്ന്, ന = വിഹിതമായിത്തീരുന്നില്ല, എന്തു കൊണ്ടെന്നാൽ, പതനാനമാനാൽ = സ്മതികളിൽ ആ ശ്രമഭ്രംശത്തെ വലിയ പതനമായിട്ടാണും കണക്കാക്കുന്ന തെന്നതുകൊണ്ടും, തദയോഗാൽ = അങ്ങനെ പതിതന്മാക്ക പ്രായശ്ചിത്തവിധിയില്ലെന്നു മളതുകൊണ്ടും തന്നെ.

സാരം: ... ബ്രഹ്മചയ്യാശ്രമത്തിലിരിക്കുന്ന ഒരു ബ്രഹ്മ പാരിക്കു പ്രതഭംഗം വന്നുപോയാൽ അതിനു പ്രായശ്ചി അവിധിയുണ്ടും. അതുപോലെ ഗ്രഹസ്ഥനോ വാനപ്ര സ്ഥനാ പ്രതഭംഗം വന്നാലും പ്രായശ്ചിത്തവിധിയുണ്ടും. എന്നാൽ സന്യാസിയോ വാനപ്രസ്ഥനോ വീണ്ടും ഗ്രഹ്മ സ്ഥനായിത്തീരുന്നുവെങ്കിൽ അതും ആശ്രമമാററമല്ല; ആശ്രമഭംശമാണം. അങ്ങനെയുള്ള ആശ്രമഭംശത്തെ വലിയ പതനമായിട്ടാണം സംമൃതി കണക്കാക്കുന്നതും. അതുകൊണ്ടും അവക്ട പ്രായശ്ചിത്തംപോലും വിധിച്ചി ട്ടില്ല. ആശ്രമഭ്രഷ്ടൻ പ്രായശ്ചിത്തംപോലും വിധിച്ചി ട്ടില്ല. ആശ്രമഭ്രഷ്ടൻ പ്രായശ്ചിത്തംകൊണ്ടു ബഹ്മവിദ്യ കേധികാരിയായിത്തിരുന്നതാല്പയ്യം. ആശ്രമഭ്രഷ്ട ന്മാക്ട ബഹ്മവിദ്യക്കധികാരമില്ലെന്നു മൻസൂത്രത്തിൽ

#### ബ്രഹ്മ**സൂത്രം**

494

പറഞ്ഞുവല്ലോ. എങ്കിലും പ്രായശ്ചിത്തംകൊണ്ട് അധി കാരമണ്ടാവുമോ എന്ന സംശയത്തിന്ന മറുപടി പറക യാണീ സൂത്രംകൊണ്ടു ചെയ്തതും്.

### സൂ:—ഉപപൂവ്വമപി തേചകേ ഭാവമശനവൽ തട്ടക്തം—42.

ശബ്ദാത്ഥം: ....എകേ ഇ=ചില ആ മായ്യന്മാരാകട്ടെ. ഉപപൂവ്വം അപി=ഉപപാതകമാണെങ്കിൽക്കൂടി. അശന വൽ=അഭക്ഷ്യഭക്ഷണത്തിനെന്നപോലെ. ഭാവം=പ്രായ ശ്വിത്തഭാവത്തെ അംഗീകരിക്കുന്നണ്ട്. തടുക്തം=ഈ അഭിപ്രായവ്യത്യാസവും ശാസ്ത്രസമ്മതമാണെന്നവർ പറ യുന്നമുണ്ട്ര°.

സാരം:...എന്നാൽ ചില ആചായ്യന്മാർ ആശ്രമഭ ഷ്ഠന്മാഷ് പ്രായശ്ചിത്തത്തെ അംഗീകരിച്ച കാണന്മണ്ട്. ആശ്രമഭ്രംശമെന്നതു മഹാപാതകമല്ല; ഉപപാതകമാ ഞ°; ആ സ്ഥിതിക്കു ബ്രഹ്മചയ്യാദി ആശ്രമസ്ഥിത ന്മാക്കുവ്വതഭംഗം വന്നാലെന്നപോലെയും, അഭക്ഷ്യഭക്ഷ ണാദികഠംകെന്നപോലെയും ആശ്രമഭ്രംശത്തിന്നും പ്രായ ശ്വീത്തം വിധേയമാണെന്നാണവരുടെ അഭിപ്രായം. ഈ അഭിപ്രായത്തിനു ശാസ്ത്രസമ്മതിയുണ്ടെന്നുമപർ പറയു ന്മണ്ട്രം.

# സൂ:...ബഹിസ് ളഭയഥാപി സ് മൃതരാചാരാച്ച\_43.

ശബ്ദായ്ഥം:\_\_\_\_\_\_എന്നാൽ, ഉഭയഥാ അപി\_\_രണ്ട പ്രകാരത്തിലും ബ്രഹ്മവിദ്യക്കധികാരമില്ല, സ°മുതേഃ\_

ധമ്മശാസ്ത്രസിദ്ധാന്തപ്രകാരവും, ആചരാൽ ച=ശിഷ്ടാ ചാരം വഴിക്കും അതു വൃക്തമാവുന്നു.

സാരം: പാനപ്രസ്ഥസന്യാസങ്ങളാകന്ന ഉച്ചാശ്ര മങ്ങളിൽനിന്നുള്ള പതനം മഹാപാതകമായാലും ഉപ പാതകമായാലും, പ്രായശ്ചിത്തം ചെയ്താലും ഇല്ലെങ്കിലും അങ്ങനെയുള്ളവക്ക് ബ്രഹ്മവിദ്യക്കധികാരമില്ലെന്നു ധമ്മ ശാസ്ത്രവും ശിഷ്ടാചാരവും വെളിവാക്കുന്നുണ്ട്. അതി നാൽ പ്രായശ്ചിത്തം ചെയ്യുന്നതു് എന്താവശ്യത്തിനാ ണോ, അതു പ്രായശ്ചിത്തംകൊണ്ടും നടക്കുന്നില്ലെന്ന ത്ഥം. ആ സ്ഥിതിക്കു പ്രായശ്ചിത്തമുണ്ടോ ഇല്ലയോ എന്ന പ്രശ്നംതന്നെ ആവശുമുള്ളതാവുന്നില്ല.

സൂ:\_സ്വാമിനഃ ഫലശ്രതേരിത്യാത്രയഃ\_44.

ശബ്ദാത്ഥം പസചാമിനഃ=ഉൽഗീഥോപാസനത്തിൽ യജമാനനാണ് കത്തതപം, ഇതി ആത്രേയഃ=എന്ന് ആ ത്രേയൻ പറയന്നം, ഫലശ്രതഃ=എന്ത്രകൊണ്ടെന്നാൽ ശ്രതിയിൽ ഫലത്തെക്കറിച്ച് അങ്ങനെയാണ് പറ ഞ്ഞിരിക്കുന്നതെന്നതുകൊണ്ടുതന്നെ.

സാരം: \_\_ഉച്ചാശ്രമത്തിൽനിന്നു പതിച്ചവനു ബ്ര ഹെവിദ്യാധികാരമില്ലെന്നു പൂവ്വപ്രകരണംകൊണ്ടു സമ തഥിച്ചു കഴിഞ്ഞു. ഇനി ഉൽഗീഥാദി ഉപാസനങ്ങളുടെ കത്തത്വം യജമാനനോ അഥവാ ഋത്വിക്കിനോ എന്നു നിത്രപിക്കയാണു് ഈ പ്രകരണംകൊണ്ടു ചെയ്യുന്നതു്. ആത്രേയമഹഷി ഉൽഗീഥാദി ഉപാസനങ്ങളുടെ കത്തു തവം യജമാനനാണെന്നാണു് കരേഇന്നതു്. എന്തുകൊ ണ്ടെന്നാൽ ഫലകല്പനത്തിൽ യജമാനനെയാണു് ശുതി

#### ബ്രഹ്മ**നുത്രം**

പറഞ്ഞിരിക്കുന്നതെന്നാണതിനു കാരണം പറയുന്നത് ഛാന്ദോഗ്യോപനിഷത്തിൽ വഷ്സാമത്തെ അറിയുന്ന പുരുഷൻ അഞ്ചു പ്രകാരത്തിൽ വഷ്ോപാസനത്തെ ചെയ്യുന്നു. അതിനാൽ ഇഷ്ടാപോലെ മഴ പെയ്യിക്കാൻ കഴിവുള്ളവനായിത്തീരുകയും ചെയ്യുന്നു എന്നു പറയുന്നു. ബ്ലഹദാരണുകശ്രുതിയിൽ പ്രസ്തോതാവിൽനിന്നു് ഉപാ സനങ്ങളെ ഗ്രഫിക്കണമെന്നും, ഉൽഗാതാവു തൻെറ യജമാനൻെറ അഭീഷ്ടങ്ങളെക്കുറിച്ചു് ആഗാനം ചെയ്യു നുവെന്നും, അതുവഴി യജമാനൻ അഭീഷ്ടങ്ങളെ സാധി കുന്നുവെന്നും പറയുന്നു. ഇങ്ങനെയുള്ള പ്രതിപാദനങ്ങ ളിൽനിന്നു യജമാനനാണും ഫലഭോക്താവെന്നു വരുന്നു. ആ സ്ഥിതിക്കു് ഉൽഗീഥാദി ഉപാസനങ്ങളുടെ കത്തു തചവും യജമാനന്തന്നെയെന്നു കുത്രണം.

### സു:—ആത്ത്വിജ്യമിത്യൌഡുലോമിസ്തസ്കെ ഹി പരിക്രീയതേ—45

ശബ്ദാത്ഥം: \_\_ഔഡുലോമിഃ = ഔഡുലോമിയെന്ന ആചായ്യൻ, ആത്തചിജും ഇതി=ഋതചിക്കിന്നാണം' ഉപാ സനാകത്തത്വമെന്നു പറയുന്നു, ഹി=എന്തുകൊണ്ടെ ന്നാൽ, തസ്ലൈലസ്തത കമ്മത്തിൻെറ പേരിൽ, പരി ക്രീയതേ=യജമാനനിൽനിന്നു പരിഗ്രഹത്തെ വാങുന്നു.

സാരം: \_\_ ഉൽഗീഥാദി ഉപാസനങ്ങളുടെ കത്ത തചം ഋതചിക്കിനാണെന്നാണം ഔഡുലോമിയെന്ന ആ ചായ്യൻ പറയുന്നതും. എങ്കിലും ഫലം യജമാനനു വന്നു ചേരുന്നുവെന്നതിൽ അസാംഗത്യമില്ല. എന്തുകൊണ്ടെ

ന്നാൽ ഋതചിക്കു യജമാനങ്കൽനിന്നു ദക്ഷിണയെ വാങ്ങ ന്നുണ്ട്. അതൊരുപ്രകാരത്തിൽ പറഞ്ഞാൽ ഋതചി ക്കിൻെറ കമ്മത്തെ യജമാനൻ വിലയ്ക്കു വാങ്ങലാണ്ം". അതിനാൽ ഫലം യജമാനനു വന്നുപേരാം. എന്നാലും കത്തത്വം ഋതചിക്കിനു മാത്രമേ ഉണ്ടാവാൻ വഴിയുള്ള. എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ അദ്ദേഹമാണല്ലോ പ്രവത്തിക്കു ന്നതും".

#### സു:\_\_ശ്രതേശ്വ\_\_46

ശബ്ദാത്ഥം: ... ശ്രതേഃ ച=ശ്രതിപ്രമാണപ്രകാരം നോക്കിയാലം ഔഡുലോമിയെന്ന ആചായ്യൻെറ മത മാണു° കൂടുതൽ ത്രപ്തികരമായിട്ടിരിക്കുന്നതു°.

സാരം: ... ശ്രതിപ്രമാണങ്ങറംവഴിക്ക നോക്കിയാ ലം രാഡ്ലോമി പറഞ്ഞപ്രകാരം ഉപാസനങ്ങളുടെ ക ഞാവു് ഋത്വിക്കാണെന്നതന്നെയാണ് പറയേണ്ടത്ത്. യജ്ഞത്തിൽ ഋത്വിക്ക് എന്തൊരു സങ്കല്പം ചെയ്യുന്നതും യജമാനനുവേണ്ടിയാണെന്ന ശതപഥബ്രാഹണത്തിൽ പറയുന്ന അങ്ങയുടെ ഏതഭീഷ്ടത്തേയും ഞാൻ ആഗാനം ചെയ്യാമെന്നു ഋത്വിക്ക് യജമാനനോട്ട പറയുന്നതായി ഹാന്ദോഗ്യോപനിഷത്തിലും പറയുന്നു. കൂടാതെ ഉൽ ഗിഥാദി ഉപാസനങ്ങളെ ചെയ്യുന്നതു ഋത്വിക്കാണെന്ന തു പ്രത്യക്കാവു യജമാനനാണെങ്കിലും ഉപാസനത്തി നെറ കത്താവു യജമാനനാണെങ്കിലും ഉപാസനത്തി നെറ കത്താവു ഋത്വിക്കാണെന്നതന്നെയാണ് വന്നുവേ ജന്നത്ത്.

25\*

#### ബ്രഹ്മത്രം

# സു:---സഹകായ്യന്തരവിധിഃ പക്ഷണ തൃതീയം തദ്വതോ വിദ്ധ്യാദിവൽ---47.

ശബ്ദാത്ഥം:....ത3 പതഃ = ബ്രഹ്വിദ്യയെ അഭ്യസിക്കുന്ന സാധകന്, തുതീയം = മനാമതായി പറയപ്പെട്ട മൌനം അവശ്യം വിധേയവും വിധിസചത്രപവുമാണ്, സഹകായ്യന്തരവിധിഃ = എന്നാൽ വേറെ പ്രകാരത്തിലുള്ള സഹകാരിസാധനങ്ങളുടെ വിധാനം, വിദ്ധ്യാദിവൽ = മററു സ്ഥലത്തു പറഞ്ഞ വിധിവാക്യംപോലെത്തന്നെ ആ ചരണീയമാണ്, പക്ഷേണ = ഒരു പക്ഷത്തിൽ ഇതും വിധിതന്നെയാണുതാനം.

സാരം: \_\_പൂപ്പപ്പകരണംകൊണ്ടു സകാമോപാസന ത്തിൻെറ ഫലത്തേയം യജ്ഞത്തിൻെറ കത്തതചത്തേയം നിണ്ണയിച്ചശേഷം ഈ പ്രകരണംകൊണ്ടു ബ്രഹ്മവിദ്യക്ക<sup>ം</sup> എതേതാശ്രമത്തിലുള്ളവക്കാണധികാരമെന്നു നിണ്ണയി ക്കാൻ തുടങ്ങന്നു. ബ്ലഹദാരണുകോപനിഷത്തിൽ മൂന്നാ മദ്ധ്യായത്തിൽ കഹോലനം യാജ്ഞവൽകുന്നംകൂടി ഒര സംവാദമുണ്ടു°. ബ്രഹ്മതത്വത്തിൻെറ സ്വത്രപമെന്താ ണെന്നു ചോദിക്കന്നു കഹോലൻ. അതിനു മറുപടി പറഞ്ഞു യാജ്ഞവൽക്യൻ. എല്ലാവരുടേയും അന്തയ്യാ മിയായ പരതതചം പരമാത്മാവാണം". എന്തുകൊണ്ടെ ന്നാൽ പ്രസ്തത പരമചൈതനും ശോകം, മോഹം, വിശപ്പ്ം, ദാഹം, ജര, മത്യ, തുടങ്ങിയ ഉപാധിധമ്മ ങ്കാക്കല്ലാം അതീതമാണം". അതിനാൽ പ്രസ്തത പ രമചൈതനും പരമാത്മാവുതന്നെ. ഇപ്രകാരം ഈ പരമാത്മാപിനെ അറിയുന്ന ബ്രാഹ്മണൻ പത്രകാമന,

ധനകാമന, യശഃകാമന, സചഗ്ഗാദിലോകകാമന എന്നി പയിൽനിന്നെല്ലാം വിരക്തനായി ഭിക്ഷാന്നംകൊണ്ട ജീവിതനിവ്വഹണം ചെയ്യുന്ന മാഗ്ഗത്തിലേയ്ക്കു നീങ്ങന്നം. എന്നിങ്ങനെ പറഞ്ഞശേഷം അതേ പ്രതിപാദനത്തി നെറതന്നെ അവസാനത്തിൽ വീണ്ടും പറയുന്നു. ബാല്യ ത്തിൽ അദ്ധ്യാത്മശാസ്ത്രത്തിൽ വേണ്ടത്ര പാണ്ഡിത്യ ത്തെ സമ്പാദിച്ചു യൌവ്വനാരംഭം മുതല്ലം തന്നെ മൗനഗീല മായ നിഷയോട്ടെക്ടിയിരിക്കണം. പിന്നെ മൌനഗീല നായ തപസ്പിയായിക്കഴിയണം. പിന്നെ മൌനഗരീല നയെ തപസ്പിയായിക്കഴിയണം. പിന്നെ മൌനഗരീല നയ്യം വേണ്ടമില്ലാതെ ജ്ഞാനിയായിത്തിരണം. അങ്ങ നെയുള്ള ബ്രാഹ്മണൻ ബ്രഹ്മജ്ഞനായി ബ്രഹ്മത്തെ പ്രാ പിക്കുന്നം എന്നം".

ഈ പ്രകരണംകൊണ്ടു സന്യാസാശ്രമത്തിൽ മാത്ര മാണ് പരമാത്മപ്രാപ്തിയാകന്ന ഫലഞ്ഞെപ്പാഞ്ഞിരിക്കു ന്നത്ര്. എന്നാൽ പ്രസ്തത പ്രകരണത്തിൽ പാണ്ഡിത്യ വും, ബാല്യകാലം മതൽക്കുള്ള അനുഷ്യാനവും മാത്ര മാണ് വിധിവാക്യമായിട്ടിരിക്കുന്നത്ര്. എന്നാൽ മന്നാ മത്തേതായ മനിതപവും സഹകാരിഭാവം വഴിക്ക വിധി വാക്യംപോലെതന്നെ കരുതണമെന്നാണ് സൂത്രകാര നായ ആപായ്യൻെറ വിവക്ഷ. ദംഭം, മാനം, തുടങ്ങിയ വികാരങ്ങളുടെ നിരാസത്തെയാണ് ധ്യാനം അല്ലെ കിൽ തപസ്സുകൊണ്ടു സൂചിപ്പിച്ചത്ര്. ബ്രഹ്തത്വത്തി ൻെറ ശാസ്ത്രിയാണാനത്തെ പാണ്ഡിത്യംകൊണ്ടും, നിര ന്തരം ചെയ്യപ്പെടേണ്ട മനനനിടിദ്ധ്യാസങ്ങളെ മൊന ശബ്ബംകൊണ്ടും സൂചിപ്പിച്ചു. പറയപ്പെട്ട മുന്നഭ്യാസ

ങ്ങളുടേയും പരിപകചാവസ്ഥയിൽ മാത്രമാണം° ബ്രഹ്മ സാക്ഷാൽക്കാരമുണ്ടാവുന്നതെന്നാണം° ഈ പ്രകരണത്തി ൻെറ താല്പയ്യവും.

## സു:\_\_കൃൽസ്നഭാവാത്തു ഗൃഹിണോപസംഹാരഃ \_\_48.

ശബ്ദാത്ഥം: \_\_ ഇ= എന്നാൽ, കൃൽസ്നഭാപാൽ=ഗ്രഹ സ്ഥാശ്രമത്തിൽ പ്രായേണ എല്ലാ ആശ്രമങ്ങളുടേയും ഭാവമുള്ളതുകൊണ്ടു°, ഗ്രഹിണാ=ഗ്രഹസ്ഥാശ്രമത്തോടു കൂടി, ഉപസംഹാരഃ=പ്രകരണം ഉപസംഹരിക്കപ്പെട്ടു.

സാരം: പപ്പപ്പപ്പെകരണംകൊണ്ട സന്യാസാശ്രമ ത്തിൽ മാത്രമാണം' ബ്രഹ്മസാക്ഷാൽക്കാരത്തിന്നും ബ്രഹ്മ പ്രാപ്തിക്കം അഹതയുള്ളതെന്നു വരുന്നു. അങ്ങനെയാ ണെങ്കിൽ ഛാമന്ദാഗ്യോപനിഷത്തിൽ എട്ടാമദ്ധ്യായ ത്തിൽ ഗ്രഹസ്ഥാശ്രമത്തോട്ടകൂടി ബ്രഹ്മവിദ്യാവണ്ണന ത്തെ അവസാനിപ്പിച്ചിട്ടുണ്ടും. അതിനെന്തു കാരണ മെന്നു സംശയം വരുന്നു. തെരിനെന്തു കാരണ മെന്നു സംശയം വരുന്നു. എന്ന സംശയത്തിന്നു മറു പടി പാകയാണിസൂത്രംകൊണ്ടു ചെയ്യുന്നത്തം.

ഗ്രഹസ്ഥാശ്രമത്തിൽ പ്രായേണ നാലാശ്രമങ്ങളുടേ യും ഭാപമണ്ട്. എങ്ങനെയെന്നാൽ പത്രൻ ബ്രഹ്മചയ്യ ത്തെ ദീക്ഷിക്നേതും പേദാദ്ധ്യയനം ചെയ്യുന്നതും ഗ്രഹ സ്ഥനായ ഗ്രദ്ധേിൻെറ അടുക്കലാണം". അതിനാൽ ബ്ര ഹമപയ്യാശ്രമത്തിൻെറ ഭാവം ഗ്രഹസ്ഥനിൽ എപ്പോഴം ഉണ്ടാപാതിരിക്കാൻ വയ്യ. പിന്നെ പാനപ്രസ്ഥസന്യാ

500

സങ്ങളാകന്ന ആശ്രമങ്ങളുടെ മൂലമാണും ഗാഹ്സ്ഥ്യം. അതിനാൽ അവയുടേയും നിത്യസംബന്ധം ഗ്രഹസ്ഥ നുണ്ടും. ഈ സ്ഥിതിക്കും എതാശ്രമത്തിലെ എതൊരു ചയ്യയും ഗ്രഹസ്ഥനു വിഹിതമാണും. കൂടാതെ ബ്രമ്മ വിദ്യയ്ക്കൂം എല്ലാ ആശ്രമങ്ങളിലും അധികാരമുണ്ടെന്നാ ബം ശ്രതിയുടെ അഭിപ്രായംതന്നെ. ആ സ്ഥിതിക്കു ഗ്രഹസ്ഥനു ബ്രമ്മവിദ്യായംതന്നെയാണും മാന്ദോഗ്യോപ നിഷത്തിലെ ബ്രമ്മവിദ്യാപ്രകരണം ഗാഹ്സ്ഥ്യത്തോട്ട കൂടി അവസാനിപ്പിച്ചതും.

എന്നാൽ പൂവ്വപ്രകരണത്തിൽ സന്യാസാശ്രമ ത്തിൽ മാത്രമേ ബഹ്മവിദ്യക്കധികാരമുള്ളവെന്ന ശങ്ക ജനിപ്പിക്കാനെന്തു കാരണമെന്നാണെങ്കിൽ ഏതാശ്രമ ത്തിലായാലം ബഹ്മവിദ്യാസമ്പാദനത്തിന്ത പത്രേഷണ തുടങ്ങിയ ബന്ധങ്ങള നിശ്ശേഷം അകററുകതന്നെ വേ ണം. ആസ്ഥിതിക്കു സന്യാസാശ്രമത്തിൽ സുഗമത ക്ലട്ടം. സാധനാനുഷ്ഠനത്തിന്റെ സുഗമതയെ ആശ്ര യിച്ചാണു സന്യാസാശ്രമത്തെ പ്രത്യേകം സൂലിപ്പിച്ച തും. മററാശ്രമങ്ങളിലുള്ളവക്കം ബഹ്മവിദ്യക്കധികാര മുണ്ടും.

## സു: \_\_മൌനവദിതരേഷാമപുപദേശാൽ \_\_49.

ശബ്ദാത്ഥം:\_\_ഇതരേഷാം അപി≕ഌന്യാശ്രമങ്ങ⇔ ക്കംകൂടി, മൌനവൽ=മനനമെന്നപോലെ, ഉപദേശാൽ= വിദ്യോപദേശമള്ളതുകൊണ്ടു° എല്ലാ ആശ്രമങ്ങളിലുള്ള വക്കം ബ്രഹ്മവിദ്യക്കധികാരമുണ്ടു°. സാരം:...പൂപ്പപ്പകരണത്തിൽ മനനശീലമെന്ന പോലെ ബ്രഹ്മവിദ്യയുടെ മററു സാധനങ്ങളും എല്ലാ വൿമായി ഉപദേശിച്ചിട്ടുണ്ടെന്ന കാരണത്താൽ എല്ലാ ആശ്രമത്തിലുള്ളവൿം ബ്രഹ്മവിദ്യക്കധികാരമുണ്ടെന്നാ ഞ° ശ്രത്യഭിപ്രായമെന്നു സ്പഷ്ടമാവുന്നു.

#### സു:\_\_അനാവിഷ്ടവ്വന്നന\_യാൽ\_\_50

ശബ്ദാത്ഥം: \_ അനാവിഷ്ഷവ്വൻ =ബാലകനെന്നപോ ലെ ദംഭാഭിമാനാദിഭാവങ്ങളില്ലാതെയോ അഥവാ അവ യെ പ്രകാശിപ്പിക്കാതെയോ സഞ്ചരിക്കണം, അനച യാൽ =എന്ത്രകൊണ്ടെന്നാൽ അങ്ങനെയുള്ള ഭാവത്തോടു മാത്രമേ ബ്രഹ്മവിദ്യക്കു സംബന്ധമുള്ള.

സാരം: \_\_മാനം, ദംഭം, രാഗം, ദേപഷം തുടങ്ങിയ ഭാവങ്ങളാന്നമില്ല ബാലനിൽ. അതുപോലെയായി രിക്കണം ബ്രഹ്മവിദ്യയെ അഭ്യസിക്കുന്ന സാധകൻ. എന്നാൽ അശുദ്ധേടക്ഷണം, ആപാരഹീനത, അശുപി തുടങ്ങിയ ധമ്മങ്ങറാകൂടി ബാലനിലുണ്ടാവാം. പക്ഷേ അവ സ്ഥീകായ്യങ്ങളല്ലതാനും. ബ്രഹ്മവിദ്യയുടെ സഹ കാരിയായി ബാലഭാവത്തെ ശ്രൂതി ഉല്ലേഖനം ചെയ്തി ട്ടണ്ട്. പക്ഷേ അതിൽ ഉപയോഗഭാവത്തെ മാത്രമേ ശ്രൂതി അംഗീകരിച്ചിട്ടുള്ള; വിരോധഭാവത്തെ അംഗീ കരിച്ചിട്ടില്ലെന്നു ധരിക്കുകയും വേണം. അതിനാൽ ബ്രഹ്മവിദ്യയെ അഭ്യസിക്കുന്ന സാധകൻ ബാലനെന്ന പോലെ മാനദംഭാദി ഭാവങ്ങളില്ലാത്തവനായിരിക്കണ മെന്നാണ് ശ്രൂത്യഭിപ്രായമെന്നു താല്പയ്യം.

502

## സു:\_എഹികമപുപ്രസ്തതപ്രതിബസോ തദ്ദശനാൽ\_51.

ശബ്ദായ്ഥം: — അപ്രസ്തതപ്രതിബന്ധേ ചപ്രതിബ സ്ധം കഠിനമായിട്ടുണ്ടാവാതിരിക്കുകയും, ഉള്ളത്ത് അകന്ത പോവുകയും വെയ്യുന്നപക്ഷം, ഐഹികം ഇതേ ജന്മ ത്തിൽതന്നെ ബ്രഹ്മവിദ്യാഭ്യാസി മക്തനായിത്തീരം, അപി ചഞ്ഞനെ സംഭവിച്ചില്ലെങ്കിൽ, അടുത്ത ജന്മ ത്തിൽ മുക്തനായിത്തീരം, തദ്ദശനാൽ ചന്തുകൊണ്ടെ ന്നാൽ ശ്രൂതിസ്മൃതികളിൽ അങ്ങനെ കാണുന്തുകൊ ണ്ടുതന്നെ.

സാരം: പപ്പപ്പിപ്പകരണംകൊണ്ട ബ്രഹ്വിദ്യക്ക<sup>ം</sup> എല്ലാ ആശ്രമത്തിലുള്ളവക്കം ഒപ്പോലെ അധികാര മുണ്ടന്ന സമത്ഥിച്ചശേഷം ബ്രഹ്മവിദ്യാഫലമായ മുക്തി വത്തമാനജന്മത്തിൽതന്നെ അന്ദവപ്പെട്ടമോ? അഥവാ അന്യജന്മത്തിലോ എന്ന സംശയത്തെ നിരൂപിക്കയാ ഞ° ഈ പ്രകരണംകൊണ്ടു ചെയ്യുന്നത്ര്. മുക്തിക്കു തട സ്ഥമായ അജ്ഞാനകായ്യങ്ങളെയും, അജ്ഞാനത്തെയും മുഴവൻ അകററാൻ കഴിഞ്ഞാൽ അതേ ജന്മത്തിൽ തന്നെ സാധകൻ മുക്തനാവും. പ്രതിബന്ധം ബാക്കി യായിത്തീരുന്നപക്ഷം അടുത്ത ജന്മത്തിലായെന്നും വരും. എതായാലും അല്പമായിട്ടെങ്കിലും ചെയ്യപ്പെട്ട ആത്മമപി ചാരവും, സമ്പാദിക്കപ്പെട്ട ആത്മജ്ഞാനവും കരിക്കലും നിഷ്പയോജനമായിത്തീരുന്നില്ല. അവ വേണ്ടത്ര പ്രവു ധമായില്ല കരേ ജന്മത്തിലെങ്കിൽ അടുത്ത ജന്മത്തിലെ ങ്കിലും അഭിവ്വദ്ധിപ്പെട്ട സാധകന്റെ മുക്തിക്കു ഫേത്ര

#### ബ്രഹ്മതം

വായിത്തീരം എന്നാണു് ശ്രതിയും സൂമതികളും പറയു ന്നതും. അതിനാൽ ആ അഭിപ്രായം തികച്ചും സത്യവു മാണും.

## സു: \_ ഏവം മക്തിഫലാനിയമസ്തദവസ്ഥാവ ധൃതേസ്തദവസ്ഥാവധൃതേഃ\_52.

ശബ്ബാത്ഥം:....ഏവം=ഇപ്രകാരം, മക്തിഫലാനിയ മഃ=മക്തിയാകന്ന ഫലം പ്രത്യേകനിയമത്തോട്ടക്കടാത്ത താണം°, തദവസ്ഥാവധ്യതേഃ=എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ അന ത്രപമായ സാഹചയ്യമാണം° മക്തിഹേതു എന്നതുകൊണ്ടു തന്നെ.

സാരം: .... ബ്രഹ്മവിദ്യാഫലമായ സംസാരമുക്കി അല്ലെങ്കിൽ കൈവലുപ്പാപ്തി ഇന്നസമയത്തെന്നോ, ഇന്നലോകത്തുവെച്ചെന്നോ, ഇന്നാറാക്കെന്നോ ഉള്ള നി യമങ്ങളൊന്നമില്ല. വാസനകറാ കേവലം നശിച്ച ചിത്തമടങ്ങി അദ്വൈതമായ പരമജ്ഞാനം പ്രകാശി ക്രമ്പോറം മുക്തനായിത്തിരം എന്നാണ് സിദ്ധാന്തം. ആ അവസ്ഥ ആക്ര് എപ്പോറം എവിടെവെച്ചു സാധി ക്നേവോ; അപ്പോറം അവിടെവെച്ചും അവൻ മുക്ത നായിത്തിരം. അദ്ധ്യായാവസാനത്തെ സൂചിപ്പിക്കുന്ന താണ് സൂത്രത്തിൽ അവസാനവാക്യത്തിനെറ ദപിതപം.

എന്നാമദ്ധ്യായത്തിൽ ചത്രത്ഥപാദം കഴിഞ്ഞു.

#### നാലാമ ദ്ധ്യായം

പ്രഥമപാദം

സു:\_\_ആവൃത്തിരസക്കട്ടപദേശാൽ\_\_1.

ശബ്ദാത്ഥം: \_\_ആപ്പത്തിഃ=ഌദ്ധ്യയനത്തിൽക്ഷൂടെ അറിഞ്ഞ ഉപാസനാസമ്പ്രദായത്തെ വീണ്ടം വീണ്ടം ആവത്തിച്ചു ചെയ്യേണ്ടതാണം°, അസക്ടൽ ഉപദേശാൽ= എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ അനേകപ്രാവശ്യം ശ്രതി ഉപദേ ശിച്ചിട്ടുള്ളതുകൊണ്ടതന്നെ.

സാരം: \_\_``ആത്മാ വാ അരേ ദ്രഷ്ടവുഃ ശ്രോത ഒവുാ മന്തവുോ നിദിദ്ധുാസിതവുഃ<sup>>></sup> ്ജ്ഞാനപ്രസാ ദേന വിശുദ്ധസതചസ്തതസ്ത തം പശ്യതേ നിഷ്കളം ദ്യായമാനഃ<sup>>></sup> എന്നിങ്ങനെ ഉപാസനോപദേശപരങ്ങ ളായ വാക്യങ്ങളെ ശ്രുതി അനേകപ്രാവശ്യമാവത്തിച്ചി ട്ടുണ്ട്. ഉപാസനം വീണ്ടും വീണ്ടും ആവത്തിച്ചു ചെ യ്യേണ്ടതാണെന്നാണം' അതു കാണിക്കുന്നതും'.

സു:\_ലിംഗാച്ച\_2

ശബ്ദാത്ഥം:\_\_ലിംഗാൽ ച=സ°മുതികളുടെ വണ്ണ നാസചത്രപമായ പ്രമാണങ്ങളെക്കൊണ്ടും ഈ കാശ്ശം തെളിയന്നുണ്ടു°.

സാരം:…''സവ്വേഷ്യ കാലേഷ്യ മാമനുസ്തരാ' എല്ലാ സമയത്തും എന്നെ സ്തരിക്കു. എന്നിങ്ങനെയുള്ള പാകു ങ്ങറാം ഭഗപൽഗീതയിൽ അനേകപ്രാവശ്യം പറഞ്ഞി 26≰

#### <u>ബ്രഹുതം</u>

ട്ടണ്ട്. അതുപോലെ മനുസ്മൃതികളിലും പലേടത്തും പറഞ്ഞിട്ടണ്ട്. അതിനെറ അത്ഥം ഉപാസനം ആവ ത്തിച്ച ചെയ്യണമെന്നുകൂടിയല്ല; എപ്പോഴം ചെയ്തുകൊ ണ്ടിരിക്കണമെന്നാണല്ലോ. സാധകൻ തത്വോപാസന ത്തെ വിട്ട ചിത്തത്തെ മറെറാരു വിഷയത്തിൽ വ്യാപ രിപ്പിക്കാനിടവരരുതെന്നപോലും ഉപദേശിക്കുന്ന സ്മ തികഠം. ആ സ്ഥിതിക്ക് ഉപാസനത്തിനെറ ആവത്ത നം അനുപേക്ഷണീയമാണെന്നു വരുന്നുണ്ടല്ലോ.

## സു: \_ആത്മേതി ഇപഗച്ഛന്തി ഗ്രാഹയന്തി ച\_3.

ശബ്ദാത്ഥം: ....ആത്മാ = അഇ് എൻെറ ആത്മാവാ കന്നു, ഇതി ഇ = എന്നിങ്ങനെ തന്നെ, ഉപഗച്ഛന്തി = ജ്ഞാനികഠം പരമാത്മാവിനെ അറിയുന്നു, വ = കൂടാതെ, ഗ്രാഹയന്തി = അങ്ങനെതന്നെ മററുള്ളവരെ ഗ്രഹിപ്പിക്കു കയും ചെയ്യന്നു.

സാരം: … "ഈ ആതമാവ ബ്രഹമമാണം"; ഈ ആ തമാവിന്നു നാലു പാദങ്ങളുണ്ട<sup>ം</sup>>> എന്നിങ്ങനെ മാണ്ഡു ക്യോപനിഷത്തിലും, "എല്ലാററിനെറയും അന്തയ്യാമി യായ ഈ പരമതതചം നിനെറ ആത്മാവാണം", ഇതു നിനെറ ആത്മാവും അന്തയ്യാമിയും അമുതവുമാകന്നം?> എന്നിങ്ങനെ ബുഹദാരണുകോപനിഷത്തിലും "ഞേതു സത്യമാണം", അതു" ആത്മാവാണം", അതു നീയാണം എന്നിങ്ങനെ ഛാന്ദോഗ്യോപനിഷത്തിലും പറയുന്നു. ഇതുപോലെ മററുപനിഷത്തുക്കളിലും എത്രയോ പ്രാവ ശും പറയുന്നുണ്ടും. ഭഗവൽഗീതയിലും ഭഗവാൻ താൻ

506

സവ്വാന്തയ്യാമിയാണെന്നു വെളിപ്പെടുത്തീട്ടണ്ട്. ഈ കാരണത്താൽ സാധകൻ ബ്രഹ്മത്തെ തൻെറ അന്തയ്യാ പിയായി കണ്ടുപാസിക്കുന്നതാണ് നല്ലത്ത്. ജ്ഞാനികഠം ചെയ്യുന്നതങ്ങനെയാണ്. അവർ മററുള്ളവരെ ധരി പ്രിക്കുന്നതും അങ്ങനെയാണ്

# സു:\_\_ന പ്രതീകേ ന ഹി സഃ\_\_4.

ശബ്ദാത്ഥം:...പ്രതീകേ = എന്നാൽ പ്രതീകവസ്ത പിൽ, ന=അങ്ങനെയല്ല ചെയ്യേണ്ടതു്, ഹി=എന്ത്രകൊ ണ്ടെന്നാൽ, സഃ ന=അതു് ഉപാസക്കൻറ ആത്മാവല്ല.

സാരം: \_\_\_\_മനസ്സ് ബ്രഹ്മമാണു; മനസ്സിനെ ബ്രഹ്മ മെന്നപാസിക്ക. ആ്കാശം ബ്രഹ്മമാണം°, ആകാശത്തെ ബ്രഹ്മമെന്നപാസിക്കു. ആദിത്യൻ ബ്രഹ്മാണം<sup>°</sup>; **ആദി** തുനെ ബ്രഹ്മമെന്നപാസിക്കു. എന്നിങ്ങനെ ഭിന്നഭിന്ന പദായ്ഥങ്ങളിൽ ബ്രഹ്മോപാസന ചെയ്യാനായി ഉപനി ഷത്തുക്കളിൽ പറയുന്നുണ്ടും. എന്നാൽ അവയെല്ലാം പ്രതീകോപാസനങ്ങളാണ്ട്. അവയിൽ ആത്മഭാവന യെ പളത്തുന്നതു ശരിയല്ല. എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ അവ യൊന്നും ആത്മാവല്ലല്ലോ. വിഗ്രഹങ്ങളിൽ ഈശപരോ പാസനം ചെയ്യംപോലെയാണു് പ്രതീകവസ്തക്കളിൽ ബ്രഹോപാസന ചെയ്യന്നത്ര°; ഈശപരന്റെ എല്ലാ ഗുണങ്ങളെയും മഹിമകളെയും വിഗ്രഹങ്ങളിൽ ആരോ പിക്കുന്നതു തെററല്ല. അതുപോലെ ബ്രഹ്മത്തിൻെറ ഗണങ്ങളും ലക്ഷണങ്ങളും പ്രതീകവസ്തക്കളിലാരോപി എന്നിരുന്നാലും അവ ഉപാസകൻെര അന്തരാ *J*6000.

ത്മാവാവുന്നില്ലെന്ന കഥ വിസ്മരിക്കാൻ വയ്യ. അതി നാൽ അവയിൽ **ആത്മബുദ്ധി**യുണ്ടാവാൻ പാടില്ലെ ന്നയ്യം.

# സു:—ബ്രഹ്മദ്ദഷ്ടിരുൽക്കഷാൽ—5

ശബ്ദാത്ഥം: \_\_ ഉൽക്കഷാൽ =\_ ശ്രേഷ്തഫേതുവായി ട്ട°, ബ്രഹ്മദ്രഷ്ടി: =പ്രതീകവസ്തുവിൽ ബ്രഹ്മഭാവത്തെ വള ത്തലാണം° നല്ലതു°.

സാരം:—പ്രതീകോപാസനത്തിൽ ബ്രഹ്മത്തെ പ്ര തീകവസ്തവായിട്ടോ; **അഥവാ പ്രതീ**കവസ്തവിനെ ബ്രഹ്മ മായിട്ടോ എങ്ങനെയാണുപാസിക്കേണ്ടതന്ന സംശയ മുണ്ടാവാം. അതിനെ നി**രൂപിക്കേയാണീ** സൂത്രംകൊണ്ടു ചെയ്യന്നത്ല്. ആകാശാദി **പ്രതീകവ**സ്തക്കളെ ബ്രഹ്മ മെന്നു ഭാവിച്ചുപാസിക്കലാണും നല്ലതും. എന്തുകൊണ്ടെ ന്നാൽ ബ്രഹ്മം ശ്രേഷവം പ്രതീകവസ്ത നിക്ഷപ്പമാണം°. അതിനാൽ ശ്രേഷ്യവസ്തവിൽ നിക്കഷ്ട്രമോവനയല്ല; നി കൃഷ്ടവസ്തുവിൽ ശ്രേഷ്<mark>ട്രാവനയാണം<sup>ം</sup> ആ</mark>ദരണീയമായി ട്ടിരിക്കുന്നതും. പതിവായി വിഗ്രഹത്തിൽ ഈശപരോ പാസനയെ ചെയ്യുന്നൊരാറ്റംക്ക് ഒരു ദിവസം തൻെറ പതിവുള്ള വിഗ്രഹം കിട്ടിയില്ലെങ്കിലും കിട്ടിയ ഏതെ ങ്കിലും വിഗ്രഹത്തിൽ ഈശപരനെ ഉപാസിക്കാം. എ ന്നാൽ തൻെറ ഇഷ്ടദേവൻ വിഗ്രഹമാണെന്നല്ല, വി ഗ്രഹം ദേവനാണെന്നാണം° ഭാവിക്കേണ്ടതും'. ഇതുപോലെ **പ്രതീകവസ്തപിൽക്കൂടെയുള്ള ബ്രഹ്മോപാ**സനത്തിനം, **പ്രതീ**കവസ്ത ബ്രഹ്മമാ**ണെന്ന ഭാവനയാണ**ണ്ടാവേണ്ടത്ത്.

## നാലാമധുായം\_\_പാദം 1 509

അങ്ങന ചെയ്യുന്നപക്ഷം അതു ശരിയായ ബ്രഹ്മോപാ സനമായിത്തീരുകയും ചെയ്യുന്നു.

സു:..\_.ആദിത്യാദിമതയശ്ചാംഗ ഉപപത്തേഃ\_6.

ശബ്ദാത്ഥം: ... ച=ഞങ്ങനെതന്നെ, അംഗേ ചംമ്മ ത്തിൻെറ അംഗമായ ഉൽഗീഥം തുടങ്ങിയവയിൽ, ആദിത്യാദിമതയം ലആദിത്യൻ തുടങ്ങിയ ദേവതകളുടെ സങ്കല്പങ്ങളും ചെയ്യേണ്ടതാണും', എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ, ഉപപത്തോ ചെയ്യുന്നതുകൊണ്ടും' അതാതു കമ്മങ്ങറാക്കു സമ്മധിയായ ഫലാനുഭവങ്ങളുണ്ടാവും.

സാരം: അങ്ങനെതനെ കമ്മാംഗഭ്രതങ്ങളായ ഉൽഗീഥാദികളിൽ ആദിത്യാദി ദേവതാസങ്കല്പത്തെച്ചെ യ്യേണ്ടതും അത്യാവശ്യമാണം". അങ്ങനെ ചെയ്യണമെന്നു ശ്രതി വിധിച്ചിട്ടുമണ്ട്. അങ്ങനെ ചെയ്യപ്പെടുന്ന കമ്മ ശദാംജ ഫലസമുദ്ധിയുണ്ടാവും. ഫലാനഭ്രതിക്കപേണ്ടി യാണല്ലോ കമ്മം ചെയ്യുന്നത്തം". ആത്മഭാവംകൊണ്ടു ഫലാനഭ്രതിയുണ്ടാവില്ല, ദേവതാഭാവംകൊണ്ടെ അതു ണ്ടാവൂ. അതിനാൽ അങ്ങനെ ചെയ്യണമെന്നാണം ശ്രത്യഭിപ്രായവും.

## സു: \_\_ആസിനഃ സംഭവാൽ \_\_7.

ശബ്ദായ്ഥം:—.അസീനഃ=ഇരുന്നാലാണം', സംഭ വാൽ=നിവ്വിഘ്ലമായി ഉപാസനം ചെയ്യാൻ സാധിക്ക ഡതെന്നതിനാൽ ഇരന്നേതന്നെയാണം' ചെയ്യേണ്ടത്ം.

സാരം:\_\_ശ്രവണമനനവിചാരങ്ങളെക്കൊണ്ട് ക രാറ്റംജ ബ്രഹ്മതതപമാകന് പരമാത്മാവിനെ ഏത്ര ത്രപ

ത്തിൽ അറിയാൻ കഴിഞ്ഞിട്ടുണ്ടോ; ആ സ്വത്രപത്തിൽ മുറിവില്ലാതെ ഏകാഗ്രചിത്തംകൊണ്ട്് അനുസൂരിക്കുന്ന തിനാണ് ഉപാസനമെന്നു പറയുന്നത്ല്. പ്രസ്തത ഉപാ സനം മറെറാന്നിനെയും ശ്രദ്ധിക്കാതെ സ്വസ്ഥമായി ഇരുന്നകൊണ്ടാണ് ചെയ്യേണ്ടതും. എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ മററു സമയങ്ങളിലൊക്കെ മനസ്സ് കാരോ പ്രകാരത്തിൽ വിഷ്ഷിപ്തമായിരിക്കും. അതിനാൽ അപ്പഴൊന്നം ഉപാ സനം പ്രായോഗികമല്ല. സ്വസ്ഥമായിരുന്നു ചിത്തത്തെ ഏകാഗ്രമാക്കിക്കൊണ്ടുതന്നെയാണുപാസിക്കേണ്ടത്ര്. ഈ സംഗതി സ്മുതികളിൽ വിസ്തരിച്ചുപനുസിച്ചിട്ടുമണ്ട്.

#### സു:\_\_ല്യാനാച്ച് \_\_8.

ശബ്ദാത്ഥം.\_. ്്യാനാൽ ച⊨ദ്ധ്യാനസമ്പ്രദായംകൊ ണ്ടം ഉപാസനം ഇരുന്നാഌ° ചെയ്യേണ്ടതെന്നു വെളി വാവുന്നണ്ടു°.

സാരം: ഇഷ്ടദേവതാദ്ധ്യാനം കരുപ്രകാരത്തിൽ ഉപാസനംതന്നെയാണം'. അതു് ഇരുന്നു് ഏകാഗ്രമായ ചിത്തംകൊണ്ടാണം' ചെയ്യാറുള്ളതെന്നതുകൊണ്ടും ഉപാ സനം ഇരുന്നതന്നെയാണം' ചെയ്യേണ്ടതെന്നു വരുന്നു.

#### സു:.\_.അചലതചം ചാപേക്ഷു.\_\_9.

ശബ്ദാത്ഥം:...പലച്ചടാതെ, അലലതചം=ശരീര ത്തിൻെറ നിശ്ചലതയെ, അപേക്ഷു=ആശ്രയിച്ചുകൊ ണ്ടു ശ്രതി ഉപദേശിച്ചിട്ടുണ്ടെന്നതുകൊണ്ടം വൃക്തമാ പൂന്നം. സാരം:\_\_\_\_

"ത്രിരുന്നതം സ്ഥാപു സമം ശരീരം എടീന്ദ്രിയാണി മനസാ സന്നിവേശ്യ ബ്രഹ്മോഡുപേന പ്രതരേത വിദ്വാൻ സ്രോതാംസി സവ്വാണി ഭയാവഹാനി??

എന്നിങ്ങനെ ശേപതാശപതരോപനിഷത്തിൽ പറയുന്നു. ബ്രഹ്മപ്രാപ്തിക്കവേണ്ടി ദ്ധ്യാനാഭ്യാസത്തെ ചെയ്യുന്ന ആറാം ശിരസ്സ്റ്റ്, കണ്ഠം, ശരീരം ഇവയെ ഒരേ പടിയിൽ പൊക്കിനിത്തി ഇന്ദ്രിയങ്ങളെയും മനസ്സിനെയും ഹ്ലദയ ത്തിൽ അടക്കി സുദീഘമായി പ്രണവോച്ചാരണം ചെ യ്കകാണ്ടു ദ്ധ്യാനിക്കണമെന്നാണല്ലോ അതിന്റെ അ ത്ഥം ഈ മന്ത്രംകൊണ്ടു ദ്ധ്യാനത്തിന്നു ശരീരം നിശ്ച ലമായിരിക്കണമെന്നു സ്പപ്പമോവുന്നു. അതുകൊണ്ടും ഇ ഒന്നുതന്നെയാണം ഭ്യോനം ചെയ്യേണ്ടതെന്നു വ്യക്ത മാവുന്നു.

# സു:\_സൂരന്തി ച\_10.

ശബ്ദാത്ഥം:\_\_ച≞ക്ടാതെ, സൂരന്തി₌സ°മുതികളം ഇതിനെ വൃക്തമാക്കന്നം.

സാരം:\_\_

"സമം കായശിരോഗ്രീവം ധാരയന്നചലം സ്ഥിരഃ സംപ്രേക്ഷ്യ നാസികാഗ്രം സചം ദിശശ്ചാനവലോകയൻ<sup>>></sup>

എന്നിങ്ങനെ ദ്ധ്യാനത്തിനിരിക്കേണ്ട ക്രമത്തെ ഭഗവൽ ഗീത തുടങ്ങിയ സ<sup>ം</sup>മുതികളിലും പറയുന്നുണ്ടല്ലോ. അതു

#### 512 ബ്രഹ്മ**സ്ത്രം**

കൊണ്ടും നിരന്തരചിന്തനസചത്രപമായ ദ്ധ്യാനാഭ്യാസം ഇരുന്നതന്നെയാഞ<sup>്</sup> ചെയ്യേണ്ടതെന്നു വരുന്നു.

സു: യത്രൈകാഗ്രതാ തത്രാവിശേഷാൽ 11. ശബ്ദാത്ഥം: അവിശേഷാൽ = മനസ്സിനെ ഇന്ന സ്ഥാനത്ത് എകാഗ്രമാക്കിത്തീക്കണമെന്ന നിബ്ദന്ധമി ല്ലാത്തതിനാൽ, യത്ര = ഏത്ര സ്ഥാനത്ത്ര°, ഏകാഗ്രതാ = എകാഗ്രത സുഗമമായിത്തീരുന്നുവോ, തത്ര = അവിടെ എകാഗ്രമാക്കിത്തീക്കേയം വേണം.

സാരാ: \_\_' സമേ ശ്രാപൗ......''എന്നു തുടങ്ങുന്ന മന്ത്രാകൊണ്ടു ശേചതാശചതരോപനിഷത്തിൽ ഒരു പ്ര ത്യേകസ്ഥലത്തിരിക്കണമെന്ന നിദ്ദേശമില്ല മനസ്സി ന്ന് അനുകൂലമായ പ്രദേശമായിരിക്കണമെന്നേ വിവക്ഷ യുള്ള. ''ശുരചൗ ദേശേ......'' എന്നു തുടങ്ങുന്ന ശ്ലോകം കൊണ്ടു ഭഗവൽഗീതയിലും അതുതന്നെയാണ് സ്ലൂചി പ്പിച്ചിരിക്കുന്നതു്. അതിനാൽ എവിടെയിരുന്ന സ്ലോചി പ്പിച്ചിരിക്കുന്നതു്. അതിനാൽ എവിടെയിരുന്നു ഭ്യോം നാഭ്യാസം ചെയ്യണമെന്ന പോദ്യമാവശ്യമില്ല. എവി ടെയിരുന്നാൽ മനസ്സ് വേഗത്തിൽ പ്രശാന്തവും ഏകാ ഗ്രവുമായിത്തീരുമോ അവിടെയിരുന്നു മനസ്സിനെ ഏകാ ഗ്രമാക്കിത്തീത്ത ഭ്യോനാഭ്യാസത്തെ ചെയ്യണമെന്നേ വിവക്ഷയുള്ള.

സു:.\_\_ആ പ്രായണാൽ തത്രാപി ഹി ദൃഷ്ടം\_12

ശബ്ദാത്ഥം: .....ആ പ്രായണാൽ = മരണപയ്യന്തം ഉ പാസനം ചെയ്യേണ്ടതാണും, ഹി = എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ, തത്ര അപി ദ്വഷ്ടം = മരണസമയത്തും ഉപാംസനം ചെയ്യ ന്നതായിക്കാണാവുള്ള തുകൊണ്ടുതന്നെ.

## നാലാമധ്യായം പാരം 1 513

സാരം:\_\_എത്ര കാലമാണം° ദ്ധ്യാനാഭ്യാസത്തെ ചെയ്യേണ്ടതു<sup>ov</sup> എന്നാണടുത്ത ചോദ്യം. അതിനും വാ നിയമമൊന്നമില്ല. അതിനാൽ മരണ സൂവത്തിൽ പയ്യന്തം ഉപാസിക്കണമെന്നാണം° ശ്രതിസ°മതികളുടെ സിദ്ധാന്തം. സാധകന്മാർ അങ്ങന ചെയ്യാറുമുണ്ടും. സാധകനായിരിക്കും കാലത്തോളം അങ്ങനെ ചെയ്യുകയും അല്ലെങ്കിൽ യോഗഭ്രംശം വന്നുചേരാനിടയാ പേണം. അതും ഭഗപൽഗീതയിൽ പറഞ്ഞിട്ട യെന്നും പരാം. ണ്ട്<sup>ം</sup>. കൂടാതെ മരണപയ്യന്തമപാസിക്കണമെന്നു ഗീത യിൽ പല പ്രാവശ്യം പറഞ്ഞിട്ടുണ്ടും. അതുപോലെ ഛാന്ദോഗ്യോപനിഷത്തിലും പ്രശ്നോപനിഷത്തിലും പറ ഞ്ഞിട്ടുണ്ടും. "സ ഖലേപവം വത്തയൻ യാവദായുഷം ബ്രഹ്മലോകമഭിസംപദ്യതോ?. അവൻ ആയുഷ്ഷാലം മുഴ പൻ ഇങ്ങനെ ചെയ്താൽ അന്ത്യത്തിൽ ബ്രഹ്മലോകത്തെ പ്രാപിക്കം. എന്നിങ്ങനെ പ്രജാപതിയുടെ വചനമായി ഛാന്ദോഗ്യോപനിഷത്തിൽ പറയുന്നണ്ട്. പ്രശ്നോപ നിഷത്തിലും ഈ വിഷയം ചച്ച ചെയ്യപ്പെടുന്നണ്ടും. സത്യകാമൻ പിപ്പലാദമഹഷിയോട്ട ചോദിക്കയാണം. മരണപയ്യന്തം പ്രണവത്തെ ഉപാസിക്കുന്നവൻ ഏത്ര ലോകങ്ങളെയൊക്കെ പ്രാപിക്കമേന്നു്. അതിനു പിപ്പ ലാദൻ മറുപടി പറഞ്ഞു. ഓങ്കാരത്തിൻെറ പ്രഥമദ്വി തീയമാത്രകളുടെ ഉപാസനംകൊണ്ട് ഈ ലോകത്തെയും സചഗ്ഗ്ലോകത്തെയും പ്രാപിജ്ഞം. തൃതീയമാത്രോപാസ നംകൊണ്ടു തേജോമയമായ ആദിതുലോകത്തെ പ്രാപി ക്കും. അനന്തരം അവിടെവെച്ചു സപ്പം വളയൂരിപ്പോ 27\*

#### ബ്രഹ്മ**സുത്രം**

വുംപോലെ എല്ലാ പാപങ്ങളിൽനിന്നും മുക്തനായി ത്തീരുമ്പോറം സാമഗാനങ്ങളുടെ അധിദേവതയാൽ ബ്രഹ്വോകത്തെക്കടി പ്രാപിപ്പിക്കപ്പെട്ടം. അവിടെ വെച്ച<sup>°</sup> ആ ജീവൻ ജീപഘനസചത്രപിയം സവ്വാന്ത യ്യാമിയമായ ഹിര**ണ**്യഗഭ്നെ സാക്ഷാൽക്കരിക്കുകയും ചെയ്യം എന്നു്. ഇങ്ങനെ മരണപയ്യന്തം ഉപാസനം **ചെ**യ്യേണ്ടതാണെന്നു ശ്രതിസ°മുതികളിൽ പലപ്രാവ ശ്യം പറഞ്ഞതായിക്കാണുന്നതിനാൽ സാധകൻെറ ഉ പാസനാകാലം മരണപയ്യന്തംതന്നെയെന്നു കണക്കാ ജീവിതകാലത്ത്ര° എപ്പോഴെങ്കിലുമൊരിക്കൽ ക്കണം. പരമാത്മാവിൻറ ദശ്നം സാധിച്ചൊരാറം പിന്നെയെ പ്പോഴം ആ പരമാത്മാപിൽനിന്നു പേറെയാവുന്നില്ല. എന്നാൽ അങ്ങനെയുള്ളൊരാറ്റംകൂടി ആജീവനാന്തം ഉപാസനം ചെയ്യന്നു. ആ സ്ഥിതിക്കു കേവലം സാധ കൻ മാത്രമായൊരാറാ ജീവിതാവസാനംവരെയും ഉപാ സനം ചെയ്യണമെന്നു പറയേണ്ടതില്ലല്ലോ. അതിനാൽ ഉപാസനകാലം മരണപയ്യന്തംതന്നെ.

# സു:...തദധിഗമ ഉത്തരപൂവ്വാഘയോരശ്ലേഷ വിനാശൌ തൽവ്യപദേശാൽ....13.

ശബ്ദാത്ഥം: തദധിഗമേ = പരമാത്മപ്പാപ്തിയിൽ, ഉത്തരപൂവ്വാഘയോഃ=പിന്നീട്ടണ്ടാവുന്നവയും മമ്പുണ്ടാ യിരുന്നവയുമായ പാപങ്ങളുടെ, അശ്ലേഷവിനാശൌച ക്രമണയുള്ള ക്ഷയവും നാശവും സംഭവിക്കുന്നു, തൽ വ്യപദേശാൽ=എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ ശ്രതിയിൽ അങ്ങ നെ പറഞ്ഞിരിക്കുന്നതുകൊണ്ടുതന്നെ.

514

#### നാലാമധ്യായം\_പാഭം 1 515

സാരം:\_\_\_ഛാങോഗ്യോപനിഷത്തിൽ ''യഥാ പ ഷ്കരപത്ര ആപോ ന ശ്ലിഷ്യന്ത ഏവമേവംവിദി പാപം കമ്മ ന ശ്ലിഷ്യതോ. താമരയില എപ്രകാരം ജലത്തോടു കൂടിച്ചേര്ന്നില്ലയോ; അതുപോലെ ആത്മജ്ഞാനസമ്പ ന്നനായ മഹാത്മാവിൽ പാപം പററിക്കടി നില്ലംന്നില്ല വേറെ ശ്രതികളിലം എന്നു പറയുന്നു. ഇതുപോലെ അവിടവിടെ പറയന്നണ്ട്<sup>ം</sup>. **അ**തുകൊണ്ടു<sup>ം</sup> ആത്ഥജ്ഞാ നംകൊണ്ട ജീവനുക്തനായ മഹാത്മാവിൽ മന്പുണ്ടായി രുന്നതോ പിന്നീട്ടണ്ടാവാൻ പോവുന്നതോ ആയ യാ തൊരു പാപകമ്മവും പററിച്ചേൻ നില്ലൂന്നില്ലെന്നു സി ഞ്ഞാനപ്രാപ്ലിക്കശേഷം പിന്നീടെങ്ങനെ ഭധമാവുന്നു. യാണും പാപമുണ്ടാവുന്നതെന്നാണെങ്കിൽ ലോകസംഗ്ര ഹത്തിനവേണ്ടി പിൽക്കാലത്തു ചെയ്യപ്പെടുന്ന കമ്മങ്ങ ളെക്കൊണ്ടുണ്ടാവും. അങ്ങനെയുണ്ടായാൽക്കൂടിയും ജ്ഞാ നി കേവലം ന'ഷ്കാമനും നിസ്സംഗന്ദമാണെന്നതിനാൽ ഒരു കമ്മവും ജ്ഞാനിയിൽ പററിച്ചേരുന്നില്ല.

#### സു:-\_\_ഇതരസ്യാപ്യേവമസംശ്ലേഷഃ പാതേ തു\_\_14.

ശബ്ദാത്ഥം: ഇതരസ്യ അപി = പുണുകമ്മത്തി നെറയും, എവം=ഇപ്രകാരം, അസംശ്ലേഷഃ=സംബന്ധ മില്ലായ്മയും നാശവുമാണം° സംഭവിക്കുന്നതെന്നു കരുത ണം, എന്തുകൊണ്ടെ നാൽ, പാതേ തുലംശരീരപാതത്തോ ടെ ജ്ഞാനി ബ്രമ്മപ്രാപ്തനായിത്തീരുന്നു. അവിടെ കമ്മം തടസ്ഥമാവുന്നില്ലെന്നതുകൊണ്ടുതന്നെ.

#### <u>ബ</u>ഹ്മസൂത്രം

സാരം: പാപകമ്മങ്ങളുടെ സംബന്ധത്തെപ്പാറി യാണല്ലോ പൂവ്വസ്ത്രത്തിൽ പറഞ്ഞത്ള്. എന്നാൽ പണ്യകമ്മങ്ങാം ജ്ഞാനിയിൽ പററിച്ചേന്ത നില്ലംന്ത് ണ്ടോ എന്നാണെങ്കിൽ അതും സംഭവിക്കുന്നില്ല. എല്ലാ വിധ കമ്മങ്ങളിൽനിന്നും അതീതനായിത്തീരുന്ന ജീവ ന്റക്കനായ ജ്ഞാനി. പണ്യപാപങ്ങാം രണ്ടിൽനിന്നും ജ്ഞാനി അതീതനായിത്തീരുന്നും വിഹാതത്തോടെ പ്രാ രബ്ലകമ്മംകൂടി വിട്ടപോവുന്ന ജ്ഞാനി ബ്രഹ്മപ്രാപ്തിക്ക് ബൈികാരിയായിത്തീരുന്നു. അതിനാൽ ജീവനുക്തനായ ജ്ഞാനി പണ്യപാപാത്മകങ്ങളായ എല്ലാവിധ കമ്മങ്ങ ളിൽനിന്നും അതീതനായിത്തീരുന്നു.

#### സൂ: ... അനാരബ്ലകായ്യേ ഏവ തു പൂവ്വേ തദവധേഃ ....15.

ശബ്ദാത്ഥം: \_\_\_\_\_\_\_ എന്നാൽ, അനാരബ്ലകായ്യേ=ഫ ലഭ്ടക്തി ആരംഭിച്ചിട്ടില്ലാത്ത പണ്യപാപാത്മകങ്ങളായ, പൂവ്വേ=പൂവ്വകമ്മങ്ങാം മാത്രമേ നശിക്കുന്നുള്ളവെന്നാണം പറഞ്ഞതും. തദവധേഃ=ഫലഭ്ടക്തി ചെയ്തകൊണ്ടിരിക്കു ന്ന പ്രാരബ്ലകമ്മം ശരീരാവധിവരെ നിലനില്ലംന്നതു മാണം".

സാരം: ഇവിടെ ഒരു സംശയമുണ്ടാവാം. ജ്ഞാന സമ്പന്നനായ ജീവന്ദുക്തൻെറ പൂവ്വാപരങ്ങളായ എല്ലാ കമ്മങ്ങളം നശിക്കുന്നവെന്നു പറഞ്ഞു. എന്നാൽ പിന്നെ ശരീരം നിലനില്ല<sub>8</sub>ന്നതെങ്ങനെയാണം<sup>o</sup>? കമ്മഫലഭ്ടക്തി ക്കവേണ്ടി മാത്രമാണം<sup>o</sup> ശരീരം നിലനില്ല<sub>8</sub>ന്നതെന്നു

#### നാലാമധ്യായം \_പാദം 1 517

പ്രസിദ്ധമാണം' എന്നു'. അതിനെറ മറുപടിയാണം' ഈ സൂത്രംകൊണ്ടു പറയുന്നതു്. ജ്ഞാനിയുടെ പൂവ്വാ പരങ്ങളായ പുണുപാപകമ്മങ്ങളെല്ലാം നശിക്കന്നപെ ന്നു പറഞ്ഞതു സഞ്ചിതങ്ങളും ആഗന്തുകങ്ങളുമായ കമ്മ ങ്ങളെ അടിസ്ഥാനപ്പെടുത്തിക്കൊണ്ടാണം°. അല്ലാതെ പ്രാരബ്ലകമ്മത്തെ സൂരിച്ചുകൊണ്ടല്ല ഫലഭ്ഭക്തി തുടങ്ങി കഴിഞ്ഞവയാണം" പ്രാര്ണ്ണകമ്മങ്ങറം ശരീരമുണ്ടായ ഇം നിലനില്ല<sub>ഴ</sub>ന്നതും പ്രാരബ്ധകമ്മം ഹേതുവായിട്ടാണു°. അതിനാൽ ശരീരചാതംവരെ പ്രാരബ്ലകമ്മം നിലനി <del>ല്ലൂ</del>ന്നവെന്നതു സ്ഥാഭാവികം മാത്രമാണു്. ഛാങ്ങോഗ്യോ പനിഷത്തിൽ ഈ വിഷയം പറഞ്ഞിട്ടമുണ്ടും. ഞ്ഞി നാൽ ജ്ഞാനിയുടെയും ശരീരം നിലനില്ലാൻ പിരോധ മില്ല. ജ്ഞാനപ്രാപ്പിക്കശേഷം ശരീരം നിലനില്ലി ല്ലെന്നു പന്നാൽ പിന്നെ ജ്ഞാനോപദേഷ്ടാക്കളില്ലാതാ വുകയും ചെയ്യമല്ലോ. പരമ്പരാഗതമായ ഉപദേശസമ്പ്ര ദായം നിലനിന്നു വരുന്നതുകൊണ്ടു ജ്ഞാനപ്രാപ്തിക്കു ശേഷം ശരീരം നിലനില്ല<sub>ദ</sub>ന്നുചെന്നതു സ്പഷ്ടവുമാണം<sup>ം</sup>. അങ്ങനെ നിലനില്ലുന്നതുകൊണ്ടു. ജ്ഞാനപ്രാപ്തിയില്ലെ ന്നും വരുന്നില്ല. ജീവന്മക്തന്മാരായ ജ്ഞാനികളിലും ശരീരപാതംവരെ പ്രാരബ്ബകമ്മം നിലനി<del>ല്ലൂ</del>ന്നവെന്നു താല്പയ്യം.

## സു:\_\_അഗ്നിഹോത്രാദി തു തൽ\_\_ കായ്യായൈവ തദ്ദൾനാൽ\_\_16.

ശബൃായ്ഥം: \_ അഗ്നിഹോത്രാദി തു₌അഗ്നിഹോത്രം തുടങ്ങിയ ആശ്രമോചിതങ്ങളായ വിഹിതകമ്മങ്ങളാക

#### ല്പഹ്മതം

ട്ടെ, തൽകായ്യായ ഏവ=അവയടെതന്നെ നിലനില്പി അവേണ്ടി മാത്രമാണം', തദ്ദശനാൽ=എന്ത്രകൊണ്ടെ ന്നാൽ അങ്ങനെ ശ്രതിയിൽ പറയന്നതുകൊണ്ടുതന്നെ.

സാരം: \_\_ ജ്ഞാനികഠാക്ക് യാതൊരു പ്രകാരത്തിലും കമ്മസംബന്ധമുണ്ടാവുന്നില്ലെങ്കിൽ **ത**ശ്രമകായ്യങ്ങളാ യ അഗ്നിഹോത്രാദികമ്മങ്ങ**ാം അവരും** ചെയ്യണമെന്നു പിധിച്ചതെന്തിനാണെന്നു സംശയമുണ്ടാവാം. തത്തൽ കമ്മങ്ങളടെ രക്ഷക്കവേണ്ടിയും ലോകസംഗ്രഹത്തിനു വേണ്ടിയും മാത്രമാണം<sup>°</sup> ജ്ഞാനികഠാക്ക<sup>ം</sup> അഗ്നിഹോത്രാ ദികമ്മങ്ങളെ വിധിച്ചിരിക്കുന്നതു°. അല്ലാതെ അവക്ക തത്തൽകമ്മങ്ങളിലോ അവയുടെ ഫലങ്ങളിലോ യാ തൊരു തഘുയ്യവുമില്ല. അവ ജ്ഞാനികളെ യാതൊരു പ്രകാരത്ത<sup>ി</sup>ലും ബന്ധിക്കന്നുമില്ല. എന്നിരുന്നാലും **ത** വർ ചെയ്യന്നു എന്നുള്ള ലോകസംഗ്രഹത്തിനു' അ ത്യാവശ്യമാണ്ട്. വലിയവർ എന്തു ചെയ്യന്നു; എങ്ങനെ ജീപിക്കന്നു എന്നു നോക്കിയാണല്ലോ മറ്റുള്ളവർ ചെ യ്യന്നതും. അതിനാൽ ജ്ഞാനികളം അഗ്നിഹോത്രാദി ആശ്രമകായ്യങ്ങളെ ചെയ്യേണ്ടതാണാം. ഈ വസ്തത് ശ്ര തിയിലം ഭഗവൽഗീതാദി സ°മുതികളിലം പറഞ്ഞിട്ട മുണ്ട്. എന്നാൽ സാധാരണ ഒരാറ്റം അഗ്നിഹോത്രാദി കമ്മങ്ങളെ ഉപേക്ഷിച്ചാൽ ഭ്രഷ്ടനാവുന്നതുപോലെ നി സ്സംഗനായ ജ്ഞാനി ഭ്രഷ്ടനാവന്നില്ല. എങ്കിലും ജ്ഞാ നികളം വിഹിതകമ്മങ്ങളെ അവയുടെ രക്ഷക്ഷവേണ്ടി യെങ്കിലും ചെയ്യേണ്ടതുമാണം".

സു: \_\_അതോ*f*ന്യാവി ഹ്യേകേഷാമഭയോ:\_17

ശബ്ദാത്ഥം: \_\_അതഃ = പറയപ്പെട്ട ആശ്രമകമ്മങ്ങ ളിൽനിന്ന്, അനുാ അപി = അനുങ്ങളായ ശാസ്ത്രീയ കമ്മങ്ങളം, ഉഭയോഃ = ജ്ഞാനിക്കം സാധകന്ം രണ്ടു കൂട്ട ക്കം, ഏകേഷാം ഹി = ചില ശാഖക്കാരടെ മതപ്രകാരം വിഹിതങ്ങളാണെന്ന പറയുന്നങ്ങല്ലോ.

സാരം:....ആശ്രമകമ്മമായ അഗ്നിഫോത്രമൊഴിച്ച<sup>°</sup> അന്യങ്ങളായ ശാസ്ത്രീയകമ്മങ്ങളും ജ്ഞാനിക്കു കത്തവു ങളാണോ എന്ന സംശയത്തിന് മറുപടി പറകയാണം'. ചില ശാഖക്കാരേടെ മതപ്രകാരം അഗ്നിഹോത്രം മാത്ര അന്യങ്ങളായ ശാസ്ത്രീയകമ്മങ്ങളം ജ്ഞാനിക്കു @₽; കത്തവൃങ്ങളാണെന്നു പറയുന്നുണ്ടു°. ''കവ്വന്നേവ കമ്മാ ണി ജിജീവിഷേച്ഛതം സമാഃ'' എന്ന ശ്രുതിവാക്യത്തെ യാണും അവരതിനു പ്രമാണമായിക്കാണിക്കുന്നതും. വി ഹിതങ്ങളായ എല്ലാ കമ്മങ്ങളെയും ചെയ്തുകൊണ്ടുതന്നെ പൂണ്ണായസ്റ്റ് മഴവൻ ജീവിക്കാൻ ഇച്ഛിക്ക്ണമെന്നാണ ല്ലോ മന്ത്രാത്ഥം. അതു ജ്ഞാനിക്കും സാധകനം എല്ലാ വക്കം ബാധകമാണെന്നാണം° ചില ശാഖക്കാരുടെ സി "അവിദ്യയാ മുത്യം തീത്തചാ വിദ്യയാമതമ ദ്ധാന്തം. ശ്നതോ' എന്നതു വിഹിതകമ്മാചരണം ജ്ഞാനികഠം ക്കും ഒഴിക്കാൻ പാടില്ലാത്തതാണെന്നതിൻെറയും, കമ്മം കൊണ്ടു മോക്ഷം തടസ്ഥപ്പെടുന്നില്ലെന്നതിൻറെയും പ്ര മാണമാണെന്നം അവർ പറയന്നു. വിഹിതകമ്മാനു ഷാനംകൊണ്ടു സംസാരത്തെ അല്ലെങ്കിൽ അജ്ഞാന ത്തെ ജയിച്ചു ജ്ഞാനംകൊണ്ടു മക്തിയെ പ്രാപിക്കുന്ന, എന്നാണും മത്രാത്രമെന്നും പറയുന്നു. ജ്ഞാനി കമ്മം

#### ബഹ്മതം

ചെയ്താലും ഇല്ലെങ്കിലും ബന്ധമുണ്ടാവുന്നില്ലെന്നതാണും പാമാത്ഥം ആസ്ഥിതിക്കു ചെയ്താലും ഇല്ലെങ്കിലും വിരോധമില്ലതാനും.

സു:\_\_യദേവ വിദൃയേതി ഹി.\_\_18.

ശബ്ദാത്ഥം: .....യൽ ഏവ =യാതൊര കമ്മംതന്നെ, വിദ്യയാ = ജ്ഞാനത്തോട്ടുള്ളടി, ഇതി ഹി = എന്നിങ്ങനെ ശ്രതിയിൽ നിപ്പ പനമുള്ള തുകൊണ്ടു ജ്ഞാനം കമ്മത്തി നെറ അംഗമാപാൻ സാദ്ധ്യതയുണ്ട്.

സാരം:....യാതൊരു കമ്മംതന്നെ വിദ്യയോടും ശ്ര ദ്ധയോടും രഹസ്യജ്ഞാനത്തോടും കൂടിയായാൽ കൂടുതൽ ഫലസന്ഥനമായിത്തീര്മമെന്നു ശ്രുതിയിൽ പറയുന്നു ണ്ടു°. എന്നാൽ പറയുന്നതു ഛാന്ദോഗ്യോപനിഷത്തിൽ കമ്മത്തിൻെറ അംഗമായ ഉൽഗീഥത്തിൻെറ ഉപാസ നക്രമത്തിലാണ്ം. അതിനാൽ ആ മന്ത്രത്തിന്നും ഉപാ സനത്തോടല്ലാതെ ആത്മജ്ഞാനത്തോടു പിശേഷിച്ച സംബന്ധമൊന്നമില്ല. അതുപോലെ അതിൽ പറഞ്ഞ വിദ്യ ഉപാസനമല്ലാതെ **ബ്രഹ്മപിദ്യയമല്ല. അ**തിനാൽ മോക്ഷാത്ഥിയായ ജ്ഞാനിയുടെ പരമാത്തോപാസനവു മായി ഈ മന്ത്രത്തിന്നു യാതൊരു സംബന്ധവുമില്ല. ഈ കാരണത്താൽ ഉപാസനാവിഷയത്തിൽ പറയപ്പെട്ട പിദ്യ കമ്മത്തിൻെറ അംഗമാപാമെന്നല്ലാതെ ബ്രഹ്മ വിദ്യക്ക കമ്മവുമായി യാതൊരു സംബന്ധവുമില്ല കമ്മ ത്തിൻറ് അംഗമാണ് വിദ്യയെന്നം, കമ്മജ്ഞാനങ്ങറം ക്ക സമുച്ചയമുണ്ടെന്നും ചിലർ പറയാറുണ്ടും. അതു ശരിയല്ല. ്ബ്രഹമവിദ്യക്ക കമ്മവുമായി യാതൊര സം ബന്ധവുമില്ല.

## സു:....ഭോഗേന തചിതരേ ക്ഷപയിതചാ സംപദ്യതേ...19.

ശബ്ദാത്ഥം: ഇതരേ ഇ=പ്രാരബ്ല@പങ്ങളായ പ ണുപാപകമ്മങ്ങളെ, ഭോഗേന=അനഭവംറകാണ്ട്, ഷ പയിതപാ=നശിപ്പിച്ചിട്ട്, സംപദുതേ പരമപദത്തെ പ്രാപിക്കന്നം.

സാരം: ഇഞാനിയുടെ പ്രാരബ്ലം എപ്പോഴാണവ സാനിക്കുന്നതെന്ന ജിജ്ഞാസയ്ക്ക മറുപടി പറയുകയാ അ<sup>°</sup>. സഞ്ചിതകമ്മങ്ങറം ജ്ഞാനംകൊണ്ടു ദഹിച്ചുപോക അവന്നിതിനുമുമ്പു പറഞ്ഞിട്ടുണ്ട്. വത്തമാനകാലത്തു ചെയ്യപ്പെടുന്ന ഒന്നും ജ്ഞാനിയെ ബന്ധിക്കുന്നില്ലെന്ന തിനാൽ ആഗന്തുകകമ്മങ്ങളും ജ്ഞാനിക്കു ബാധകമാവു നില്ല പുണ്യപാപാത്മകങ്ങളായ പ്രാരബ്ലകമ്മങ്ങറെ മാത്രമാണം പിന്നെ ബാക്കിയുള്ളത്. അവ അനുഭവി ച്ചും തീരുന്നു. അങ്ങനെ കമ്മസംബന്ധം തീരെയില്ലാ തായിത്തീരുമ്പോറം ജ്ഞാനി എല്ലാ ഉപാധിബന്ധങ്ങ ളെയും വിട്ടു കൈവലുമാകുന്ന പരമപദത്തെ പ്രാപി ക്നോ.

നാലാമങ്ധുായത്തിൽ പ്രഥമപാദം കഴിഞ്ഞു.

27\*

# ദ്വിതീയപാദം

# സു: \_വാങ°മനസി ദശനാച്ഛബ്ലാച്ച \_1.

ശബ്ദാത്ഥം:\_\_\_വാക=വാക്ക° അല്ലെങ്കിൽ ഇന്ദ്രിയ ങ്ങറാ, മനസി=മനസ്സിൽ സ്ഥിതി ചെയ്യന്നു, ദശനാൽ= പ്രത്യക്ഷമായി കാണന്നതുകൊണ്ടും, ശബ്ദാൽ ച=ശ്രതി യിൽ അങ്ങനെ പറഞ്ഞിരിക്കുന്നതുകൊണ്ടും ഇതറിയാൻ കഴിയുന്നു.

സാരം:—സാധാര്ണ കരാളടെയും ബ്രഹ്മവിദ്യോ പാസകനായ ജ്ഞാനിയുടെയും ഗതിക്കും ഏതുവരെ സാ മുതയുണ്ടെന്നു കാണിക്കലാണിവിടെ പ്രകരണവിഷയം. . അതിനെക്കാണിക്കാൻവേണ്ടി ആദ്യത്തിൽ സാധാരണ ക്കാരൻെറ ഗതിയെ നിരൂപിക്കുന്നു. ''അസ്യ സോമു! പുരുഷസു പ്രയതോ വാങ°മനസി സംപദുതേ മനഃ പ്രാണേ പ്രാണസ്തേജസി തേജഃ പരസ്യാം ദേവതായാം<sup>>></sup> എന്നു പറയുന്നുണ്ട് ഛാന്ദോഗ്യോപനിഷത്തിൽ. മരിച്ചു ശരീരത്തെ വിട്ട പരഷൺറ ഇന്ദ്രിയങ്ങറം മനസ്സിലും, മനസ്സ പ്രാണനിലും, പ്രാണൻ തേജസ്സിലും, തേജസ്സു പരദേവതയിലും സ്ഥിതിചെയ്യന്നു എന്നാണല്ലോ മന്ത്രാ പാക്ക° മനസ്സിൽ സ്ഥിതിചെയ്യന്നു എന്നു പറ ത്ഥം. ഞ്ഞതുകൊണ്ട് ഇന്ദ്രിയപ്പത്തികളെന്നല്ല, ഇന്ദ്രിയങ്ങഠം തന്നെ എന്നാണത്ഥം. മരണം ആസന്നമായ പൂരുഷ ൻറെ ഇന്ദ്രിയങ്ങളെല്ലാമടങ്ങുകയും എന്നാൽ മനസ്സു പ്ര വത്തിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കേയും ചെയ്യുന്നതായും കാണാറുണ്ട അതിനാൽ സാധാരണ ഒരാറാം മരിക്കുമ്പോറാം പ്ലോ.

ഇന്ദ്രിയങ്ങറം മനസ്സിലും, മനസ്സ പ്രാണനിലും, പ്രാണൻ തേജസ്സിലും, തേജസ്സ് പരതത്ഥത്തിലും സ്ഥിതിചെയ്ത കൊണ്ടാണ് ശരീരം വിടുന്നതെന്നു താല്പയ്യം. ഈ വസ്തത ശ്രതിയിൽ വ്യക്തമായിപ്പറഞ്ഞിട്ടുണ്ട്. കൂടാതെ പ്രത്യ ക്ഷത്തിൽ കാണകയും ചെയ്യാം.

#### സു:\_ഞത ഏവ ച സവ്വാണ്യന\_2.

ശബ്ദാത്ഥം:\_\_ഞതഃ ഏവ ച=ഈ കാരണത്താൽ തന്നെ, സവ്വാണി=എല്ലാ ഇന്ദ്രിയങ്ങളം, അനം=വാഗി ന്ദ്രിയത്തോടുകൂടി മനസ്സിലടങ്ങന്നുവെന്നു ധരിക്കേണ്ട താണം".

സാരം: പാഗിന്ദ്രിയത്തെയാണല്ലോ മനസ്സിൽ അടങ്ങുന്നവെന്ന മന്ത്രത്തിൽ പറഞ്ഞത്ത്. അതുകൊണ്ട് എല്ലാ ഇന്ദ്രിയങ്ങളം മനസ്സിലടങ്ങുന്നവെന്നങ്ങനെ സിദ്ധിക്ഷന്നവെന്നാണെങ്കിൽ പറയാം. ഇവിടെ വാഗി ന്ദ്രിയമെന്നു പറഞ്ഞത്ത് കരിന്ദ്രിയത്തെമാത്രം ഉദ്ദേശിച്ചാ ന്ദ്രിയമെന്നു പറഞ്ഞത്ത് കരിന്ദിയത്തെമാത്രം ഉദ്ദേശിച്ചാ ൺ്. മരണം ആസന്നമായൊരാളുടെ വാഗിന്ദ്രിയം മാത്ര മല്ല; എല്ലാ ഇന്ദ്രിയങ്ങളം കമ്മരഹിതങ്ങളം ലീനങ്ങള മായിക്കാണാറുണ്ട്. അതുകൊണ്ടതന്നെ ബോധിക്കാൻ കഴിയും എല്ലാ ഇന്ദ്രിയങ്ങളം മനസ്സിലടങ്ങുന്നവെന്നം. കൂടാതെ പ്രശ്നേപനിഷത്തിൽ ''തസ്മാദ്യപരാന്തത്തോം പന്ദ്രവമിന്ദ്രിയെം മനസി സംപദ്യമാനെം?' എന്നു പറയുന്നു. മരണസമയത്ത്ത ശരീരത്തിൻെറ ചൂട്ട പോയി തണപ്പോയാൽ ആ ജീവാത്മാവും ഇന്ദ്രിയങ്ങളോടുകൂടി

#### 524 ബ്രഹ്മസൂത്രം

മനസ്സിലിരുന്നു പുനജ്ജന്മത്തെ പ്രാപിക്കാൻ പോകയാ ണെന്നറിയണം, എന്നാണല്ലോ മന്ത്രാത്ഥം. ഇവിടെ ഇന്ദ്രിയശബ്ദത്തെ ബഇവവനത്തിലാണുപയോഗിച്ചി രിക്നോതും. അതുകൊണ്ടും എല്ലാ ഇന്ദ്രിയങ്ങളും മന സ്സിൽ അടങ്ങുന്നുവെന്നു സ്പഷ്ടമാവുന്നുണ്ടല്ലോ.

# സു:....തന്മനഃ പ്രാണ ഉത്തരാൽ....3.

ശബ്ദാത്ഥം: \_\_ഉത്തരാൽ=മന്ത്രത്തിലെ ബാക്കി ഭാ ഗത്തിൻെറ കഥനംകൊണ്ട്, തൽ മനഃ=ഇന്ദ്രിയങ്ങളോടു കൂടിയ ആ മനസ്സ്, പ്രാണേ=പ്രാണനിലും സ്ഥിതി ചെയ്യുന്നുവെന്ന ബോധിക്കാം.

സാരം:...പൂവ്വോക്തശ്രതിയിലെ അനന്തരവാക്യം കൊണ്ട് എല്ലാ ഇന്ദ്രിയങ്ങളോടുംകൂടിയ മനസ്സ പ്രാണ നിലാണ് സ്ഥിതിചെയ്യുന്നതെന്നും ബോധിക്കാം.

## സു:\_\_സോ*f*ദ്ധ്യക്ഷേ തട്ടപഗമാദിഭ്യഃ\_\_4.

ശബ്ദാത്ഥം: \_\_തടുപഗമാദിഭ്യഃ = ജീവാത്മാവിന്റെ ഗമനാഗമനാദി വണ്ണനങ്ങളെക്കൊണ്ട്, സഃ=ഇന്ദ്രിയ മനസ്സകളോടുകൂടിയ ആ പ്രാണൻ, അദ്ധ്യക്ഷേ=തന്റെ നിയാമകനായ ജീവാത്മാവിലാണം° സ്ഥിതിചെയ്യുന്ന തെന്നം ബോധിക്കാം.

സാരം: ബ്ലഹദാരണുകോപനിഷത്തിൽ മരണ സമയത്ത ജീവാന്മാവു നേത്രഭവാരത്തിൽക്കൂടിയോ അ ഥവാ ബ്രഹ്മരസ്രത്തിൽക്കൂടിയോ അല്ലെങ്കിൽ ശരീര ത്തിലെ മറേറതെങ്കിലും ഭവാരത്തിൽക്കൂടിയോ പുറത്തു കടക്കുന്നു. അതോടെ പ്രാണനും, പിന്നാലെ ഇന്ദ്രിയ ങ്ങളം പുറത്തു കടക്ഷനുവെന്നു പറയുന്നു. ഇതിൽനിന്നു ഇന്ദ്രിയമനസ്സുകളോട്ടുകൂടിയ പ്രാണൻ ജീവാത്മാവിലി രന്നുകൊണ്ടാണ് ശരീരത്തെ വിട്ടുപോവുന്നതെന്നു സ്പഷ്ട മാവുന്നു. പ്രാണൻ തേജസ്സിലാണിരിക്കുന്നതെന്നു മ റെറാരു മന്ത്രത്തിൽ പറഞ്ഞുവെങ്കിലും ജീവാത്മാവോട്ട കൂടാതെയുള്ള പ്രാണാദികളുടെ ഗമനം അസംഭവംതന്നെ യാണെന്നു കരുതണം. അതിനാൽ മറവു ശ്രതികളുടെ അഭിപ്രായങ്ങറാകൂടി സ്വീകരിക്കേണ്ടതായിവരുന്നു. അളോട്ടുകൂടിയ പ്രാണൻ ജീവാത്മാവിലിരുന്നുകൊണ്ടാണ് ശരീരത്തെ വിട്ടുപോവുന്നതെന്നതാണയാണ് ബോധി കേണ്ടതായിട്ടിരിക്കുന്നതു്.

സു:-പഭ്രതേഷ്യ തപ്പുംതേഃ\_5.

ശബ്ദായ്മം:-\_തപ്പുംതേഃ=തദചിഷയകമായ ശ്രതി കളുടെ അഭിപ്രായപ്രകാരം, ഭൃതേഷ്യ=പ്രാണാദികൂളാടു കൂടിയ ജീവാത്മാവു സൂക്ഷൂപഞ്ചഭൂതങ്ങളിലിരുന്നാണം° പോവുന്നതെന്നും ധരിക്കണം.

സാരം: \_\_\_\_\_ൂൻപ് പറഞ്ഞ ഒരു ശ്രതിമന്ത്രത്തിൽ ഇന്ദ്രിയമനസ്സുകളോട്ടകൂടിയ പ്രാണൻ തേജസ്സിലാണിരി കന്നേതെന്ന് പറഞ്ഞുവല്ലോ. അവിടെ ജീവാത്മാവി നെക്കൂടി അടക്കിയാണ് പ്രാണനെന്നു പറഞ്ഞതെന്നു ധരിക്കണം. അങ്ങനെയാണെങ്കിൽ പ്രാണാദികളോടു കൂടിയ ജീവാത്മാവു സ്തക്ഷൂഭൂതങ്ങളിലിരുന്നാണ് ശരീര ത്തെ വിട്ടപോവുന്നതെന്നു സ്പയ്മമാവുന്നു. എങ്ങനെയെ

#### <u>ബ്രഹുത്രം</u>

ന്നാൽ തേജസ്സിൽ മററു ഭൂതങ്ങളെല്ലാമടങ്ങുന്നു. അതി നാൽ തേജസ്സിൽ ഇരിക്കുന്നുവെന്നു പറഞ്ഞാൽ ജീവാ ത്മാവും എല്ലാ കരണങ്ങളോടുംകൂടി സൂക്ഷൂഭൂതങ്ങളിലി രുന്നാണം ശരീരത്തെ വിട്ടപോവുന്നതെന്നു സിദ്ധമായി.

#### സു:\_\_നെകസ്മിൻ ദശ്യതോ ഹി\_\_6.

ശബ്ദാത്ഥം: .... ഏകസ്മിൻ=തേജസ്സാകന്ന ഒരു ജത ത്തിൽ മാത്രമിരുന്നകൊണ്ടാണം പോവുന്നതെന്നം, ന= വിശചസിക്കാൻ കഴിയില്ല, ഹി=എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ, ദശയതഃ=ശ്രതിയും സംമതിയും ജീവാത്മാവും അഞ്ച ഭതങ്ങളോടുംകൂടിച്ചേന്നിരിക്കുന്നവെന്നു കാണിക്കുന്നു.

സാരം: പപ്പപ്പപ്പകരണത്തിൽ തേജസ്തതചത്തിലി ഒന്നാണ് ജീവൻ ശരീരത്തെ വിട്ടപൊവുന്നതെന്നു പ റഞ്ഞുവല്ലോ. ആ സ്ഥിതിക്കു പഞ്ചഭ്രതങ്ങളുടെയും മാത്ര കളോട്ടക്കടിയാണ് ജീവൻ ശരീരത്തെ വിട്ടപോവുന്ന തെന്നെന്തിന്നു കരുതണം? തേജസ്തതചത്തോട്ടമാത്രം ചേന്നാണ് പോവുന്നതെന്നു ധരിച്ചാലെന്താണ് ഭോ ഷം? എന്ന സംശയത്തിന്നു മറുപടി പറകയാണീ സ്ത ത്രംകൊണ്ടു ചെയ്യുന്നത്. ജലത്തെയോ, ഭൂമിയെയോ പറയുന്ന ഘട്ടത്തിൽ ഒരു ഭൂതത്തിൻെറ കഥനംകൊണ്ടു പഞ്ചഭ്രതങ്ങളെയും ഗ്രഹിക്കണമെന്ന് ഇതിനമുമ്പു നി ദ്രേശിച്ചിട്ടുണ്ട്. അതനംസരിച്ചാണ് ഇതുവരെയുള്ള പ്ര തിപാദനങ്ങളെല്ലാമുണ്ടായത്ത്. ആ നിയമം ഇവിടേയ്ക്കം ബാധകമാണ്. കൂടാതെ ജീവൻെറ പോക്കിനെ വിവ രിച്ച അതേ പ്രകരണത്തിൽതന്നെ ഭൂജലാഗ്നികളാകന്ന

മൂന്നു ഭൃതങ്ങളേയും അവയുടെ മിശ്രണത്തെയും മാത്രമ പറഞ്ഞിട്ടുള്ള. അതുകൊണ്ടു പഞ്ചഭൃതങ്ങളേയും ഗ്രഹി കണമെന്നാണിരിക്കുന്നതും. കൂടാതെ ശ്രുതിയിൽ ജീവാ തമാവിനെ പ്പഥിവീമയൻ, അപോമയൻ, തേജോമയൻ എന്നിത്യാദിവിശേഷണങ്ങളെക്കൊണ്ടു വിശേഷിപ്പിച്ചി രിക്കുന്നതിനാലും ജീവൻ ഇന്ദ്രിയമനസ്സകളോടും പ്രാണ നോടും പഞ്ചഭൃതമാത്രകളോടും കൂടിയാണും ശരീരത്തെ വിട്ടപോവുന്നതും; അല്ലാതെ കേവലം തേജസ്തത്വത്തിൽ മാത്രമിരുന്നുകൊണ്ടല്ല എന്നുമാണും മനസ്സിലാക്കേണ്ടതും. കഠോപനിഷത്തിലും മനുസ്മതിയിലും ഈ വിഷയം കൂടുതൽ വിവരിച്ചിട്ടുമുണ്ടും.

സു: \_\_സമാനാ ചാ സ്തത്യപക്രമാദമതതചം ചാനപോഷ്യ\_\_\_7.

ശബ്ദായ്ഥം: ... ആ സ്ത്യൂപക്രമാൽ ച=ദേവയാന മാഗ്ഗത്തിൽക്കൂടെ ബ്രഹ്മലോകയാത്ര ആരംഭിക്കുന്നതു വരെ സമാനാ=രണ്ടുകൂട്ടരുടെ ഗതിയും തുല്യമാണും ച=എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ, അന്ദപോഷ്യ=സൂക്ഷൂശരീര ത്തെ സുരക്ഷിതമാക്കിത്തീത്തിട്ടാണും, അമ്പതതിം=ബ ഹലോകത്തിൽ അമ്പതെപലാഭമുണ്ടാവുന്നതും.

സാരം: ....മരണസമയത്ത് ജീപൻെറ ഗതിയെക്കു റിച്ചുള്ള വിവരണം സാധാരണ ഒരാളടെയോ; അഥവാ ബ്രഹ്മലോകത്തേയ്ക്കു പോവുന്ന തത്വജ്ഞാനിയുടെയോ എന്ന സംശയമുണ്ടാവാം. അതിനു മറുപടി പറയുക യാണീ സൂത്രംകൊണ്ടു ചെയ്യുന്നത്ര്. വാക്ക് മനസ്സിലും, മനസ്സ് പ്രാണനിലുമായി ക്ലടിച്ചേന്ദ ഭൂതമാത്രകളോടു

#### ബഹ്മതം

കൂടി ജീവൻ ഈ ശരീരത്തെ വിട്ടുപോവുമ്പോറം സുകൃത വിശേഷത്താൽ ബ്രഹ്മലോകത്തേയ്ക്കുള്ള മാഗ്ഗം തുറന്നു കിട്ടുന്നുചെന്നതു തതചജ്ഞാനിക്കു മാത്രമാണു്. എന്നാൽ അതു സാധിക്കാതിരിക്കം കാലത്തോളം തത്വജ്ഞാനി യുടേയും സാധാരണ ജനങ്ങളുടെയും മരണാനന്തരഗതി ഒരുപോലെത്തന്നെ. പറയത്തക്ക വ്യത്യാസമൊന്നമില്ല. അതിനാൽ രണ്ടിനെയും വേർതിരിച്ചു പറഞ്ഞിട്ടുമില്ല. എന്നാൽ തത്വജ്ഞാനമുണ്ടായാലും ബ്രഹ്മലോകമാഗ്ഗം എന്തുകൊണ്ടാണും തുറന്നുകിട്ടാത്തതെന്നാണെങ്കിൽ അ വിടെപ്പോയാലം അമുതത്വാനഭ്രതിക്ക സൂക്ഷൂശരീരം സുരക്ഷിതമാവേണ്ടിയിരിക്കന്നു. അതിനാൽ **സൂക്ഷൂ**ശ രീരം സുരക്ഷിതമാവാതിരിക്കും കാലത്തോളം ബ്രഹ്മലോ കമാഗ്ഗം തുറക്കപ്പെടില്ലെന്നു താല്പയ്യം. അങ്ങനെ തുറക്ക പ്പെടാതിരിക്കം കാലത്തോളം തത്വജ്ഞാനിയുടെയും സാധാരണക്കാരൻെറയും മരണവും മരണാനന്തരഗതി യുമൊക്കെ കരുപോലെത്തന്നെ. പറയത്തക്ക വൃത്യാസ മൊന്നമില്ല.

## സു:\_\_തഭാപിതേഃ സംസാരവൃപദേശാൽ\_\_8.

ശബ്ദാത്ഥം:....സംസാരവുപദേശാൽ = സാധാരണ ജീവന്മാർ മരണശേഷം വീണ്ടം വീണ്ടം പുനജ്ജന്മത്തെ പ്രാപിക്കുന്നതിനാൽ, തൽ=അവരുടെ സൂക്ഷൂശരീരം, ആ അപീതേ=മക്തിപ്രാപ്തിവരെ നിലനിൽക്കം. അതി നാൽ പുതിയ സ്ഥൂലശരീരപ്രാപ്തിക്കുമനു പരമാത്മാ വിലുള്ള സ്ഥിതി പ്രളയകാലത്തെന്നപോലെയാണം<sup>2</sup>.

528

#### നാലാമധ്യായം പാദം 2 529

സാരം:...ഇവിടെ സാധാരണ ജീവന്മാരുടെ മര ണാനന്തരഗതിയെയാണല്ലോ പറയുന്നതും. സാധാരണ ജീവന്മാർ മരണാനന്തരം പുനജ്ജന്മത്തെ പ്രാപിക്കുമെ ന്നതു പ്രസിദ്ധമാണം". അങ്ങനെ വീണ്ടും വീണ്ടും പുന *ജ്*ജന്മത്തെ പ്രാപിക്കുന്നവരാണു° സാധാരണ ജീവന്മാരെ ന്നതിനാൽ അചരുടെ സൂക്ഷൂശരീരം മുക്കാവസ്ഥ കിട്ടു ന്നതുവരെ നിലനില്ലൂകതന്നെ ചെയ്യം. ആ സ്ഥിതി ക്കെങ്ങനെ പരമാത്മാവിൽ സ്ഥിതിചെയ്യം? ജ്യോതി സ്സോടുകൂടി പരമാത്മാവിൽ സ്ഥിതിചെയ്യുമ്മനം പ്രകര ണത്തിൻെറ അവസാനത്തിൽ പറഞ്ഞിട്ടമുണ്ട്. എ ന്നാ**ണെങ്കിൽ അതിനു പിരോധമില്ല. പ്രള**യകാലത്തു° കാരോ ജീവന്മാരും തങ്ങടെ കമ്മസംസ്കാരത്തോടും സൂക്ഷൂ ശരീരത്തോടുംകൂടിയാണല്ലോ കല്പാരംഭംവരെ സ്ഥിതി ചെയ്യന്നതു്. അതുപോലെ മരണാനന്തരവും മറെറാരു സമൂല്ശരീരത്തെ പ്രാപിക്കാനുള്ള അഹത പരുന്നതു വരെ കമ്മസംസ്കാരങ്ങളോടും സൂക്ഷൂശരീരത്തോടും<u>ക</u>ടി കാരോ ജീവന്ദം പരമാത്മാവിൽ സ്ഥിതിചെയ്യന്നു.

സൂ:\_സൂക്ഷൂം പ്രമാണതശ്ച തഥോപലബ്ലേഃ\_9 ശബ്ദാത്ഥം: \_പ്രമാണതഃ ച₌ശ്രതിപ്രമാണംകൊ ണ്ടം, തഥാ=അങ്ങനെതനെ, ഉപലബ്ലേഃ=പ്രത്യക്ഷപ്ര

മാണംകൊണ്ടും, സൂക്ഷൂം⊨സൂക്ഷൂഭ്രതമാത്രകളോടുകൂടിയാ ഞ° ജീവൻ ശരീരത്തെ വിട്ടുപോവുന്നതെന്നു വൃക്ത മാഞ°.

സാരം:\_\_ജീവൻ ഭൂതമാത്രകളോടുകൂടിയാണു<sup>o</sup> ശരീ രത്തെ വിട്ടുപോവുന്നതെന്നു പ്രകരണത്തിൽ പറഞ്ഞു 29\* വെങ്കിലും അതു സൂക്ഷൂഭ്രതമാത്രകളോ സ്ഥൂലഭ്രതമാത്ര കളോ എന്നു വ്യക്തമാക്കീട്ടില്ല എന്നാണെങ്കിൽ അതു സാരമില്ല. ശ്രതിപ്രമാണംകൊണ്ടും പ്രത്യക്ഷാനുഭവം കൊണ്ടും സൂക്ഷൂഭ്രതമാത്രകളാണെന്നു ബോദ്ധ്യമാവാം. എങ്ങനെയെന്നാൽ കഠോപനിഷത്തിൽ ജീവൻെറ പര ലോകയാത്രയെ പറയുമ്പോറം...

> "ശതം ചൈകാ ഹൃദയസ്യ നാഡു\_ സ്താസാം മൂദ്ധാനമഭിനിസ്തതെകാ" തയോദ്ധ്വമായന്നമൃതത്വമേതി വിഷ്പഗന്യാ ഉൽക്രമണേ ഭപന്തി.

എന്നു പറയന്നുണ്ടും്. അതായതു ഹയയത്തിൽനിന്നു പുറപ്പെട്ടു ശരീരത്തിൻെറ നാനാഭാഗങ്ങളിലേയ്ക്കു പോവു ന്ന നൂററി ഒന്നു നാഡികളുണ്ടു°. അവയിൽ ഒന്നു നേരെ ശീരസ്സിലേയ്ക്കു പോവുന്ന. അതിൽക്കൂടെ മേലോട്ടുയന്ത ശിരസ്സിനെ ഭേദിച്ചു ശരീരത്തെ വിടുന്ന ജീപൻ അമുത ത്വത്തെ പ്രാപിക്ഷന്മ. അന്യനാഡികളിൽക്കൂടെ ശരീ രത്തെ വിട്ടപോപുന്ന ജീപൻ അന്യയോനികളിലേയ്ക്കം പോവുന്നുവെന്നത്ഥം. ഇതിൽനിന്നു സൂക്ഷുങ്ങളായ നാഡികളിൽക്ട്രടെയാണം<sup>°</sup> ജീവൻ ശരീരത്തെ വിട്ടുപോ പുന്നതെന്നു പുക്തമാവുന്നുണ്ടപ്പോ. **സ്ഥ**ലഭൃതമാത്രക ളോടുകൂടി സൂക്ഷൂനാഡികളിൽക്കുടെ നിഷ് ക്രമിക്കാൻ വയ്യെന്നു സ്പഷ്ടമാണം". കൂടാതെ മരണസമയത്തു സമീ പത്തുള്ളവരാരം ജീവൻെറ നിഷ°ക്രമണത്തെ ദശിക്കാ ഹമില്ല. അതുകൊണ്ടം സൂക്ഷൂഗതിയാണെന്നു സ്പഷ്ടമാ പുന്നു. ഇങ്ങനെ രണ്ടു പ്രകാരത്തിലും ജീവൻ സൂക്ഷൂഭ്ര

തമാത്രകളോടുകൂടിയാണം° ശരീരത്തെ വിട്ടുപോവുന്നതെ ന്ന പൃക്തമാവുന്നണ്ടും്.

സു:\_\_നോപമദ്ദേ്താതഃ\_\_10.

ശബ്ദാത്ഥം:\_അതഃ\_ആ ഭതമാത്രക⊙ം സൂക്ഷൂങ്ങ ളായതുകൊണ്ട്, ഉപമദ്ദേ≖ഈ സ്ഥൃലശരീരത്തെ ദഹി പ്പിച്ച നശിപ്പിക്കുന്നതുകൊണ്ട്, ന=അവയ്ക്കു നാശം സംഭവിക്കുനില്ല.

സാരം: \_\_\_\_മരണസമയത്ത്ര് എതൊരു ഭൌതികശ രീരത്തിലിരുന്നാണോ ജീവൻ ഈ സ്ഥൂലശരീരത്തെ വിട്ടപോവുന്നത്ര്; അതു സ്ലക്ഷ്മമാണ്ം. അതിനാൽ മര ണാനന്തരം ഈ സ്ഥൂലശരീരത്തെ ദഹിപ്പിക്കപ്പോ നശിപ്പിക്കകയോ ചെയ്യുന്നതുകൊണ്ടു ജിവന്ദ യാതൊരു ടോഷവും സംഭവിക്കുന്നില്ല.

#### സു:\_\_അസൈുവ ചോപപത്തേരേഷ ഊഷ്ടാ.\_\_11.

ശബ്ദാത്ഥം:....ഏഷഃ ഊഷ്മാ=ജീപിച്ചിരിക്കുമ്പോറം ശരീരത്തിൽ അനഭവപ്പെട്ടിരുന്ന ചൂട്ട്, അസ്യ ഏവ= ആ സൂക്ഷൂശരീരത്തിൻെറതുതന്നെയാണം്, ഉപപത്തേഃ ച=യുക്തികൊണ്ടും ഇതു തെളിയുന്നു; ജീവൻ പോയിക്ക ഴിഞ്ഞാൽ ശരീരത്തിൽ ചൂട്ടണ്ടാവാറില്ലല്ലോ.

സാരം: \_\_\_\_\_മരണകാലത്ത് സൂക്ഷ്ക് ശരീരത്തോട്ടക്ടി ജീവപൈതനും ഈ സ്ഥ്യലശരീരത്തെ വിട്ടപോയിക്ക ഴിഞ്ഞാൽ ഈ സ്ഥ്യലശരീരത്തിൽ ചൂട്ടണ്ടാവാറില്ല. എന്നല്ല; നല്ലവണ്ണം തണക്കാറുമണ്ട്. അതുകൊണ്ടത നെ ജീവിതകാലത്ത് ശരീരത്തിലന്ദപേപ്പെട്ടിരുന്ന ചൂട് സൂക്ഷൂശരീരത്തിനെറതാണെന്നു വൃക്തമാവുന്നം.

#### ബഹുത്രം

#### സു:—പ്രതിഷേധാദിതി ചേന്ന ശാരീരാൽ—12.

ശബ്ദാത്ഥം:—പ്രതിഷേധാൽ പേൽ=ശ്രുതി പ്രതി ഷേധിച്ചതുകൊണ്ടാണം<sup>°</sup> ജ്ഞാനിജീവന ബ്രഹ്മലോകഗ മനമില്ലെന്നു പറയുന്നതെങ്കിൽ, ഇതി ന=അതു ശരി യല്ല; എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ, ശാരീരാൽ=ആ പ്രതിഷേ ധവാക്യത്തിൽതന്നെ പ്രാണൻ ജീവനെ വിട്ടുനില്ല<sub>െ</sub>ന്ന തിനെയും പ്രതിഷേധിച്ചിട്ടുണ്ടു<sup>°</sup>.

സാരം:—സങ്കല്പങ്ങളും വാസനകളും നശിച്ചു ശരീര ത്തിൽവെപ്പതന്നെ ബ്രഹ്മസാക്ഷാൽക്കാരം സാധിച്ച മഹാത്മാവിന്നു മരണാനന്തരം ബ്രഹ്മലോക**ത്ത്ര**ം പോവേ **ങ്ങ**തില്ലെന്നു ശ്രുതി വിധിച്ചിട്ടുണ്ടു°. അതിനെ ദൃഢപ്പെ ടുത്താൻവേണ്ടി ഒരു പുതിയ പ്രകരണം ആരംഭിക്കുകയാ ണം് ഈ സൃത്രം മതൽക്ക്. സിദ്ധാന്തത്തെ സ്ഥാപി ക്കാൻവേണ്ടി പൂറ്റുപക്ഷത്തെ അവതരിപ്പിക്കേയാണം", ഈ സൂത്രംകൊണ്ടു ചെയ്യുന്നതു°. കാമനാരഹിതന്മം, നിഷ്കാമനം, പൂണ്ണകാമനം, കേവലം മോക്ഷേക്കപുമായ ഒരാളടെ പ്രാണൻ മേലോട്ടൽക്രമിക്കുന്നില്ല. എന്നു ബ്ലഹദാരണുകോപനിഷത്തിൽ പറയന്നുണ്ട്. നിഷ്ണാ മനായ മഹാത്മാപിന്നു ഗതിയില്ലെന്നു നിഷേധിച്ചിരി ക്കയാൽ അദ്ദേഹത്തിന്നു മരണാനന്തരം ബ്രഹ്മലോകത്തു പോവേണ്ടതില്ലെന്നു വരുന്നുണ്ടു°. പക്ഷെ ഈ പ്രതിപാ ദനം ശരിയല്ല. എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ അതേ ശ്രൂതിമ ന്ത്രത്തിൽതന്നെ ബാക്കി ഭാഗംകൊണ്ടു പ്രാണൻ ജീവാ ത്മാവിനെ വിട്ടപോവന്നതിനെയും നിഷേധിച്ചിട്ടണ്ട്.

ആ നിഷേധം ജീപാത്മാപിൻെറ ഗമനത്തെയാണല്ലോ സൂപിപ്പിക്നോഇ്. അതിനാൽ നിഷ്പാമനായ മഹാ ത്മാവും, മരണാനന്തരം ബ്രഹ്മലോകത്തു പോവുന്നുവെന്ന അഭിപ്രായത്തിനാണു് പുഷ്ടി കിട്ടുന്നതെന്നു പറയണം.

# സു:\_\_സ്പങ്ഷോ ഹ്യേകേഷാം\_\_13.

ശബ്ദാത്ഥം: എകേഷാം=ചില ശാഖക്കാരുട് ശ്ര തിയിൽ, സ്പഷ്ടഃ=ശരീരത്തിൽനിന്നു പ്രാണോൽക്രമണ ത്തെ പറഞ്ഞിട്ടില്ലാത്തതിനാൽ ഈ സംഗതി സ്പഷ്ടമാ പുന്നണ്ട്ട്, ഹി=അതുകൊണ്ടു ബ്രഹ്മലോകഗമനമില്ലെന്നു പുക്തമാവുന്നണ്ട്.

സാരം:\_ചില ശാഖക്കാരുടെ ശ്രതിയിൽ "ന തസ്യ പ്രാണാ ഉൽക്രാമന്തി<sup>>></sup> ആപ്തകാമനായ മഹാത്മം ശാീരത്തിൽനിന്നു പ്രാണങ്ങളുൽക്രമണം പിൻെറ ചെയ്യന്നില്ലെന്നു സ്പഷ്ടമായിപ്പറഞ്ഞിട്ടുണ്ടു°. ലയിക്കന്നു; അല്ലെങ്കിൽ ബ്രഹ്തോടുകൂടിച്ചേന്ന് ബ്രഹ്മായിത്തീര ന്നു എന്ന അത്ഥത്തിലാണും ഉൽക്രമിക്കുന്നില്ലെന്നു പറ ഞ്ഞിരിക്നോഇ°. ഇതിനു പുറമെ ബ്ലഹദാരണുകോപ അടുത്ത മന്ത്രത്തിൽ ''അത്ര ബ്രഹ്മ സ നി**ഷത്തിലെ** ഇവിടെത്തന്നെ മശ<sup>ം</sup>നതോ? ബ്രഹ്മായിത്തീരുന്നു വെന്നും പറഞ്ഞിട്ടണ്ടു<sup>ം</sup>. കൂടാതെ പ്രശ്നോപനിഷത്തിൽ മന്ത്രംകാണ്ടു 'പ്രാണങ്ങളോടും, പഞ്ചഭ്രതമാത്രക ഗരമ **ളോട്ടം, അ**ന്തഃക്കരണത്തോട്ടം, ഇന്ദ്രിയങ്ങളോട്ടം കൂടിയ **ജീപാത്മാവു യാതൊന്നിൽ പ്രതിഷ്ഠിതനായിരിക്കുന്നപോ**; അപിനാശിയായ ആ പരമാത്മാപിനെ ആരറിയന്നപോ; **ഫെ സോമു! അപൻ സവ്വജ്ഞനാണം**°. ആ മഹാത്മാവു

#### ൏൶൜ൄ൏൦

സവ്വരൂപമായ പരമാത്മാവിൽ ലയിക്കുന്നു.<sup>9</sup> എന്നു പറ ഞ്ഞ ശ്രതിമന്ത്രങ്ങളെക്കൊണ്ടു നിസ്സംഗന്ദം ആത്മസാ ക്ഷാൽക്കാരം സാധിച്ചവനമായ മഹാത്മാവിനു ലോകാ ന്തരഗമനമാവശ്യമില്ലെന്നു തെളിയുന്നു. ഇതിനു ജീവാ തമാവിൽനിന്നു പ്രാണന്റെ ഉൽക്രമണനിഷേധം ആവ ശ്യവുമില്ല. അതിനാൽ ബ്ലഹദാരണ്യകോപനിഷത്തി ലെ മന്ത്രവാക്യത്തെ അടിസ്ഥാനപ്പെടുത്തി ജ്ഞാനിക്കു ലോകാന്തരഗമനമുണ്ടെന്നു പറയാൻ ന്യായമില്ല.

സു:\_\_സൂയ്യതേ ച\_\_14.

ശബ്ദാത്ഥം: \_\_\_\_\_ക്ടാതെ, സൂയ്യതേ\_സ്മതിയിലും ഈ വിഷയം വേണ്ടപോലെ പറയപ്പെട്ടിട്ടുണ്ട്°.

സാരം: ...നിസ്സംഗനായ ജ്ഞാനി ബ്രഹ്മമായിത്തീ ഒന്നുവെന്നു ഭഗവൽഗീതയിൽ അനേകപ്രാവശ്യം പറ ഞ്ഞിട്ടുണ്ട്. അതിനാൽ ജീവിതകാലത്തു പൂണ്ണമായ സംസാരനിപ്പത്തിയം ബ്രഹ്മപ്രാപ്തിയം സാധിച്ച മഹാ ത്മാപിനു പിന്നെ മരണാനന്തരം ബ്രഹ്മഭ്രതനായിത്തീര ലല്ലാതെ ലോകാന്തരഗമനമില്ലെന്നു സ്പപ്പുമാവുന്നു.

#### സു: \_താനി പരേ തഥാ ഹൃദഹ \_\_15.

ശബ്ദാത്ഥം: താനി പ്രാണൻ, അന്തഃക്കരണം, സൂഷ്മപഞ്ചഭതങ്ങറം ഇന്ദ്രിയങ്ങറം എന്നിവയെല്ലാം, പരേ-ബ്രഹ്മത്തിൽ ലയിക്കുന്ന, ഹി-എന്തുകൊണ്ടെ ന്നാൽ, തഥാ ആഹ-ഞങ്ങനെ ശ്രതിയിൽ പറഞ്ഞി ട്ടണ്ട്.

സാരം: \_ ജീവിതകാലത്ത്ര° എപ്പോഴെങ്കിലുമൊരി ക്കൽ ബ്രഹ്മഭാവത്തെ പ്രാപിച്ചു ജീവനുക്തനായിത്തീന്ന മഹാത്മാവു പിന്നീട്ട° എപ്പോഴം ഒരു പ്രകാരത്തിൽ ബ്രഹമായിത്തന്നെയാണിരിക്കുന്നതു്. മററുള്ളവരുടെ ദ്രഷ്ട്യാ ശരീരവും ലോകജീവിതവുമുണ്ടെന്നു തോന്നിയാൽ കൂടി ജീവനുക്തൻ എപ്പോഴം ബ്രഹമായിത്തന്നെയാ ണിരിക്കുന്നതു്. പ്രാരബ്ലശിഷ്ടംകൊണ്ടു ശരീരം നില നില്ലംക്രമാത്രമാണം ചെയ്യുന്നതു്. പ്രാരബ്ബാവസാന ത്തിൽ ശരീരം വീണം പോവുന്നു. അപ്പോറം എല്ലാ കലകളം അവയുടെ എല്ലാ പ്രകടഭാവങ്ങളം വിട്ടു ബ്രഹ്മ ത്തിൽ ലയിക്കുകയും ചെയ്യുന്നു. ഈ സംഗതി മുണ്ഡ കോപനിഷത്തിൽ സ്പഷ്ടമായിപ്പറഞ്ഞിട്ടുമണ്ടും.

### സു:\_അവീഭാഗോ വചനാൽ\_\_16.

ശബ്ദാത്ഥം: \_വചനാൽ=ശ്രുതിവാക്യത്തിൻറെ സ്പ ഷ്ടതകൊണ്ട്, അവിഭാഗഃ=ഒരു വിഭാഗവും ശേഷിക്കാ നിടയാവുന്നില്ലെന്നറിയാൻ കഴിയുന്നുണ്ടു°.

സാരം: ... സാധാരണജനങ്ങളുടെ മരണകാലത്തു ജീവാത്മാവു പരമദേവതയോടു കൂടിച്ചേരുന്നുരെ പിന്നീട്ട് അവരവരുടെ കമ്മഫലത്തിന്നനുരൂപമായി എതെങ്കിലും അന്യയോനിയിൽ ജനിക്കാൻവേണ്ടി അ വിടെനിന്നു വിട്ടപോവുന്നുവെന്നുമൊക്കെ കഠോപനിഷ ത്തിൽ പറയന്നുണ്ട്. അതിനാൽ പ്രളയകാലത്തെന്ന പ്രോലെ പരമാത്മാവിൽ സ്ഥിതനായാൽക്കൂടി ജീവാ ത്മാവു വിഭക്തനാണെന്നു വരുന്നുണ്ട്. എന്നാൽ ബ്രഹ്മ ജ്ഞാനിയുടെ കഥ അതല്ല. ജ്ഞാനി എല്ലാ തത്വങ്ങ ളോടുംകൂടി പരമാത്മാവിൽ ലയിക്കതന്നെ ചെയ്യുന്ന. അതിനാൽ പരിശേഷമില്ലാതെ കാരണമായ കേവല ബ്രഹ്മത്തിൽ ലയിച്ചു ബ്രഹ്മമായിത്തീരുകതന്നെചെയ്യു ന്നു ജ്ഞാനി. ഈ കായ്യവും മുണ്ഡകോപനിഷത്തിൽ വളരെ സ്പഷ്ടമായി പറഞ്ഞിട്ടണ്ടും.

സു:....തദോകോƒഗ്രജചലനം തൽപ്രകാശിത ദചാരോ വിദ്യാസാമത്ഥ്യാൽ തച്ഛേഷഗ തൃനസ°ളതിയോഗാച്ച ഹാട്ടാനുഗൃഹീ തഃ ശതാധികയാ....17.

ശബ്ദായ്ഥം: ....തദോകോ ഗ്രജ പലനം പസ്പൂലശരീര ഞെ വിട്ടപോവുന്ന സമയത്ത് ജീവാത്മാവിന്റെ ആ വാസസ്ഥാനമായ എദയത്തിന്റെ അഗ്രഭാഗത്ത്ത് പ്രകാ ശമുണ്ടാവുന്ന, തൽ പ്രകാശിതദ്വാരം അഗ്രഭാഗത്ത്ത് പ്രകാശിപ്പിക്കപ്പെട്ട് നിഗ്ഗമനദ്വാരത്തോട്ടുകൂടിയവനായ വിദ്വാൻ, വിദ്യാസാമയ്പ്യാൽ ച=ബ്രഹ്മവിദ്യാപ്രഭാവം കൊണ്ടും, തച്ഛേഷഗത്യനസ് മൃതിയോഗാൽ =ബ്രഹ്മവിദ്യ യുടെ ശേഷാംഗമായ ബ്രഹ്മലോകഗമനവിഷയകമായ സംസ്കാരത്തിന്റെ സ് മൃതികൊണ്ടും, ഫാദ്രാനംഗ്രഹിതഃ= എദ്യസ്ഥിതനായ പരമേശപരന്റെ അനുഗ്രഹംകൊ ണ്ടും, ശതാധികയാ =ന്വാറി ഒന്നാമത്തെ നാഡിയായ സംഷൂറ്റയിൽക്കുടെ ബഹിഗ്ഗമിക്കുന്നം.

സാരം: \_\_\_\_മരണം ആസന്നമായിക്കഴിഞ്ഞ മനുഷ്യ നെറ ഇന്ദ്രിയങ്ങളും പ്രാണനും, അന്തഃകരണവുമെല്ലാം സൂക്ഷൂശരീരത്തിൽ അടങ്ങന്നു. അതിനുശേഷം ഹലയ ത്തിന്റെ അഗ്രഭാഗത്തു പ്രകാശമുണ്ടാവുന്നു എന്നു ശ്ര തിയിൽ പറയുന്നുണ്ടും. നൂററിന്നെ നാഡികഠം ഹലയ ത്തിൽനിന്നു പുറപ്പെട്ടും ശരീരത്തിനെറ നാനാ ഭാഗങ്ങ

#### നാലാമധ്യായം പാടം 2 537

ളിലേക്കായി പോകന്നു. അതിൽ ഒന്നു മാത്രം നേരെ മേലോട്ടു ബ്രഹ്മരസ്രത്തിലേയ്ക്കു പോവുന്നു. ആ സൂഷ്യ മ്റാനാഡിയിൽക്കൂടെ നിഷ°ക്രമിക്കുന്ന ജീവൻ അമൃത ത്വത്തിലേയ്ക്കം, അന്യനാഡികളിൽക്കുടെ നിഷ<sup>ം</sup>ക്രമി ക്കുന്ന ജീവൻ സംസാരത്തിൽതന്നെ കമ്മഗതിക്കനുസ രിച്ചു പുററിത്തിരിയാനും പോവുന്നു. മഹാത്മാവായ പുരുഷൺറ ശരീരത്യാഗസമയത്തു സുഷുമ്പാദാരം തുറ ക്കുകയും ഹുദയമുഖത്തെ പ്രകാശംകൊണ്ടും അതു വെളി വാക്കുകയും ചെയ്യുന്നു. സുകൃതിയും ജ്ഞാനസമ്പന്നനു മായ ജീവൻ അതുവരെ അഭ്യസിച്ച ബ്രഹ്മവിദ്യാപ്രഭാ വംകൊണ്ടം, ബ്രഹവിദ്യാഫലമായ ബ്രഹ്മലോകഗമനാ ത്മക സംസ്കാരത്തിൻെറ സ്മതികൊണ്ടും, സപ്പോപരി ഹട**യസ്ഥി**തനായ പരമേശ്ചരൻെറ അനുഗ്രഹംകൊ ണ്ടം സൂഷ്യമ്പാരത്തിൽക്കൂടെ മേലോട്ടയന്ദ് ആദിത്യ രശ്ശിയിൽക്കൂടെ സംസാരമണ്ഡലത്തെ വിട്ട ബ്രഹ്മപദ ത്തെ പ്രാപിക്കുന്നു.

# സു:\_\_രശ്മ്യനുസാരീ\_\_18

ശബ്ദാത്ഥം: ....രശ്ലന്തസാരീ=സൂയ്യരശ്ശികളെ അവ ലംബിച്ചുകൊണ്ടു സൂയ്യലോകദ്വാരത്തിൽള്ളടെ ബ്രഹ്മ ലോകത്തെ പ്രാപിക്കുന്നു.

സാരം:...ബ്രഹ്മരസ്രത്തിൽക്കുടെ സ്കൂലശരീര ത്തെ വിട്ട ജീവൻ ആദിത്യരശ്ശികളിൽക്കുടെ ആദിത്യ മണ്ഡലത്തിലെത്തുന്നു. വിദ്വാന്മാൿ ബ്രഹ്മലോകത്തേയ്ക്ക കടക്കാനുള്ള ദ്വാരമാണം ആദിത്യലോകം. എന്നാൽ അവിദ്വാന്മാരെ അപേക്ഷിച്ചും ആ ദ്വാരം അടഞ്ഞ 80\* താണം". അതിനാൽ ബ്രഹ്മവിദ്യാബലമില്ലാത്തവർ എ തെങ്കിലും ചില കമ്മഫലം വഴിക്ക° ആദിത്യലോകത്തെ ത്തിയാലും വീണ്ടും താഴോട്ട വരേണ്ടതായിരിക്കുന്നു. എ ന്നാൽ വിദ്യാബലമുള്ളവരേടെ സ്ഥിതി അതല്ല. അവരെ അപേക്ഷിച്ചു° ആദിത്യലോകം ബ്രഹ്മലോകത്തേയ്ക്കുള്ള തുറന്ന കവാടമാണം". അതിനാൽ വിദ്യാബലമുള്ളവൻ ആദിത്യമണ്ഡലത്തിലെത്തിയാൽ താമസം കൂടാതെ ബ്രഹ്മലോകത്തേയ്ക്കു കടക്കേയും ചെയ്യന്നു.

സു:\_\_നിശി നേതി ചേന്ന സംബന്ധസ്യ യാ വദ്ദേഹഭാവിതചാദ്ദശയതി ച\_\_19.

ശബ്ദാത്ഥം: \_\_നിശി=രാത്രിയിൽ. ന ഇതി ചേൽ= ആടിത്യാശ്മികളം മനുഷ്യശാീരത്തിലെ നാഡികളം ത മ്മിൽ സംബന്ധമില്ല എന്നാണം" പറയുന്നതെങ്കിൽ. ന=ഌതു ശരിയല്ല. സംബന്ധസ്യ=എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ ആടിത്യാശ്മികളം ശരീരനാഡികളം തമ്മിലുള്ള സംബ ന്ധത്തിന്നം". യാവദ്ദേഹഭാവിതപാൽ=എതുവരെ ശരീരം നിലനിൽക്കുന്നപോ അതുവരേയ്ക്കം ഭംഗമില്ലാത്തതുകൊ ണ്ടുതന്നെ. ദശയതി ച=ഈ സംഗതി ശ്രതിയിൽ പറ ഞ്ഞിട്ടമുണ്ടും.

സാരം: \_\_ രാത്രിസമയത്ത്ര° ആദിത്യരശ്ശികളില്ലാ ത്തതിനാൽ അപ്പോഴാണു് ഒരു ജ്ഞാനിക്കു ശരീരപാതം സംഭവിക്കുന്നതെങ്കിൽ എങ്ങിനെ സൂയ്യരശ്ശികളിൽക്കു ടെ ആദിത്യമണ്ഡലത്തിലെത്താനും, ആദിത്യമണ്ഡല ത്തെ അതിക്രമിക്കാനും കഴിയുമെന്ന ശങ്കയ്ക്കു മറുപടി പറയുകയാണീ സൂത്രംകൊണ്ടു ചെയ്യുന്നത്ര്. ആദിത്യ

രശ്മികളം ശരീരനാഡികളം തമ്മിലുള്ള സംബന്ധം എ പ്പോഴം ഭഞ്ജിക്കപ്പെടുന്നില്ല. എപ്പോഴം നാഡികഠം ആദിത്യരശ്മികളോടു സംബന്ധപ്പെട്ടകൊണ്ടതന്നെയി രിക്കന്നു. അതിനാൽ മരണം പകലോ രാത്രിയോ എ പ്പോഴായാലം ഒരു ജ്ഞാനിക്കും ആദിത്യമണ്ഡലത്തിലെ ത്താനോ, മണ്ഡലത്തെ ഭേടിക്കാനോ തടസ്ഥമില്ല. ജ്ഞാ നി രാത്രിയിലാണും ശരീരത്തെ വിട്ടതെന്നതുകൊണ്ടും **ആ**ദിത്യരശ്ശിക**റം** മക്തനാപാതിരിക്കന്നില്ല. വൃഷ്ടി സമഷ്ടികളാകന്ന രണ്ടു ലോകങ്ങളിലും; അതായതു ശരീ രത്തിലും പ്രപഞ്ചത്തിലും ഒരുപോലെ വ്യാപിക്കുന്നു. ആ ദിത്യമണ്ഡലത്തിൽനിന്നു നാഡികളിലേയ്ക്കം നാഡിക ളിൽനിന്നും ആദിത്യമണ്ഡലത്തിലേയ്ക്കം രശ്മികഠം വ്യാ പിക്ഷന്നുചെന്നു ഛാന്ദോഗ്യോപനിഷൽശ്രുതിയിൽ പറ **ഞ്ഞി**ട്ടുമുണ്ടു°.

# സു:\_\_അതശ്ചായനേ*f*പി ദക്ഷിണേ\_\_\_20.

ശബ്ദാത്ഥം:ൣ\_അതഃ ച=മൻപറയപ്പെട്ട കാരണം കൊണ്ടതന്നെ, ദക്ഷിണേ അയനേ അപിചദക്ഷിണായ നത്തിലും ശരീരത്തെ വിട്ട ജ്ഞാനി ബ്രഹ്മപദത്തെ പ്രാ പിക്ഷന്മ.

സാരം: \_\_\_\_\_മൻസൂത്രത്തിലെ താപ്പയ്യപ്രകാരം രാത്രി സമയത്തെ മരണം ഒരു ജ്ഞാനിക്ക് എപ്രകാരം ബ്രഹ്മ പദപ്രാപ്തിക്കു തടസ്ഥമാവുന്നില്ലയോ; അതുപോലെ ദ ക്ഷിണായനകാലവും തടസ്ഥമല്ല. ദക്ഷിണായനത്തി ലാണം ഒരു ജ്ഞാനി മരിച്ചതെന്ന കാരണംകൊണ്ടു മക്ത നാവാതിരിക്കുന്നില്ല. ബ്രഹ്മവിട്ടുംപ്രമാപംകൊണ്ടു ദക്ഷി

#### ബ്രഹുത്രം

ണായനമോ രാത്രിയോ ആയാലം ജ്ഞാനിക്കു ബ്രഹ്വം പ്തി തടയപ്പെടുന്നില്ല. എന്നാൽ ഭീഷ്മൻ ഉത്തരായണ ത്തെ പ്രതീക്ഷിച്ചുകൊണ്ടു ശരശയനത്തിൽ കിടന്നുവെ ന്ന ഭാരതത്തിൽ പറഞ്ഞതിൻെറ കാരണമെന്താണെ നാണെങ്കിൽപ്പറയാം. ഭീഷ്മൻ അഷ്ടവസുക്കളിൽ ഒരാ ളായിരുന്നു. അദ്ദേഹത്തിൻ മരണാനന്തരം സചഗ്ഗ ത്തിൽ പോവേണ്ടതുണ്ടും. ഭക്ഷിണായനകാലം ദേവലോ കത്ത്ര രാത്രിയാണം'. അതുകൊണ്ടാണം' കുറച്ചദിവസം പ്രതീക്ഷിച്ചു കിടന്നതും. അല്ലാതെ ബ്രഹ്മപദ്യോപ്തി തടയപ്പെട്ടമോ എന്നു ശങ്കിച്ചല്ല.

സു:—യോഗിനഃ പ്രതി ച സൂയ്യതേ സ്മാത്ത ചൈതേ\_\_21

ശബ്ദാത്ഥം:—ച=കൂടാതെ, യോഗിനഃ പ്രതി=യോ ഗികളെ അപേക്ഷിച്ചാണം', സൂയ്യതേ=സ്മതിയിൽ ര ണ്ടു മാഗ്ഗങ്ങഠം പറയപ്പെട്ടിരിക്കുന്നതു', എതേ സൂാത്തെ ച=ഇവ സൂാത്തങ്ങളുമാണം'.

സാരം: പപ്പപ്പോക്തവിഷയത്തിൽ ഒരു പൂറ്റുപക്ഷ ഞെ അവതരിപ്പിച്ചു് അതിനു മറുപടി പറയുകയാണീ സൂത്രംകൊണ്ടു ചെയ്യുന്നതു്. ഭഗവൽഗീതയിൽ ഉത്ത രായണത്തിലും പകൽസമയത്തും ശരീരത്തെ വിടുന്ന യോഗി പുനരാവത്തിരഹിതമായ ബ്രഹ്മപദത്തെ പ്രാപി ക്നേബെന്നും, ദക്ഷിണായനത്തിലും രാത്രിസമയത്തും ശരീരത്തെ വിടുന്ന യോഗി വീണ്ടും സംസാരത്തിൽ ജ നിക്കാനിടയായിത്തീരുന്നുവെന്നും പറഞ്ഞിട്ടുണ്ടു്. ആ സ്ഥിതിക്കു ദക്ഷിണായനത്തിലോ രാത്രിയോ മരിച്ചാലും

#### നാലാമധ്യായം പാദം 2 541

ബാഹ്രപ്പാപ്തിക്ക തടസ്ഥമില്ലെന്ന പ്രതിപാദനം എങ്ങ സെ ശരിയാവം? എന്നാണം പൂവ്വപങ്ഷം. അതിന്റെ മറുപടി പറയുകയാണം നീതയിൽ അങ്ങനെ പറഞ്ഞ ത്രയോഗികളെ അപേക്ഷിച്ചാണം; ഞ്ഞാനിയെ അപേ ക്ഷിച്ചല്ല. ഞ്ഞാനി എപ്പോഴം മക്തനാണം കാലദേശ ഞ്ഞാളാന്നും ഞ്ഞാനിയുടെ മക്തിക്കു തടസ്ഥങ്ങളല്ല. പി നെ പുനരാവത്തിയും, അപുനരാവത്തിയുമായ മാഗ്ഗ് ഞ്ഞറം സ്മൃതിയുടെ മാത്രം കല്പനകളാണം; ശ്രതിയിൽ വറഞ്ഞിട്ടില്ല. ആ കാരണത്താലും അവയെ കണക്കി വെടുക്കേണ്ടതില്ല. ഒരു കായ്യം ശ്രതിയിലും സ്മൃതിയി വും വൃതൃസ്തമായി പറയപ്പെടുന്നുവെങ്കിൽ ശ്രതിയാണ പ്ലോ പ്രാമാണികമായിട്ടിരിക്കുന്നത്ത്. ആ സ്ഥിതിക്കം ഇഞാനിക്കെപ്പോഴം ബഹ്മപ്രാപ്തിക്കു തടസ്ഥമില്ലെന്നു താല്പയ്യം.

നാലാമദ്ധ്യായത്തിൽ ദ്വിതീയപാദം കഴിഞ്ഞു.

#### ബഹ്യതം

തതീയപാദം

### സു:\_അച്ചിരാദിനാ തൽപ്രഥിതേഃ\_\_1.

ശബ്ദാത്ഥം: \_ അച്ചിരാദിനാ=അച്ചിസ്സ് തുടങ്ങിയ കരേ മാഗ്ഗത്തിൽക്കുടെതന്നെ ബ്രഹ്മപദത്തെ പ്രാപിക്കു നൂ, തൽപ്രഥിതേഃ=എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ വിഭിന്ന നാമങ്ങഠം പറയപ്പെടുന്ന മാഗ്ഗങ്ങളെല്ലാം ജ്ഞാനിയുടെ ദ്രഷ്ട്രീയിൽ ഒന്നമാത്രമാണെന്നു പ്രസിദ്ധിയുള്ളതുകാണ്ടു തന്നെ.

സാരം:—ശ്രതിയിൽ ബ്രഹ്മലോകപ്രാപ്തിക്ക°, അ ച്ചിസ്സം ദേവയാനം, ഉത്തരായണമാഗ്ഗമെന്നിങ്ങനെ പല \_\_\_\_\_\_ മാഗ്ഗങ്ങളം പറയപ്പെട്ടിട്ടുണ്ടെങ്കിലും് അവയ്ക്കൊക്കെ പേ രുകൊണ്ടു മാത്രമേ വ്യത്യാസമുള്ള. ഒരേ മാഗ്ഗത്തെത്ത ന്നെയാണും' പല പേരുകളെക്കൊണ്ടു പറയുന്നതും'. അ തിനാൽ എല്ലാ ജ്ഞാനികളും ഒരേ മാഗ്ഗത്തിൽക്കൂടെത്ത ന്നെയാണു് ബ്രഹ്മപദത്തെ പ്രാപിക്കുന്നതു്. അതുപോ ലെ ഓരോ മാഗ്ഗത്തിൻെറ വണ്ണനത്തിലും പറയപ്പെടുന്ന ലോകങ്ങഠാക്കും വ്യത്യാസം കാണാം. അതും മാഗ്ഗത്തി ൻറ നാനാത**ചം കാണിക്കാൻവേങ്ങിയുള്ളതല്ല**. പുരു ക്കി പറഞ്ഞേടത്തേയ്ക്കൂ° അധികം പറഞ്ഞ ദിക്കിൽനി ന്നദ്ധ്യാഹരിക്കണമെന്നേ ഉള്ള. അതിനാൽ ബ്രഹ്മപ്പാ പ്ലിക്ക് അനേകമാഗ്ഗങ്ങളില്ല; ഒന്നേയുള്ള. ആ ഒന്നി നെത്തന്നെയാണു് അനേകപേരുകളിൽ പറയുന്നതെന്നു താല്പയ്യം.

542

# സു:\_\_വായമബ്ദാദവിശേഷവിശേഷാഭ്യാം \_\_2.

ശബ്ദാത്ഥം: ...വായം =വായുലോകത്തെ, അബ്ദാൽ = സംപത്സരത്തിനശേഷം പ്രാപിക്കമന്നു കരുതണം, അ പിശേഷവിശേഷാഭ്യാം =എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ സാമാന്യ വിലയിലും, വിശേഷനിലയിലും വായുവിൻെറ വണ്ണന പ്രള്ള തുകൊണ്ടുതന്നെ.

സാരം:\_\_കരിടത്തു പറഞ്ഞതായ ലോകങ്ങളെ Ø ഹറാരിടത്തേക്കല്യാഹരിക്കുന്നതെങ്ങനെയെന്ന ശങ്കയ്ക്ക ജ്ഞാനിയുടെ ബ്രഹ്മപദപ്രാ മ**പടി പറയുകയാണം**്. പ്ലിയെ ഛാന്ദോഗ്യോപനിഷത്തിലം, ബ്ലഹദാരണുകോ പനിഷത്തിലും, കൌഷീതകി ഉപനിഷത്തിലും പണ്ണി ഛാന്ദോഗ്യോപനിഷത്തിൽ വായുലോകത്തെ ച്ചിട്ടണ്ട°. ബ്ബഹദാരണുകത്തിൽ പ്രത്യേകമായം, പറഞ്ഞിട്ടില്ല. കൌഷീതകത്തിൽ സാമാന്യമായം പറഞ്ഞിട്ടമുണ്ട്. ഈ കാരണത്താൽ വായുലോകത്തെ ഛാന്ദോഗ്യോപനിഷ ത്തിലെ പണ്ണനത്തിലേയ്ക്ക് അദ്ധ്യാഹരിക്കേണ്ടതാണെ ന്നു പരുന്നുണ്ട്. അങ്ങനെ ചെയ്യുന്നതിൽ ദോഷമില്ല. അതുപോലെ മററു സ്ഥലങ്ങളിലും കാണുകയും വേണം.

# സു:\_\_തഡിതോ<sub>/</sub>ധി വരുണഃ സംബന്ധാൽ\_\_3

ശബ്ദാത്ഥം: \_\_തഡിതഃ =മിന്നൽപിണരിന്നം, അ ധി = മുകളിലാണം', വരുണഃ = വരുണലോകമെന്നം കരുത ണം, സംബന്ധാൽ = എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ വരുണൻ ജ ലാധിദേവതയാണം'; ജലസ്ഥാനം മിന്നലിന്നം തൊട്ടു മുകളിലുമാണം'.

സാരം:\_\_ അച്ചിരാദിഗതിപണ്ണനത്തിൽ ഇന്ദ്രൻ വരുണൻ പ്രജാപതി എന്നിവരുടെ ലോകങ്ങളെപ്പറ ഞ്ഞിട്ടില്ല. അതിനാൽ അവ എവിടെയാണെന്നു കരു തണം? എന്ന സംശയത്തിന്ന മറുപടി പറയുകയാണം". മിന്നലിന്നു തൊട്ടടുത്താണു<sup>ം</sup> ജലസ്ഥാനം. വരുണൻ ജലാധിദേപതയായതുകൊണ്ടു<sup>°</sup> അതുതന്നെയാണു<sup>°</sup> പരം ണലോകമെന്നു കരുതുന്നതിൽ അസാംഗതൃമില്ല. വരു **ണ**ലോകത്തിന മുകളിൽ ഇന്ദ്രലോകവും, **അ**തിനം മുക ളിൽ പ്രജാപതിലോകവുമാണെന്നും കരുതാം. എന്മ കൊണ്ടെന്നാൽ ശ്രതിയിൽപ്പറഞ്ഞതു ക്രമാനു സാരേണ യാണെന്നു വിചാരിക്കണം. അങ്ങനെയാണെങ്കിൽ പ റഞ്ഞ പ്രകാരത്തിൽതന്നെയാണു<sup>ം</sup> ലോകസ്ഥിതിയെന്നു ബോധിക്കേയും വേണം. ഈ നിലയ്ക്കു നോക്കമ്പോറം ജീപൻെറ ബ്രഹ്മപദപ്രാപ്തിക്കുള്ള മാഗ്ഗനിണ്ണയത്തിൽ എല്ലാ ശ്രതികളം ഒരേ അഭിപ്രായത്തെയാണും പറഞ്ഞി രിക്കുന്നതെന്നും മാഗ്ഗനിണ്ണയവിഷയത്തിൽ വൈരുദ്ധ്യ മില്ലെന്നും കാണാസ്കഴിയും.

# സു:\_\_ആതിവാഹികാസ്തല്ലിംഗാൽ\_\_4.

ശബ്ദാത്ഥം: ... ആതിവാഹികാഃ=സാധകനെ ഒരു സ്ഥാനത്തിൽനിന്നു മറെറാരു സ്ഥാനത്തെത്തിക്കുന്നതു തത്തൽലോകാഭിമാനികളായ ദേവന്മാരാണും, തല്ലിം ഗാൽ=എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ ശ്രതിയിലെ വണ്ണനത്തിൽ നിന്നും അങ്ങനെയുള്ള ലക്ഷണങ്ങളെക്കാണാൻ കഴിയും. സാരം: ....അച്ചിസ്സം, അഹസ്സം തുടങ്ങിയ ശബ്ദങ്ങ ളെക്കൊണ്ടു സൂചിപ്പിക്പ്പെട്ടിരിക്നേതു തത്തൽലോകാ

544

## നാലാമധ്യായം\_\_പാഭം 3 545

ഭിമാനികളായ ദേവന്മാരെയാണു്. അവർ മനഷ്യാക്യതി യുള്ള പുരുഷന്മാരുമാണും. അവരുടെ പ്രപ്പത്തിതന്നെ ബ്രഹ്മലോകത്തേയ്ക്കുയരുന്ന ജീപന്മാരെ ഓരോ സ്ഥാനങ്ങ ളിൽനിന്നു് അടുത്ത സ്ഥാനങ്ങളിലേക്കെത്തിക്കലാണു്. ആതിപാഹികന്മാരെന്നു അതുകൊണ്ടവരെ പറയുന്നു. വിദൂൽലോകത്തിലെത്തിക്കഴിഞ്ഞാൽ പിന്നെ മനുഷ്യാ കൃതിയില്ലാത്ത പുരുഷമൈതന്യം ജീവനെ ബ്രഹ്മപദ വിദ്യൂല്ലോകാഭിമാനിയായ പുരുഷ ത്തിലെത്തിക്കുന്നു. ചൈതനുത്തെ അമാനവാകൃതിയെന്നു വിശേഷിപ്പിച്ച തുകൊണ്ട് അതുവരെയുള്ള ദേവന്മാർ മനുഷ്യാകൃതിയുള്ള വരാണെന്നും വൃഞ്ജിക്കുന്നുണ്ടു<sup>ം</sup>. അതിനാൽ പിദ്യല്ലോ കംവരെയുള്ള ലോകങ്ങളിൽ തത്തൽലോകാഭിമാനിക ളായ ദേവന്മാർ മനുഷ്യാകൃതിയുള്ളവരും വിദ്യല്ലോകാഭി മാനിയായ പുരുഷമൈതനും മനുഷ്യാകൃതിയില്ലാത്ത ശ്രതിപണ്ണനംകൊണ്ടനമാനിക്കാൻ **ദേവന്തമാണെ**ന്നും കഴിയു<mark>ന്നം</mark>.

# സു:\_\_ഉഭയവ്യാമോഹാൽ തൽസിഃലഃ\_\_5.

ശബ്ദാത്ഥം: \_\_\_\_\_\_\_ള് ഭയവുാമോഹാൽ \_\_ രണ്ടപ്രകാരത്തി ലും വുാമോഹം സംഭവിക്കുന്നതിനാൽ, തൽസിദ്ധേഃ \_\_ തത്തൽലോകാഭിമാനിദേവതകളെ അംഗീകരിക്കുന്നതാ വശ്യമാണം".

സാരം:....അച്ചിരാദിലോകങ്ങഠാക്ക് അധിദേവതാ കല്പനയുടെ ആവശ്യമെന്താണം്; അവയെ കേവലം ജഡ ങ്ങളായ ലോകങ്ങളായിമാത്രം കരുതിയാൽ പോരേ? എന്ന ശങ്കയ്ക്ക മറുപടി പറയുകയാണം് ഈ സൂത്രംകൊ 31+

#### ബ്രഹ്മ**സുത്രം**

ണ്ടു ചെയ്യുന്നത്. അച്ചിരാദി ലോകങ്ങഠാക്ക് അഭി മാനിദേവതകളെ കല്പിക്കാത്തപക്ഷം ശ്രത്യഭിപ്രായത്തി ന്നു വൈരുദ്ധ്യം നേരിടും. കൂടാതെ ജീവന്നു ബ്രഹ്മപദ **പ്രാപ്തിയെന്ന കായ്യം സംഭവിക്കാൻ വയ്യാത്തതായിത്തീ** രുകയും ചെയ്യും. ഇങ്ങനെ രണ്ടുപ്രകാരത്തിലും വ്യാമോ ഹം സംഭവിക്ന്നേതിനാൽ അധിദേപതാകല്പന അവ ശ്യം അംഗീകരിക്കുകതന്നെ **പേണ**മെന്നാണിരിക്കുന്നത്ര°. ബ്രഫലോകമാഗ്ഗത്തെക്കറിച്ച<sup>ം</sup> അജ്ഞനായിരിക്കുന്ന ജീ പനു പ്രസ്തത ദേവന്മാരുടെ ആനുകൂല്യം ദേവയാനത്തെ യം പിത്താനത്തെയും തിരിച്ചറിയാൻ പററിയതായി ത്തീരുന്നു. എന്നാൽ അങ്ങനെ ദേവതാനുകൂല്യമില്ലെ ങ്കിൽ മിക്കപ്പോഴം ജീവനം ബ്രഹ്മപ**പ്രോപ്തിയിൽ മാ**ഗ്ഗ ഭ്രംശമുണ്ടാവുകതന്നെ ചെയ്യും. എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ സൂക്ഷൂലോകങ്ങളെക്കറിച്ചു° അജ്ഞനാണല്ലോ ജീവൻ• അതുകൊണ്ടു<sup>ം</sup> അച്ചിരാദിശബ്ദങ്ങളെക്കൊണ്ടു തത്തൽ ദേവന്മാരെ അംഗീകരിക്കുന്നതൊരാവശ്യം കൂടിയാണം". ഈ കാരണത്താൽ മാഗ്ഗവണ്ണനത്തിൽ ഏതേതു ലോക ങ്ങളെപ്പറയുന്നവോ; അതാതു ലോകാഭിമാനികളായ ദേ വന്മാരെയാണ് അതുകൊണ്ടട്രേശിച്ചിരിക്കുന്നതെന്നു ധ രിക്കണം.

# സു:....വെദ്യതേനൈവ തതസ്തപ്രംതോ....6.

ശബ്ദാത്ഥം: \_\_തതഃ=അവിടെനിന്നു മേലോട്ടു ബ്ര ഫലോകംവരെ, വൈദ്യതേന ഏവ=വിദ്യല്ലോകാജിമാ നിയായ അമാനവപുരുഷൻവഴിക്കതന്നെ എത്തിച്ചേ ന്ദന്നം തപ്പ്രൂതോ=എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ അങ്ങനെ ശ്രു തിയിൽ പറഞ്ഞിരിക്കുന്നതുകൊണ്ടുതന്നെ.

സാരം: പിദ്യല്ലോകാഭിമാനിയായ അമാനവപുര ഷൻതന്നെ ജീവനെ ബ്രമലോകത്തെത്തിക്കമേന്നു പറ ഞ്ഞിരിക്കയാൽ ഇന്ദ്രപ്രജാപതിമാരെന്തു ചെയ്യുന്നവെന്ന ശങ്കയ്ക്ക മറ്റപടി പറയുകയാണം'. വിദ്യല്ലോകാഭിമാനി പുരുഷൻ ജീവനെ ബ്രമലോകംവരെ നയിക്കുന്നപെന്നു ശൂതിയിൽ പറഞ്ഞിരിക്കുന്നതിനാൽ അങ്ങനെതന്നെ യാണം' കരുതേണ്ടതും'. ഇന്ദ്രപ്രജാപതിമാർ ലോകത്തിൽ ക്കൂടെ കടന്നപോവാൻ മാഗ്ഗം കൊടുക്കുന്നു എന്ന മാത്രം കരുതിയാൽ മതി.

### സൂ:...കായ്യം ബാദരിരസ്യ ഗത്യ പപത്തേ 8\_7.

ശബ്ദാത്ഥം: ബാദരിഃ ബാദരിയെന്ന ന്യാചായ്യ ൻെറ മതപ്രകാരം, കായ്യാ കായ്യബ്രഹമെന്ന പ്രസിദ്ധ മായ ഹിരണ്യഗഭനയാണം പ്രാപിക്കുന്നത്ക്. ഗത്യപ പത്തേഃ എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ ഗതിയെപ്പറഞ്ഞതിൻെറ ഉപപത്തി അങ്ങനെയായാലേ ഉണ്ടാവുന്നുള്ള, അസ്യ = കായ്യബ്രഹമത്തെ അപേക്ഷിച്ചു ഗതികഥനം യുക്തിസഹ വുമാണം.

സാരം:—ശ്രതിയിൽ ജീവൻെറ ലോകാന്തരഗമന ത്തെക്കറിച്ചുള്ള കഥനം പരബ്രഹ്മപ്രാപ്തിക്കവേണ്ടിയുള്ള താവാൻ വഴിയില്ലെന്നാൺ° ബാദരിയെന്ന ആചായ്യ ൻെറ അഭിപ്രായം. എന്ത്രകൊണ്ടെന്നാൽ പരബ്രഹ്മം എല്ലായിടത്തും നിറഞ്ഞിരിക്കുന്നു. ആ സ്ഥിതിക്കു പര

ലപപ്പായം

ബ്രഹ്മപ്രാപ്തിക്കന്തിനാണു<sup>°</sup> ലോകാന്തരഗമനം? അതി നാൽ ബ്രഹ്മവിദ്യയെ ഉപാസിച്ചവർ പ്രാപിക്കുന്ന ബ്ര ഹ്മം കോലപരബ്രഹ്മായിരിക്കില്ല. കായ്യബ്രഹ്മം അ ല്ലെങ്കിൽ ഹിരണ്യഗഭൻ ആയിരിക്കും. അങ്ങനെയാ ണെങ്കിൽ ഗമനകഥനം യുക്തവുമാണു<sup>°</sup>.

## സു:\_വിശേഷിതതചാച്ച\_\_8.

ശബ്ദാത്ഥം:\_\_വിശേഷിതതചാൽ ച=വിശേഷണ ശബ്ദംകൊണ്ടം ഈ സംഗതി തെളിയന്നമുണ്ട്°.

സാരം:...''മാനസപുരുഷൻ ഇവനെ ബ്രഹലോക ത്തിലേയ്ക്കു കൂട്ടിക്കൊണ്ടുപോവുന്നു.'' എന്നയ്ഥംവരുന്ന ബ്ലഹമാരണ്യകശ്യതിവാക്യത്തിലെ ബ്രഹലോകശബ്ദ ത്തിന്ന ബഹ്രവപനം ഉപയോഗിച്ചിരിക്കുന്നു. പിന്നെ, ബ്രഹത്തെ പ്രാപിപ്പിക്കുന്നു എന്നല്ല്; ബ്രഹലോകത്തേ യ്ക്കൂ കൂട്ടിക്കൊണ്ടുപോവുന്നു എന്നാണ് പറഞ്ഞാത്ര്. അ തുകൊണ്ടും ബ്രഹ്മവിദ്യോപാസകൻ കായ്യബ്രഹത്തെയാ ഞ' പ്രാപിക്കുന്നതെന്നു വരുന്നങ്ങ്ങ്. ലോകങ്ങളുടെ ഞ ധിപതിയാണ് ഹിരണ്യഗഭൻ. ഭോഗഭ്രമികഠം അനേ കമുണ്ടുതാനും. അതിനാൽ ഹിരണ്യഗഭ്നെ അപേക്ഷി ച്ച ബഹ്രവപനം സമഞ്ജസമാണം'. എന്നാൽ പരബ്ര ഹത്തെ അപേക്ഷിച്ചു' അതു ശരിയല്ലതാനും. അതു കൊണ്ടും കായ്യബ്രഹത്തെയാണം' പ്രാപിക്കുന്നതെന്നു സ്പൂമാവുന്നുണ്ട്.

### സു:—സാമീപ്യാത്തു തദ്വ്യപദേശഃ —9.

ശബ്ദാത്ഥം:\_\_തദചുപദേശഃ=ആ പ്രതിപാദനം, സാമീപുാൽ ഇ=ബ്രഹ്മസാമീപുംകൊണ്ട ദോഷമുള്ളതാ യിത്തീരുന്നില്ല.

### നാലാമധ്യായം\_പാദം 3 549

സാരം:\_പരബ്രഹ്തതചം എല്ലായിടത്തും നിറ ഞ്ഞിരിക്കുന്നു എന്നുള്ളത്രകാണ്ട്ര ഗമനകഥനം തെററാ പുന്നില്ല. എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ ശിഷ്യൻ ആദ്യംതന്നെ ഗ്രഭസന്നിധിയിൽച്ചെന്നു<sup>°</sup> എനിക്ക കായ്യബ്രഹ്മത്തെ പ്രാപിക്കാനുള്ള മാഗ്ഗമപദേശിക്കണമെന്നല്ല ആവശ്യ പ്പെട്ടന്നതും. സംസാരത്തിൽനിന്നു മുമക്ഷുവായ എന്നെ ബ്ന്ധത്തിൽനിന്നു വിടുത്തി പരമപദത്തെ പ്രാപിക്ക ണമെന്നാണാവശുപ്പെടുന്നതു്. അങ്ങനെയുള്ള ശിഷ്യ ൻെറ അപേക്ഷകഠാം ശേചതാശചതരോപനിഷത്തു തുട ങ്ങിയ ശ്രതികളിൽ പറഞ്ഞിട്ടുമണ്ടും. അതിനാൽ **ബ്ര** ഷവിദ്യോപാസകൻ കായ്യബ്രഹ്മത്തെയല്ല; കാരണബ്ര ഹത്തെത്തന്നെയാണും പ്രാപിക്കുന്നതും. പരബഹ്ദം എ ല്ലായിടത്തും നിറഞ്ഞിട്ടണ്ടെങ്കിലും വിദ്യോപാസനമി ല്ലാത്തവക്ക് പ്രാപിക്കാസ് കഴിയുന്നില്ലല്ലോ. **അതുപോ** ലെ പ്രത്യേകമാഗ്ഗവം അവശ്യമാണും ബ്രഹ്മപ്പാപ്തിക്ക ന്നേ മാഗ്ഗ്കഥനംകൊണ്ടു വന്നുചേരുന്നുള്ള. അതു സവ്വ് ഥാ യുക്തിസഹമാണുതാനും.

### സു:—കായ്യാതൃയേ തദ**ദ്ധ്യക്ഷേണ സഹാതഃ** പരമഭിധാനാൽ<u>1</u>0.

ശബ്ദാത്ഥം: ....കായ്യാത്യയേ ചകായ്യബ്രഹമനാശത്തിൽ, തദദ്ധ്യക്ഷേണ സഹ ചതൽസ്ഥാനപതിയായ ബ്രഹ്മദേവ നോട്ടകൂടി, അതഃ പരം - ഇതിലും ശ്രേഷ്ഠമായ പരമപദ ത്തെ പ്രാപിക്ഷന്ദ എന്നം', അഭിധാനാൽ - പറഞ്ഞിട്ടു ള്ളതുകൊണ്ടു പുനരാവത്തിയുണ്ടാവുന്നില്ല.

#### ബ്രഹ്യതം

സാരം:-\_\_ബ്രഹ്മലോകപയ്യന്തമുള്ള ലോകങ്ങളൊ ക്കെത്തന്നേയും പുനരാപത്തിയോടുകൂടിയതാണു<sup>ം</sup>. അതി നാൽ കായ്യബ്രഹ്മത്തെയാണു° സാധകൻ പ്രാപിക്കുന്ന തെങ്കിൽ പീണ്ടം ജനിക്കേണ്ടിവരും എന്നുള്ളതുകൊണ്ടാ **ഌ° കായ്പ്പബ്പഹ്തെയല്ല പ്രാപ**ിക്കുന്നതെന്നു പറയുന്ന തെങ്കിൽ അതു ശരിയല്ല. എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ ദേവ യാനമാഗ്ഗത്തിൽക്കൂടെ ശരീരം വിട്ടപോവുന്ന ജീവൻ പിന്നീട്ട് ജനിക്കുന്നില്ലെന്നും ശ്രതി പറയുന്നുണ്ടു°. ഏത ലോകത്താണോ ഒരു ജീവൻ ദേവയാനത്തിൽക്കൂടെ എ ത്തിച്ചേരുന്നത്ര്; ആ ലോകാദ്ധ്യക്ഷനോടുകൂടി അതി നെറ വിലയത്തിൽ അതിലും ശ്രേഷമായ സ്ഥാനത്തേ യ്ക്കു പോവുന്നുവെന്നു ശ്രുതി പറയുന്നുണ്ടു°. ആ സ്ഥിതിക്കു കായ്യബ്രഹ്മപ്രാപ്തനായ ജീവൻ അതിൻെറ വിലയത്തിൽ ബ്രഹ്മദേവനോടുകൂടി പരമപഞ്ഞേ പ്രാപിക്കുയല്ലാതെ വീണ്ടും സംസാരത്തിൽ ജനിക്കാൻവേണ്ടി മടങ്ങി വരു ന്നില്ല. അതിനാൽ ശ്രുതിനിദ്ദിഷ്ടമായ മാഗ്ഗത്തിൽക്കൂടെ പോപുന്ന ജീവൻ കായ്യബ്രഹ്തൈയാണം പ്രാപിക്കുന്ന തെന്നു പറഞ്ഞാൽ ഓേഷമില്ല.

സു:\_\_സ°മതേശ്ച\_\_11.

ശബ്ദാത്ഥം:…സ°മുതേഃ ച=സ°മുതിപ്രമാണംകൊ ണ്ടം ഈ കായ്യം സിദ്ധമാവുന്ന.

സാരം:\_\_\_

''ബ്രഹ്മണാ സഹ തേ സവ്വേ സമ്പ്രാപ്പേ പ്രതിസംചരേ പരസ്യാന്തേ കൃതാത്താനഃ പ്രവിശന്തി പരം പ8ം.<sup>39</sup>

550

ശുദ്ധാന്തഃകരണന്മാരായ സാധകന്മാർ ദേവയാനമാഗ്റ്റ ത്തിൽക്കൂടെ ബ്രഹ്മലാകത്തെത്തി പ്രളയകാലംവരെയും അവിടെയിരിക്കേയും, പ്രളയകാലത്ത്ര് എല്ലാ ലോകങ്ങ ളം നശിക്കുമ്പോറം ബ്രഹ്മദേവനോട്ടക്കടി പരമപദത്തെ പ്രാപിക്കേയും ചെയ്യന്നു എന്നു ക്ലമ്മപുരാണത്തിൽ പറ യുന്നു. ഇങ്ങനെ സ്മൃതികളിലും ഈ കായ്യം ചച്ച്ചെ യ്യപ്പെട്ടിട്ടുണ്ട്. അതിനാൽ ബ്രഹ്മവിദ്യോപാസകൻ കായ്യബ്രഹത്തെയാണം പ്രാപിക്കുന്നതെന്നു വിചാരിക്കു ന്നതാണം യുക്തമായിട്ടിരിക്കുന്നത്ര്.

# സു:\_\_പരം ജൈമിനിമ്മുഖ്യതചാൽ\_\_\_12.

ശബ്ദാത്ഥം:...ജൈമിനിഃ=ജൈമിനിയെന്ന ആചാ യ്യൻറ അഭിപ്രായത്തിൽ, മുഖ്യത്ഥാൽ=ബ്രഹ്മശബ്ദത്തി ൻെറ മൂഖ്യതഹേതുവായിട്ടു°, പരം=പരബ്രഹ്മത്തെയാ ഞ°, കായ്യബ്രഹ്മത്തെയല്ല പറഞ്ഞിരിക്കുന്നതെന്നാണ°.

സാരം: ബ്രഹ്മശബ്ദം പരബ്രഹ്മവാചകമാണം. കായ്പ്രബ്രഹ്മത്തിനും പറയാറുണ്ടും. എന്നാൽ അതു ഗൌ ണമാണം. ശബ്ദപ്രാമുഖ്യംകൊണ്ടും അമാനവപുര്ഷൻ പ്രാപിക്കുമെന്ന പറഞ്ഞതു പരബ്രഹ്മത്തെത്തന്നെയാണം എന്നാണം കരുതേണ്ടതെന്നാണം ജൈമിനിയെന്ന ആ ചായ്യൻെ അഭിപ്രായവും.

### സു:\_\_ഭശനാച്ച\_13.

ശബ്ദാത്ഥം:\_\_ദശനാൽ ച=ശ്രതിയിൽ അവിടവി ടെ ബ്രഹ്ലോപ്പിയെക്കാണിച്ചുകൊണ്ടുള്ള ഗതിവാക്യ ങ്കാം കാണന്നതിനാലം കായ്യബ്രഹ്മത്തെയല്ല; കാരണ ബ്രഹ്മത്തെയാണ് പ്രാപിക്കുന്നതെന്നു സിദ്ധമാവുന്നു.

#### ബഹ്മതം

സാരം: കാേപനിഷത്തിലും, ഛാന്ദോഗ്യോപനി ഷത്തിലും ഗതിവാകൃങ്ങളുണ്ട്. അതുപോലെ മററ്റ പല ഉപനിഷത്തുകളിലുമണ്ട്. അവയിൽനിന്നൊക്കെ സി ദ്ധമാവുന്നതു ദേവയാനത്തിൽക്കൂടെ പോവുന്ന ബ്രഹ്മ വിദ്യോപാസകനായ സാധകൻ കാരണബ്രഹ്തെയാ ഞ<sup>°</sup>; കായ്യബ്രഹ്തെയല്ല ല്രാപിക്കുന്നതെന്നാണ്. അ ങ്ങനെ ശ്രതിയിൽ പലേടത്തും പറഞ്ഞുകാണുന്നതുകൊ ണ്ടും സാധകൻ കായ്യബ്രഹ്മത്തെയല്ല ല്രാപിക്കുന്നതെന്നു സിദ്ധമാവുന്നം.

സു: \_ ന ച കായ്യേ പ്രതിപത്തുഭിസന്ധി:\_\_14

ശബ്ദായ്ഥം:\_\_\_ച\_ഇതിന്നപുറമെ, ്പ്രതിപത്തുഭിസ സ്ഥിഃ\_ഉപാസകൻറെ പ്രാപ്തിവിഷയമായ സങ്കല്പവും, കായ്യേ ന=കായ്യബ്രഹ്മത്തിലല്ല.

സാരം: ഇതിനൊക്കെപ്പറമെ ബ്രഹ്മവിദ്യോപാസ കനായ സാധകന്റെ സങ്കല്പവം കായ്യബ്രഹ്മത്തെ പ്രാപി കാനല്ല; പരബഹ്മപ്രാപ്തിങളെയാണം<sup>°</sup>. അതിനു പററു ന്ന തോതിലുള്ള സാധനകളെയാണം<sup>°</sup> സാധകനനുഷ്ഠിക്കു ന്നതും. ബ്രഹ്മപ്രാപ്തിക്കുമ്പു മററു വല്ല സ്ഥലത്തം പോവേണ്ടിവരുന്ന സാധകനെന്നു വന്നാൽകൂടിയും അ തൊന്നം ലക്ഷ്യമോ പരമമായ പ്രാപ്തിയോ ആവുന്നില്ല. അതിനാൽ ബ്രഹ്മവിദ്യോപാസകൻ പരബ്രഹ്മത്തെത്ത നെയാണം<sup>°</sup> പ്രാപിക്കുന്നതു<sup>°</sup>.

സു:\_\_അപ്രതീകാലംബനാന്നയതീതി ബാദരായണ ഉഭയഥാ ദോഷാൽ തൽ ക്രത്രശ്മ\_\_15.

552

## നാലാമധ്യായം പാടം 3 553

ശബ്ദാത്ഥം: \_ അപ്രതീകാലംബനാൽ ചാണി തുട ങ്ങിയ പ്രതീകങ്ങളെ ആശ്രയിക്കാതെയുള്ള ഉപാസക നെ, നയതി = അച്ചിരാദിദേവതാലോകങ്ങളാകന്ന ദേവ മാഗ്ഗത്തിൽക്കൂടെ പരമപദത്തിലേയ്ക്കു കൊണ്ടപോവുന്നം, ഉഭയഥാ = കായ്യബ്രഹ്മത്തെയോ, കാരണബ്രഹ്മത്തെയോ പ്രാപിക്കന്ന എന്നു രണ്ടു പ്രകാരത്തിൽ പറഞ്ഞാലും, അദോഷാൽ = ഓേഷമില്ലാത്തതുകൊണ്ട്, തൽക്രത്വഃ ച = സാധകൻം സങ്കല്പത്തിനനുസരിച്ചു പ്രാപിക്കുന്നം, ഇതി ബാദരായണഃ = എന്നാണം" വ്യാസാചായ്യൻെ അഭി പ്രായം.

സാരം:\_\_വാണി തുടങ്ങിയ പ്രതീകങ്ങറാമുഖേന ഭിന്നഭിന്നങ്ങളായ ദേവതകളെയും ലോകങ്ങളെയും ഉപാ സിക്കാനുള്ള ക്രമങ്ങറം പലതും ഉപനിഷത്തുക്കളിൽ പറഞ്ഞിട്ടുണ്ടു°. സാധകൻ ഏത്ര ത്രപത്തിലുള്ള ഉപാ സനമാണോ ചെയ്യുന്നതു°, അതനുസരിച്ചായിരിക്കം അ യാളുടെ ലോകപ്പാപ്തി. കേവലബ്രഹ്മപദപ്രാപ്തിക്കു സാ ധകൻതന്നെ ഉദ്ദേശിക്കണം. എങ്കിലേ അതു സാധി ക്കാൻ പോവുന്നുള്ള. എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ അപ്പമെങ്കി ലും ഭോഗേച്ഛുയുള്ളേടത്തോളംകാലം ആക്ഷം കേവലപദ പ്രാപ്തിയണ്ടാവുന്നില്ല. അതിനാൽ ബ്രഹ്മവിദ്യോപാസ കൻ കായ്യബ്രഹ്മത്തെയാണം° പ്രാപിക്നേതെന്നോ, അ കാരണബ്രഹ്മത്തെയാണ് പ്രാപിക്കുന്നതെന്നോ തല്ല രണ്ടു പ്രകാരത്തിൽ പറഞ്ഞാലും ടോഷമില്ല. പ്രജാപതി ലോകത്തിൽക്കൂടെയാണും പരബ്രഹ്മപദത്തിലേജ്ജ പോ പുന്നതെന്നു ശ്രുതിയിൽ പറഞ്ഞിട്ടുണ്ടും. ആ സ്ഥാതിക്കു 32\*

### 554 ഇഹ്മസൂത്രം

ടോഗേച്ഛയുള്ള പരെ പ്രജാപതിലോകത്തിൽ വിട്ടന്നു; അല്ലാത്തവരെ ക്രേവലപദത്തിലെത്തിക്കുന്നവെന്നും ധ രിച്ചാൽ മതി. അതിനാൽ രണ്ടു പ്രകാരത്തിൽ പറയു ന്നതും ദോഷമല്ല. പ്രാപ്തിയാകട്ടെ സാധകന്റെ സങ്ക ല്പത്തിനനുസരിച്ചാണുതാനും. പക്ഷേ ഒരു കായ്യം തീച്ച യാണം<sup>°</sup>: ദേവയാനത്തിൽക്കൂടെ മേലോട്ടയന്ന അമാനവ പുരുഷൻ വീണ്ടും സംസാരളക്തിക്കുവേണ്ടി താഴോട്ടു വരു ന്നില്ല എന്നാണം<sup>°</sup> വ്യാസാചായ്യന്റെ അഭിപ്രായം.

സു:\_\_വിശേഷം ച ദശയതി\_\_\_16.

ശബ്ദാത്ഥം: \_\_വിശേഷം ച\_ഇതിൽനിന്ന വിശേ ഷകാരണത്തെള്ളടിയും, ദശയതി\_ശ്രതി കാണിക്കുകയും ചെയ്യന്നം.

സാരം: പാണ്യാദിപ്രതീകോപാസകന്മാരെ എത്ത കൊണ്ട ദേവയാനത്തിൽക്കൂടെ പരമപദംവരെ എത്തി കന്നില്ല എന്ന സംശയത്തിന്നു് അതിന്റെ പ്രത്യേക കാരണത്തെയും ശ്രതി വെളിവാക്കിട്ടുണ്ടു്. പ്രതീകോ പാസകന്മാക്ട് അതാതു പ്രതീകങ്ങളുടെ വ്യാപ്തി എത്ത വരെയുണ്ടോ; അതുവരെ മാത്രമേ പോവാൻ കഴിവുണ്ടാ വുന്നുള്ള. പ്രതീകശക്തിയുടെ വ്യാപ്തിക്കുറവാണതിനു കാരണമെന്നു താല്പയ്യം. ഇവിടെയാണു് തുതീയപാദമ വസാനിക്കുന്നതു്.

നാലാമങ്കുായത്തിൽ തുതീയപാദം കഴിഞ്ഞു.

# ചത്ത്രപാദം

### സു:\_\_സമ്പട്യാവിഭാവഃ സേചന ശബ്ബാൽ\_\_\_1.

ശബ്ദായ്മം:—സമ്പദു=പരമപദമാകന്ന ബ്രഹ്പ ഒഞ്ഞെ പ്രാപിച്ച ജീവൻ, സേപന=തൻെറ പാരമാത്ഥിക സചത്രപത്തിൽ, ആവിഭാവഃ=ആയിത്തീരുന്നു, ശബ്ദാൽ -എന്താണതിനു തെളിവെന്നാണെങ്കിൽ ശ്രതി അങ്ങ നെ പറയുന്ന എന്നുള്ളതുനെ.

സാരം: പകേവലഞ്ഞാനംകൊണ്ടു സവ്വോപാധിവി നിമ്മുക്തനം നിരപേക്ഷകനമായ സാധകൻ പ്രാരബ്ബാ വസാനംവരെ ദിവ്യവും അമൃതാത്മകവുമായ ബ്രഹ്മാനന്ദ ത്തെ അനുഭവിച്ചു<sup>°</sup> അന്ത്യത്തിൽ ശരീരത്തെ വിട്ടാൽ കേവലമായ ബ്രഹ്മപദത്തിലെത്തി തൻെറ പാരമാത്ഥി കസ്വത്രപമാവുകയും ചെയ്യുന്നു. ഈ സംഗതി ശ്രതി യിൽ പലേടത്തും പലപ്രകാരത്തിൽ നിസ്സംശയസ്വത്ര പേണ പ്രതിപാദിച്ചിട്ടുമണ്ടു°.

സു:\_\_മക്തഃ പ്രതിജ്ഞാനാൽ\_\_2.

ശബ്ദായ്ഥം: പ്രതിജ്ഞാനാൽ ല്രതിജ്ഞാനംകൊ ആ°, മക്തഃ ല പ്രതിജ്ഞാനാൽ ല്രതിജ്ഞാനംകൊ ത്തിലേക്കിറങ്ങേണ്ടതിലെന്നു ബോധിക്കാൻ കഴിയുന്നു. സാരം: ഇതിയിൽ അവിടവിടെ പ്രതിജ്ഞ ചെ യ്യന്നണ്ടൂ°: പരമപദത്തെ പ്രാപിച്ച ജീവൻ എന്നെ നേയ്ക്കം മക്തനായി; പിന്നീടൊരിക്കലും സംസാരത്തി ലിറങ്ങേണ്ടിവരില്ലെന്നു°. ഇതിൽനിനു സാത്രപാവ സ്ഥയെ പ്രാപിച്ച ജീവൻ പിന്നീട്ട യാതൊരുവിധ വി

#### ബഹുത്രം

കാരത്തിന്നും വിധേയനാവുന്നില്ലെന്നും സചയം ദിവ്യ നും, പരമാത്മാവുമാവുന്നുവെന്നും അറിയാൻ കഴിയുന്നു. അനാദികാലമായൊഴക്കിക്കൊണ്ടിരിക്കുന്ന കമ്മപ്രവാഹ ത്തിൽനിന്നു എന്നെന്നേയ്ക്കമായി പ്രസ്തത ജീവൻ മക്ത നാവുന്നതിനാൽ പിന്നീട്ട യാതൊരുവിധ ഉപാധിസം ബന്ധത്തിന്നും ഇടയാവുന്നില്ലെന്നും സ്പഷ്ടമാവുന്നു.

സു:....ആത്മാ പ്രകരണാൽ....3.

ശബ്ദാത്ഥം:—പ്രകരണാൽ=പ്രകരണത്തിൽനിന്ന്, ആത്മാ=ആത്മാവു് ശുദ്ധനാവുന്നവെന്നറിയാൻ കഴി യന്നു.

# സു: \_\_അവിഭാഗേന ദൃഷ്ടതചാൽ\_\_\_4

ശബ്ദാത്ഥം: \_\_ അവിഭാഗേന=മക്താത്മാവിന പര മാത്മാവിൽ ഭേദമില്ലാത്ത സ്ഥിതിയാണുള്ളതെന്ന്, ദൃഷ്ട തചാൽ₌ശ്രതിയിൽ പറഞ്ഞതായിക്കാഌന്നതുകൊണ്ടും ഈ സംഗതി സ്പഷ്ടമാവന്നെണ്ടം°.

സാരം: \_ ശ്രദ്ധജലം ശുദ്ധജലത്തോടുക്കടിച്ചേന്നാൽ എങ്ങനെ അഭേദേര്യപേണ ഒന്നായിത്തീരുന്നുവോ; സമു ദ്രത്തോടു കൂടിച്ചേന്ന നദി എപ്രകാരം നാമര്രപങ്ങളെ വിട്ടു സമുദ്രമായിത്തീരുന്നുവോ എന്നിങ്ങനെ ശ്രതിയിൽ മുക്താത്മാവു പരമാത്മാവിൽ കൂടിച്ചേന്നു് അഭേദമായി ത്തീരുന്നു എന്നു കാണിക്കുന്ന അനേക ഉദാഹരണങ്ങറം പറയപ്പെട്ടിട്ടുണ്ടു്. അതുകൊണ്ടും പരമപദത്തെ പ്രാ പിച്ച മുക്തനു പിന്നീടു ശരീരബന്ധമുണ്ടാവില്ലെന്നു സ്പഷ്ടമാവുന്നുണ്ടു്.

സു:\_ബ്രാഫേണ

ജൈമിനിരുപന്യാസാദിഭ്യഃ....5.

ശബ്ദാത്ഥം:\_\_ജൈമിനിഃ=ജൈമിനിയാകന്ന ആ ചായ്യൻെ അഭിപ്രായം, ബ്രാഫേണ=മക്താത്മാവു ബ്ര ഫത്തോടു തുല്യമായ ത്രപത്തിൽ നില്ലംന്തരെന്നാണ് ഉപന്യാസാദിഭ്യഃ=എന്താണതിന തെളിവെന്നാണെ കിൽ ശ്രതിയിലെ ചച്ച്കളം നിരൂപണങ്ങളം തന്നെ.

സാരം: .....ആ പായ്യജൈമിനിയുടെ അഭിപ്രായത്തി പും മുക്തപുരുഷൻ ബ്രഹ്മത്തോട്ട തുല്യസ്ഥത്രപനാവുന്നു വെന്നു പറയുന്നുണ്ട്. എന്നാൽ ബ്രഹ്മംതന്നെ ആയി ത്തീരുന്നു എന്നദ്ദേഹം പറഞ്ഞിട്ടില്ല. അദൈപതമല്ല ല്ലോ അദ്ദേഹത്തിൻെറ സിദ്ധാന്തം. അതിനാൽ അങ്ങ നെ പറയാത്തതു തെററല്ല. സ്പഘ്പിയിൽ ദിവ്യസ്ഥത്ര പിയായി പ്രകാശിച്ചും. പ്രളയത്തിൽ ക്ലേശിക്കാതെയും

#### ബ്രഹ്യത്രം

ബ്രഹ്തളലുനായിക്കഴിയുന്ന ബ്രഹ്മവിദ്യോപാസകനായ മുക്തപുര്ഷനെന്നാണ് ആചായ്യജൈമിനി പറയുന്നത്. ശ്രതിയെയും സ്മതിയെയും പ്രമാണമാക്കിക്കൊണ്ടുത നെയാണ് അദ്ദേഹം ഈ അഭിപ്രായത്തെ സമത്ഥിച്ചി രിക്കുന്നതും. ബ്രഹ്മതല്യത്വമെന്നുപറഞ്ഞാൽ ബ്രഹ്മതചം തന്നെയാണ്. അതിനാൽ അഭേദതചം സിദ്ധമാവുന്നു ണ്ട്ര്. പിന്നെ രണ്ടാമതൊന്നില്ലാത്തിടത്തു പറയാതെ തന്നെ അഭേദസപത്രപേണയുള്ള അദൈചതം സിദ്ധമാ വുന്നമുണ്ടല്ലോ. അതിനാൽ മൻപറഞ്ഞ അഭേദാദൈച താവസ്ഥയെത്തന്നെയാണ് ജൈമിനി പ്രകാരാന്തരേണ പറഞ്ഞിരിക്കുന്നതെന്നു കരുതണം.

# സു:\_\_ചിതിതന്മാത്രേണ

# തദാത്മകതചാദിതെ്യെഡേലോമിഃ\_6.

ശബ്ദാത്ഥം: \_\_ ചിതിതന്മാത്രേണ = പരമപദത്തെ പ്രാപിച്ച മുക്തപുരുഷൻ ചൈതനുമാത്രനായിത്തീരുന്നു, തദാത്മകത്ഥാൽ =എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ അതാണം° ജീപ നെറ വാസ്തവികസ്ഥത്രപം, ഇതി ഔഡുലോമിഃ=എന്നാ ഞ° ഔഡുലോമിയെന്ന ആഥാശ്മൻ പറയുന്നതും.

സാരം: പരമപദത്തെ പ്രാപിച്ച മുക്തപുരുഷൻ സചയം ബ്രഹംതന്നെ ആയിത്തീരുന്നു. അതാണല്ലോ ജീവൻെറ വാസ്തവികസ്വത്രപം. ഉപാധിസംബന്ധം കൊണ്ടും, ആവരണംകൊണ്ടും വന്തലേന്നതാണം° ജീവ തലം. ഉപാധിവിലയവും, ആവരണനിരാസവും സംഭ വിക്കുമ്പോറം അതു നിലനില്ലാൻ പോവുന്നമില്ല. അ പ്പോറം നദി സമുദ്രത്തിലെന്നപോലെ ജീവൻ ബ്രഹം ത്തോടുകൂടിച്ചേൻ ബ്രഹ്മംതന്നെ ആയിത്തീരുന്നു. അ ങ്ങനെ ബ്രഹ്മത്തോട്ട് അഭേദഭാവം സിദ്ധിക്കുന്നതിനാൽ മുക്തപുരുഷ്ണെ സംബന്ധിച്ചു പുനജ്ജന്മാദികളുടെ പ്ര ശ്നംതന്നെ ഉണ്ടാവുന്നില്ലെന്നാണു് ഓഡുലോമി എന്ന ആചായ്യൻെറ അഭിപ്രായം.

### സു:...എവമപ്പപ്പന്യാസാൽ പുവ്വഭാവാദവിരോധം ബാദരായണഃ....7

ശബ്ദാത്ഥം: ... എവം അപി = പറയപ്പെട്ട ജൈമിനി കൗഡുലാമി എന്നീ ആലായ്യന്മാരുടെ അഭിപ്രായപ്രകാ രവും, ഉപന്യാസാൽ = ശ്രതിയിൽ ഈ വിഷയത്തെ ഉപ ന്യസിച്ചിരിക്കുന്ന പ്രകാരവും, പൂവ്വഭാവാൽ = മുമ്പു നാ ലാമത്തെ സൂത്രംകൊണ്ടു സമത്ഥിച്ച പ്രകാരവും, അവി രോധം = സിദ്ധാന്തത്തിൽ വിരോധമില്ലെന്നാണം°, ബാ ഒരായണഃ = ബാദരായണാ ചായ്യന്റെ അഭിപ്രായം.

സാരം: \_\_\_\_\_മക്താത്മാവിൻറ സ്പത്രപം പരമാത്മാ വിനോട്ടെ തുല്യവും, ദിഖ്യഗുണസമ്പന്നവുമാണെന്ന ജെമിനിയുടെ അഭിപ്രായവും, മക്തപുരുഷൻ ചേതനാ മാത്രനായിത്തീന്നേവെന്ന ഔഡുലോമിയുടെ അഭിപ്രാ യവും സ്ഥീകായ്യങ്ങളാണും. അവയ്ക്കു ശ്രതിസ്മൃതിക ളടെ അനുവാദവുമുണ്ടും. മുമ്പു നാലാമത്തെ സൂത്രത്തിൽ പരമാത്മാവിൽനിന്നും അഭിന്നസ്ഥത്രപനായിത്തീരുന്നു മുക്താത്മാവെന്നു പറഞ്ഞതും ശരിയാണും. പറയപ്പെട്ട മൂന്നം നിലയിലും സംഭവിക്കാം. എന്നാണും ബാദരായ ണാപായ്യൻറെ അഭിപ്രായം. സു: \_ സങ്കല്പാദേവ തു തപ്രാംതോ \_\_\_8.

ശബ്ദാത്ഥം:....ഇ=എന്നാൽ, സങ്കല്പാൽ ഏവ=സങ്ക ല്പംകൊണ്ടമാത്രം സംഭവിക്കുന്ന എന്ത കരുതണം, ത പ്രൂംതേഃ=എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ അങ്ങനെ ശ്രുതിയുള്ളതു കൊണ്ടുതന്നെ.

സാരം:—ബ്രഹ്മവിദ്യോപാസകൻറെ പരമപ്രാപ്തി യെ ക്കറിച്ചുള്ള നിത്രപണം കഴിഞ്ഞ സൃത്രത്തോടുകൂടി അവസാനിപ്പിച്ചു. ഇനി ദേവതോപാസ്നയിൽക്കൂടെ ബ്രഹ്മലോകത്തെ് പ്രാപിക്കുന്ന പുരുഷൻെറ അനുഭവ ങ്ങളെ നിരൂപിക്കുന്ന പുതിയ പ്രകരണമാണും ഈ സൂ ത്രംമുതൽക്കാരംഭിക്കുന്നതും. ബ്രഹ്മലോകഭോഗങ്ങറം എ ങ്ങനെയാണും ഉപാസകനു കിട്ടുന്നതെന്ന വിഷയത്തെ യാണം° ഈ സൂത്രംകൊണ്ടുଂ ആദ്യംതന്നെ നിത്രപിക്കു ന്നഇ°. ഛാന്ദോഗ്യോപനിഷത്തിൽ ''ഈ പൂരുഷൻ **ദിവ്യ**ദ്ദഷ്ടികൊണ്ടു ബ്രഹ്മലോകഭോഗങ്ങ മനോമയമായ ളെക്കാണുകയും അവയിൽ രമിക്കുകയും ചെയ്യുന്നു? എ ന്നത്ഥം പരുന്ന ഒരു മന്ത്രമുണ്ടും" മാനസികങ്ങളായ സ ങ്കല്പങ്ങറം വഴിക്കാണും ഉപാസകൻ ബ്രഹ്മലോകഭോഗങ്ങ ളെ പ്രാപിക്കുന്നതും, അനുഭവിക്കുന്നതുമെന്നു പ്രസ്തത ശ്രതിമന്ത്രംകൊണ്ടുതന്നെ സിദ്ധമാവുന്നങ്ങല്ലോ.

### സു:....അത ഏവ ചാനന്യാധിപതിഃ.\_\_9

ശബ്ദാത്ഥം:....അതഃ ഏവ ച=ഈ കാരണത്താൽ തന്നെയാണം', അനന്യാധിപതിഃ=മക്താത്മാവു' അന്യാ ധിപത്യമില്ലാത്തവനെന്നു പറയപ്പെടുന്നതും.

560

സാരം: തതെത്തിരീയോപനിഷത്തിൽ ''അവൻ സ്ഥാരാജ്യത്തെ പ്രാപിക്കന്നു; മനസ്സിനെറ അധിപതി യായ ഹിരണ്യഗഭനെ പ്രാപിക്കന്നു. അതിനാൽ അ വൻ ബൂദ്ധി, മനസ്സ്, വാക്ക്, നേത്രം, ശ്രോത്രം തുട ങ്ങിയ എല്ലാററിന്റെയും അധിപതിയായിത്തീരുന്നു." എന്നയ്ഥം വരേന്നാരു മന്ത്രമുണ്ടും ഇതുകൊണ്ടു ദേവ തോപാസകൻ മക്തനായി ബ്രഹ്മലോകത്തെത്തുമ്പോറം ബ്രഹ്മദേവനൊഴിച്ച മററാരുംതന്നെ അദ്ദേഹത്തിനെറ നിയന്താവാവുന്നില്ല. ആ സ്ഥിതിക്കു സ്ഥതന്ത്രനായി കഴിഞ്ഞ ആ മുക്തപുരുഷൻ സ്ഥയം മനസ്സംകൊണ്ടാണം അഭിഷ്ടങ്ങളായ ഭോഗങ്ങളെ പ്രാപിക്കുന്നത്തന്നത യു ക്തിക്കം യോജിക്കുന്നതുതന്നെ.

# സു:.\_.അഭാവം ബാദരിരാഹ ഹ്യേവം.\_\_10.

ശബ്ദാത്ഥം:\_\_ അഭാവം = ശരീരമില്ലെന്നതാണം', ബാദരിഃ=ബാദരിയെന്ന ആചായ്യൻെറ അഭിപ്രായം, ഹി=എന്ത്രകൊണ്ടെന്നാൽ, ഏവം ആഹ=ഞങ്ങനെ ശ്ര തിയിൽ പറഞ്ഞിട്ടണ്ടും'.

സാരം: സങ്കല്പമാത്രംകൊണ്ട ദിവ്യഭോഗങ്ങളെ അനുഭവിക്കം മുക്കപുരുഷനെന്നു പറഞ്ഞുവല്ലോ. എ ന്നാൽ അങ്ങനെയുള്ള ഭോഗഭുക്തിക്കു ശരീരത്തെ സ്പീ കരിക്കുന്നുണ്ടോ എന്ന സംശയത്തിനു മറുപടി പറയുക യാണം<sup>°</sup>. ബ്രഹ്മലോകത്തു സ്ഥൂലശരീരമില്ല. ബ്രഹ്മ ലോകം സൂക്ഷൂമാണം<sup>°</sup>. അവിടെ സ്ഥൂലങ്ങളായ ഒന്നി നെറയും സ്പരണമുണ്ടാവാൻ വയ്യ. അതിനാൽ സൂക്ഷൂ മായ മനസ്സുകൊണ്ടതന്നെയാണം<sup>°</sup> ബ്രഹ്മലോകത്തെ ദിവ്യ ബ്ഷസൂത്രം

ഭോഗങ്ങളെ അനഭവിക്കുന്നതെന്നാണും ബാദരിയെന്ന ആചായ്യൻറ അഭിപ്രായം. കൂടാതെ ശ്രതിയിൽ അ ങ്ങനെ പറഞ്ഞിട്ടമുണ്ടു്. ''സ വാ ഏതേന ദൈവേന ചക്ഷുഷാ മനസൈതാൻ കാമാൻ പശുൻ രമതേ. യ എതേ ബ്രഹ്മലോകേ" എന്നു ഛാന്ദോഗ്യോപനിഷ ത്തിൽപ്പറയന്നു. 'ഞ ഇവൻ മനസ്സാകന്ന ദിവ്യദ്ദഷ്ടി കൊണ്ടു ബ്രഹ്മലോകഭോഗങ്ങളെ നോക്കിക്കണ്ടു രമിക്ക ന്നു' എന്നാണല്ലോ മന്ത്രംകൊണ്ടു പറഞ്ഞത്ര്. കൂടാതെ മക്തപരഷൻ ദിവുത്രപസമ്പന്നനാണെന്നം പറഞ്ഞി ദിപൃത്രപമെന്നതു സ്ഥൂലശരീരമാവാൻ വയ്യ ട്ടുണ്ടു°. സ്ഥൂലശരീരസംബന്ധമില്ലാത്തതിനെയാണു പ്പോ. ദിവുത്രപമെന്ന പറയുന്ന**ഇ**്. ഈവക തെളിവുകളിൽ ക്കൂടെ നോഷുമ്പോറം കായ്യബ്രഹ്മത്തിലെത്തിയ മുക്ത പുരുഷന സ്കൂലശരീരസംബന്ധമില്ലെന്നു പ്യക്തമാ പുന്നു.

#### സു:\_\_ഭാവം ജൈമിനിവ്വികല്പാമനനാൽ\_\_11.

ശബ്ദായ്ഥം: —ഭാവം =കായ്യബ്രഹ്മത്തിലും മക്തപുര ഷനു സ്ഥലശരീരസംബന്ധമണ്ടെന്നാണ്ം, ജൈമിനിഃ =ജൈമിനിയെന്ന ആലായ്യൻെ അഭിപ്രായം, വികല്പാ മനനാൽ =എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ സംശയാസ്പദമാകംവ ണ്ണം ശ്രതി പറഞ്ഞിട്ടുണ്ടെന്നുള്ളകൊണ്ടുതന്നെ.

സാരം: \_\_ഛാന്ദോഗ്യോപനിഷത്തിൽ മക്താത്മാ വു° കരു പ്രകാരത്തിലും, മൂന്നു പ്രകാരത്തിലും, അഞ്ചു പ്രകാരത്തിലും, ഏഴ് പ്രകാരത്തിലും, പതിനൊന്നു പ്ര കാരത്തിലുമുണ്ടെന്നു പറഞ്ഞിരിക്കുന്നു. അങ്ങനെ അ

നിശ്ചിതമായിപ്പറഞ്ഞതുകൊണ്ടു മുക്തപുരുഷനു കായ്യബ്ര ഹമായ ബ്രഹ്മലോകത്തെത്തിയാലും സ്ഥൂലശരീരസംബ ന്ധമുണ്ടെന്നാണും ജൈമിനി പറയുന്നതും. അങ്ങനെ യാണും ശ്രൂതിസിദ്ധാന്തംകൊണ്ടു മനസ്സിലാക്കേണ്ടതെ ന്നാണദ്ദേഹത്തിൻെറ അഭിപ്രായം.

## സൂ:\_\_\_ട്വാദശാഹവദ്ദയേവിധം ബാദരായണോƒതഃ\_\_\_12

ശബ്ദാത്ഥം: ....അതഃ = പറയപ്പെട്ട രണ്ടഭിപ്രായങ്ങ ളെക്കൊണ്ട്, ദ്വാദശാഹവൽ = ദ്വാദശാഹയജ്ഞമെന്ന പോലെ, ഉഭയവിധം = രണ്ടു പ്രകാരത്തിലുമാവാമെന്നാ ഞ°. ബാദരായണഃ = ബാദരായണാ ചായ്യൻറെ അഭി പ്രായം.

സാരം:...ഇതിനമുമ്പു പറഞ്ഞ രണ്ടാചായ്യന്മാരുടെ അഭിപ്രായങ്ങളം പ്രമാണയുക്തവും, യുക്തിസഹവുംത മുക്താത്മാവിന്നു സ്ഥ<sub>ല</sub>ലശരീരസംബന്ധം ഉണ്ടാ ണെ. യും ഇല്ലാതെയും ഇരിക്കാം. ദ്വാദശാഹയജ്ഞത്തെ ശ്ര തിയിൽ 'സത്ര'മെന്നും 'അനീഹ'മെന്നും രണ്ടു പേരുക ളെക്കൊണ്ടു പറഞ്ഞുവരുന്നുണ്ടും. ഒരേ ക്രിയാഭാഗത്തെ ത്തന്നെയാണം° രണ്ടു ശബ്ദങ്ങളും സൂചിപ്പിക്കുന്നതു°. എ ന്നാൽ എന്തിനാണും രണ്ടു ശബ്ദത്തെപ്പറയുന്നതെന്നാ ണെങ്കിൽ അനേകകത്തുകമാവുമ്പോറം സത്രമെന്നം, നി യതകത്തുകമാവുമ്പോറം അനീഹമെന്നും പറയുന്നു എ ന്നമാത്രം. അങ്ങനെ വ്യത്യസ്തപേരുകഠം പറഞ്ഞതുകാ ണ്ടു ശബ്ദത്തിനല്ലാതെ ക്രിയാവിധാനങ്ങഠാക്കു മാദറമൊ ന്നുമില്ല. അതുപോലെ മക്താത്മാവിനം ശരീരമുണ്ടാ യാലും ഇല്ലെങ്കിലും ശാരീരികബാധകളൊന്നമില്ല. ആ 33\*

#### ബഹ്മ**സുത്രം**

സ്ഥിതിക്കു രണ്ടുപ്രകാരത്തിലും സംഭവിക്കാം. എന്നാൽ അങ്ങനെ സംഭവിക്കുന്നതുകൊണ്ടും അനുഭവത്തിനു വി ശേഷമൊന്നമില്ല. എന്നാണം ഈ വിഷയത്തിൽ വ്യാ സാചായ്യൻെറ അഭിപ്രായം.

സു:\_\_തന്വഭാവേ സന്ധ്യവട്ടപപത്തേഃ\_\_13.

ശബ്ദാത്ഥം: .....തനചഭാവേ ചശരീരാഭാവത്തിൽ, സ സ്യവൽ ചസ പപ്പത്തിലെന്നപോലെ ഭോഗാനുഭവത്തിന്ന തടസ്ഥമില്ലാത്തതുകൊണ്ട്, ഉപ പത്തേഃ ചഞ്ഞങ്ങനെ പറ യന്നതു യക്തിവിരുദ്ധമാവുന്നില്ല.

സാരം: ... ശരീരമുണ്ടായാലും ഇല്ലെങ്കിലും കരുപോ ലെയാണെന്നു പറയുന്നതു ശരിയല്ല. എന്തുകൊണ്ടെ ന്നാൽ ശരീരമില്ലെങ്കിൽ പിന്നെ എങ്ങനെ ഭോഗങ്ങളെ അനുഭവിക്കമെന്നാണെങ്കിൽ അതിനു വിഷമമില്ല. സ്പ പ്ലാവസ്ഥയിൽ സ്ഥ്യലശരീരസംബന്ധമില്ലാത്തെത്നെ മനസ്സുകൊണ്ട് എല്ലാ ഭോഗങ്ങളെയും അനുഭവിക്കാറുണ്ട പ്ലോ. അതുപോലെ മുക്കാത്മാവിനു സ്ഥ്യലശരീരമില്ലാ തെതന്നെ ബ്രഹ്ലോകത്തിൽവെച്ചു മനസ്സുകൊണ്ടു ഭോ ഗങ്ങളെ അനുഭവിക്കാൻ തടസ്ഥമില്ല. അതിനാൽ വ്യാ സാപായ്യൻെ അഭിപ്രായത്തിൽ യുക്തിഭംഗമില്ലെന്ന താല്പയ്യം.

സു:\_ ഭാവേ ജാഗ്രദ്വൽ\_\_14

ശബ്ദാത്ഥം: ....ഭാവേ =സ്ഥലേശരീരമണ്ടെങ്കിൽ, ജാ ഗ്രദ്വൽ = ജാഗ്രദവസ്ഥയിലെന്നപോലെ ഭോഗങ്ങളെ അ നഭവിക്കുകയും ചെയ്യാം.

സാരം:....ജെമിനി ആലായ്യൻെ അഭിപ്രായപ്ര കാരം എതേതു മക്താങ്ങാക്കാരം സ്ഥൃവശരീരമണ്ണാവു ന്നുപോ; അവർ ജാഗ്രദവസ്ഥയിലെന്നപോലെ ഭോഗങ്ങ ളെ അനുഭവിക്കുന്നു. സ്ഥലശരീരമുണ്ടെങ്കിലും ഇല്ലെങ്കി ലും ഭോഗാനഭ്രതിക്കുന്നു ത്യഷ്ടമായല്ലോ. അതിനാൽ രണ്ടു പ്രകാരത്തിലായാലും ശരിയാണെന്ന വ്യാസാചായ്യൻെറ അഭിപ്രായം ആദരഹേമാണെന്നത്തും.

സ്സ:...പ്രഭീപവദാവേശസ്തഥാ ഹി ദശ്യതി. 15

ശബ്ദാത്ഥം: \_പ്ര3ീപവൽ – ദീപജ്വാലയെന്നപോ പെ, ആവേശഃ⊨എല്ലാ ശരീരത്തിലും മക്താത്മാവിന്ന പ്ര വേശമഞ്ഞാവാനഹതയങ്ള°, നി=എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ, തഥാ ദശയതി=ഞങ്ങനെയാണം° ശ്രതി കാണിച്ചതരം നന്ത്യ°.

സാരം:....ജെമിനിയാകന്ന ആചായ്യന്നു തൻറ അഭിപ്രായത്തെ സമത്ഥിക്കാൻ പ്രമാണമായിത്തീന്ന **ശ്രതിപാകുത്തിൽ മക്താത്ഥാവിന്ന**് അനേകസ്ഥൂലശരീ രങ്ങള്ളമായി സംബന്ധമുണ്ടാവാമെന്നു പറയുന്നുണ്ടു°. എ ന്നാൽ അങ്ങനെ സംഭവിക്കുന്നതു കേവലം ഭോക്താവാ യിട്ടുമാത്രമോ; അഥവാ നിസ്സംഗനായിട്ടോ എന്നു പു ക്തമാക്കീട്ടില്ല. അതിനെ പൃക്തമാക്കിക്കൊണ്ട പറയുക യാണം". ഒരേ അഗ്നിതന്നെ അനേക ദീപോപാധികളിൽ പ്രകാശിക്കുന്നതെപ്രകാരമോ; അല്ലെങ്കിൽ ഒരേ വിദ്യപ്പ ക്കിതന്നെ അനേകോപാധികളിൽക്കൂടെ പ്രകാശിക്ഷന്ദ ഒ**തപ്രകാരമോ; അതുപോലെയാണു**് ഒരു മുക്താത്മാവു സങ്കല്പമാത്രംകൊണ്ട്<sup>ം</sup> അനേകസ്ഥൂലശരീരോപാധിക **ളിൽ ഒരേ സ്ഥമയത്തു പ്രകാശിച്ചു** വിഭിന്ന ഭോഗങ്ങളെ **അനഭവ¦ക്കുന്നതു°. ദീപത്തിനെറംയാ,** ഉപാധിയുടെയോ ന്നത്തിന്മക്കാ എപ്രകാരം അഗ്നിയേയും വിദ്യപ്പുക്തിയേ

#### ബ്രഹുത്രം

യം ബാധിക്കുന്നില്ലയോ; അതുപോലെ ശരീരത്തിൻെറ ഉച്ചനീചത്വങ്ങളോ,നന്മതിന്മകളോ അധിഷ്ഠാതാവും നി സ്സംഗന്ദമായ മുക്താത്മാവിനെ ബാധിക്കുന്നുമില്ല.

### സു:—സ്ഥാപൃയസമ്പത്യോരനൃതരാപേക്ഷ മാവിഷ<sup>°</sup>കൃതം ഹി—16.

ശബ്ദാത്ഥം: \_\_സചാപുയസമ്പത്യോഃ = സഷ്യപ്തിയിൽ നിന്നും ബ്രമ്മപ്രാപ്തിയിൽനിന്നും,അന്യതരാപേക്ഷം = അ ന്യമായ മറെറാരുന്ന സചത്രപത്തെ അപേക്ഷിച്ചുകൊണ്ടാ ഞ° മക്താത്മകഥനം, ഹി = എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ, ആവി ഷ°ക്തരം = ശ്രതി ഈ വിഷയത്തെ സ്പഷ്ടമാക്കീട്ടണ്ട്.

സാരം:\_നദികഠം തങ്ങടെ നാമത്രപങ്ങളെ പിട്ട സമുദ്രത്തോടു കൂടിച്ചേന്ത സമുദ്രമായിത്തീരുംപോലെ, ജീപൻ എല്ലാ നാമത്രപങ്ങളെയും വിട്ടു ബ്രഹ്മത്തിൽ ലയിച്ചു ബ്രഹ്മായിത്തീരുന്നതാണം° മക്താപസ്ഥയെന്നം° എത്രയാ പ്രാവശ്യം ശ്രതി വ്യക്തമാക്കീട്ടണ്ട്. യക്തി ക്കും അതുതികച്ചും യോജിക്കുന്നമുണ്ടും. പിന്നെയെങ്ങ നെയാണും മക്താത്താവും അനേകശരീരങ്ങളെ പ്രാപിക്ക കയും അവയിൽക്കൂടെയൊക്കെ ഭോഗങ്ങളെ അനുഭവിക്കു കയും മററം ചെയ്യുന്നതെന്ന സംശയത്തിന്നു മറുപടി പറയുകയാണം°. ഈ സംശയത്തെപ്പററി പലരും പല അഭിപ്രായങ്ങളും പറയുന്നുണ്ടും. പ്രളയകാലത്തു മുക്താ ത്മാവിൻെറ അവസ്ഥയാണെന്നു ചിലർ പറയുന്നു. മററു ചിലർ സുഷുപ്തി അവസ്ഥയിലെ അനഭവമാണെന്ന പറയന്നു. എന്നാൽ കായ്യമിതാണു° കായ്യബ്രഹ്മത്തെ പ്രാപിച്ച സായുജ്യമക്തന്മാർ പല ഭോഗങ്ങളെയും ഇപ്പാ നസ്തരം അനഭവിക്ഷന്നുചെന്നു ശ്രതിതന്നെ പറഞ്ഞി ട്ടുണ്ടു°. അതിനെ അപേക്ഷിച്ചാണു° ഈ വിവരണമെ ന്നാണം° സൂത്രകാരൻെറ അഭിപ്രായം. അതെല്ലാം യുക്തിക്കു യോജിക്കുന്നമുണ്ടു°.

### സു:\_\_ജഗദച്യാപാരവജ്ജം പ്രകരണാദ സന്നിഹിതത്വാച്ച\_\_17.

ശബ്ദാത്ഥം: \_\_ജഗദച്യാപാരവജ്ജം = മക്തന്റെ സ്ഥിതി ജഗത്തിന്റെ സ്റ്റഷ്ട്യാദിവ്യാപാരങ്ങളോട് യാതൊരു പ്രകാരത്തിലും ബന്ധപ്പെടാതെയുള്ളതാണം', പ്രകരണാൽ ചഎന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ ശ്രതിപ്രകരണങ്ങ ളിൽനിന്നം' അങ്ങനെ സിദ്ധമാവുന്നുണ്ടും', അസന്നിഹി തതചാൽ ച=സ്റ്റഷ്ട്രിവ്യവഹാരാദികളിൽ മക്തന്റെ സാന്നിദ്ധ്യമില്ലെന്നതുകൊണ്ടും ഈ കായ്യം സ്പഷ്ടമാ വുന്നുണ്ടും'.

സാരം:....ശ്രതികളിൽ അവിടവിടെ ജഗത്തിന്റെ സ്റ്റഷ്ടിസ്ഥിതിസംഹാരവ്യവഹാരങ്ങളെ കീത്തിക്കന്നു ണ്ട്ര°. മുക്തിമാഗ്ഗങ്ങളെയും മുക്തലക്ഷണങ്ങളെക്കൂടിയും പറയന്നുണ്ട്ര°. എന്നാൽ ഒരിടത്തും സ്റ്റഷ്ടുാദിജഗൽവു വഹാരങ്ങളെ മുക്തനമായി ബന്ധപ്പെടുത്തിപ്പറഞ്ഞു കാണുന്നില്ല. അതിനാൽ മുക്താത്മാവിനു ജഡപേത നാത്മകമായ ഈ ജഗത്തിനെറ വ്യവഹാരവുമായി പിന്നീട്ട യാതൊരു ബന്ധവുമുണ്ടാവുന്നില്ലെന്നു സ്പഷ്ടമാ വുന്നണ്ട്ര°.

### സു:...പ്രത്യക്ഷോപദേശാദിതി ചേന്നാ ധികാരികമണ്ഡലസ്ഥോക്കേഃ....18.

ശബ്ദാത്ഥം:—പ്രത്യക്ഷോപദേശാൽ ചേൽ**≞ഇഷ്ടം** പോലെ ലോകങ്ങളിൽ സഞ്ചരിക്കാൻ കഴിയും മുക്താ ബ്രഹ്മ**സുത്രം** 

ത്മാപിനെന്ന പ്രത്യക്ഷമായിപ്പറഞ്ഞിരിക്കയാൽ ജഗച്ചേ വഹാരവുമായി ബന്ധമില്ലെന്നതു ശരിയല്ലെന്നാണെ ങിൽ, ഇതി ന=അതു ശരിയല്ല, ആധികാരികമണ്ഡ ലോക്തേഃ=എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ അങ്ങനെ ലോകങ്ങ ളിൽ ഇഷ്ടംപോലെ സഞ്ചരിക്കാമെന്നു പറഞ്ഞിടത്തു തന്നെ അധികാരമണ്ഡലങ്ങളെയും പറഞ്ഞിട്ടുണ്ടെന്നു ഇതുകൊണ്ടുതന്നെ.

സാരം:\_\_\_മക്കാത്മാവു 'സചരാട" ആയിത്തീരുന്നു സ്ഥാരാജ്യത്തെ പ്രാപിച്ചവനായിത്തീരുന്നു എന്നൊക്കെ ശ്രതിയിൽപ്പറഞ്ഞിട്ടണ്ട്. ജഗത്തിൻെറ എങ്കിലും സ്പപ്പുട്ടികായ്യങ്ങാറംങ സാമത്തിനുള്ളപനായിത്തീരണ എന്നു പറഞ്ഞിട്ടില്ല. അതിനാൽ ക്രത്താത്താവിനും ഇച്ഛാനത്രപഭോഗപ്രാപ്തിക്കവേണ്ടി അതാതു പോകങ്ങ ളിൽ ഇഷ്ടാപോലെ സഞ്ചരിക്കാനുള്ള സ്ഥാതന്ത്രുമുണ്ടെ ജഗൽസ്പഷ്ട്യാദികായ്യങ്ങളെ ങ്കിലും സോച്ഛപോലെ ചെയ്യാനുള്ള സ്ഥാതന്ത്ര്യമോ സാമത്ഥ്യമോ ഇല്ല.

സു:\_\_വീകാരാവത്തി ച തഥാ ഹി

സ്ഥിതിമാഹ\_19.

ശബ്ദാത്ഥം: \_ച\_ക്ടാതെ, വികാരാവത്തി≟ജനനമ രണാദിവികാരങ്ങളോടു കൂടാതെയും ഇരിക്കസം. മാിം എത്രകൊണ്ടെന്നാൽ, തഥാ സ്ഥിതം ആഹം∞ഞങ്ങനെ യാണം° മുക്താത്മാവിൻെറ സ്ഥിതിയെ ശ്രതിയിൽ പാ ഞ്ഞിരിക്കുന്നത്രം.

സാരം:.\_.അങ്ങനെയാണെങ്കിൽ സൽക്കമ്മങ്ങളെ ക്കൊണ്ടു സചഗ്ഗാദിലോകങ്ങളെ പ്രാപിക്കന്ന കയ്മികളെ അപേക്ഷിച്ചു മുക്തപുരുഷനെന്താണം" വിശേഷം? എന്നാ

568

ണെങ്കിൽപ്പറയാം. കമ്മികഠം സുകൃതഫലാനുഭ്വതിക്കു പേണ്ടി സചഗ്ഗാദിലോകങ്ങളെ പ്രാപിക്കാറുണ്ടെങ്കിലും സൂകൃതഫലാനുഭവത്തിൻറ അന്ത്യത്തിൽ ഈ ഭൂമിയി പേയ്ക്കുതന്നെ തിരിച്ചുവന്നു പിന്നെയും ജനനമരണാദി വികാരങ്ങളെ അനുഭവിക്കലാണല്ലോ പതിവു്. എന്നാൽ ഒരു മൂക്തപുരുഷൻ ഒരിക്കലും അങ്ങനെ അനുഭവിക്കേ ണ്ടിവങ്ങനില്ല. മുക്തപുരുഷനര് എന്നെങ്കിലും ചില അനുഭവങ്ങറെ ഊഭ്ഥപലോകങ്ങളിൽവെച്ചനുഭവിക്കാനി വെന്നാലും അതിൻെറ പയ്യവസാനത്തിൽ അഭേദമായ ബ്രഹ്തസായുജ്യത്തെ പ്രാപിക്കുന്നു. എന്നാൽ ഒരു കമ്മി ക്കൊരിക്കലും ആ അനുഭവം സംഗതമല്ല. ഈ സംഗതി ക്രതിക്കിൽതന്നെ വ്യക്തമാക്കീട്ടുമുണ്ട്.

സു:\_\_\_ദൾയതശ്യൈവം പ്രത്യ

#### ഷാനമാനെ\_\_\_20.

ശബ്ദാത്ഥം: —പ്രത്യക്ഷാനമാനേ ച=ശ്രതിയം സ°മ തിയും രങ്ങും, ഏവം ദശയതഃ=ഇപ്രകാരം വൃക്തമാക്കി ക്കാണിക്കുകയും ചെയ്യന്നു.

സാരം: .....ശ്രതിസ് മൃതികളെല്ലാം ഒരുപോലെ മക്ത പരുഷൻ പിന്നീട്ട സംസാരത്തിലേക്കിറങ്ങുകയോ, ജന നമരണങ്ങളെ പ്രാപിക്കുകയോ ചെയ്യന്നില്ലെന്നു വൃക്ത മക്കിക്കണിക്കുന്നതിനാൽ ഈ വിഷയത്തിൽ സംശയ ഞ്ഞിന്നവകാശമില്ലതന്നെ.

# സു:.\_ഭോഗമാത്രസാമുലിംഗാച്ച\_21.

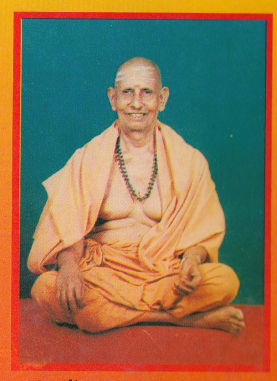
ശബ്ദാ<del>അ്നം: കോഗമാത്രസാമുലിംഗാൽ ചക്കോ</del> ഗാനുഭ്രതി മാത്രമായ സമതാത്രപലക്ഷണംകൊണ്ടം മുൻ പറഞ്ഞ സംഗതി വൃക്തമാവുന്നു സാരം: ബ്രാഹ്ദേവൻ എപ്രകാരം കല്യാണമയങ്ങ ളായ ഭോഗാന്ദേവങ്ങളെ അന്ദഭവിച്ചാലം അവയുമായി യാതൊരു പ്രകാരത്തിലും സംബന്ധപ്പെടാതിരിക്കുന്നു വോ; അങ്ങനെതന്നെയാണം" ബ്രാഹ്മലോകപ്രാപ്തന്മാരായ മുക്തപുരുഷന്മാരും ഉപാസനാകാലത്ത്ത് ഇച്ഛിച്ചതായ ഭോഗങ്ങളെ അന്ദഭവിക്കുന്നത്ത്. ശരീരസംബന്ധമില്ലാ തെയും സുഖദ്ദഃഖാദിഭാവങ്ങളില്ലാതെയുമാണനുഭവിക്കു നന്തെന്നതിനാൽ ഒരു പ്രകാരത്തിലും അവയുമായി ബന്ധപ്പെട്ടന്നില്ല. അതിനാൽ മുക്തപുരുഷൻ ബ്രാഹ ലോകത്തുവെച്ചു ചില ഭോഗങ്ങളെ അനുഭവിക്കുന്നുവെ ബരികയോ, ജഗൽസ്പാബ്യാദികായ്യങ്ങളിൽ സമത്ഥനായി ത്തീരുകയോ രണ്ടം ചെയ്യുന്നില്ല.

# സു:...അനാവ്യത്തിം ശബ്ദാദനാവ്യത്തിം ശബ്ദാൽ....22.

ശബ്ദാത്ഥം: അനാപ്പത്തിഃ = ബ്രഹ്പോകപ്രാപ്തനാ യ മുക്തപുരുഷൻ ഒരിക്കലും സംസാരത്തിലേയ്ക്കു മടങ്ങി വരുന്നില്ല, ശബ്ദാൽ =ശ്രുതിവാക്യം ഈ കായ്യത്തെ വ്യക്ത മാക്കന്നം, അനാപ്പത്തിഃ = പുനരാഗമനമില്ല, ശബ്ദാൽ = ശ്രുതിവാക്യം സ്പഷ്ടമാക്കന്നം.

സാരം: ബ്രഹ്മലോകപ്രാപ്തനായ മക്തപുരുഷൻ കരിക്കലം പിന്നീട്ട സംസാരത്തിലേക്കിറങ്ങിവരുന്നില്ല. ഇതിനു ശ്രതിവാക്യങ്ങറാം പ്രമാണങ്ങളുമാണം'. വാക്യാ വത്തനം ഗ്രന്ഥസമാപ്തിയെ സൂചിപ്പിക്കുന്നം.

സമാപ്പം.



# സ്വാമി ഇ്ഞാനാനന്ദസരസ്വതി