

ഭാരതത്തിന്റെ ആദ്ധ്വാത്മികജ്ഞാനവും സാംസ്കാരികപൈതൃകവും പരിപോഷിപ്പിക്കുകയും പ്രചരിപ്പിക്കുകയും ചെയ്യുന്ന മഹദ്ഗ്രന്ഥങ്ങൾ, അവയുടെ മൂല്വവും വ്വക്തതയും ഒട്ടും ചോർന്നുപോകാതെതന്നെ, നൂതന സാങ്കേതികവിദ്വ ഉപയോഗിച്ച് പരിരക്ഷിക്കുകയും ജിജ്ഞാസുകൾക്ക് സൗജന്വമായി പകർന്നുകൊടുക്കുകയും ചെയ്യുക എന്ന ശ്രേയസ് ഫൗണ്ടേഷന്റെ ലക്ഷ്യ സാക്ഷാത്കാരമാണ് ശ്രേയസ് ഓൺലൈൻ ഡിജിറ്റൽ ലൈബ്രറി.

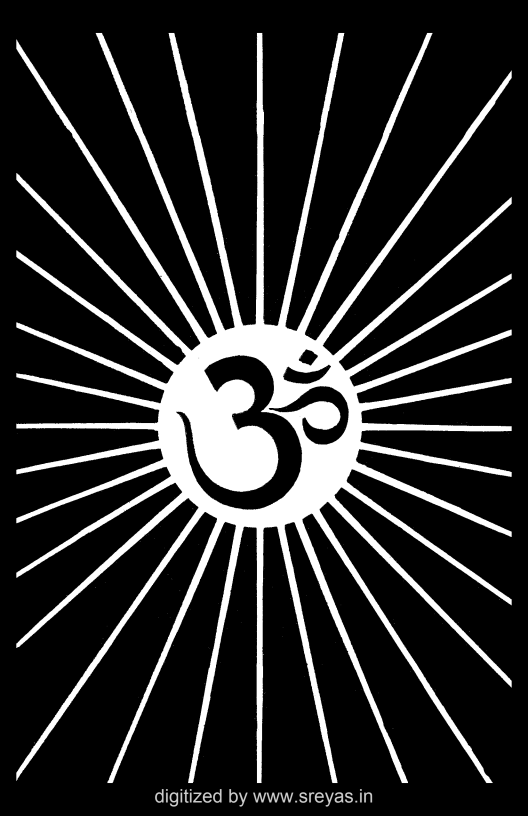
ഗ്രന്ഥശാലകളുടെയും ആദ്ധ്വാത്മിക പ്രസ്ഥാനങ്ങളുടെയും വ്യക്തികളുടെയും സഹകരണത്തോടെ കോർത്തിണക്കിയിരിക്കുന്ന ഈ ഓൺലൈൻ ലൈബ്രറിയിൽ അപൂർവ്വങ്ങളായ വിശിഷ്ടഗ്രന്ഥങ്ങൾ സ്കാൻചെയ്ത് മികവാർന്ന ചെറിയ പി ഡി എഫ് ഫയലുകളായി ലഭ്യമാക്കിയിരിക്കുന്നു. ഇവ കമ്പ്യൂട്ടറിലോ പ്രിന്റ് ചെയ്തോ എളുപ്പത്തിൽ വായിക്കാവുന്നതാണ്.

ശ്രേയസ് ഓൺലൈൻ ഡിജിറ്റൽ ലൈബ്രറിയിൽ ലഭ്യമായ ഗ്രന്ഥങ്ങൾ വ്യക്തിപരമായ ആവശ്യങ്ങൾക്കുവേണ്ടി സൗജന്യമായി ഉപയോഗിക്കാവുന്നതാണ്. എന്നാൽ വാണിജ്വപരവും മറ്റുമായ കാര്യങ്ങൾക്കായി ഇവ ദുരുപയോഗം ചെയ്യുന്നത് തീർച്ചയായും അനുവദനീയമല്ല.

ഈ ഗ്രന്ഥശേഖരത്തിന് മുതൽക്കൂട്ടായ ഈ പുണ്വഗ്രന്ഥത്തിന്റെ രചയിതാവിനും പ്രകാശകർക്കും നന്ദി രേഖപ്പെടുത്തുന്നു.

ശ്രേയസ് ഓൺലൈൻ ഡിജിറ്റൽ ലൈബ്രറിയെക്കുറിച്ചും ശ്രേയസ് ഫൗണ്ടേഷനെക്കുറിച്ചും കൂടുതൽ വിവരങ്ങൾ അറിയാനും പ്രവർത്തനങ്ങളിൽ പങ്കാളിയാകാനും ശ്രേയസ് വെബ്സൈറ്റ് സന്ദർശിക്കുക.

http://sreyas.in





# മുണ്ഡകോപനിഷത്തു് (ശാങ്കരഭാഷ്യസഹിതം.)

#### പരിഭാഷകന്മാർ:

പി. കെ. നാരായണപിള്ള ബി. എ., ബി. എൽ. മഹോപാദ്ധ്യായൻ എൻ. രാമൻപിള്ള.

പ്രകാശകന്ഥാർ:

സഭാനന്ദ പ്രസ്ത് (Reg:)

സദാനദ്രപ്പുരം.

1-ാംപതിപ്പ് കോപ്പി 2000

വില: 20 രൂപ.

1993



### മുഖവുര

യശശ്ശരീരന്മാരായ ശ്രീ. പി. കെ. നാരായണപിള്ള ബി. ഏ; ബി. എൽ - ഉം ശ്രീ. മ ഹോ പാ ദ് ധ്യായൻ എൻ. രാമൻപിള്ളയുംകൂടി വ്യാഖ്യാനിച്ചിട്ടുള്ളതും കൊല്ലത്ത് ശ്രീരാമവിലാസം പ്രസിദ്ധീകരണശാലയിൽനിന്ന് പ്രകാശ നം ചെയ്തിട്ടുള്ളതുമായ ഈശാദിദശോപനിഷത് വ്യാഖ്യാനം കാണാനിടയായി.

ഉപനിഷത്തുകളുടേയും പ്രത്യേകിച്ച് പ്രസ്തുത ദശോപ നിഷത്തുകളുടേയും മഹാത്മ്യത്തെപ്പററി ശ്രീ. പി. കെ. നാരായണപിള്ള അദ്ദേഹത്തിൻെറ അവതാരികയിൽ വിശദീ കരിച്ചിട്ടുണ്ടും. ശ്രീരാമവിലാസം പ്രസിദ്ധീകരണശാല ഇപ്പോരം പ്രവത്തിക്കുന്നില്ലാത്തതിനാലും സംസ്കൃതം നിശ്ച യമില്ലാത്ത മലയാളികരക്കും പ്രയോജനപ്പെടുമെന്നും ഉദ്ദേശി ക്കുന്നതിനാലും ടിപ്രസിദ്ധീകരണം ബ്രഹ്മാർപ്പണമായി പുനർ പ്രകാശനം ചെയ്തകൊള്ളുന്നു.

പ്രസ്ത്രത വ്യാഖ്യാനങ്ങഠം പഠിക്കുന്നതിന് താല്പര്യവും വിലയ്ക്ക് വാങ്ങുന്നതിന് കഴിവില്ലായ്യയും ഉള്ളവക്ക് സൗജന്യ മായി കൊടുക്കുന്നതാണും.

(അവതാരിക ഈശാവാസ്യോപനിഷത്തിൽ കാണക)

സദാനന്ദ പ്രസ്സ് (Regd) സദാനന്ദപുരം.

## മുണ്ഡകോപനിഷത്തു്.

ഓം ഭദ്രം കർണ്ണേഭിഃ ശൃണയാമ ദേവാഃ! ഭദ്രം പശ്യേ മാക്ഷഭിര്യജ്യാഃ! സ്ഥിരൈരങ്ഗേസ്ക്ക്ഷ്ട്രവാംസസ്തന്തുഭിർ വ്യശേമ ദേവഹിതം യദായുഃ.

#### ഓം ശാന്തിഃ! ശാന്തിഃ!! ശാന്തിഃ!!!

ഭാഷ്യം — 'ഓം ബ്രഹ്മാദേവാനാം' എന്ന തുടങ്ങുന്ന ഇതു് ആഥവ്ണോപനിഷത്താകുന്നു. ഇതിന്റ്, വിദ്യാസബ്ര ദായപ്രവത്തകന്മാർ ഗുരുശിഷ്യപരമ്പരയായി ഉപദേശിച്ചും ഗ്രഹിച്ചം വന്നിട്ടുള്ളതാണെന്നുള്ളതുമാത്രമേ, പുരുഷസംബന്ധ അതിനാൽ, ഇതു പുരുഷനിർമ്മിതമാകയാൽ മുള്ളവെന്നും, വിശ്വസിക്കാവുന്നതല്ലെന്നു വിചാരിക്കേണ്ടെന്നും ഉള്ള പ്രായത്തിൽ വിദ്യയെ സൂതിക്കുന്നതിനായി ആ പാരമ്പര്യ ആദ്യംതന്നെ തനിയേപറയുന്നു. രൂപമായ സംബന്ധത്തെ ഇങ്ങനെ; മഹാന്മാർ, പരമപുരുഷാത്ഥസാധനമായി, വളരെ ആയാസപ്പെട്ട ലഭിച്ചതാണല്ലോ ഈ ബ്രഹ്മവിദ്യ എന്നു, ശ്രോ താക്കളടെ ബുജിക്കു വിദ്യയെക്കുറിച്ചു ബഹുമാനവും വിദ്യാഗ്ര ഹണത്തിൽ അഭിരുചിയം തോന്നുവാനായിട്ടാണു വിദ്യയെ പുകൠ്ണത്ര്. സൂതികൊണ്ട് അഭിരുചിതോന്നിയാൽ കരം ആദരപൂവം വിദ്യയിൽ പ്രവർത്തിക്കമല്ലോ. പ്രയോജന ത്തോടു വിദ്യയ്ക്കുള്ള സാധ്യസാധനഭാവരൂപമായ സംബന്ധ ത്തെ - അതായതും, വിദ്യപ്രയോജനത്തിന്റെ സാധനവും, പ്രയോജനം വിദ്യയുടെ സാധ്യവുമാണെന്നുള്ളതിനെ – 'ഭിദ്യ തേ എദയഗ്രന്ഥിഃ' ഇത്യാദികൊണ്ട പിന്നാലേ പറയം, ഇവി ടെ, അപരമെന്നു വിളിക്കപ്പെടുന്നതും ഋഗോദാദിലക്ഷണവും, ഇന്നതു ചെയ്യണം, ഇന്നതുചെയ്തകൂടാഎന്നിങ്ങനെയുള്ള വിധി നിഷേധങ്ങളിൽമാത്രം താല്പര്യമുള്ളതുമായ വിദ്യ, അവിദ്യാദി നീക്കുന്നതല്ലെന്നുള്ളത്ര<sup>ം</sup>, പരാപരവിദ്യകളടെ ഭേദം കാണിച്ചതിൻെറശേഷം 'അവിദ്യായാമന്തരേവത്തമാ നാഃ' ഇത്യാദികൊണ്ടു തനിയേതന്നെ പറഞ്ഞിട്ട്യ', അതുപോ ലെ, പരബ്രഹ<sup>്</sup>മപ്രാപ്പിക്കു സാധനവം സാധനങ്ങളെക്കൊണ്ടു

സാധിക്കേണ്ടതായ എല്ലാ വിഷയങ്ങളിലും വൈരാഗ്യത്തോട്ട കൂടി ഗുരുപ്പസാദംകൊണ്ട് ലഭിക്കേണ്ടതുമായ ബ്രഹ്മവിദ്യയെ, 'പരീക്ഷ്യലോകാൻ' ഇത്യാദികൊണ്ടുപറയുന്നു. 'ബ്രഹ്മവേദ ബ്രഹ്മൈവ ഭവതി' എന്നും 'പരാമൃതാഃപരിമച്യന്തിസപ്പേ' എന്നും, ഒന്നിലധികം പ്രാവശ്യം, പ്രയോജനത്തേയും പറയു ന്നുണ്ടും'.

എല്ലാ ജ്ഞാനത്തിലും എല്ലാ ആശ്രമികഠംക്കും അധികാ രമണ്ടെങ്കിലും, സന്ന്യാസത്തോടുകൂടിയിരുന്നാൽ ബ്രഹ്മവിദ്യ മോക്ഷസാധനമാകയുള്ളൂ എന്നം, കർമ്മത്തോടുക ടിയ ബ്രഹ്മവിദ്യ മോക്ഷസാധനമാകയില്ലെന്നും, വേദംതന്നെ, 'ഭൈക്ഷ്യചര്യാം ചരന്തഃ' എന്നം 'സംന്യാസയോഗാത'' എന്നും പറഞ്ഞുകാണിക്കുന്നുണ്ട്. എന്നുതന്നെയുമല്ല, വിദ്യയം കർമ്മവുംകൂടി ഒരുമിച്ച് ഒരിടത്തിരിക്കയുമില്ല. ഞാൻ കത്താ വല്ലാത്ത ബ്രഹ്മമാകുന്നു എന്നുള്ള ജ്ഞാനവും, 'ഞാൻ ചെയ്യ ന്നു' എന്നുള്ള വിചാരവും പരസ്സരവിരുദ്ധങ്ങളാണല്ലോ. അതി നാൽ ബ്രഹ്മവം ആത്മാവം ഒന്നാണെന്നുള്ള ജ്ഞാനത്തോടു കൂടി കർമ്മത്തെ സമ്പാദിക്കുന്നതിനു സാപ്പത്<mark>തിൽപോലും സാ</mark> ധിക്കയില്ല. വിദ്യയ്ക്കാലവിശേഷത്തിൻെറയോ, നിയത മായ നിമിത്തത്തിൻെറയോ, അപേക്ഷ ഇല്ലാത്തതുകൊണ്ട്, ബ്രഹ്മാത്മൈകത്വത്തെ വിസൂരിക്കുന്ന അവസരത്തിൽ വിദ്യ യുള്ളവനം കർമ്മം ചെയ്യാവുന്നതാണെന്നും അങ്ങനെ വിദ്യാ കർമ്മങ്ങഠംക്കു സമുച്ചയം സംഭവിക്കമേന്നും, വാദിക്കുവാൻ തര ഗൃഹസ്ഥന്മാരായ അംഗിരസ്സ മുതലായവർ വിദ്യാസ മ്പ്രദായപ്രവത്തകന്മാരായിരുന്നു എന്നും മററുമുള്ള ലിങ്ഗം ബലമേറിയ ന്യായത്തെ ബാധിക്കുന്നതിനുത്സാഹിക്കയില്ല. ഇരുട്ടം വെളിച്ചവും ഒരിടത്തു വരുത്തുന്നതിനു നൂറുവിധികൊണ്ടു പോലം സാധിക്കയില്ലല്ലോ; പിന്നെയാണോ വെറും ലിങ്ഗ ങ്ങളെക്കൊണ്ട<sup>ം</sup>?

ഇങ്ങനെ സംബന്ധവും പ്രയോജനവും പറഞ്ഞിട്ടുള്ള ഈ ഉപനിഷത്തിന്, വിസ്തരമില്ലാത്ത ഒരു വിവരണം ആരം ഭിക്കുന്നു: —ഈ ബ്രഹ്മവിദ്യ, പ്രേമത്തോടുകൂടി ശ്രദ്ധാഭക്തി പുരസ്സരംതന്നെ ആശ്രയിക്കുന്നവരുടെ, ഗർഭവാസം, ജന്മം, ജര, രോഗങ്ങരം മുതലായ അനത്ഥസമൂഹങ്ങളെ ശിഥിലമാക്കുകയും

1

അവരെ പരബ്രഹ്മപ്രാപ്ലിയ്ക്കു സഹായിക്കയും, അവിദ്യ മുത ലായ സംസാരകാരണത്തെ തീരെ നശിപ്പിക്കയും ചെയ്യുന്നതി നാൽ ആണ് ഇതിനെ ഉപനിഷത്തെന്നു പറയുന്നതു്, 'ഉപ' 'നി' എന്ന ഉപസഗ്ഗങ്ങരം മുമ്പിലുള്ള 'സദ്' ധാതുവിന്ം', ഇപ്ര കാരമാണ് അത്ഥത്തെ സൂരിച്ചിട്ടുള്ളതു്. ഉപനിഷത് എന്ന ശബ്യത്തിന്റെ മുഖ്യാത്ഥം ബ്രഹ്മവിദ്യയാണെങ്കിലും അതി നെ പ്രതിപാദിക്കുന്ന ഗ്രന്ഥത്തെയും ലക്ഷണകൊണ്ടു് ആ ശബ്യം പ്രതിപാദിക്കുന്നു.

മന്ത്രം — ബ്രഹ്മാദേവാനാം പ്രഥമഃ സംബഭ്രവ; വിശ്വസ്യകത്താ ഭുവനസ്യഗോപ്ലാ സ ബ്രഹ്മവിദ്യാം സവവിദ്യാപ്രതിഷ്ഠാ-മഥവായ ജ്യേഷപ്യതായ പ്രാഹം

ദേവാനാം — ദേവന്മാരിൽവച്ച് — ഇന്ദ്രാദികളിൽ

വച്ച°

പ്രഥമം — പ്രഥമനായി—പ്രധാനനായി (അ)

ആദ്യനായി

സംബഭ്രവ — സംഭവിച്ച — ശുക്രശോണിതസംയോ

ഗംകൂടാതെ തനിയേതന്നെ ആവിർഭവി

**웰**·

വിശ്വസ്യ — വിശ്വത്തിൻെറ — എല്ലാ ജഗത്തിൻേറ

യ്യം

കർത്താ <u>ക</u>ർത്താവും <u>ഉല്പാ</u>ദകനം

ളവനസ്യ — ളവനത്തിന്റെ — ഉല്പന്നമായ ജഗത്തി

ൻെറ

ഗോപ്ലാ \_\_\_ ഗോപ്ലാവം പാലകനം ആയ

സവവിദ്യാപ്രതിഷാം—എല്ലാ വിദ്യകയക്കം ആശ്രയഭ്രതമായ

സംബന്ധിച്ച വിദ്യയേ

അഥവായ = അഥവന്ദ്രം

പ്രാഹ — പറഞ്ഞുകൊടുത്ത

ഭാഷ്യം--ബ്രഹ്മവിദ്യ=ബ്രഹ്മത്തെ (പരമാത്മാവിനെ) സംബന്ധിച്ച വിദ്യ. 'യേനാക്ഷരം പുരുഷം വേദസത്യം' (അ ക്ഷരനം സത്യനമായ പുരുഷനെ അറിയുന്നതിനു സാധനമായ) വിദ്യയ്ക്ക വിശേഷണം എന്നു **േ**വത്തിട്ട<u>ള്ളത</u>കൊണ്ടു പരമാത്മാവിനെ സംബന്ധിച്ചതുതന്നെയാണ് അതു ബ്രഹ<sup>ം</sup>മാവു ആദ്യമുണ്ടായ പറഞ്ഞതായതുകൊണ്ടും അതിനെ ബ്രഹ്മവിദ്യ എന്നു പറയാം. സവ്വിദ്യാപ്രതിഎ— സവ്വിദ്യകളം വെളിപ്പെടുന്നതിനു ഹേതുവായതുകൊണ്ടു° എ ല്ലാവിദ്യകയക്കം ആശ്രയഭൂതമായിട്ടുള്ളതു<sup>ം</sup>. എല്ലാവിദ്യകളേ ക്കൊണ്ടും അറിയേണ്ടവസ്തവിനെ ഇതുകൊണ്ടറിയുന്നു എന്നുള്ള അത്ഥവം ഇതിനുപറയാം. 'യേനാശ്രതം ശ്രതം ഭവതി, അമതം മത, മവിജ്ഞാതം വിജ്ഞാതം' (ഏതു ജ്ഞാനംകൊണ്ട്<sup>ບ</sup>, കേ*ഠം* ക്കാത്തതു കേട്ടതായും, സങ്കല്പിക്കാത്തതു സങ്കൽപിച്ചതായും, അറിയാത്തതു<sup>ം</sup> അറിഞ്ഞതായും തീരുന്നുവോ,) എന്ന ശ്രുതി, ഈ അർത്ഥം പറയുന്നതിനു പ്രമാണമാകുന്നു.

ബ്രഹ്മാവു<sup>ം</sup>, ധർമ്മം, ജ്ഞാനം, വൈരാഗ്യം, ഐശ്വര്യം ഇ വയാൽ മറ്റുള്ളവരെ എല്ലാവരേയും അതിശയിക്കുന്നതുകൊണ്ടും ഇന്ദ്രാദിദേവന്മാരുടെ കൂട്ടത്തിൽ ഗുണങ്ങളെക്കൊണ്ടു പ്രധാനനാ യിട്ട്, അല്ലെങ്കിൽ എല്ലാദേവന്മാർക്കും മുമ്പേ, ശുക്രശോണിത സംയോഗംകൂടാതെ തനിയേതന്നെ ആവിർഭവിച്ചു. സംസാരി കളായ മററുള്ളവർ, ജനിക്കുന്നതുപോലെ, പുണ്യപാപങ്ങരംക്ക ധീനനായിട്ടും, ശുക്രശോണിതസംയോഗംകൊണ്ടും ജനിക്കുക യല്ല ബ്രഹ്മാവു ചെയ്തതു $^{\circ}$ . ''യോ f സാവതീന്ദ്രിയോ f ഗ്രാഹ്യഃ സൂക്ഷോ f വ്യക്തഃ സനാതനഃ സവ്ഭൂതമയോ f ചിന്ത്യഃ സ ഏഷ സ്വയമുദ'ബഭൗ'' (അതീന്ദ്രീയനും, മനസ്സുകൊണ്ടുപോലും ഗ്രഹിക്കുവാൻ കഴിയാത്തവനും, സൂക്ഷൂസ്വരൂപനും, അവ്യക<sup>്</sup>ത നം സനാതന(ശാശ്ചത)നം, സവ്ഭൂതമയനം, അചിന്ത്യനമായി ട്ടുള്ള ഇവൻ, തനിയേ 🗕 ശുക്രശോണിതസംയോഗം കൂടാതെ 🗕 ആവിർഭവിച്ച) എന്നുള്ള സ<sup>ം</sup>മൃതി ഇതിനു പ്രമാണമാകുന്നു. സർവ ജഗത്തിൻേറയും ഉൽപ്പാദകനും, ഉൽപ്പന്നമായ ജഗത്തി ന്റെ പാലകനം ആയതുകൊണ്ടു, പ്രഖ്യാതമായ മഹത്ത്വത്തോ ടുകൂടിയ ആ ബ്രഹ്മാവു, സവവിദ്യകരംകും ആശ്രയഭൂതയായ ബ്രഹ്മവിദ്യയെ ജ്യേഷ്ഠപത്രനായ അഥർവാവിന്നുപദേശിച്ച കൊടുത്തു. ബ്രഹ്മാവിനു പലപ്രകാരത്തിലുള്ള സൃഷ്ടികളുള്ളവ

5

യിൽ ഒരു പ്രകാരത്തിലുള്ള സൃഷ്ടിയുടെ ആദ്യം സൃഷ്ടി ക്കപ്പെട്ടതിനാലാണ്ം, അഥർവാവു ജ്യേഷ്ഠനായതും.

മന്ത്രം — അഥർവണേ യാം പ്രവദേത ബ്രഹ്മാ f - ഥർവാ താം പുരോവാചാംങ $^{\circ}$ ഗിരേ ബ്രഹ്മവിദ്യാം;

സ ഭാരദ്വാജായ സത്യവഹായ പ്രാഹ; ഭാരദ്വാജോ ൃങ്ഗിരസേ പരാവരാം.

യാം <u>—</u> യാതൊന്നിനെ ബ്രഹ്മാ <u>—</u> ബ്രഹ്മാവ് 1 അഥർവണേ <u>—</u> അഥർവാവിന്

പ്രവദേത — പറഞ്ഞുകൊടുത്തുവോ,

താം ബ്രഹ്മവിദ്യാം } = ആ ബ്രഹ്മവിദ്യയെ

അഥർവാ <u>—</u> അഥർവാവ്യ

അങ്ഗിരേ — അങ്ഗിര്യ് എന്നു പറയുന്ന ആരംക്ക്യ്

ഉവാച = പറഞ്ഞുകൊടുത്തു. സഃ = ആ അങ്ഗിരും

ഭാരദവാജായ — ഭരദവാജഗോത്രത്തിലുള്ള

സത്യവഹായ — സത്യവഹന്ന് പ്രാഹ — ഉപദേശിച്ചു. ഭാരദ്വാജൻ

(താം)പരാവരാം — ആ പരാവരയേ = മൃത്തവരിൽ മൃത്തവ

രിൽനിന്നു് ഇളയവർ ഗ്രഹിച്ചപോന്നി

ട്ടുള്ള ആ വിദ്യയെ

അങ്ഗിരസേ — അങ്ഗിരസ്സിന (പ്രാഹ) — ഉപദേശിച്ച.

ഭാഷ്യം — ബ്രഹ്മാവിൻെറ ഉപദേശത്താൽ തനിക്ക് ലഭിച്ച ബ്രഹ്മവിദ്യയെ അഥർവാവ പണ്ട് അങ്ഗിഅ് എ ന്ത പറയുന്ന ആളിന്ത് ഉപദേശിച്ചകൊടുത്തു.

ആ അങ്<sup>ം</sup>ഗിരു<sup>ം</sup> ഭരദ്വാജഗോത്രത്തിലുള്ള സത്യവഹൻ എന്ന ആ*രം*ക്കു പറഞ്ഞുകൊടുത്തു. ഇപ്രകാരം മുമ്പുമുമുള്ളവരി

<sup>1</sup> ഈ ശബ്രം 'അ'കാരാന്തമായും 'ന'കാരാന്തമായും ഉണ്ടു'

ൽനിന്ന പിമ്പള്ളവക്ക് ലഭിച്ചവന്നതുകൊണ്ടോ, അല്ലെങ്കിൽ ഉൽക്കഷ്ടങ്ങളം അപക്കഷ്ടങ്ങളമായ എല്ലാ വിദ്യകള്ടേയും വിഷ യങ്ങളിൽ വ്യാപിക്കുന്നതുകൊണ്ടോ പരാവര എന്ന വിളിക്ക പ്പെടുന്ന, ആ വിദ്യയെ ഭാരദ്വാജൻ, തൻെറ ശിഷ്യനോ പത്ര നോ ആയ അങ്ഗിരസ്സിനപദേശിച്ചു.

മത്രം —ശൗനകോ ഹ വൈ മഹാശാലോ ƒ ങ്ഗിരസം വിധിവദുപസന്നഃ പപ്രച്ഛ:--കസൂിൻ ന ഭഗവോ വിജ്ഞാതേ സർവമിദം വിജ്ഞാതം ഭവതീതി.

3

1 മഹാശാലഃ നായ 🚃 ശുനകൻറ പുത്രൻ ശൗനകഃ — അങ്ഗിരസ്സിനെ അങ<sup>ം</sup>ഗിരസം <u> —</u> ശാസ്ത്രവിധിയനുസരിച്ച° വിധിവത് — ഉപസന്നനായിട്ട° = ഉപഗമിച്ചിട്ട° ഉപസന്നഃ പപ്രച്ഛ 📥 ചോദിച്ചപോൽ ഹ വൈ — അല്ലയോ ഭഗവാനേ! ഭഗവഃ കസ്മിൻ 🕳 ഏതൊരു വസ്ത വിജ<sup>ം</sup>ഞാതേ 🚃 ഇതെല്ലാം 🕳 അറിയാനുള്ളതെല്ലാം ഇദം സർവം വിജ്ഞാതം — വിജ്ഞാതമായി≕അറിഞ്ഞതായി ഭവതി? — തീരും? ഇതി == എന്നു

ഭാഷ്യം--മഹാഗൃഹസ്ഥനായ ശൗനകൻ ഭാരദ്വാജൻറ ശിഷ്യനായ അങ്ഗിരസ്സെന്ന ആചാര്യനെ 'സമിൽപാണിഃ' എന്ന ശാസ്ത്രവിധിയന്മസരിച്ചുപഗമിച്ചിട്ട ചോദിച്ചു. ഇവിടെ ഉപഗമിക്കുക എന്ന ക്രിയസ്ക്ക്ല്, വിധിപോലേ എന്ന വിശേഷ ണം ചേർത്തിരിക്കുന്നതിനാൽ, ശൗനകനും അങ്ഗിരസ്സിനും തമ്മിലുള്ള ഗുരുശിഷ്യബന്ധത്തിനുമുമ്പും, പണ്ടുള്ളവർക്ക്ക്, ആ ചാര്യനെ ഉപസദിക്കുന്നത്ക് ഇന്നവിധംതന്നെയായിരിക്കണ

<sup>1</sup> വലിയ യജ്ഞശാലകളുള്ളവൻ എന്ന് അക്ഷരാർത്ഥം.

മെന്നു നിയമമില്ലായിരുന്നു എന്നു തോന്നുന്നു. ഇതാണമര്യാദ എന്നുകാണിപ്പാനോ, മദ്ധ്യദീപികാന്യായേന, മുമ്പുള്ളവർ വി ധിപ്രകാരം ഉപസദിച്ചിട്ടുണ്ടെന്നും ഇനിയുള്ളവരും അങ്ങനെ ചെയ്യേണ്ടതാണെന്നും നമ്മേ ധരിപ്പിപ്പാൻ കൂടിയോ ആണം ആ വിശേഷണം. നാം മുതലായവരും ശാസ്ത്രപ്രകാരം തന്നെ ഉപസദിക്കണമെന്നുള്ളതാണല്ലോ ശ്രുതിയുടെ ഇഷ്ടം. ശൗനകൻ ചോദിച്ഛതെന്തെന്നാൽ:- അല്ലയോ ഭഗവാനേ! ''ഏതിനെ അറിഞ്ഞാലാണം' അറിയേണ്ടതെല്ലാം അറിഞ്ഞതായിത്തീര ന്നത്ര'?'' ഒന്നിനെ അറിഞ്ഞാൽ സർവജ'ഞനായിത്തീരുമെന്ന ശിഷ<sup>്</sup>ടന്മാർ പറഞ്ഞുകേട്ടിട്ടുള്ള ശൗനകൻ, ആ ഒന്നു് ഏതാണെ ന്നു അറിയുവാൻ ആഗ്രഹിച്ചകൊണ്ട°, 'കസ്മിൻ'' ഇത്യാദി വി തക്കത്തോടുകൂടി ചോദിച്ചതാണം'. അല്ലെങ്കിൽ, ലോകസാമാ ന്യദ്ദഷ<sup>ം</sup>ട്യാ അറിഞ്ഞുകൊണ്ടതന്നെയാണം ശൗനകൻ ചോദി ച്ചതെന്നുതന്നെ ഇരിക്കട്ടെ. ലോകത്തിൽ സ്വർണ്ണം മുതലായവ യുടെ പലവിധത്തിലുള്ള പല ശകലങ്ങളെ, അവയിലെല്ലാമ ളള സുവർണ്ണത്വം മുതലായതു് ഒന്നുതന്നെ എന്നറിയുന്നതുകൊ ണ്ട്, സുവർണ്ണം മുതലായതെന്നു ലൗകികന്മാർ അറിയുന്നുണ്ട ല്ലോ. അതുപോലെ, ഒന്നിനേ അറിഞ്ഞാൽ എല്ലാം അറിഞ്ഞ തായിവരത്തക്കവിധത്തിൽ, ജഗത്തിനുളള ഭേദങ്ങഠംക്കെല്ലാം പൊതുവായി ഒരു കാരണമുണ്ടോ? എന്നു ചോദിക്കുന്നു.

ഇവിടെ ഒരാക്ഷേപത്തിന വകയുണ്ട്്.-ഒരു വസ്തുവിനെ പ്രറി അറിഞ്ഞിട്ടില്ലാതിരിക്കുമ്പോരം, അങ്ങനെ ഒരു വസ്തു ഉണ്ടോ? എന്നാണു ചോദിക്കേണ്ടത്ര്, അല്ലാതെ, 'ഏതിനെ അറിഞ്ഞാൽ' എന്നല്ല. ഉണ്ടെന്നറിഞ്ഞതിൻെറശേഷമേ''ഏതിനെ നെ അറിഞ്ഞാൽ'' എന്നുളളചോദ്യം ശരിയാകയുളളു.

സമാധാനം--ഒന്നിനെ അറിഞ്ഞാൽ എല്ലാം അറിഞ്ഞ തായി വരത്തക്കവണ്ണമുള്ള ഒരു വസ്തുവുണ്ടോ? ഉണ്ടെങ്കിൽ, അതേതാണം'? എന്നാണം പ്രശ്നകർത്താവുചോദിക്കുവാനുദ്ദേശി ക്കുന്നത്ര്, എന്നാൽ, അങ്ങനെ വിസ്തരിച്ചുചോദിക്കുകയാണെ ക്കിൽ വളരെ അക്ഷരങ്ങാം ഉച്ചരിക്കേണ്ടിവരും. അതിനുള്ള ആ യാസത്തെ ഭയന്നം', ചുരുക്കി, ഏതൊന്നിനെ അറിഞ്ഞാലാണ സർവവിത്തായിത്തീരുന്നത്രം'? എന്നു ചോദിക്കുന്നു എന്നു വരാവുന്നതാണം'. മത്രം--തസ്ലൈ സഹോവാച:₌ദേ⊥ വിദ്യേവേദിതവ്യേ ഇതിഹസ്ല യദ⁰ബ്രഹ്മവിദൊ വദന്തി,പരാചൈവാപരാച. 4

```
= അവന്നം = ശൗനകന്നം
തസ്കൈ
                 <u> —</u> അവൻ <del>–</del> അങ്ഗിരസ്സ്
സഃ
ഉവാചഹ
                  🕳 പറഞ്ഞുകൊടുത്തുപോൽ:-
ദേചവിദേൃ
                 — രണ്ടവിദ്യക∞
വേദിതവേൃ
                 — അറിയപ്പെടേണ്ടതാകുന്നു
                 <u>—</u> ഇപ്രകാരമാണº
ഇതിഹസ്ത
യദ്<mark>ബ്ര</mark>ഹുവിദഃ
               { = ബ്രഹ്മവിത്തുകരം പറയുന്നത്ര്.
വദന്തി
                 — ആ വിദ്യക∞
തേ
പരാ ച ഏവ
                 __ പരയ്യം
അപരാ ച
                 🕳 അപരയം ആകുന്നു,
```

ഭാഷ്യം--ആ ശൗനകന്, അങ്ഗിരസ്സപറഞ്ഞുകൊടുത്ത പോൽ:-രണ്ടവിദ്യകര അറിയപ്പെടേണ്ടവയായുണ്ടെന്ന്,വേദാ ർത്ഥത്തെ അറിയുന്ന പരമാർത്ഥജ്ഞാനികരം പറയുന്നു. അവ യിൽ ഒന്ന് ''പര''എന്ന പേരുള്ള പരമാത്മവിദ്യയും,മറേറത്ര്, ധർമ്മാധർമ്മങ്ങളുടെ സാധനങ്ങളേയും ഫലങ്ങളേയും സംബ ന്ധിച്ചുളള അപരവിദ്യയുമാകുന്നു.

ഇവിടെ ഏതറിഞ്ഞാൽ ആണ സർവജ്ഞനായിത്തീ അന്നത്?് എന്നാണ ശൌനകൻ ചോദിച്ചത്ര്. അതിനുത്തരമ ല്ലേ പറയേണ്ടത്ര്?് ദേവിദ്യേ ഇത്യാദി അങ്ഗിരസ്സപറയുന്ന ത്ര് ചോദിച്ചതിൻെറ ഉത്തരമല്ലല്ലോ, എന്ന് ഒരു ആക്ഷേപം ഉണ്ടാവാം. എന്നാൽ ആ ദോഷാരോപണം ശരിയല്ല. ഉത്തരം പറയുന്നതിനു ക്രമത്തിൻെറ അപേക്ഷയുണ്ടു്. അപരവിദ്യ എ ന്നപറയുന്നത്ര് അവിദ്യയാണല്ലൊ. അതിൻെറ വിഷയം അറി ഞ്ഞതിൻറശേഷം, അത്ര്, പരമാർത്ഥജ്ഞാനമല്ലെന്നു പറ ഞ്ഞു നിരാകരിക്കപ്പെടേണ്ടതാകുന്നു. പൂവപക്ഷത്തെ നിരാകരി ച്ചിട്ടവേണം സിദ്ധാന്തത്തെ പറയുവാൻ എന്നാണല്ലോ ന്യായം.

മത്രം--തത്രാപരാ:--ഋഗേദദാ, യജ്മവേദഃ, സാമ വേദോ, ∫ ഥർവവേദഃ ശിക്ഷാ, കല്പോ, വ്യാകരണം, നിരുക്തം. ഛന്ദോ, ജ്യോതിഷമിതി; അഥ പരായയാ തദക്ഷരമധി ഗമൃതേ

### 1.1.5] ശാങ്കരഭാഷ്യസാരത്തോടുകൂടിയതു<sup>o</sup>

തത്ര = അവയിൽ

അപരാ — അപര എന്നതു

യുളവേദം — യുളവേദം യുളവേദം — യുളവേദം കരുവേദം — യുളവേദം

ശിക്ഷാ = ശിക്ഷ (ഉച്ചാരണശാസ്ത്രം) കല്പഃ = കല്പം (അനുഷാനക്രമവിധി)

ഇതി — എന്നുള്ളതാകുന്നു.

അഥ <u>—</u> ഇനി,

യയാ = എതുകൊണ്ടാണോ തത് അക്ഷരം = ആ അക്ഷരബ്രഹ്മം അധിഗമൃതേ = അറിയപ്പെടുന്നതു

പരാ <u>—</u> പരവിദ്യ എന്ന<sup>o</sup> (ഉച്യതേ) <sub>=</sub> പറയപ്പെടുന്ന

ഭാഷ്യം—പര എന്നം അപര എന്നം വിദ്യ രണ്ടുവിധമു ണ്ടെന്നു പറഞ്ഞുവല്ലൊ. അവയിൽ, ഋഗ്വേദം, യജ്പ്രേദം, സാമവേദം, അഥവ്വേദം എന്ന നാലുവേദങ്ങളും, ശിക്ഷ, കല്ലം, വ്യാകരണം, നിരുക്തം, ഛന്ദസ്സ്, ജ്യോതിഷം എന്നു ആറംഗ ങ്ങളും കൂടിയതു് അപരവിദ്യ ആകന്നു. ഇനി പറയാൻപോകുന്ന വിധത്തിലുള്ള വിശേഷണത്തോടുകൂടിയ അക്ഷരബ്രഹ്മത്തെ പ്രാപിക്കുന്നതിനു സാധനമായ വിദ്യ ഏതോ അതു പര ആക ന്നു. ഇവിടെ ഒരാക്ഷേ പമുണ്ടാവാം. ബ്രഹ്മവിദ്യ, ഋഗ്വേദം മുതലായവയിൽ ഉരപ്പെടാത്തതാണെങ്കിൽ അതു പരവിദ്യയാ കുന്നതെങ്ങനെ? മോക്ഷസാധനമാകുന്നതെങ്ങനെ? ''യാവേദ ബാഹ്യാഃ സ്മൃതയോ യാശ്ച കാശ്ച കുദ്വേയും സവാസ്യാ നിഷ്പലാഃ പ്രേത്യ, തമോനിപ്പാ ഹിതാഃ സ്മൃതാഃ'' (വേദ ബാഹ്യങ്ങളായിട്ട ഏതെല്ലാം സ്മൃതികളും കുദ്വേഷ്യികളും ഉണ്ടോ അവയെല്ലാം നിഷ്പലങ്ങളും, മരിച്ചതിൻെറ ശേഷം അന്ധകാരമയമായ ലോകത്തിൽ എത്തിക്കുന്നവയും ആകുന്നു) എന്നാണല്ലോ സ്മൃതി. അതനുസരിച്ച് ബ്രഹ്മവിദ്യയം കുദ്ദഷ്ടിയം നിഷ്പലവുമായതുകൊണ്ട സ്വീകാര്യമല്ലെന്നും, ഉപ നിഷത്തുകരം ഋഗോദം മുതലായവയിൽ ഉരംപ്പെട്ടവയല്ലെന്നും വരികയില്ലോ ഉപനിഷത്തുകരം ഋഗ്വേദാദിയിൽ ഉരംപ്പെട്ടവ യാണെങ്കിൽ, പര⊸എങ്ങനെയുള്ളതാണെന്നം′, വേർപെടുത്തി പ്പറഞ്ഞതിനും അത്ഥമാന്നുമില്ലെന്നു വരും. പര എന്നു പറഞ്ഞ ഈ ആക്ഷേപത്തിന സമാധാനം – ഉപനിഷ ത്തുകളേക്കൊണ്ട് അറിയപ്പെടേണ്ട അക്ഷരബ്രഹ്മത്തെപ്പററി യുള്ള വിജ്ഞാനത്തെയാണു പ്രധാനമായി പരവിദ്യയെന്നു വിവക്ഷിച്ചിട്ടുള്ളതു<sup>ം</sup>. അല്ലാതെ ഉപനിഷത്തിൻെറ ശബൂരാശി യല്ല. വേദശബൃംകൊണ്ടാകട്ടെ, എല്ലായിടത്തും ശബൂരാശിയെ വേദത്തിൻെറ ശബ്ദരാശിയെ ത്തന്നെ വിവക്ഷിച്ചിരിക്കുന്നു. അറിഞ്ഞാലും, ഗുരുവിനെ അഭിഗമിക്കുക മുതലായ വേറെ യതാ വം വൈരാഗ്യവും കൂടാതെ, അക്ഷരബ്രഹ<sup>്</sup>മപ്രാപ്തി സംഭവി ക്കയില്ലെന്നുള്ളതുകൊണ്ടാണം', ബ്രഹ്മവിദ്യയെ, ഋഗ്വേദാദി യിൽനിന്നു വേർപെടുത്തിയതും, പരവിദ്യ എന്നു പറഞ്ഞ 5 ത്രം.

മന്ത്രം -- യത്തദദ്രേശ്യ,മഗ്രാഹ്യ,മഗോ ത്ര,മവർണ്ണ,മചക്ഷഃ ശ്രോത്രം,

തദപാണിപാദം, നിത്യം, വിളം, സവ്ഗതം, സുസൂക്ഷം, തദവ്യയം, യദ് ഭ്രതയോനിം പരിപശ്യന്തി ധീരാഃ 6

യത് തത് 😑 ആ

അദ്രേശ്യം = അദ്ദശ്യവും — ജ്ഞാനേന്ദ്രിയങ്ങളെക്കൊ

ണ്ട ഗ്രഹിപ്പാൻ വഹിയാത്തതും,

അഗ്രാഹ്യം — അഗ്രാഹ്യവം — കർമ്മേന്ദ്രിയങ്ങരം വി ഷയമല്ലാത്തതും,

അഗോത്രം — ഗോത്ര (മൂല)മില്ലാത്തതും,

അവർണ്ണം = സ്ഥൂലത്വം മുതലായം ശുക്കത്വം മുതലാ യുമുള്ള ദ്രവ്യധർമ്മങ്ങളൊന്നുമില്ലാത്തതും,

അചക്ഷുംശ്രോത്രം ചക്ഷസ്സം ശ്രോത്രവുമില്ലാത്തതും,

അപാണിപാദം = കൈകാലുകളോടുകൂടാത്തതും,

നിത്യം = നിത്യവും \_\_നാശമില്ലാത്തതും,

വിളം <u></u> വിവിധരൂപത്തിൽ ഇരിക്കുന്നതും,

സവഗതം — സവഗതനം —ആകാശംപോലെ സവ്ത

വ്യാപിച്ചിരിക്കുന്നതും ആയ

രണത്തെ,

ധീരാഃ <u>—</u> ധീരന്മാർ = ബുദ്ധിമാന്മാർ — വിവേകി

കഠം

പരിപശ്യന്തി — എല്ലാത്തിൻേറയും ആത്മാവായിക്കാണ

ന്നുവോ

സാ 😑 അതാക്രന്ന

പരാ = പര എന്നു പറയുന്ന വിദ്യ

ഭാഷ്യം – വിധിവിഷയത്തിൽ, വാക്യാത്ഥം അറിഞ്ഞു കഴിഞ്ഞതിൻെ ശേഷം, കത്താവു മതലായ പല കാരകങ്ങ ളേയും ഒരുമിച്ച ചേർത്തു<sup>ം</sup>, പിന്നെ ഒരിക്കൽ അനുഷ്ടിക്കേണ്ടവ യായിട്ട്, അഗ്നിഹോത്രം മുതലായ കർമ്മങ്ങരം ഉണ്ട്. എന്നാൽ പരവിദ്യാവിഷയത്തിൽ, അങ്ങനെ വേറൊരിക്കൽ അനുഷ്പി ക്കേണ്ടതായി യാതൊന്നമില്ല. വാക്യാത്ഥജ്ഞാനത്തോടുകൂടി എല്ലാം അവസാനിക്കുന്നു. എതെന്നാൽ, ശബ്ദങ്ങയ പ്രകാശി പ്പിക്കുന്ന അത്ഥങ്ങളെ സംബന്ധിച്ചുള്ള ജ്ഞാനത്തിൽ ഉള്ള നിഷ്യമാത്രമല്ലാതെ, അതിൽ, കൂടുതലായി യാതൊന്നും വേണ്ട. അതുകൊണ്ട്' ഇവിടെ പരവിദ്യയെ, വിശേഷണത്തോടുകൂടിയ അക്ഷരബ്രഹ<sup>°</sup>മത്തെക്കൊണ്ട വിശേഷിപ്പിക്കുന്ന--ആ അക്ഷര അഞ്ചു ബുദ്ധീന്ദ്രിയങ്ങളെക്കൊണ്ടു ഗ്രഹിക്കാൻ ബ്രഹ്മം, വഹിയാത്തതാകുന്നു. ബാഹ്യമായ ദർശനക്രിയ ചക്ഷുരാദിക ളായ അഞ്ചു ബുദ്ധീന്ദ്രിയങ്ങരം വഴിയായിട്ടാണല്ലോ നടക്കുന്ന കർമ്മേന്ദ്രിയങ്ങളെക്കൊണ്ടും അതിനെ ഗ്രഹിക്കുവാൻ ത്രം കഴികയില്ല; അതിന<sup>ം</sup> അന്വയിക്കുന്നതിന<sup>ം</sup>, മൂലമായി യാതൊ ന്നമില്ല; സ്ഥൂലത്വം മതലായും ശുക്കത്വം മതലായുമുള്ള ദ്രവ്യ ധർമ്മങ്ങരം, വർണ്ണങ്ങരം എന്നു പറയപ്പെടുന്നു. അവയൊന്നും അക്ഷരബ്രഹ°മത്തിനില്ല. ജന്തുക്കരംകംം്, നാമത്രപങ്ങളെ ഗ്രഹിക്കുന്നതിനുള്ള കരണങ്ങളായ, ചക്ഷുസ്സം ശ്രോത്രവും അക്ഷരത്തിനില്ല. 'യഃസവ്ജ്ഞഃ സവ്വിത'' (പരമാത്മാവു' സവ്ജ്ഞനും സർവസാക്ഷിയുമാകുന്നു) എന്നുംമററും ചേതനയു

ള്ളതായി വിശേഷണം ചേത്തിരിക്കുന്നതുകൊണ്ടു, സംസാരി കളെപ്പോലേ, ചക്ഷസ്സമുതലായ കാരണങ്ങളെക്കൊണ്ടു കാര്യ ങ്ങളെ സാധിക്കുന്നതാണെന്നു തോന്നുന്നതിനെ തടുക്കുന്നതിനാ യിട്ടാണം' ചക്ഷുസ്സം ശ്രോത്രവുമില്ലെന്നു പറഞ്ഞതും'. ''പശ്യ ത്യചക്ഷഃ സ ശൃണോത്യകർണ്ണഃ'' (അവൻ കണ്ണില്ലാതെ കാ ണകയും കാതില്ലാതെ കേഠംക്കുകയും ചെയ്യുന്നു) എന്നും മററും കാണന്നമുണ്ടു<sup>o</sup>. ആ അക്ഷരത്തിന കൈകളും കാലുകളുമില്ല. കർമ്മേന്ദ്രിയങ്ങഠം ഒന്നുമില്ലെന്നു സാരം. ഇങ്ങനെ, ഗ്രഹിക്കു ഗ്രഹിക്കപ്പെടുകയോ ചെയ്യാത്തതാകയാൽ അതു നിത്യം (നാശമില്ലാത്തത്ര<sup>o</sup>) ആകുന്നു. അതു ബ്രഹ<sup>്</sup>മാവു മതൽ സ്ഥാവരങ്ങ⇔വരേയുളള പ്രാണിഭേദങ്ങളടെ രൂപത്തിൽ ആയിത്തീരുന്നതും, പലവിധത്തിൽ ആകാശംപോലെ സർവത്ര വ്യാപിച്ചിരിക്കുന്നതുമാണും. ആകാശം, വായ മത ലായവയ്ക്<sup>യ്</sup> ഒന്നിനൊന്നിനു സ്ഥൂലത്വം കൂടിക്കൂടിവരുന്നതിനു കാരണം ശബ്ദം മതലായവയാണ<sup>ം</sup>. ഈ അക്ഷരത്തിനാകട്ടെ ശബ്ബാദികരം ഒന്നമില്ല. അതിനാൽ ഇത്ര° ഏററവും (ആകാശ ത്തേക്കാളം) സൂക്ഷ്യമാകുന്നു. ഇപ്രകാരമെല്ലാമുള്ള സ്വഭാവ ത്തോടുകൂടിയതാകയാൽതന്നെ ഇതിന വ്യയം (=കുറവു, മാററം) ഇല്ല. അംഗമില്ലാത്ത വസ്തവിന്ദ് ശരീരത്തിനെന്ന പോലെ, അംഗം ക്ഷയിക്ക എന്നുള്ള വ്യയം ഉണ്ടാകയില്ലല്ലോ. രാജാവിനെന്നപോലെ ഭണ്ഡാരത്തിന കുറവു വരിക എന്നുള്ള വ്യയവം ഉണ്ടാകുവാൻ തരമില്ല. ഗുണമില്ലാത്തതാകയാലും, സവാത്മകമായതുകൊണ്ടും, ഗുണം വഴിക്കുള്ള വ്യയം വരുവാ നം ന്യായമില്ല. ഇപ്രകാരമുള്ള ലക്ഷണങ്ങളോടുകൂടിയതും, പ്പഥിവി എന്നപോലെ സവ്ഭൃത സ്ഥാവരജംഗമങ്ങരംക്ക കാരണമായിരിക്കുന്നതുമായ അക്ഷരബ്രഹ്മത്തെ, വിവേകശാലികളായ ബുദ്ധിമാന്മാർ എല്ലാത്തിനും ആത്മാവാ യിക്കാണുന്നു. ഈ വിധമുള്ള അക്ഷരത്തെ അറിയുന്നതു് ഏതു വിദ്യകൊണ്ടാണോ, അതാണം പരവിദ്യ എന്നം′ ആകെയുള്ള അതഥം.

മന്ത്രം —യഥോർണ്ണനാഭിഃ സൃജതേ ഗൃഹ്ണതേ ച; യഥാ പൃഥിവ്യാമോഷധയഃ സംഭവന്തി; യഥാ സതഃ പുരുഷാത് കേശലോമാനി; തഥാ ∫ ക്ഷരാത് സംഭവതീഹ വിശ്വം.

7

ഊർണനാഭിഃ — ചിലന്തി

സൃജതേ — സൃഷ്ടിക്കയും — തന്തുക്കളെ (—നൂലുകളെ)

പുറത്തു പരത്തുകയും

\* ഗൃഹ്ണതേ ച <u>—</u> ഗ്രഹിക്കയും<u>—</u>വീണ്ടും ഉള്ളിൽ അടക്കുക യും ചെയ്യന്നതു<sup>°</sup>,

യഥാച — എങ്ങനെയാണോ

പൃഥിവ്യാം — പൃഥിവിയിൽ—ഭൂമിയിൽ

ഓഷധയഃ \_\_ ഓഷധിക⊙\_\_നെല്ല മതലായവ

സംഭവന്തി = സംഭവിക്കുന്നതു°, യഥാ = എങ്ങനെയാണോ

സതഃ = സത്തായ—ജീവിച്ചിരിക്കുന്ന

പുരുഷാത<sup>ം</sup> <u>—</u> പുരുഷനിൽനിന്നു

കേശലോമാനി 😑 തലമുടികളം രോമങ്ങളം

സംഭവന്തി <u>സംഭവിക്കുന്നത</u>°, തഥാ <u>അത</u>പോലെ,

അക്ഷരാത<sup>°</sup> — അക്ഷരനിൽനിന്നം° വിശ്വം — ജഗത്തുമുഴുവൻ സംഭവതി — സംഭവിക്കന്ന

ഭാഷ്യം — അക്ഷരം സവ്ഭൂതങ്ങരംകം കാരണമാണെന്നു പറഞ്ഞുവല്ലോ, അതെങ്ങനെയാണെന്നു പ്രസിദ്ധങ്ങളായ ദൃഷ്യാ നത്ങളെക്കൊണ്ടു കാണിക്കുന്നു. — ചിലന്തി എന്നു പറയുന്ന കീടം, മറെറാരു കാരണത്തിൻെറയും അപേക്ഷ കൂടാതെ, തനിയേതന്നെ, തൻറെ ശരീരത്തിൽനിന്നു വേറേയല്ലാത്ത തന്തുക്കളെ (നൂലുകളെ) പുറത്തു പ്രസരിപ്പിക്കുകയും വീണ്ടും അവയേ തിരികെ ഉള്ളിൽ അടക്കി, തൻറെ ശരീരംതന്നെ ആക്കുകയും ചെയ്യുന്നതുപോലെയും, പൃഥിവിയിൽ, നെല്ലു മുതലായ സ്ഥാവരങ്ങരം, പൃഥിവിയിൽനിന്നു വേറെയല്ലാതെതന്നെ ഉണ്ടാകുന്നതുപോലെയും, ജീവിച്ചിരിക്കുന്ന പുരുഷനിൽനിന്നു്, വിലക്ഷണങ്ങളായ തലമുടിയും രോമങ്ങളും ഉണ്ടാകുന്നതുപോലെയും, 1 വിലക്ഷണവും (11 സലക്ഷണവും ആയ ജഗത്തുമുഴുവർ,

<sup>\*</sup> ബഹുവചനം ഛാന്ദസം, 1. കാരണത്തിൽനിന്നു വൃത്യാസം പ്പെട്ട ലക്ഷണങ്ങളോടുകൂടിയതു° || കാരണത്തിനനുരൂപമായ ലക്ഷണ ങ്ങളോടുകൂടിയതു°.

വേറെ നിമിത്തത്തിൻെറ അപേക്ഷകൂടാതെതന്നെ അക<sup>്</sup>ഷര ബ്രഹ്മത്തിൽനിന്ന്, ഈ സംസാരമണ്ഡലത്തിൽ, ഉണ്ടാക്രന്നം. ബ്രഹ്മത്തിൽനിന്നുണ്ടാകുന്ന ജഗത്തും ഇങ്ങനെ ക്രമത്തിനാണു ണ്ടാകുന്നതു്. - അല്ലാതെ, ഒരുപിടി ലന്തക്കാ വാരി ഇട്ടാൽ അത്ര് ഒരുമിച്ച വീഴുന്നതുപോലെ, ഒരേസമയത്തതന്നെ ഉല്പദി ക്കയല്ല, എന്നുള്ളതു പ്രയാസംകൂടാതെ മനസ്സിലാകുവാൻവേ ണ്ടിയാണ്', അനേകദ്ദഷ്മാന്തങ്ങാം എടുത്തു കാണിച്ചത്ര്.

ഉൽപ്പത്തിക്രമത്തെ പറയുന്നതിനായി മന്ത്രം ആരംഭി ക്കുന്നു. ---

മന്ത്രം – തപസാ ചീയതേ ബ്രഹ്മ; തതോ ∫ ന്നമഭിജായതേ; അന്നാൽ പ്രാണോ, മനഃ, സത്യം, ലോകാഃ, കർമ്മസ ചാമൃതം.

തപസാ

ചീയതേ 💳 വദ്ധിക്കുന്നു

<u>—</u> അതിൽനിന്ന° <u>⇒ഉ</u>പചിതമായ തതഃ

ബ്രഹ്മത്തിൽനിന്ന്

<u>—</u> അന്നവും <u>–</u> സംസാരിക∞ക്കെല്ലാം അന്നം

പൊതുവെ അന്നമായ അവ്യാക്ലതവും

**— അന്നത്തിൽനിന്ത് – അവ്യാകൃതത്തിൽ** അന്നാൽ

നിന്നു

പ്രാണഃ 🚃 പ്രാണനം 🛥 ഹിരണ്യഗർഭനം

<u>—</u> അവനിൽനിന്ന°= പ്രാണനിൽനിന്ന° (തസൂാത°)

\_ മനസ്സം മനഃ

<u> —</u> അതിൽനിന്ന<del>ം' —ആ മനസ്സിൽനിന്നം'</del> തതഃ <u> —</u> സത്യവം<u> —</u>സത്യമെന്നപറയുന്ന ആകാ

സത്യം

ശാദിഭൂതപഞ്ചകവും

<u> —</u> ആ ഭ്രതപഞ്ചകത്തിൽനിന്നംº (തസ്മാത°)

🚤 ലോകങ്ങളും 🗕 ഭൂർലോകംമുതലായ ലോകാഃ

ഏഴലോകങ്ങളം

(തേഷുകർമ്മാണി) 😑 ആ ലോകങ്ങളിൽ കർമ്മങ്ങളേയും

കർമ്മസു 🚃 കർമ്മങ്ങ≎ ഉണ്ടാകുമ്പോ⊙ — അമൃതവും = കർമ്മഫലവും അമൃതം

അഭിജായതേ <u>— ഉണ്ടാക</u>്മന്നു

ഭാഷ്യം — സർവഭ്രതങ്ങരംക്കും ഉത്ഭവസ്ഥാനമായ അക്ഷ രബ്രഹ്മം, ഉൽപ്പത്തിവിധിയെക്കുറിച്ചുള്ള ജ്ഞാനമാകുന്ന തപസ്സുകൊണ്ടു വദ്ധിക്കുന്നു. അങ്കുരത്തെ ഉല്പാദിപ്പിക്കുവാനായി ബീജം (വിത്തു വീർക്കുന്നതുപോലേയും, പുതുനെ ജനിപ്പിക്ക വാൻ ഇച്ഛിച്ച°, പിതാവ ഹർഷത്താൽ വദ്ധിക്കുന്നതുപോലെ യം, ഈ ജഗത്തിനെ ഉൽപ്പാദിപ്പിക്കവാൻ ആഗ്രഹിച്ച<sup>ം</sup> അക്ഷ രബ്രഹ്മം വദ്ധിക്കുന്നു എന്നർത്ഥം. സർവജ്ഞനായതുകൊ ണ്ട് ഇപ്രകാരം സൃഷ്ടി, സ്ഥിതി, സംഹാരം ഇവയ്ക്കുവേണ്ട ശക്തിയോടും വിജ<sup>്</sup>ഞാനത്തോടും കൂടിയിരിക്കയാൽ വദ്ധിച്ച ആ ബ്രഹ്മത്തിൽനിന്ന്, സർവസംസാരികഠക്കം പൊതുവേ ഭോജ്യമായതുകൊണ്ട് അന്നമെന്നു പറയുന്ന അവ്യാകൃതം ജനി ക്കുന്നു. അനാദിസിദ്ധമായ അവ്യാകൃതം, ജനിക്കുന്നു എന്നുപറ ഞ്ഞതു° വ്യാകരിപ്പാൻ ഇച്ഛിക്കുന്ന അവസ്ഥയായിത്തീരുന്നു എന്നുള്ള അർത്ഥത്തിലാകുന്നു. ആ വ്യാകരിപ്പാനിച്ഛിക്കുന്ന അവസ്ഥയായ അവ്യാകൃതമാകുന്ന അന്നം നിമിത്തമായി, ബ്ര ഹ്മത്തിൽനിന്നു, ജ്ഞാനശക്തികളോടും ക്രിയാശക്തിക ളോടും കൂടിയ വ്യഷ്ടിരൂപമായ ജഗത്തിൻെറ സമഷ്ടിരൂപമാ യിട്ടള്ളവനം അവിദ്യ. കാമങ്ങരം, കർമ്മങ്ങരം, ഭൂതങ്ങരം ഇവ യൂടെ സമുദായത്തിന്റെ ബീജത്തിന്റെ അംകരസ്ഥാനത്തെ വഹിക്കുന്നവനം സകല ജഗത്തിനം ജീവാത്മാവായിരിക്കുന്ന വനും ആയ ഹിരണ്യഗർഭൻ ഉണ്ടാകുന്നു. ആ പ്രാണനിൽനിന്ന<sup>്</sup>, സങ്കല്പം, വികല്പം, സംശയം, നിർണ്ണയം, മുതലായവയാകുന്ന സ്വരൂപത്തോടുകൂടിയ മനസ്സുജനിക്കുന്നു. സങ്കൽപ്പാദിസ്വരു പമായ ആ മനസ്സിൽനിന്നു സത്യമെന്നുപറയുന്ന ആകാശം മുത ലായ അഞ്ചഭ്രതങ്ങരം ഉണ്ടാകുന്നു. ആ അഞ്ചഭ്രതങ്ങളിൽനിന്നു്, **അണ്ഡക്രമത്തിൽ** ഭൂർലോകം മുതലായ ഏഴലോകങ്ങളും, **ആ** ലോകങ്ങളിൽ മനുഷ്യർ മുതലായ പ്രാണികളം, വർണ്ണങ്ങളം, ആശ്രമങ്ങളം, കർമ്മങ്ങളം, ക്രമേണ ഉണ്ടാകുന്നു. നിമിത്തങ്ങ ളായ കർമ്മങ്ങരം ഉണ്ടാകുമ്പോരം അമ്യതമായ കർമ്മഫലവും ഉണ്ടാകുന്നു. കൽപ്പകോടിശതങ്ങരം കഴിഞ്ഞാലും കർമ്മങ്ങരം നശിക്കാതിരിക്കുന്നിടത്തോളം, ഫലവും നശിക്കയില്ല. അതു കൊണ്ടാണം' അതിനെ അമൃതമെന്നു പറഞ്ഞതു'. 8

അടുത്തു പറയുവാൻപോകുന്ന അവിദ്യാവിവരണപ്രക രണം ആരംഭിക്കുന്നതിനുവേണ്ടി, ഇതുവരെ പറഞ്ഞ പരവിദ്യ യുടെ ചുരുഞ്ങിയ വിവരണത്തെ ഉപസംഹരിക്കവാൻ പോ കുന്നു: \_\_

മത്രം — യഃ സവ്ജ്ഞഃ സവ്വിദ° യസ്യ ജ്ഞാനമയം തപഃ തസ്മാദേതദ° ബ്രഹ്മ, നാമ, രൂപ മന്നം ച ജായതേ. 9

യഃ == അക്ഷരൻ എന്നു പറയുന്ന ആരു°

സവ്ജ്ഞഃ — സവ്ജ്ഞനം — സാമാനൃരൂപത്തിൽ

എല്ലാം അറിയുന്നവനും

സർവവിതଂ — സർവവിത്തം = വിശേഷര്യപത്തിൽ

സർവത്തേയും അറിയുന്നവനും

ആകുന്നുവോ

ജ്ഞാനമയം 😑 ജ്ഞാനസ്വരൂപമാകുന്നുവോ,

തസൂാത് — അവനിൽനിന്ന് — ആ സർവജ് ഞനാ

യ അക്ഷരനിൽ നിന്നം

ഏതദ്′ബ്രഹം — ഈ ബ്രഹ്മവം = ഹിരണ്യഗർഭൻ

എന്നുപറയുന്ന ഈ ബ്രഹ്മവും

നാമ — നാമവും—ദേവദത്തൻ, യജ്ഞദത്തൻ

എന്നും മററുമുള്ള നാമവും

നിറവും

അന്നം — നെല്ല°, യവം മുതലായ രൂപത്തിലുള്ള

അന്നവും

ജായതേ = ജനിക്കുന്ന = മുൻപു പറഞ്ഞ ക്രമത്തിന

ണ്ടാകുന്നു.

ഭാഷ്യം — മുൻപ് പറഞ്ഞ ലക്ഷണങ്ങളോടുകൂടിയ അ ക്ഷരൻ സാമാന്യത്രപത്തിലും വിശേഷത്രപത്തിലും സർവവും അറിയുന്നവനാകുന്നു. അവാൻറ തപുസ്യും യാതൊരായാസവു മില്ലാത്ത സർവജ്ഞതാര്രപമായ ജ്ഞാനവികാരം തന്നെ ആണം, അങ്ങനെയുള്ള ആ അക്ഷരനിൽ നിന്നു പറഞ്ഞ പ്രകാ ത്തിലുള്ള ഹിരണ്യഗർഭൻ എന്നു പറയുന്ന കാര്യബ്രഹ്മം ജനി ക്കുന്നു. അതു മാത്രമല്ല, ദേവദത്തൻ, യജ്ഞദത്തൻ എന്നും മററു മുള്ള നാമവും. വെളുപ്പ് കുറുപ്പ് എന്നിങ്ങനെയുള്ള നിറവും, നെല്ല° യവം മുതലായവയുടെ രൂപത്തിലുള്ള അന്നവും ഉണ്ടാക ന്നു. മുമ്പു പറഞ്ഞ ക്രമത്തിനുണ്ടാകുന്നു എന്നു സാരം. അതിനാൽ മൻപു പറഞ്ഞതിനും ഇതിനും തമ്മിൽ വിരോധമില്ലെന്നറി ഞ്ഞൂകൊള്ളണം.

ഒന്നാം മുണ്ഡകത്തിൽ ഒന്നാം ഖണ്ഡം കഴിഞ്ഞു.

മന്ത്രം —

തദേതത<sup>ം</sup> സത്യം-മത്രേഷ കർമ്മാണി കവയോയാന്യപശ്യം-സ്താനി ത്രേതായാം ബഹുധാ സന്തതാനി താന്യാചരഥ നിയതം സത്യകാമാ-

ഏഷ വഃ പന്ഥാഃ സകൃതസ്യ ലോകേ.

1

കവയഃ = കവിക∞ = വസിഷൻ മുതലായ

ബൂദ്ധിമാന്മാർ

മന്ത്രേഷ <u>ചത്രങ്ങളിൽ -</u> ഋഗോദം, യജുവേർദ

മുതലായ പേരോടുകൂടിയ മന്ത്രങ്ങളിൽ

യാനി കർമ്മാണി 😑 ഏതു കർമ്മങ്ങളെ (അഗ്നിഹോത്രാ

ദികളെ)

അപശ്യൻ — കണ്ടുവോ,

തത് ഏതത് സത്യം = ഇത്ര് സത്യമാക്ഷന്തു.

താനി — അവ = വേദവിഹിതങ്ങളം ഋഷിദ്ദഷ്യ

ങ്ങളുമായ കർമ്മങ്ങരം

ത്രേതായാം \_\_ ത്രേതയിൽ = അഗ്നിത്രയത്തിൽ

ബഹുധാ — പലപ്രകാരത്തിൽ

സന്തതാനി = സന്തതങ്ങളായിരിക്കുന്നു = നടപ്പായിരി

ക്ഷന്നു.

യൂയം — നിങ്ങ⊙

സത്യകാമാഃ = സത്യകാമന്മാരായിട്ട് —സത്യത്തെ (ശ

രിയായ കർമ്മഫല**ത്തെ**) ആഗ്രഹിച്ച

കൊണ്ടു<sup>ഗ</sup>

നിയതം — നിത്യവും

താനി = അവയെ = ആ കർമ്മങ്ങളെ

ആചരഥ = ആചരിക്കുവിൻ = അനുഷിക്കുവിൻ

വഃ = നിങ്ങഠംക്കു

സുകൃതസ്യ — സൂകൃതത്തിന്റെ — സ്വയം ചെയ്യന്ന

കർമ്മത്തിൻെറ

ലോകേ = ലോകത്തിൽ = ഫലത്തിൽ = ഫലം

കിട്ടുന്നതിന്

ഏഷഃ <u>—</u> ഇതാകുന്നു

പന്ഥാഃ <u>—</u> പന്ഥാവം° = വഴി

ഭാഷ്യം — 'ഋഗ്വേദോ യജർവേദഃ' ഇത്യാദികൊണ്ടും', അംഗങ്ങളോടുകൂടിയ വേദങ്ങളാണം' അപരവിദ്യ എന്നുപറഞ്ഞു. 'യത്തദദ്രേശ്യം' എന്നു തുടങ്ങി ''നാമരൂപമന്നം ച ജായതോ'' എന്നു വരേയുള്ള ഗ്രന്ഥംകൊണ്ടു പറഞ്ഞ പ്രകാരത്തിലുള്ള ലക്ഷ ണങ്ങളോടുകൂടിയ അക്ഷരത്തെ ഏതു വിദ്യകൊണ്ടാണോ അറി യുന്നതു°, എന്നുള്ള വിശേഷണത്തോടുകൂടി പരവിദ്യയേയും കാണിച്ചു. ഇനി, ഈ വിദ്യകളടെ വിഷയങ്ങളായ സംസാര മോക്ഷങ്ങളെ വിവേചനം ചെയ്യുന്നതിനായി ഉത്തരഗ്രസ്ഥത്തെ ആരംഭിക്കുന്നു. അവയിൽ അപരവിദ്യയുടെ വിഷയം, കത്താ വു മുതലായ സാധനങ്ങരം, ക്രിയകരം, ഫലങ്ങരം ഇവയുടെ ഭേദങ്ങളാകുന്ന രൂപത്തോടുകൂടിയതും അനാദിയും, അനന്തവും, **ദുംഖസ്വത്രപമായതുകൊണ്ടു** ശരീരികളിൽ ഓരോതത്തരം നി ശേഷം ഉപേക്ഷിക്കേണ്ടതും, ആയ സംസാരമാക്ഷന്ത. നദീപ്ര വാഹംപോലെ വിച്ഛേദം കൂടാതെ തുടന്തകൊണ്ടിരിക്കുന്ന അതിൻെറ ഉപശമമാകുന്ന മോക<sup>ം</sup>ഷമാകുന്നു പരവിദ്യയുടെ വിഷയം. അതു<sup>ം</sup>, അനാദിയം അനന്തവും, അജരവും, അമൃത വും, അഭയവും, ശുദ്ധവും, പ്രസന്നവും, താൻതന്നിൽ തന്നെ എന്ന രൂപത്തിൽ ഉള്ളതും അദ്വയവുമായ പ്രതിഷ്ഠിതനാവുക പരമാനന്ദമാകുന്നു.

ആദ്യമായി അപരവിദ്യയുടെ വിഷയപ്രദശനത്തിനാ ണം' ആരംഭിക്കുന്നത്ര്; എന്തെന്നാൽ, അതറിഞ്ഞാൽ അതിൽ നിവേദമുണ്ടാകമല്ലോ. ''പരീക്ഷ്യലോകാൻ കർമ്മചിതാൻ'' (കർമ്മജന്യങ്ങളായ ലോകങ്ങളെ പരീക്ഷിച്ചിട്ടു ബ്രാഹ്മണൻ നിർവേദം (വൈരാഗ്യം പ്രാപിക്കണം) ഇത്യാദികൊണ്ടു് ഈ സംഗതി പിന്നാലെ പറയും. അപരവിദ്യയുടെ വിഷയത്തെ കാണിക്കാതിരുന്നാൽ പരീക്ഷിക്കുവാൻ സാധിക്കുകയില്ലല്ലോ എന്നുവിചാരിച്ചു' അതിനെ കാണിച്ചുകൊണ്ടു പറയുന്നു:-ഋഗോ ദമാന്നും മററും പേരുള്ള മന്ത്രങ്ങളിൽ, ആ മന്ത്രങ്ങളാൽ പ്രകാ ശിപ്പിക്കപ്പെട്ടിട്ടുള്ള അഗ്നിഹോത്രാദികർമ്മങ്ങളെ, ബുദ്ധിമാന്മാ രായ വസിഷ്യാദികരം കണ്ടിട്ടുണ്ടു്; അവ, തീർച്ചയായം പുരു ഷാത്ഥങ്ങളെ സാധിക്കുന്നവയാകയാൽ, സത്യമായിട്ടുള്ളവയാ കുന്നു. വേദവിഹിതങ്ങളും ഋഷിദ്ദഷ്ടങ്ങളുമായ ആ കർമ്മങ്ങരം (1) ഹൌത്രം. (2) ആധ്വയ്യവം (3) ഔദ്ഗാത്രം എന്നീ രൂപ ത്തിലുള്ളവ (1) ത്രേതയിൽ കർമ്മികളാൽ പല വിധത്തിൽ **അനുഷ**്ഠിക്കപ്പെടുന്നു. ത്രേതായുഗത്തിൽ അധികം നടപ്പായി ട്ടുള്ളവയാണെന്നും പറയാം. അതിനാൽ, ശരിയായ കർമ്മഹ ലത്തെ ആഗ്രഹിക്കുന്ന സജ്ജനങ്ങളെ! നിങ്ങ⊙ നിത്യവും അവ യെ അനുഷ<sup>്</sup>ഠിക്കുവിൻ! നിങ്ങയക്കു താന്താങ്ങയ ചെയ്യുന്ന കർ മ്മത്തിൻെറ ഫലം കിട്ടുന്നതിനുള്ള വഴി ഇതാണം<sup>ം</sup>. വേദ്ങ്ങളിൽ **മൂന്നിലും വിധിച്ചി**ട്ടുള്ള അഗ്നിഹോത്രം മുതലായ കർമ്മങ്ങളാണ തീർച്ചയായി ഫലം ലഭിക്കുന്നതിനുള്ള സാധനമെന്നർത്ഥം. ലോകം<u>—</u>ലോകനം ചെയ്യപ്പെടുന്നത്ര°—ദർശിക്കപ്പെടുന്നത്ര°— അനുഭവിക്കപ്പെടുന്നതു<sup>ം</sup>, അതായതു, കർമ്മഫലം. സുകൃതം— 1 സ്വയം ചെയ്യുന്നകർമ്മം.

മത്രം –യദാ ലേചായതേഹൃച്ചിഃ സമിദ്ധേ ഹവൃവാഹനേ തദാ  $\int\int$  ജ്യഭാഗാവന്തരേണാ  $\int\int$  ഹുതീഃ പ്രതിപാദയേത $^\circ$  2

യദാ = എപ്പോ∞

സമിദ്ധേ == സമ്വദനമാത=-ധലവണ്ടം ജാലിച് ഹവൃവാഹനേ 😑 ഹവൃവാഹനനിൽ 🗕 അഗ്നിയിൽ

= അച്ചിധ്നം= ജ⊓ാല അച്ചിഃ

**⊭ ചലികന്നേവോ**, ലേലായതേ

തദാ == അപ്പോ∞

} = ആജ്യഭാഗങ്ങളുടെ മദ്ധ്യത്തിൽ<u>—</u>ആവാപ സ്ഥാനത്തിൽ ആജ്യഭാഗൗ അന്തരേണ

— ആഹുതികളെ, ആഹുതീഃ

പ്രതീപാദയേത° — പ്രതിപാദിക്കണം:\_\_ദേവതയെ ഉദ്ദേശിച്ച പ്രക്ഷേപിക്കണം.

ഭാഷ്യം -- എല്ലാ കർമ്മങ്ങളിലും പ്രഥമമായതുകൊണ്ട്, ആദ്യമായി അഗ്നിഹോത്രത്തെത്തന്നെ കാണിക്കവാനായി പറ യുന്നു: -- ചമത ഇട്ട നല്ലവണ്ണം ജാലിച്ചിട്ടുള്ള അന്നിയിൽ, ജാാല

<sup>1.</sup> ഇഗേദത്തിൽ വിധിച്ചിട്ടുള്ളത്, 2. യജുർവേദത്തിൽ വിധിച്ചിട്ടു ള്ളത°, 3. സാമവേദത്തിൽ വിധിച്ചിട്ടുള്ളത°, 1. അഗ്നിത്രയം.

ചലിക്കുമ്പോരം, ആ ജ്വാലയിൽ, ആജ്യഭാഗങ്ങരംക്കു രണ്ടിനും മദ്ധ്യത്തിലുള്ള ആവാപസ്ഥാനത്തിൽ, ദേവതയെ ഉദ്ദേശിച്ച<sup>ം</sup> പ്രക്ഷേപിക്കണം. ആഹവനീയാഗ്നിയുടെ ആഹുതികളെ ദക<sup>ം</sup>ഷിണോത്തര പാശ്ചങ്ങളിൽ, 'അഗ്നയേ സ്വാഹാ' 'സോ മായസ്വാഹാ' എന്നിങ്ങനെ, ദർശമെന്നും പൂർണ്ണമാസമെന്നും പറയുന്ന രണ്ട് ആജ്യാഹതികരം അഗ്നീഷോമന്മാക്കായി യജിക്കപ്പെടാറുണ്ട്°. അവയുടെ മദ്ധ്യത്തിന്° ആവാപസ്ഥാന മെന്നു പേർ പറയുന്നു. അവിടെയാണു മററു യാഗങ്ങരം അനുഷ്ലി ക്കപ്പെടുന്നത്ര°. ഇവിടെ അഗ്നിഹോത്രാഹതിക≎ രണ്ടാണെ ന്നുള്ളതു പ്രസിദ്ധമാണും; 'സൂര്യായ സ്വാഹാ', പ്രജാപതയേ സ്വാഹാ' എന്ന രാവിലേയും, 'അഗ്നയേസ്വാഹാ', 'പ്രജാപ തയേ സ്വാഹാ' എന്നു വൈകുന്നേരവും; അങ്ങനെ ഇരിക്കെ, അഗ്നിഹോത്രത്തെപ്പററിപ്പറയുന്ന സന്ദർഭത്തിൽ 'ആഹുതീഃ' എന്നു ബഹുവചനം പ്രയോഗിച്ചതു ശരിയായില്ല; എന്നൊരു ശങ്കയുണ്ടാവാം. എന്നാൽ പല ദിവസങ്ങളിലെ ആഹുതി കളെ ഉദ്ദേശിച്ചാണ ബഹുവചനം പ്രയോഗിച്ചിട്ടുള്ളത്ര°; അതു കൊണ്ടു ബഹുവചനപ്രയോഗത്തിൽ തെററില്ല്. ്ളങ്ങനെ വളരെ സൂക്ഷിച്ച് ആഹതികളെ പ്രക്ഷേപിക്കയും മററും ചെയ്യണമെന്നു നിർബന്ധമുള്ള കർമ്മമാറ്റ്മാണം° ലോകപ്രാപ്തി ക്കുള്ള വഴി. അതു ശരിയായി അനുഷിക്ക എന്നതു ദുഷ്സരവുമാ ണം". പിഴകളോ വളരെ പററുകയും ചെയ്യാം. 2

മന്ത്രം-യസ്യാഗ്നിഹോത്രമദർശ, മപൗർണ്ണമാസ, മ ചാതുർമ്മാ-സ്യ, മനാഗ്രയണ, മതിഥിവർജ്ജിതം ച, അഹുതമവൈശ്ചദേ വ, മവിധിനാഹുത, മാസപ്തമാം സ്തസ്യ ലോകാൻ ഹി നസ്തി. 3

യസ്യ — ആരുടെ ⇒ഏത്ര° അഗ്നിഹോത്രിയുടെ

അഗ്നിഹോത്രം — അഗ്നിഹോത്രകർമ്മം

അപൗർണ്ണമാസം — പൗർണ്ണമാസം എന്ന കർമ്മത്തോടുകൂടാ ത്തതായും

അചാതുർമ്മാസ്യം <u>—</u>ചാതുർമ്മാസ്യമെന്ന കർമ്മത്തോടുകൂടാത്ത അായും

അനാഗ്രയണം — ആഗ്രയണ (പുത്തരി) ത്തോടുകൂടാത്തതാ യും അതിഥിവർജിതം:\_\_അതിഥിപൂജനമില്ലാത്തതായം

അഹുതം — ഹോമിക്കപ്പെടാത്തതായം

അവൈശ്വദേവം — വൈശ്വദേവം എന്ന കർമ്മത്തോടുകൂടാ

ത്തതായും

അവിധിനാഹതം =വിധിപ്രകാരമല്ലാതെ ഹോമിക്കപ്പെടുന്ന തായും

ഭവതി = ഭവിക്കുന്നവോ,

തസ്യ = അവൻെറ

ആസപൂമാൻ — ഏഴാമത്തേത്ര∞പ്പെടെയുള്ള

ലോകാൻ <u>—</u> ലോകങ്ങളെ ഹിനസ്തി <u>—</u> ഹിംസിക്കുന്നം.

ഭാഷ്യം--അഗ്നിഹോത്രത്തിനു താഴെ പറയുന്ന പിഴ കരം പററാവുന്നതാകുന്നു...(1) ദർശം എന്ന കർമ്മം കൂടാതിരി ക്കു; ഈ കർമ്മം അഗ്നിഹോത്രത്തിൻെറ അംഗമാണെന്നുള്ള പ്രമാണമൊന്നമില്ലെങ്കിലും, ജീവിച്ചിരിക്കുന്നിട തിലേക്ക അനഷ്ഠിക്കേണ്ടതാണെന്നു വിധിയുള്ളതുകൊണ്ടു<sup>ം</sup> ത്തോളം അഗ്നിഹോത്രി തീർച്ചയായി ചെയ്യേണ്ടതാകയാൽ, അഗ്നി സംബന്ധിച്ചതാകുമ്പോരം, അഗ്നിഹോത്ര ഹോത്രത്തെ ത്തിൻെറ അംഗമെന്നപോലെതന്നെ വിചാരിക്കേണ്ടതാകുന്നു; അതിനാൽ, അതു° അനുഷിക്കാതിരിക്കുന്നതു° അഗ്നിഹോത്ര ത്തിന നൃനതതന്നെയാണം. ഇനിയുള്ള പൌർണ്ണമാസാദി കളം ഇതുപോലെതന്നെ. (2) പൌർണ്ണമാസം എന്ന കർമ്മം അനുഷിക്കാതിരിക്ക; (3) ചാതുർമ്മാസ്യം എന്ന കർമ്മം കൂടാ തിരിക്കു. (4) ശരത്തു മുതലായ ഋതുക്കളിൽ പുത്തരികൊണ്ടു ചെയ്യേണ്ട ആഗ്രയണം നടത്താതിരിക്ക, (5) അതിഥിപൂജനം (6) അഗ്നിഹോത്രകാലത്തിൽ ഹോമിക്കാ ചെയ്യാതിരിക്ക, തിരിക്ക, (7) വൈശ്വദേവം എന്ന കർമ്മം ചെയ്യാതിരിക്ക, (8) ഹോമിക്കുന്നതുതന്നെ വിധിപ്രകാരമല്ലാതിരിക്ക, ഇങ്ങ നെ തെററായിട്ട് അനുഷിക്കയോ, അനുഷിക്കാതിരിക്കയോ ചെയ്യുന്ന അഗ്നിഹോത്രാദികർമ്മം, അതു ചെയ്യുന്നവൻൊ ഏഴാ മത്തേതു രാപ്പെടെയുള്ള ലോകങ്ങളെ നശിപ്പിക്കും. അവനം', ആയാസം മാത്രമേ ഫലമുണ്ടാകയുള്ള. കർമ്മത്ങഠം ശരിയായി അനുഷിച്ചാൽ കർമ്മപരിണാമത്തിനനു്യപമായി, ഭൂർലോകം **മതൽ സത്യലോകംവരെയുള്ള ഏഴ ലോകങ്ങളെ പ്രാപിക്ക** 

4

എന്ന ഫലം കിട്ടുമല്ലോ. അതു് ഇപ്രകാരം തെററായിചെയ്യുന്ന അഗ്നിഹോത്രംകൊണ്ടു കിട്ടുകയില്ലാത്തതിനാൽ, ആ ലോക ങ്ങ⊙ നശിപ്പിക്കപ്പെടുന്നതുപോലെതന്നെ. ബുദ്ധിമുട്ടമാത്രം തീച്ച്യാണ<sup>്</sup>. അതുകൊണ്ടാണ ലോകങ്ങളെ നശിപ്പിക്കുന്ന എന്നു പറഞ്ഞത്ര്. പിണ്ഡദാനം മതലായതുകൊണ്ട് തന്നോടു സംബന്ധിക്കുന്ന പിതൃപിതാമഹപ്രപിതാമഹന്മാരും, തനിക്ക പകാരംചെയ്യുന്ന പത്രചൌത്രപ്രചൗത്രന്മാരും താനം ടെയുള്ള ഏഴ ലോകങ്ങഠം, ഇങ്ങനെ തെററായിചെയ്യുന്ന അഗ്നി ഹോത്രാദികർമ്മംകൊണ്ട്', ഉണ്ടാകാതെ പോകുന്ന എന്നതു കൊണ്ട<sup>്</sup> അവയെ ഹിംസിക്കുന്നു എന്നു പറയുന്നു എന്നുമാ വാം.

മന്ത്രം -- കാളീ, കരാളീച, മനോജവാ ച സുലോഹിതാ, യാ ച സു ധൃമ്രവർണ്ണാ, സ്സലിങ്ഗിനീ വിശ്വ അചീ ച ദേവി ലേലായമാനാ ഇതി സപ്ത ജിഹ്വാഃ

കാളീ 💳 കാളിയും കരാളീച — കരാളിയും മനോജവാച — മനോജവയും സലോഹിതാ — സലോഹിതയും

സ്റ്റുലിങ്ഗിനീ — സ്ലലിങ്നിയം

ദേവീ വിശ്വരുചീ ച\_ദേവിയായ വിശ്വരുചിയം

ഇതി 💳 ഇപ്രകാരം

🗕 ലേലായമാനകളായ*—*ആഹതി ഗ്രസ ലേലായമാനാഃ

നത്തിനായി ചലിക്കുന്ന

— ജിഹചക∞<u>—</u>അഗ°നിയൂടെ നാവുക∞ ജിഹവാഃ

സപ്ത ഭവതി <u> — ഏഴുണ്ടും.</u>

ഭാഷ്യം — ആഹതിഗസനത്തിനായി ചലിക്കുന്നു, അഗ്നിയുടെ നാഖുകരം കാളി, കരാളി, മനോജവ, സുലോഹി ത, സുധൃമവർണ്ണ, സൗഹുലിങ്ഗിനി വിശ്വരുചി ഇഞ്ജനെ ഏഴാണം .

മന്ത്രം —

ഏതേഷയശ്ചരതേ ഭ്രാജമാനേഷ്യ യഥാകാലം ചാ  $\int \int \underline{\omega}$ ത-യോഹ്യാദദായൻ, തം നയന്ത്യേ താഃ സൂര്യസ്യ രശ്മയോ യത്ര ദേവാനാം പതിരേകോ  $\int$  ധിവാസഃ 5

്രാജമാനേഷ <u>ട്രാജമാനങ്ങളായ</u>—ട്രീപ്ലങ്ങളായ

ഏതേഷ <u>ഇവയിൽ—ഈ</u> അഗ്നിജിഹ്വാഭേദങ്ങ

ളിൽ

യഃ — എവൻ

യഥാകാലം — കാലംതെററാതെ

ചരതേ — ചരിക്കുന്നുവോ — കർമ്മത്തെ ആചരി

ക്കുന്നുവോ

തം = അവനെ = ആ യജമാനനെ,

ഏതാഃ ആഹതയഃ } = ഈ ആഹതിക∞

സൂര്യസ്യരശ്മയഃ 😑 സൂര്യൻെറ്റ് രശ്മികളായിത്തീന്നിട്ട്

ആദദായൻ <u>—</u> എടുത്തു<sup>°</sup> യത്ര <u>—</u> എവിടെ

ദേവനാംപതിഃ = ദേവന്മാരുടെ പതി = ഇന്ദ്രൻ

ഏകഃ <u>—</u> ഏകനായിട്ട്<sup>°</sup>—എല്ലാവക്കും ഉപരിയാ

യിട്ട്

അധിവാസഃ — അധിവാസനായിരിക്കുന്നുവോ—അധി

വസിക്കുന്നുവോ,

തത്ര — അവിടെ

നയന്തി = കൊണ്ടുപോകുന്നു.

ഭാഷ്യം — മേൽപറഞ്ഞ അഗ്നിയുടെ ജിഹ്വാഭേദങ്ങളിൽ കാലം തെററാതെ കർമ്മം അനുഷ്ടിക്കുന്ന യജമാനനെ, അവൻ ചെയ്തിട്ടുള്ള ആഹതികഠം, സൂര്യരശ്മികളായിത്തീ ന്നിട്ട് — സൂര്യരശ്മികഠം വഴിയായി എന്ന സാരം — എടുത്ത് , ദേവാധിപതിയായ ഇന്ദ്രൻ എല്ലാവക്കും മേലായി വാഴുന്ന സ്വർഗ്ഗത്തിൽ കൊണ്ടുപോകുന്നു.

മത്രം--ഏഹ്യേഹീതി തമാഹുതയഃ സുവച്ച്സഃ സൂര്യസ്യരശ്മി-ഭിര്യജമാനം വഹന്തി, പ്രിയാം വാചമഭിവദന്ത്യോ ƒ ച്ച്യന്ത്യ ഏഷവഃ പുണ്യഃ സുകൃതോ ബ്രഹ്മലോകഃ 6 തം = അവനെ \_ ആ യജമാനനെ,

സുവച്ച്സഃ — ഏററവും തേജസ്സുള്ള

ആഹതയഃ — ആഹതിക∞

സൂര്യസ്യ രശ്മിഭിഃ 🛖 സൂര്യൻെറ രശ്മികളിൽകൂടി

ഏഹി ഏഹി 😅 ''വരു! വരു!

ഏഷഃ <u>—</u> ഇതാ

വഃ — നിങ്ങരംക്ക്

പുണ്യഃ <u>—</u>പുണ്യമായ സുകൃതഃ <u>—</u> സുകൃതമായ } = പുണ്യകർമ്മഫലമായ

ബ്രഹ്മലോകഃ — ബ്രഹ്മലോകം''

ഇതി ∍ ഇപ്രകാരം

പ്രിയാം വാചം 😑 പ്രിയമായ വാക്കിനെ

അഭിവദന്ത്യും — പറഞ്ഞുകൊണ്ടും

അച്ചയന്ത്യഃ — അച്ചിച്ചകൊണ്ടം =പൂജിച്ചകൊണ്ടം

വഹന്തി = കൊണ്ടപോകന്നു.

ഭാഷ്യം--ദീപ്തിയോടുകൂടിയ ആഹുതികരം, ആ യജമാ നനെ, സൂര്യരശ്മികരം വഴിയായി, ''വരൂ! വരു! ഇതാ! നിങ്ങളുടെ പുണ്യകർമ്മഫലമായ ബ്രഹ്മലോകം!'' എന്നും മററും പ്രിയവചനം പറകയും പൂജിക്കയും ചെയ്തകൊണ്ടു്, കൊണ്ടു പോകുന്നു. ഇവിടെ ബ്രഹ്മലോകം എന്നു പറയുന്നതു പ്രകര ണമനുസരിച്ച് സ്വർഗ്ഗമാണെന്നറിഞ്ഞുകൊള്ളണം.

മന്ത്രം--പ്പവാഹ്യേതേ അദ്ദയാ യജ്ഞരൂപാ-അഷൂാദശോക്തമവരം യേഷ കർമ്മ ഏതച്ഛ'റേയോ യേ ∫ ഭിനന്ദത്തി മൂഡാ ജരാമൃത്യം തേ പുനരേവാപി യത്തി. 7

യേഷ — ആരിൽ

അവരം = അവരമായ = താണതരത്തിലുള്ള

(ജ്ഞാനത്തോടുകൂടാതെയുള്ള)

കർമ്മ <u>—</u> കർമ്മം

യജ്ഞരൂപാം <u>—</u> യജ്ഞരുപരായ <del>-</del> യജ്ഞത്തെ നിവ്വ

ഹിക്കുന്ന

8

ഏതേ അഷൂാദശ — ഈ പതിനെട്ടപേരും ⇒പതിനാറൂ° ഋത്വിക്കുകളം, യജമാനനും പത്നിയും

അദ്ദഢാ: — അദ്ദഢതം —അസ്ഥിരതം

പ്രവാഃ — നശിച്ചപോകുന്നവരും ആകുന്നു.

യേ മൂഢാഃ — ഏതു മൂഢന്മാർ

ഏതത് <u>ഇ</u>തിനെ = ഈ കർമ്മത്തെ

ശ്രേയഃ — ശ്രേയസ്സായി = ശ്രേയസ്സിനു സാധന

മായി

അഭിനന്ദതി — അഭിനന്ദിക്കുന്നുവോ,

തേ = അവർ

പുനഃ ഏവ അപി 😑 വീണ്ടം വീണ്ടം

ജരാ മൃത്യം 👤 ജരയേയും മൃത്യവിനേയും

യന്തി — പ്രാപിക്കുന്നു

ഭാഷ്യം — ജ്ഞാനത്തോടുകൂടാതെയുള്ള ഈ കർമ്മം, അ വിദ്യാകാമകർമ്മങ്ങളിൽ നിന്നുണ്ടാകുന്നതാകയാൽ, സാരമി ല്ലാത്തതും ദുഃഖമൂലവുമാകുന്നു എന്നു ഇതിനെ നിന്ദിക്കുന്നു:— യാഗം നടത്തുന്ന പതിനാറുള്ളത്വിക്കുകാം, യജമാനൻ, യജമാന നെറ പത്നി ഈ പതിനെട്ടു പേരെ ആശ്രയിച്ചാണു്, ജ്ഞാനം കൂടാതെയുള്ള കർമ്മത്തെ ശാസ്ത്രത്തിൽ വിധിച്ചിട്ടുള്ളതു്. കർമ്മ ത്തിനാശ്രയമായ ഈ പതിനെട്ടുപേരും എന്നും നിലനില്ലുന്നവ ക്രെ; നശിച്ചപോകുന്നവരാണു്. അതിനാൽ, അവരെക്കൊണ്ടു സാധിക്കുന്ന കർമ്മവും അതിന്റെ ഫലവും നശിച്ചപോകുന്ന തായിരിക്കാനേ തരമുള്ള. പാത്രം നശിക്കുമ്പോരം, അതിലു ള്ള പാൽ, തൈർ മുതലായവയും നശിച്ചപോകുമല്ലോ. അതി നാൽ ഈ കർമ്മത്തെ, ശ്രേയസ്സാധനമെന്നു കരുതി അഭിനന്ദി ക്കുന്ന അവിവേകികാം, കുറച്ചകാലം സ്വർഗ്ഗത്തിൽ സ്ഥിതി ചെയ്തിട്ടു, വീണ്ടം ജരാമരണങ്ങളെ പ്രാപിക്കുന്നു.

മത്രം —അവിദ്യായാമന്തരേ വത്തമാനാഃ സ്വയം ധീരാഃ പണ്ഡിതംമന്യമാനാഃ ജങ്⊶ലന്യ മാനാഃ പരിയന്തി മൂഢാ-അന്ധേ നൈവനീയമാനാ യഥാ ∫ ന്ധാഃ

അവിദ്യായാം — അവിദ്യയിൽ അന്തരേ — മദ്ധ്യത്തിൽ വത്തമാനാഃ = വർത്തിക്കുന്നവരും

സ്വയം — തന്നെത്താൻ

ധീരാഃ — ധീരന്മാരെന്നവിചാരിക്കുന്നവരും —

ബുദ്ധിമാന്മാരെന്നു വിചാരിക്കുന്നവരും

പണ്ഡിതംമന്യമാനാഃ = പണ്ഡിതന്മാരെന്നഭിമാനിക്കുന്നവരും

ആയ

അന്ധേന ഏവ 📁 അന്ധ കുരുടനാൽതന്നെ

നീയമാനാഃ — നയിക്കപ്പെടുന്ന = വഴികാണിക്കപ്പെടു

ന്ന

അന്ധാം യഥാ — അന്ധന്മാരെപ്പോലെ

ജങ<sup>്</sup>ഘന മാനാഃ — അനത്ഥപരമ്പരയാൽ, ഏററവും പീ

ഡിതരായിട്ട<sup>ം</sup>

പരിയന്തി. = ചുററിത്തിരിയുന്നു.

ഭാഷ്യം — അജ്ഞാനത്തിന്റെ ഉള്ളിൽ സ്ഥിതി ചെയ്യ ന്നവരും, എന്നാൽ തന്നത്താൻ ബുദ്ധിമാന്മാരെന്നും, അറിയേ ണ്ടതെല്ലാമറിഞ്ഞിട്ടുളളവരെന്നും അഭിമാനിക്കുന്നവരുമായമൂഢ ന്മാർ, കണ്ണില്ലാത്തവൻ തന്നെ വഴികാണിക്കുന്ന കുരുടൻമാർ കല്ലിലും മുള്ളിലും കുഴിയിലും അകപ്പെട്ട കഷ്ടപ്പെടുന്നതു പോലെ ജരാരോഗാദികളായ അനേകാനത്ഥ പരമ്പരയിൽ പ്പെട്ട വലഞ്ഞു ചുററിത്തിരിയുന്നു.

മത്രം – അവിദ്യായാം ബഹുധാ വത്തമാനാ-വയംകൃതാർത്ഥാ ഇത്യഭിമന്യന്തിബാലാഃ; യത് കർമ്മിണോ ന പ്രവേദയന്തി രാഗാ-ത്തേനാ ∫ ∫ തുരാഃ ക്ഷീണലോകാശ്ച്യവന്തേ. 9

അവിദ്യായാം — അവിദ്യയിൽ

ബഹുധാ — പലപ്രകാരത്തിൽ

വയം — നാം

കൃതാർത്ഥാഃ — കൃതാത്ഥന്മാരാകുന്നു,

ഇതി — എന്നു

1.2.9

— അഭിമാനിക്കുന്നു. അഭിമന്യന്തി

 $\underline{-\!\!-\!\!-}$  യാതൊന്നു ഹേതുവായിട്ട $^\circ$ , യത്

— കർമ്മിക∞ = കർമ്മസക്തന്മാർ കർമ്മിണഃ — രാഗത്താൽ—കർ്മ്മഫലത്തിലുള്ള രാഗാത്

കൊതിയാൽ

ന പ്രവേദയന്തി 🚃 തത്ത്വത്തെ അറിയുന്നില്ലയോ?

<u> —</u> അതുകൊണ്ട്∙<u>—</u>അങ്ങനെ തത്വത്തെ തേന

അറിയായ്ക്കൊണ്ട്

<u>—</u> കർമ്മഫലം ക്ഷയിച്ചു<sup>ം</sup> ക്ഷീണലോകാഃ

— ആതുരന്മാരായിട്ടു—ഭുഃഖപരവശന്മാരാ ആതുരാഃ

യിട്ട്

😑 ചൃവിക്കുന്ന 😑 സാഗ്ഗലോകത്തിൽനി ച്യവന്തേ

ന്നു ഭ്രഷ്ടരായിത്തീരുന്നു.

ഭാഷ്യം:- എന്നു മാത്രമല്ല, പലപ്രകാരത്തിൽ, അവി ദ്യയിൽ വത്തിക്കുന്ന അവിവേകിക≎ം, നാം സാധിക്കുവാനുള്ള തെല്ലാം സാധിച്ചവരാണെന്നഭിമാനിക്കുന്നതിനാൽ തത്ത്വത്തെ അറിയാൻ ശ്രമിക്കുകയോ അറിയുകയോ ചെയ്യുന്നില്ല. നാൽ, ഒടുവിൽ ഭോഗംകൊണ്ടു കർമ്മഫലം ക്ഷയിച്ചു ദുഃഖപ രവശരായിട്ടു സാഗ്ഗലോകത്തിൽ നിന്നു ഭ്രഷ്ടരായിത്തീരുന്നു-തി രിച്ചു പോരുന്നു.

മന്ത്രം — ഇഷ്ടാപൂത്തം മന്യമാനാ വരിഷ്ഠം നാന്യച്ഛ്റേയോ വേദയന്തേ പ്രമൂഢാഃ നാകസ്യ പ്പഷ്ടേ തേ സുകൃതേ  $\int$  നഭ്രത്വാ ഇമം ലോകം ഹീനതരം വാ വിശന്തി. 10

= പ്രമൂഢന്മാർ = പുത്രപശുബന<sup>്</sup>ധ്വാദി പ്രമൂഢാഃ

കളിലുളള രാഗത്താൽ മയങ്ങിയവർ

ഇഷ്ടാപൂത്തേ

കർമ്മങ്ങളെ

<u> —</u> വരിഷ്യമെന്ന<u>ം പുരുഷാത്ഥത്തെ സാധി</u> വരിഷം

ക്കുന്നതിനും ഏററവും ഉത്തമമായിട്ടുള്ള

തെന്നു<sup>റ</sup>

— വീചാരിച്ചിട്ട°, മന്യമാനാഃ

| അന്യത <sup>ം</sup>     | <u>—</u> അന്യമായ <u>—ആത്മ</u> ജ്ഞാനരൂപമായ |
|------------------------|-------------------------------------------|
| ശ്രേയഃ                 | — ശ്രേയസ്സിനെ = ശ്രേയസ്സാധനത്തെ           |
| ന വേദയന്തേ             | = അറിയുന്നില്ല.                           |
| തേ                     | 🚃 അങ്ങനെയുളളവൻ                            |
| സുകൃതേ                 | — കർമ്മഫലം അനഭവിക്കുന്നതിനുളള             |
|                        | സ്ഥലമായ                                   |
| നാക <b>സ്യ</b> പ്പഷ്യേ | 💳 സ്വഗ്ഗത്തിൻെറ ഉപരിഭാഗത്തിൽ              |
| ലേത്വാ                 | — കർമ്മഫലത്തെ അനഭവിച്ചിട്ട                |
| ഇമം ലോകം               | — ഈ ലോകത്തേയോ = മനഷ്യലോക                  |
|                        | ത്തേയോ                                    |
| ഹീനതരം വാ              | — ഇതിനെക്കാ⊙ താണതരത്തിലുളള                |
|                        | ലോകത്തേയോ                                 |
| വിശന്തി                | — പ്രവേശിക്കുന്നു.                        |

ഭാഷ്യം--യാഗം മുതലായ ശ്രുതിയിൽ വിധിക്കപ്പെട്ടിട്ട ളള കർമ്മങ്ങളെ ഇഷ്ടമെന്നും, വാപീകൂപതടാകാദിനിർമ്മാണ രൂപമായ സൂതിവിഹിത കർമ്മങ്ങളെ പൂർത്തമെന്നും പറയന്നു. ഇവ രണ്ടമാണു പുരുഷാർത്ഥസാധനങ്ങളിൽ ഏററവും പ്രധാ നമെന്നു വിചാരിച്ചിട്ട്, പുത്രന്മാർ, പശുക്കരം, ബന്ധുക്കരം മുതലായ സുഖസാധനങ്ങളിൽ ഉളള രാഗത്താൽ മതിമറന്നു പോയിട്ടുള്ള ആളുകരം, ആത്മജ്ഞാനരൂപമായ, വേറെയുളള ശ്രേയസ്സാധനത്തെ അറിയുന്നതിനു ശ്രമിക്കുന്നില്ല. അവർ കർ മ്മഹലത്തെ അനുഭവിക്കുന്നതിനുള്ള സ്ഥാനമായ സാഗ്ഗലോക ത്തിൽ, തങ്ങരം ചെയ്തിട്ടുള്ള കർമ്മങ്ങളുടെ ഫലത്തെ അനഭവി ച്ചിട്ട<sup>ം</sup>, അതു ക്ഷയിക്കുമ്പോരം, കർമ്മശേഷത്തിന്റെ സ്വഭാവ ത്തിനനുത്രപമായി, മനുഷ്യലോകത്തേയോ, ഇതിലും താണ തരത്തിലുള്ള തിര്യക്ലോകത്തെയോ, സ്ഥാവരലോകത്തെ യോ പ്രവേശിക്കുന്നു. 10

മത്രം — തപഃശ്രഭ്ധേ യേഹൃപവസന്ത്യരണ്യേ ശാന്താ വിദ്വാംസോ ഭൈക്ഷ്യചര്യാം ചരന്തഃ സൂര്യദ്വാരേണ തേ വിരജാഃ പ്രയാന്തി യത്രാമൃതഃ സ പുത്രഷോഹ്യവ്യയാത്മാ. 11

| വിദ്വാംസം            | — വിദ്വാന്മാരും = ജ്ഞാനികളും ആയ                           |
|----------------------|-----------------------------------------------------------|
| യേ ഹി                | 💳 എവർ = സംന്യാസികളൊ,   വാനപ്ര                             |
|                      | സ്ഥന്മാരൊ, ജ്ഞാനപ്രധാനന്മാരായ                             |
|                      | ഗൃഹസ്ഥന്മാരൊ ആയ എവർ പിന്നെ                                |
| ഭൈ <b>ഷ</b> ്യചര്യാം | <u>—</u> ഭിക്ഷകൊണ്ടുള്ള ജീവസന്ധാരണ <b>ത്തെ</b>            |
| ചരന്തഃ               | <u>—</u> ആചരിച്ചകൊണ്ട°                                    |
| അരണ്യേ               | <u>—</u> അരണ്യത്തിൽ സ <sup>ം</sup> ഥിതിചെയ്ത <sup>ം</sup> |
| തപഃശ്രദ്ധേ           | <u>—</u> തപസ്സിനേയും ശ്രദ്ധയേയും <b>—</b> തങ്ങളുടെ        |
|                      | ആശ്രമത്തിനു വിധിച്ചിട്ടുള്ള കർമ്മത്തേ                     |
|                      | യും വിദ്യയേയും                                            |
| ഉപവസന്തി             | <u>—ഉ</u> പവസിക്കുന്നവോ <b></b> ≞സേവിക്കുന്നവോ            |
| തേ                   | — അവർ                                                     |
| വിരജാഃ               | — വിരജന്മാരായിട്ട്°=പണൃവം പാപ                             |
|                      | വം ഇല്ലാത്തവരായിട്ട്                                      |
| സൂര്യദ്വാരേണ         | — സൂര്യൻ വഴിയായി — ഉത്തരായണത്തി                           |
|                      | ൽ <b>ക്ട</b> ി.                                           |
| അമൃതഃ                | — അമൃതനം                                                  |
| അവ്യയാതമാ            | <u>—</u> അവൃയസചത്ര പനം—സംസാരമുള്ളിട                       |
|                      | ത്തോളംകാലം നിലനിൽക്കുന്നവനം                               |
|                      | ആയ                                                        |
| സഃ പുരുഷഃ            | <u>—</u> ആ പുരുഷൻ <b>–</b> ഹിരണ്യഗർഭൻ  എന്നു              |
|                      | പറയുന്ന പുരുഷൻ.                                           |
| യത്ര                 | <u> —</u> എവിടെയാണോ,                                      |
| തത്ര                 | <u>—</u> അവിടെ                                            |
| പ്രയാന്തി            | — പ്രയാണം ചെയ്യുന്നു.                                     |
| _                    | <del></del>                                               |

ഭാഷ്യം — പിന്നെ, മേൽ പറഞ്ഞതിന വിപരീതമായി. ഇന്ദ്രിയങ്ങളേയും അന്തഃകരണത്തേയും അടക്കി, സ്വന്തമായിട്ട യാതൊന്നും വച്ചിട്ടില്ലാത്തതിനാൽ ഭിക്ഷകൊണ്ടു ജീവസന്ധാ രണം ചെയ്തകൊണ്ടു കാട്ടിൽ പാത്ത്യം, തങ്ങളുടെ ആശ്രമത്തിനു വിധിച്ചിട്ടുള്ള കർമ്മങ്ങളേയും ഹിരണ്യഗർഭാദിയെ സംബന്ധി ചൂള്ള വിദ്യയേയും അനുഷ്ഠിക്കുന്ന ജ്ഞാനികളായ സംന്യാസി കളും, വാനപ്രസ്ഥന്മാരും ജ്ഞാനപ്രധാനന്മാരായ ഗൃഹസ്ഥ ന്മാരും, പുണ്യപാപങ്ങാം ക്ഷയിച്ച്യം, ഉത്തരായണം വഴിക്ക്, അമൃതനും സംസാരമുള്ളിടത്തോളംകാലം നിലനിൽക്കുന്നവനും

ആയ ഹിരണ്യഗഭൻ എന്നുപറയുന്ന പുരുഷൻ സ്ഥിതിചെയ്യുന്ന സതൃലോകാദിയിൽ ഗമിക്കുന്നു. അപരവിദ്യകൊണ്ട പ്രാപി ക്കേണ്ടതായ ഇതുവരെയുള്ളതെല്ലാം സംസാരഗതികരംതന്നെ. ഇതുതന്നെയാണു മോക്ഷമെന്നു ചിലർ വിചാരിക്കുന്നുണ്ട്. എന്നാൽ അതു ശരിയല്ല; ''ഇഹൈവ സവേ പ്രവിലീയന്തി കാമാസ്ലേ സവ്ഗം സവ്തഃ പ്രാപ്യ ധീരാ യുക്താത്മാനഃ സവ് മേവാ ∫ ൃ വിശന്തി'' (ഇവിടെത്തനെ എല്ലാ കാമങ്ങളം നശി ക്കുന്നു. ആത്മജ്ഞാനികളായ ബുദ്ധിമാന്മാർ സവ്വ്യാപിയായ വസ്തവിനെ എല്പായിടത്തും കണ്ടിട്ട് അതിനോടു ഐക്യംപ്രാ പിച്ച സവ്ത്തയും പ്രവേശിക്ഷനം. സവാതമാക്കളായിത്തീര ന്നു.) എന്നും മററുമുള്ള ശ്രൂതികയക്കും പ്രകരണത്തിനും വിരുദ്ധ മാകയാൽ, ഇതുതന്നെയാണു മോക്ഷമെന്നു വിചാരിപ്പാൻ പാ അപരവിദ്യാപ്രകരണത്തിൽ പെട്ടെന്നു മോക്ഷത്തെപ്പ ററിപ്പറവാൻ ഇടയില്ലല്ലോ. വിരജന്മാരായിത്തീരുന്നു എന്നു പറഞ്ഞിടത്തുള്ള വിരജസ്താമാകട്ടെ ആപേക്ഷികമാകുന്നു. ഹിര ണ്യഗർഭപ്രാപ്തിവരെയുള്ള അപരവിദ്യാകാര്യമെല്ലാം സാധ്യ സാധനരൂപവം ക്രിയ കാരകം, ഫലം എന്നുള്ള ഭേദത്താൽ ഭിന്നവുമായതുകൊണ്ടു ദൈചതമാകുന്നു. സ്ഥാവരം മുതലുള്ള സംസാരഗതിയെ മുറയ്ക്കു പറഞ്ഞുകൊണ്ടുവരവേ മനുവും ഇത്ങ നെതന്നെ പറഞ്ഞിട്ടണ്ട°--

''ബ്രഹ്മാ, വിശ്വസ്യജോ, ധർമ്മോ, മഹാ,നവ്യക്തമേവ ച ഉത്തമാം സാത്വികീമേതാം ഗതിമാഹുർമ്മനീഷിണ്ടു'

(ബ്രഹ്മാവ്°, പ്രജാപതികരം, യമൻ, ഹിരണ്യഗർഭൻ അവ്യക്തം ഇങ്ങനെയുള്ള ഗതിയെ സത്തചഗുണപ്രധാനമായ ഉത്തമഗതിയെന്നു വിദ്വാന്മാർ പറയുന്നു.)

മന്ത്രം--പരീക്ഷ്യലോകാൻ കർമ്മചിതാൻ ബ്രാഹ്മണോ നിവേദമായാ,-

ന്നാസ്ത്യകൃതഃകൃതേന; തദ്വിജ്ഞാനാത്ഥം ഗുരുമേവാഭിഗച്ഛേത° സമിൽപാണിഃ ശ്രോത്രിയം ബ്രഹ്മനിഷ്ഠം. 12

ബ്രാഹ്മണഃ — ബ്രാഹ്മണൻ

കർമ്മചിതാൻ <u>—</u> കർമ്മചിതങ്ങളായ <u>—</u> കർമ്മത്താൽ

സമ്പാദിക്കപ്പെടുന്ന

1

ലോകാൻ <u>—</u> ലോകങ്ങളെ പരീക്ഷ്യ <u>—</u> പരീക്ഷിച്ചിട്ട<sup>ം</sup>,

അകൃതം — ആത്രം — കൃത്രിമമല്ലാത്തത്ര° —നിത്യ

മായുള്ളതു്.

ന അസ്തി — ഉണ്ടാകയില്ല —ലഭ്യമല്ല.

ഇതി = എന്ന⁰

നിവേദം — നിവേദത്തെ—വൈരാഗ്യത്തെ

ആയാത<sup>ം</sup> <u>—</u> പ്രാപിക്കണം.

തദ്വിജ്ഞാനാത്ഥം — അതിനെ അറിയുന്നതിനായി സമിൽപാണിഃ — കൈയിൽ സമിത്തുകളോടുകൂടി

**്രോത്രിയം** — ത്രോത്രിയനും — വേദങ്ങളെല്ലാം പഠി

ച്ച് അവയടെ അത്ഥം ഗ്രഹിച്ചിട്ടുള്ള

വനം

ബ്രഹ്മനിഷ്ടം — ബ്രഹ്മത്തിൽ നിഷ്യയോടുകൂടിയവനും

ആയ

ഗൃരം ഏവ — ഗൃരവിനെത്തന്നെ

ഭാഷ്യം--ഇനി, സാധ്യസാധനരൂപമായ സംസാര ത്തിൽനിന്നെല്ലാം വിരക്തനായവന്നാണു പരബ്രഹ്മവിദ്യയിൽ അധികാരമെന്നു കാണിക്കുന്നതിനായി പറയുന്നു:--അപരവിദ്യ യുടെ വിഷയം, സ്വാഭാവികമായ അവിദ്യ, കാമം, കർമ്മം ഈ ദോഷങ്ങളുള്ള പുരുഷൻ അനുഷ്ടിക്കേണ്ടതാകുന്നു. എന്തെ ന്നാൽ, അതും, അവിദ്യാദി ദോഷങ്ങളുള്ള പുരുഷനെ മാത്രം ഉദ്ദേശിച്ച വിധിക്കപ്പെട്ടിട്ടുള്ളതാകുന്നു. അതിനെ അനുഷിക്കുന്ന തിൻെറ ഫലമായി ലഭിക്കുന്നവയും ദക്ഷിണായനം വഴിക്കും ഉത്തരായണം വഴിക്കം പ്രാപിക്കേണ്ടവയുമായ ലോകങ്ങളേ യം, വിധിച്ചിട്ടുള്ളതു ചെയ്യാതിരിക്കുക, നിഷേധിച്ചിട്ടുളള<u>ത</u> ചെയ്യുക മുതലായ ദോഷങ്ങഠംകൊണ്ടുണ്ടാകുന്ന നരകം, തിര്യ ഗ്യോനി, പ്രേതങ്ങഠം മുതലായ ലോകങ്ങളേയും പ്രത്യക്ഷം, അനുമാനം, ഉപമാനം, ആഗമം എന്നീ പ്രമാണങ്ങളെക്കൊണ്ടു പരീക്ഷിച്ച് അവയുടെ യഥാർത്ഥ സാത്രപത്തെ ബ്രാഹ്മണൻ അറിയണം. സംസാരഗതികഠം തന്നെയായിട്ടുളളവയും, അവ്യ ക്തംമുതൽ സ്ഥാവരങ്ങയവരെയുളളവയും, വ്യാകൃതാവ്യാകൃത

സ്വരൂപങ്ങളം, ബീജവും അംകരവുംപോലെ പരസ്പരോൽപ ത്തിക്കു നിമിത്തങ്ങളം, അനേകായിരം അനത്ഥങ്ങളെക്കൊണ്ടു നിറഞ്ഞവയം വാഴപ്പിണ്ടിപോലേ നിസ്സാരങ്ങളം, ഇന്ദ്രജാലം, കാനൽജലം, ഗന്ധവനഗരം മതലായവയെപ്പോലെ അയഥാ ത്ഥരൂപങ്ങളം, സാപ്നം, വെള്ളത്തിലെ കമിളകരം, നര ഇവയെ പ്പോലെ പ്രതിക്ഷണം നശിക്കുന്നവയും, അവിദ്യ, കാമം, എന്നീ ദോഷങ്ങഠംനിമിത്തം ചെയ്യുന്ന കർമ്മങ്ങഠംകൊണ്ടു സമ്പാദിക്കപ്പെടുന്നവയും, പുണ്യപാപങ്ങരംകൊണ്ടു സിദ്ധിക്ക ന്നവയും ആയ ആ ലോകങ്ങഠം നിസ്സാരങ്ങളെന്നു മനസ്സിലാക്ക ണമെന്നു സാരം. സവസംഗപരിത്യാഗപൂവം ബ്രഹ്മവിദ്യയെ സ്വീകരിക്കുന്നതിനു ബ്രാഹ്മണനതന്നെയാണു വിശേഷിച്ചധി കാരമെന്നു കാണിക്കുന്നതിനാണും ''ബ്രോഹ്മണൻ'' എന്നു പറ ഞ്ഞത്ര്. ഇങ്ങനെ കർമ്മഫലങ്ങളായ ലോകങ്ങളെ പരീക്ഷി ച്ച് അവയടെ യഥാത്ഥത്രപം മനസ്സിലാക്കിയതിൻെറശേഷം വൈരാഗ്യത്തെ പ്രാപിക്കണം. ആ വൈരാഗ്യമെങ്ങനെ എന്നാൽ -- ''ഈ സംസാരത്തിൽ, അകൃതമായ--കർമ്മംകൊണ്ടു ണ്ടായതല്ലാത്ത - പദാത്ഥമൊന്നുമില്ല. എല്ലാ ലോകങ്ങളം കർമ്മംകൊണ്ടു സമ്പാദിക്കപ്പെടുന്നവയും അതുകൊണ്ടുതന്നെ അനിത്യങ്ങളമാകുന്നു. നിത്യമായി യാതൊന്നമില്ല. എല്ലാ - സാധിക്കുന്നതു<sup>ം</sup>. കർമ്മവും അനിത്യഫലത്തെതന്നെയാണ കർമ്മങ്ങരംകൊണ്ടു സാധിക്കുന്നതെല്ലാം ഉൽപാദ്യം ആപ്യം, സംസ്കാര്യം, വികാര്യം--ഉണ്ടാക്കപ്പെടുന്നത്ല്, ലഭിക്കപ്പെടുന്ന ത്ര്, സംസ്തരിക്കപ്പെടുന്നത്ര്, മാററംവരുത്തപ്പെടുന്നത്ര്- എന്നു നാലുവിധത്തിലാണം'. ഇത്രയുമല്ലാതെ, കർമ്മത്തിന വിഷയ മായി വേറെ ഒന്നുമില്ല. ഇവ എല്ലാം അനിത്യങ്ങളാണതാനും. അമൃതവും, അഭയവും കൂടസ്ഥവും നിത്യവും, ഞാനോ, (=പരിണാമരഹിതം) അചലവും പ്രയത്നമില്ലാത്തതുമായ വസ്തവിനെ ആണം' പ്രാത്ഥിക്കുന്നതു്. ഇതിനു വിപരീതമായി ട്ടുള്ളതൊന്നും എനിക്കു വേണ്ട. അതിനാൽ, ആയാസം അധി കമുള്ളതും അനത്ഥത്തെ ഉന്ഭാക്ഷന്നതുമായ കർമ്മം ചെയ്യുന്നതെ ന്തിനം''?'' ഇപ്രകാരം വൈരാഗ്യത്തെ പ്രാപിച്ചതിന്റെശേഷം, അഭയവും, ശിവവും കർമ്മംകൊണ്ടു സാധിക്കുന്നതല്ലാത്തതും നിത്യവുമായ പദമേതോ, അതിനെ അറിയുന്നതിനായി, വിര ക്തനായ ബ്രാഹ<sup>്</sup>മണൻ ആചാര്യൻെറ അടുക്കൽതന്നെ പോ ശാസ്ത്രജ്ഞനാണെന്നിരുന്നാലും ബ്രഹ<sup>്</sup>മജ്ഞാനത്തി നായി തനിയേ അനോഷണം ചെയ്യതത്രന്നു കാണിപ്പാനാണു ഗുരുവിൻറെ അടുക്കൽതന്നെ എന്നു പറഞ്ഞത്ര്. ഗുരുവിൻറെ അടുക്കൽ പോകുന്നതു വെറുംകൈയോടെ ആയിരിക്കുത്ത്ര്. ആചാര്യനു കാഴ്വവയ്ക്കുവാൻ സമിത്തുകരം കൈയിൽ ഉണ്ടായി രിക്കണം. ഗുരുവും വേദങ്ങളെ അധ്യയനംചെയ്ത് അവയുടെ അത്ഥത്തെ വേണ്ടുംവണ്ണം ഗ്രഹിച്ചിട്ടുള്ളവനും, സവ്കർമ്മങ്ങളെയും ഉപേക്ഷിച്ചു കേവലമായും അദ്വയമായുമുള്ള ബ്രഹ്മ ത്തിൽ നിഷ്യയോടുകൂടിയവന്മായിരിക്കണം. കർമ്മവും ആത്മ ജ്ഞാനവുംതമ്മിൽ വിരുദ്ധങ്ങളാകയാൽ, കർമ്മി ബ്രഹ്മ ത്തിൽ നിഷ്യനായിരിക്ക എന്നതു സംഭവിക്കുന്നതല്ലല്ലോ. ഇപ്ര കാരമുള്ള ഗുരുവിൻറെ സന്നിധിയിൽ വിധിപ്രകാരം ചെന്ത്, അദ്ദേഹത്തെ പ്രസാദിപ്പിച്ചിട്ടു്, അക്ഷരനും സത്യനമായ പുരു ഷനെ ചോദിക്കണം.

മന്ത്രം — തസ്ലൈസ വിദ്വാനുപസന്നായ സമ്യൿ പ്രശാന്ത ചിത്തായ ശമാന്വിതായ യേനാക്ഷരം പുരുഷം വേദ സത്യം പ്രോവാച താം തത്ത്വതോ ബ്രഹ്മവിദ്യാം 13

സഃ വിദ്വാൻ = ആ വിദ്വാൻ

സമ്യക് — വേണ്ട വിധത്തിൽ — ശാസ്ത്രമനസരി

ച്ച

ഉപസന്നായ — തൻെറ അടുക്കൽ വന്നവനം,

പ്രശാന്തചിത്തായ 💳 പ്രശാന്തമായ ചിത്തത്തോടുകൂടിയവ

നം = ദപ്പാദിദോഷങ്ങാ അടങ്ങിയിട്ട

ള്ളവനും ആയ

തസ്യൈ — അവന<sup>ം</sup> — ആ ശിഷ്യന്ന

യേന <u>യാതൊ</u>ന്നുകൊണ്ട് = യാതൊരു വി

ജ്ഞാനംകൊണ്ടു

അക്ഷരം — അക്ഷരനം —ക്ഷതമോ ക്ഷയമോ ഇല്ലാ

ത്തവനം

സത്യം = സത്യനം പരമാത്ഥസ്വത്രപനം ആയ

പുരുഷം = പുരുഷനെ — അറിയുന്നുവോ

താം ബ്രഹ്മവിദ്യാം = ആ ബ്രഹ്മവിദ്യയേ

തത്ത്വതഃ = ഉള്ളതുപോലെ = ശരിയായി

പ്രോവാച = പറഞ്ഞുകൊടുക്കണം

ഭാഷ്യം--(ബഹ്മവിത്തായ ആ ഗുരു, ശാസ്ത്രവിധിയ നസരിച്ച് തൻെറ അടുക്കൽ വന്നിട്ടുള്ള, ദപ്പാദിദോഷരഹിത നം, ബാഹ്യേന്ദ്രിയശമമുള്ളവനം ആയ--ചുരുക്കത്തിൽ എല്ലാ വിധത്തിലും വിരക്തനായ ശിഷ്യന, മുമ്പപറഞ്ഞ 'അദ്രേശ്യ ത്വം' മുതലായ വിശേഷണങ്ങളോടുകൂടിയതും, പൂർണ്ണനായതു കൊണ്ടും പുരത്തിൽ ശയിക്കുന്നതുകൊണ്ടും പുരുന്നസായതുകൊണ്ടും പുരത്തിൽ ശയിക്കുന്നത്രകൊണ്ടും പുരുഷനെന്നും, പരമാർത്ഥ സ്വഭാവമുള്ളതുകൊണ്ടു സത്യമെന്നും, ക്ഷതവും ക്ഷയവുമില്ലാത്തതുകൊണ്ടു് അക്ഷരമെന്നും, പറയപ്പെടുന്ന ചൈതന്യത്തെ അറിയുന്നതിനുള്ള വഴിയായ ആ ബ്രേഹ്മവി ദ്യായ, ഉള്ളതുപോലെ -- ശരിയായി -- പറഞ്ഞുകൊടുക്കണം. ന്യായമന്മസരിച്ച് തൻെറ അടുക്കൽ വരുന്ന ശിഷ്യനെ, അവി ദ്യാമഹോദധിയിൽനിന്നു കരേററി വിടണമെന്നുള്ള നിയമഞ്ഞ ആചാര്യനും അനുസരിക്കണമെന്നു സാരം.

അഥവ്വേദത്തിലുള്ള മുണ്ഡകോപനിഷത്തിൽ പ്രഥമമുണ്ഡകത്തിലെ രണ്ടാംഖണ്ഡം കഴിഞ്ഞു: പ്രഥമമുണ്ഡകവും കഴിഞ്ഞു.



രണ്ടാം മൂണ്ഡകം.

മന്ത്രം--

തദേതത്സത്യം, യഥാസദീപ്പാൽ പാവകാദ്വിസ്ഫുലിങ്ഗാഃ സഹസ്രശഃ പ്രഭവന്തേ സരൂപാഃ തഥാ ƒ ക്ഷരാദ്വിവിധാഃ സോമ്യ! ഭാവാഃ പ്രജായന്തേ തത്ര ചൈവാപിയന്തി. 1

തത് ഏതത് സത്യം <u>ഇത</u> സത്യമാക്ഷന്ത യഥാ <u>എ</u>ങ്ങനെയാണോ

സുദീപ്പാൽ = സുദീപ്പമായ-ഏററവും ജചലിക്കുന്ന

പാവകാത° = പാവകനിൽനിന്ന° — അഗ്നിയിൽനി

ന്നു

സരൂപാഃ — സത്രപങ്ങളായ—അഗ്നികം തുല്യമായ

ത്രപത്തോടുകൂടിയ

വിസ°ഫുലിങ്ഗാഃ = വിസ°ഫുലിംഗങ്ങര = പൊരികരം

സഹസ്രശഃ = ആയിരക്കണക്കിനു

ഹേ സോമ്യ — അല്ലയോ പ്രിയദർശന! അക്ഷരാത്യ — അക്ഷരത്തിൽനിന്നു വിവിധാഃ — പലപ്രകാരത്തിലുള്ള ഭാവാഃ — ഭാവങ്ങരം —ജീവങ്ങരം

അപിയന്തിച 😑 ലയിക്കയും ചെയ്യുന്നു

ഭാഷ്യം--അപരവിദ്യയടെ കാര്യമെല്ലാം പറഞ്ഞുകഴി ഞ്ഞു. ആ സംസാരത്തിന്റെ കാതലായിട്ടുള്ളതേതോ, ഏതു മൂലത്തിൽനിന്നാണോ ആ സംസാരം ജനിക്കന്നത്ര<sup>ം</sup>, ഏതിലാ ണോ വീണ്ടും ലയിക്കുന്നതു<sup>ം</sup>, അതാകൂന്നു അക്ഷരനെന്നും പുരു ഷനെന്നും പറയുന്ന പരമാത്ഥവസ്ത അതിനെ അറിഞ്ഞാൽ ഈ സംസാരത്തെ എല്ലാം അറിയാം. അതാണ പരയായ ബ്രഹമവിദ്യയുടെ വിഷയം. അതിനെ പറയുന്നതിനായി ഉത്ത രഗ്രന്ഥത്തെ ആരംഭിക്കുന്നു. അപരവിദ്യയ്ക്കു വിഷയമായും കർമ്മ ഫലത്രപമായുമുള്ളത്യ ആപേക്ഷികമായ സത്യമാണം; പരവി ദ്യാവിഷയമായ ഇതാകട്ടെ പരമാത്ഥത്തിൽ ഉള്ള സത്യമാകുന്നു; എന്തെന്നാൽ ഇതു വാസ്തവരൂപമത്രെ. വിദ്യാവിഷയമായ ഈ സത്യമാണു ശരിയായിട്ടുളളതും എന്നും അവിദ്യാവിഷയമായതു കൊണ്ടു മറേറത്യ° അസത്യമാണെന്നും സാരം. ഏററവും പരോ ക്ഷ∙(അപ്രത്യക്ഷ)മായതുകൊണ്ട്<sup>∪</sup>, ഈ സത്യമായ അക്ഷരത്തെ പ്രത്യക്ഷമായ വസ്തവിനെപ്പോലെ എങ്ങനെയാണറിയുക എന്നു വിചാരിച്ചു ദൃഷ്യാന്തം പറയുന്നു:- നല്ലവണ്ണം ജ്വലിക്കുന്ന അഗ്നി യിൽ നിന്നം′, അഗ്നിക്ക സമാനമായ ലക്ഷണത്തോടുകൂടി, അതിൻെറ അവയവങ്ങളായ പൊരിക≎ം പുറപ്പെടുന്നതുപോ മൻപറഞ്ഞ പ്രകാരത്തിലുളള ലക്ഷണങ്ങളോടുകൂടിയ അക്ഷരനിൽ നിന്നു, പലമാതിരിയിലുളള ദേഹങ്ങളാകുന്ന <u>ഉ</u>പാധികളുടെ ഭേദങ്ങളനുസരിച്ചു ഭിന്നങ്ങളായ, പലപ്രകാര ത്തിലുള്ള ജീവങ്ങരം ഉണ്ടാകുന്നു; ആകാശത്തിൽനിന്നു് ഘടം മുതലായ ഉപാധികളാൽ പരിച്ഛിന്നങ്ങളായ പലമാതിരി സു ഷിരങ്ങരം, ആ ഉപാധികളുടെ ഭേദങ്ങളന്മസരിച്ചുള്ള ഭേദത്തോ ടുകൂടി, ഉണ്ടാകുന്നതുപോലെ, വിവിധങ്ങളായ നാമരൂപങ്ങളാൽ ഉണ്ടാക്കപ്പെടുന്ന ദേഹങ്ങളാകുന്ന ഉപാധികളുണ്ടാകുന്നത നസരിച്ചു് അക്ഷരനിൽനിന്നു ജീവഭേദങ്ങരം ഉണ്ടാകുന്നു എന്നു സാരം. ഘടാദികരം നശിക്കുമ്പോരം സുഷിരഭേദങ്ങളും നശിക്കുന്നതുപോലെ, ദേഹങ്ങളാകുന്ന ഉപാധികരം നശിക്കുമ്പോരം ജീവങ്ങളും ആ അക്ഷരനിൽ ലയികുന്നു. ആകാശം സുഷിരഭേദങ്ങളുടെ ഉൽപ്പത്തിപ്രളയങ്ങരംക്കു നിമിത്തമായിരിക്കുന്നതു്, ഘടം മുതലായ ഉപാധികരം നിമിത്തം മാത്രമായിരിക്കുന്നതു പോലെ, അക്ഷരൻ ജീവങ്ങളുടെ ഉൽപ്പത്തിപ്രളയങ്ങരംക്കു നിമിത്തമായിരിക്കുന്നതു മിത്തമായിരിക്കുന്നതു് വാലെ, അക്ഷരൻ ജീവങ്ങളുടെ ഉൽപ്പത്തിപ്രളയങ്ങരംക്കു നിമിത്തമായിരിക്കുന്നതും നാമരൂപങ്ങളാൽ ഉണ്ടാക്കപ്പെടുന്ന ദേഹങ്ങളാകുന്നു ഉപാധികരം നിമിത്തം മാത്രമാണു്.

മന്ത്രം —

ദിവ്യോഹ്യമുത്തഃ പുത്രഷഃ സമ്പാഹ്യാഭൃന്തരോഹ്യജഃ അപ്പാണോഹ്യമനാഃ ശുഭ്രോഹ്യക്ഷരാത്<sup>റ</sup>പരതഃ പരഃ 2

ഹി — എന്തെന്നാൽ

പുരുഷഃ — പുരുഷൻ

ളിവ്യ<del>ം</del> ≘ദിവൃനം ≘ദ്യോതനസ്വരൂപനം

അമൂത്തഃ — അമൂർത്തനം 🗕 യാതൊരു മുർത്തിയുമി

ല്ലാത്തവനും

സബാഹ്യാഭ്യന്തരഃ 😑 അകത്തും പുറത്തും ഒന്നായിരിക്കുന്നവ

നം

അജഃ \_\_ അജനം\_\_ജന്മം മുതലായ ഭാവവികാര

ങ്ങളൊന്നുമില്ലാത്തവനും

അപ്രാണഃ — പ്രാണൻ (പ്രാണവായു) ഇല്ലാത്തവനും

അമനാഃ <u>= മനസ്സില്ലാത്തവ</u>നും ശുഭ്രഃ <u>= ശുഭ്രനം = ശു</u>ദ്ധനം

പരതഃ — പരനായ = തൻെറ വികാരങ്ങളേക്കാ

യ പരനായ

അക്ഷരാത് = അക്ഷരനേക്കാരം പരഃ = പരനം ആകുന്നം.

ഭാഷ്യം – നാമരൂപങ്ങഠംക്കു ബീജഭൂതവും അവ്യാകൃത മെന്ന പേരോടുകൂടിയതും, തൻെറ വികാരങ്ങളേക്കാ≎ം പരവും ആയ അക്ഷരത്തേക്കാഠം പരവും, ഉപാധിഭേദങ്ങളൊന്നമില്ലാ ത്തതും, ആകാശത്തെപ്പോലെ സവ്മൂത്തിവജ്ജിതവും,'നേതി, നേതി ഇത്യാദി വിശേഷണങ്ങളെക്കൊണ്ട വിവരിക്കപ്പെടുന്ന തുമായ അക്ഷരസ്വരൂപത്തെത്തന്നെ പറവാനാഗ്രഹിച്ചുകൊ ണ്ടു പറയുന്നു: അവൻ ദിവ്യനാണ<sup>്</sup>—സ്വയം ജ്യോതിസ്സായതു കൊണ്ടു ദ്യോതനസ്വരൂപനാണ്യ. തൻെറ ആത്മാവിലുള്ളവനെ ന്നോ, അലൗകികനെന്നോ കൂടി അർത്ഥം പറയാം. യാതൊരു തരത്തിലുള്ള മൂത്തിയും അവനില്ല. പൂർണ്ണനായതുകൊണ്ടും പുരത്തിൽ (ശരീരത്തിൽ) ശയിക്കുന്നതുകൊണ്ടും അവനെ പുരു ഷൻ എന്നു പറയുന്നു. ഇവൻ പുറത്തും അകത്തും ഒന്നായി സ്ഥി തിചെയ്യുന്നു. ഇവൻ ഒന്നിൽനിന്നും ജനിക്കുന്നവനല്ല. എന്തെ ന്നാൽ ജലബുദ്ബുദം (വെള്ളത്തിലെകമിള)മതലായവയ്ക്കുവായ് വാദിപോലെയും, നഭസ്സിൻെറ സുഷിരഭേദങ്ങാക്കു ഘടാദി പോലെയും ഇവന ജന്മനിമിത്തമായിട്ട വേറൊന്നില്ല \* എല്ലാ ഭാവവികാരങ്ങളും ജനനം നിമിത്തം ഉണ്ടാകുന്നവയാകയാൽ, ജനനത്തെ നിഷേധിച്ചതുകൊണ്ട് അവയം നിഷേധിക്കപ്പെട്ടി രിക്കുന്നു. ജനനമോ ജരയോ മരണമോ ക്ഷയമോ ചലനമോ ഇല്ലാത്തവനാണം' ഈ പുരുഷൻ എന്നു സാരം. ദേഹാദ്യപാധി ക⇔ നിമിത്തമുള്ള ഭേദങ്ങളെ വാസ്തവമെന്നവിചാരിക്കുന്നവ ക്ങ്<sup>∨</sup>, അവിദ്യനിമിത്തം, ആകാശത്തിന തലവും മലവും മററു മുണ്ടെന്നു തോന്നുന്നതുപോലെ ഈ പുരുഷൻ, ഓരോ ദേഹത്തി ലം, പ്രാണൻ, മനസ്സ°, ഇന്ദ്രിയങ്ങ⊙, വിഷയങ്ങ⊙ മുതലായ വയോടുകൂടിയിരിക്കുന്നതുപോലെ ഭാസിക്കുന്നു എങ്കിലും, പര മാർത്ഥദർശികയക്ക് വാസ്തവത്തിൽ, പല ക്രിയാശക്തികളോ ടുകൂടിയ ചലനസ്സാരൂപമായ വായുവാകട്ടെ, പല തരത്തിലുളള അനേകം ജ്ഞാനശക്തികളുള്ളതും സങ്കല്പം മുതലായ ലക്ഷണ ങ്ങളോടു കൂടിയതുമായ മനസ്സാകട്ടെ ഇല്ലാത്തവനാണെന്നറി യാം. ഇതുകൊണ്ടു പ്രാണൻ മുതലായ വായുഭേദങ്ങളും കർമ്മേ ദ്രിയങ്ങളം അവയുടെ വിഷയങ്ങളം, ബുദ്ധിയും, മനസ്സം, ജ'ഞാനേന്ദ്രിയങ്ങളം അവയുടെ വിഷയങ്ങളം നിഷേധിക്കപ്പെ ട്ടിരിക്കുന്നു എന്നു' അറിയണം. ഈ അർത്ഥത്തെത്തന്നെ ''ധ്യാ

ജനിക്കുക, ഉണ്ടായിരിക്ക, വർദ°ധിക്ക, വിപരിണമിക്ക, ക്ഷയിക്ക, നശിക്ക മുതലായവയാണു° ഭാവവികാരങ്ങ≎ം

യതീവ, ലേലായതീവ'' എന്ന വേറെ ശ്രതിയിലും പറഞ്ഞി ട്ടുണ്ട്∘. ഇങ്ങനെ പ്രാണനും മനസ്സം എന്ന ഉപാധികരം രണ്ടുമി ല്ലാത്തതുകൊണ്ട് ആ പുരുഷൻ ശുദ്ധനാകുന്നു. അതിനാൽ നാമ രൂപങ്ങളുടെ ബീജമായ ഉപാധിയായി അറിയപ്പെടുന്ന സ്വര്യ പത്തോടു കൂടിയതും എല്ലാ കാര്യകാരണങ്ങഠംക്കും ബീജമായി രിക്കുന്നതിനാൽ എല്ലാ വികാരങ്ങളേക്കാളം പരവും, അവ്യാകൃ ത്മെന്നു പേരോടുകൂടിയതുമായ അക്ഷരത്തേക്കാരം പരനുമാക ന്നു. പുരുഷൻ യാതൊരുപാധിയുമില്ലാത്തവനാണെന്നു സാരം. ഈ പുരുഷനിലാണ സംവ്യവഹാരത്തിനു വിഷയവും ആകാശ മെന്നു പറയുന്നതുമായ അക്ഷരം (മായാതത്ത്വം) ഊടും പാവം എന്ന രീതിയിൽ പിണഞ്ഞു ചേർന്നിരിക്കുന്നതു്. ഈ പുരുഷനു പ്രാണാദിക≎ം ഇല്ലാതിരിക്കുന്നതു° എങ്ങനെയാ ണെന്നു പറയാം:--പ്രാണൻ മുതലായവ, അവ ഉണ്ടാകുന്നതിനു മുമ്പൂം, പുരുഷനെപ്പോലെ, അവയുടെ സ്വന്ത്ര**പത്തിൽ** ഉണ്ടെങ്കിൽ, പുരുഷന പ്രാണാദിക⊙ ഉണ്ടെന്നു പറയാവുന്നതാ ണം°. എന്നാൽ പ്രാണാദികളുടെ ഉൽപത്തിക്ക മുമ്പു° അവ പുത ഷനെപ്പോലെ സ്വന്ത്രപ്രത്തിൽ ഇല്ല. അതിനാൽഅപ്പോരം, പത്രനു പത്രന്താകുന്നത്രിനു വാരത്തനു പത്രനില്ലെന്നു പറയുന്ന തുപോലെ, പുരുഷന പ്രാണാദിക⊙ ഇല്ലെന്നു പറയുന്നു.

മത്രം--ഏതസൂാജ്ജായതേ പ്രാണോ മനഃ സവേ്ന്ദ്രിയാണി ച ഖം, വായു, ർജ്യോതി, രാപഃ പ്പഥിവീ വിശ്ചസ്യ ധാരിണീ 3

ഏതസൂാത**്** — ഇവനിൽനിന്നാണ്യ

പ്രാണഃ <u>—</u> പ്രാണനും മനഃ <u>—</u> മനസ്സം

സവേ്ന്ദ്രിയാണി ച — എല്ലാ ഇന്ദ്രിയങ്ങളം

ജ്യോതി: — ജ്യോതിസ്സം = തേജസ്സം

വിശ്വസ്യ <u>ല</u> വിശ്വത്തിൻേറയും <u>—</u>സവ്ത്തിൻേറയും ധാരിണീ <u>ലധാരിണിയായ</u>—താങ്ങായിരിക്കുന്ന

പ്രഥിവീ  $\simeq$  പ്രഥിവിയും  $\simeq$  ജനികുന്നതു $^{\circ}$ .

ഭാഷ്യം--പുരുഷനു പ്രാണൻ മുതലായവ ഇല്ലാ<mark>ത്തത</mark>ു<sup>ം</sup> എങ്ങനെയാണെന്നു പറയുന്നു:--നാമരൂപങ്ങ≎ക്കു ബീജമായ ഉപാധിയോടുകൂടിയ **ഇ**ൗ പുരുഷനിൽനിന്നതന്നെയാണം', അവിദ്യാവിഷയമായ വികാരമായുള്ളതും നാമധേയമാത്രവും അനൃതസ്വരൂപനുമായ പ്രാണൻ ഉണ്ടാകുന്നതു<sup>°</sup>. ''വാചാ ƒ ƒ രമ<sup>്</sup>ഭണം വികാരോ നാമധേയമന്റതം'' (വാക്കുകൊണ്ടുണ്ടാ കുന്ന വികാരമാകുന്നു നാമധേയമെന്നതു<sup>©</sup>: അതു<sup>©</sup> അന്റതവുമാ കന്നു) എന്നു വേറേ ശ്രുതിയുള്ളതു<sup>o</sup> ഇതിനു പ്രമാണമാകുന്നു. പത്രനില്ലാത്തവന്, സാപ്നത്തിൽ കാണുന്ന പത്രൻ നിമിത്തം സപുത്രത്വം ഉണ്ടാകയില്ലാത്തതുപോലെ അവിദ്യാവിഷയവും അനൃതസ്വരൂപനമായ പ്രാണൻനിമിത്തം പുരുഷന<sup>്</sup> പ്രാണനു ണ്ടെന്നും വരികയില്ല. ഇതുപോലെതന്നെ, മനസ്സം എല്ലാ ഇന്ദ്രിയങ്ങളും വിഷയങ്ങളും ഇവനിൽനിന്നുതന്നെയാണുണ്ടാക ന്നതും. അതുകൊണ്ടും ഉപചാരമായിട്ടല്ലാതെ വാസ്തവത്തിൽ പുരുഷനു പ്രാണാദികളില്ലെന്നു സിദ്ധിക്ഷന്നു എന്നു സാരം. ഉൽപത്തിയ്ക്കു മുമ്പില്ലാത്തതുപോലെതന്നെ, ലയിച്ചതിൻെറശേ ഷവം പുരുഷനു പ്രാണാദികരം ഇല്ലെന്നറിഞ്ഞുകൊള്ളണം. കര ണങ്ങളായ മനസ്സം ഇന്ദ്രിയങ്ങളംപോലെതന്നെ ശരീരങ്ങരം ക്കും വിഷയങ്ങഠംകും കാരണങ്ങളായ ഭൂതങ്ങളും പുരുഷനിൽ നിന്നുതന്നെയുണ്ടാകുന്നു. ഭൂതങ്ങളേതെല്ലാമെന്നാൽ--ആകാശം, ഉള്ളിലും പുറമേയുള്ളതും ആവഹൻ പ്രവഹൻ മുതലായ ഭേദങ്ങ ളോടുകൂടിയതുമായ വായു, അഗ്നി, ജലം, എല്ലാററിനേയും താങ്ങിനിറുത്തുന്ന പ്പഥിവി ഇവയാകുന്നു. ഇവ, മുറയ്ക്ക് ശബ്ദം, സ്പർശം, രൂപം, രസം, ഗന്ധം എന്ന ഗുണങ്ങളോടും അവസ്ത മുമ്പുപറഞ്ഞ ഗുണങ്ങളോടും കൂടി പുരുഷനിൽനിന്നതന്നെ ജനി എന്നു സാരം. പരവിദ്യശ്ശൂ വിഷയവും, അക്ഷരനം നിവിശേഷനം സത്യനമായ പുരുഷനെ ''ദിവ്യോഹ്യമൂത്തഃ'' ഇത്യാദി മന്ത്രംകൊണ്ട ചുരുക്കിപ്പറഞ്ഞിട്ട°, പിന്നെ അവനെ ത്തന്നെ വിശേഷങ്ങളോടുകൂടി പറയുന്നതിനാരംഭിച്ചിരിക്കയാ ണം<sup>ം</sup>. സൂത്രവും ഭാഷ്യവുംപോലെ, ചുരുക്കിയും വിസ്തരിച്ചം പറഞ്ഞാൽ വിഷയം സുഖമായി മനസ്സിലാക്കാൻ കഴിയു മല്ലോ.

മന്ത്രം--അഗ്നിർമ്മൂർദ്ധാ, ചക്ഷഷീ ചന്ദ്രസൂര്യൌ, ദിശഃ ശ്രോത്രേ വാഗ്വിവ്വതാശ്ചവേദാഃ, വായുഃ പ്രാണോ, ഹൃദയം വിശ്വമസ്യ, പദ<sup>്</sup>ഭ്യാം പ്പഥിവീഹ്യേഷ സവ്ഭ്രതാന്തരാത്മാ.

4

അസ്യ (=യസ്യ) = ആരുടെ

യും ചുർബാവും പുരുപുകവും ആസിയാ ചുർബാവും പുരുപുകവും

ചക്ഷഷീ <u>ചക്ഷുസുകരം</u> ചന്ദ്രസൂര്യൌ <u>ചന്ദ്രസൂര്യന്മാ</u>രം

ശ്രോത്രേ <u>—</u> ശ്രോത്രങ്ങ⇔—ചെവിക≎

വിവൃതാഃ = വിവൃതങ്ങളായ = വെളിപ്പെടുത്തപ്പെട്ട

വേദാഃ = വേദങ്ങളം പ്രാണഃ = പ്രാണൻ വായുഃ = വായുവും

ഹൃദയം \_\_\_ ഹൃദയം-അന്തഃകരണം

വിശ്വം \_\_ വിശ്വവം \_\_ജഗത്തും ആകുന്ന

പദ്ഭ്യാം <u>—</u> പാദങ്ങളിൽനിന്ന പൃഥിവീ <u>—</u> പൃഥിവി<u>—</u>ഭൂമി

സവ്ഭൂതാന്തരാത്മാ <u>—</u> എല്ലാ ഭൂതങ്ങളുടേയും അന്തരാത്മാവാ കുന്നു.

ഭാഷ്യം--പ്രഥമജനായ, ഹിരണ്യഗഭ്ൻ എന്ന പ്രാണ നിൽനിന്ന്, അണ്ഡത്തിനുള്ളിൽ ഉണ്ടാകുന്ന വിരാട്ടും, തത്താ ങ്ങളാൽ വ്യവഹിതൻ (മധ്യേ മറവുള്ളവൻ)എന്നപോലെ തോ ന്നുന്നു എങ്ങിലും ഈ പുരുഷനിൽനിന്നുതന്നെയാണ് ജനിക്കുന്നു. എന്നു ഈ മന്ത്രംകൊണ്ടു കാണിക്കുന്നു. എന്നുള്ള പദത്തെ 'യസ്യ, എന്നാക്കി 'യസ്യമൂർദ്ധായസ്യചക്ഷുഷീ' ഇത്യാദിയായി സംബന്ധിപ്പിച്ചുകൊള്ളേണ്ട താണ്. അഗ്നി എന്നത്ര ദ്യൂലോകമാകുന്നു. ''അസൗ വാവ ലോകോ ഗൗതമാഗ്യിം' (ഗൌതമ ഈ ദ്യൂലോകമാണ് അഗ്നി എന്നു പറയപ്പെടുന്നത്ര്) എന്ന ശ്രതികൊണ്ടു അനറിയാം ആ അഗ്നിയാകുന്നു അവൻറെ മൂർദ്ധാവും. ചന്ദ്രസൂര്യന്മാർ, അവൻറെ കണ്ണുകളാകുന്നു. വെളിപ്പെടുത്തപ്പെട്ടിട്ടുള്ള വേദങ്ങരാ അവൻറെ വാക്കുകളാത്ര, അവൻറെ പ്രാണൻ

വായുവാകുന്നു. ജഗത്തുമുഴുവൻ അവൻറ അന്തഃകരണമാണ്. (അന്തഃകരണവികാരം തന്നെയാണല്ലോ ജഗത്തെല്ലാം. എ നെന്നാൽ അതു സുഷുപ്തിയിൽ മനസ്സിൽതന്നെ ലയിക്കയും, ഉണരുമ്പോരം വീണ്ടും തീയിൽനിന്നു പൊരികരം എന്ന പോ ലെ മനസ്സിൽനിന്നുതന്നെ ഉണ്ടാവുകയും ചെയ്യുന്നതായി നാം കാണുന്നു.) അവൻറെ പാദങ്ങളിൽ നിന്നാണ് പൃഥിവി ഉണ്ടായത്ര്. ത്രൈലോക്യമാകുന്ന ദേഹത്തോടുകൂടിയവനും, സർവ വ്യാപിയും, അനന്തരം, ഒന്നാമത്തെ ശരീരിയുമായ ഈ ദേവൻ എല്ലാ ഭുതങ്ങരംകും അന്തരാത്മാവാകുന്നു.

മന്ത്രം —

തസ്മാദഗ്നിഃ സമിധോ യസ്യ സൂരൃഃസോമാത° പജ്ജന്യഓഷ-ധയഃ

പൃഥിവ്യാം പുമാൻ രേത: സിഞ്ചതി യോഷിതായാം ബഹ്വീഃ-പ്രജാഃ

പുരുഷാത<sup>ം</sup> സംപ്രസൂതാഃ

5

തസൂാത° — അവനിൽനിന്ന° – ആ പുരുഷനിൽനി

ന്നു<sup>0</sup>,

യസ്യ \_\_ യാതൊരുവന്ന് \_ യാതൊരു അഗ്നിക്ക്

സൂര്യഃ — സൂര്യൻ

സമിധഃ — സമിത്തകളായിരിക്കുന്നുവോ — വിറക

കളുടെ സ്ഥാനം വഹിക്കുന്നുവോ,

സഃ അഗ്നിഃ — ആ അഗ്നി(ദ്യലോകം)ഉണ്ടാകുന്നു.

സോമാത° — സോമനിൽ നിന്ന° = ആ ദൃലോകത്തി

ൽ നിന്നുണ്ടായ സോമനിൽനിന്ന<sup>ം</sup>

പജ്ജന്യഃ — പജ്ജന്യൻ ഉണ്ടാകുന്നു.

തസൂാത് — ആ പജ്ജന്യനിൽ നിന്നം

പ്പഥിവ്യാം — പ്രഥിവിയിൽ

ഭാഷനമഃ — ഭാഷന്വഴഗ = (വിംധ്യമവാദ്വഴഗ)

ഉണ്ടാകുന്നു.

പുമാൻ <u></u>പുതഷൻ

യോഷിതായാം = യോഷിത്തി(സ്ത്രീയി)ൽ

രേതഃ — രേതസ്സിനെ—പുരുഷബീജത്തെ

സിഞ്ചതി \_\_ സേചനംചെയ്യുന്നു.

പുരുഷാത<sup>ം</sup> <u>—</u> പുരുഷനിൽനിന്നം

ബസൂഃ (ബസിഃ) *—* നളരെ

സംപ്രസൂതാ. — സംപ്രസൂതകളായി – ഉണ്ടായി.

ഭാഷ്യം - എല്ലാഭ്രതങ്ങളിലും, കാണുകയും, കേരംക്കുകയും, സങ്കൽപ്പിക്കുകയും, അറിക്കയും ചെയ്യുന്നതും, എല്ലാത്തിനും കാ രണമായിരിക്കുന്നതും ആ പുരുഷൻ തന്നെയാണ്<sup>o</sup>; സംസാരി ക്കുന്ന പ്രജകളം, 1 അഞ്ചഗ്നികഠം വഴിയായി, ആ പുരുഷനിൽ നിന്നു തന്നെയാണുണ്ടാകുന്നതെന്നു പറയുന്നു:-- ആ പരനായ പുരുഷനിൽനിന്ന് അഗ്നി എന്നു പറയുന്ന ദൃലോകം ഉണ്ടാകുന്നു. ദ്യലോകമെന്നു പറയുന്നതു പ്രജകളുടെ പ്രത്യേകതരത്തിലുള്ള നിലനിൽപ്പാകുന്നം. ആ ദൃലോകരൂപമായ അഗ്നിക്കു വിറകുക ളടെ സ്ഥാനം വഹിക്കുന്നതു സൂര്യനാണം". ആ ദൃലോകത്തിൽ നിന്നുണ്ടാകുന്ന സോമനിൽ നിന്നു പജ്ജന്യൻ എന്ന രണ്ടാമത്തെ അഗ്നിയം, പജ്ജന്യനിൽനിന്നു പ്പഥിവിയിൽ വ്രീഹിയവാദി കളായ ഓഷധികളം ഉണ്ടാകുന്നു. ആ ഓഷധികഠം പുരുഷനാ കുന്ന അഗ്നിയിൽ ഹോമിക്കപ്പെടുമ്പോ⊙ അവയിൽനിന്നുണ്ടാ കുന്ന രേതസ്സിനെ, പുരുഷൻ, സ്ത്രീയാകുന്ന അഗ്നിയിൽ സേച നം ചെയ്യുന്നു. ഈ ക്രമത്തിനും, ബ്രാഹ്മണർ മുതലായ വളരെ പ്രജക∞ പരനായ പുരുഷനിൽനിന്നുണ്ടായി. 5

മത്രം — തസൂാദ്ദചഃ, സാമ യജ്മംഷി, ദീക്ഷാ, യജ്ഞാശ്ചസവേ, ക്രതവോ, ദക്ഷിണാശ്ച, സംവത്സരശ്ച, യജമാനശ്ച, ലോകാഃ സോമോയത്ര പവതേ യത്ര സൂര്യു

തസൂാത° = അവനിൽനിന്ന°=ആ പുരുഷനിൽ

നിന്ത്,

ലൂപ: \_\_\_ ലൂക്കുകളം,
 സാമ \_\_\_ സാമവം.
 യജൂസൂകളം
 ഭീക്ഷാ \_\_\_ ദീക്ഷയം

സവേയജ്ഞാഃ — എല്ലായജ്ഞങ്ങളും

ക്രതവഃ = ക്രതുക്കളം

<sup>1</sup> ദ്യൂലോകം, പാർജ°ജന്യൻ, പൃഥിവി, പുരുഷൻ, യോഷിത്ത° ഇവ യാണ° അഞ്ചഗൗനികയം.

 ദക്ഷിണാഃ ച
 — ദക്ഷിണകളം

 സംവത്സരഃ ച
 — സംവത്സരവും

 യജമാനഃ ച
 — യജമാനനം

 യത്ര
 — എവിടെ

 സോമഃ
 — സോമൻ

(തപതി) — തപിക്കുന്നുവോ

തേ ലോകാഃ ച — ആ ലോകങ്ങളം ഉണ്ടായി.

ഭാഷ്യം — എന്നുമാത്രമല്ല, കർമ്മസാധനങ്ങളും കർമ്മഹ ലങ്ങളം ആ പുരുഷനിൽനിന്നുതന്നെയാണുണ്ടായിട്ടുള്ളതെന്നു പറയുന്നു: \_ അക്ഷരങ്ങഠംക്കും പാദാവസാനത്തിനും നിയമ ത്തോടുകൂടി ഗായത്രി മുതലായ ഛന്ദസ്സുകളിൽ നിബന്ധിക്ക പ്പെട്ടിരിക്കുന്ന മന്ത്രങ്ങരംക്കു ഋക്കുകളെന്നും, 1 സ്തോമാദി ഗീതങ്ങ ളോടുകൂടിയ പാഞ്ചഭക്തികവും സാപ്പഭക്തികവുമായ മന്ത്രത്തിന സാമമെന്നും, അക്ഷരങ്ങഠംക്കോ പാദാവസാനത്തിനോ നിയമ മില്ലാതെ വാക്യരൂപങ്ങളായിരിക്കുന്ന മന്ത്രങ്ങരംക്കു യജുസ്സക ളെന്നും പറയുന്നു. ഇങ്ങനെ മൂന്നുവിധത്തിലുള്ള മന്ത്രങ്ങളും, 2മൗണ്ട കെട്ടക മതലായി കത്താവിനുള്ള നിയമവിശേഷങ്ങളാ കുന്ന ദീക്ഷയും അഗ്നിഹോത്രം മുതലായ എല്ലാ യജ്ഞങ്ങളും, ക്രതുക്കളെന്നു പറയുന്ന 3 യൂപങ്ങളോടുകൂടിയ യജ്ഞവിശേഷ ഒരു പശുമുതൽ സവസ്വംവരേയുള്ള ദക്ഷിണകളം, കർമ്മാങ്<sup>ഗ</sup>ഗമായ കാലമാകുന്ന സംവത്സരവും, കത്താവായ യജ മാനനും, അവൻെറ കർമ്മങ്ങളുടെ ഫലമായിട്ടുള്ളവയും, സോമ നാൽ ശുദ്ധീകരിക്കപ്പെടുകയും സൂര്യനാൽ പ്രകാശിപ്പിക്കപ്പെടു കയും ചെയ്യുന്നവയും, ദക്ഷിണായനം, ഉത്തരായണം എന്നു രണ്ടു മാർഗ്ഗങ്ങളിൽകൂടി എത്തേണ്ടുന്നവയുമായ ലോകങ്ങളും ആ പുരുഷനിൽനിന്നതന്നെ ഉണ്ടായി. 6

<sup>1</sup> സേ്താമം എന്നതു അർത്ഥശൂന്യമായ വർണ്ണമാകുന്നു പാഞ്ചഭ-ക്തികം = അഞ്ചുഭക്തക (അവയവങ്ങ)ളോടുകൂടിയതു്. ഹിംകാരം, പ്രസ്താവം, ഉദ്ഗീതം, പ്രതിഹാരം, നിധനം ഇവയാണു് അഞ്ചു ഭക്തികഠം സാപ്തഭക്തികങ്ങഠം = ഏഴുഭക്തികളോടുകൂടിയവ ഏഴുഭക്തികഠം ≕ ഹിംകാരം, പ്രസ്താവം, ആദി, ഉദ്ഗീഥം, പ്രതിഹാരം, ഉപ്രവം, നിധനം.

<sup>2</sup> മുജ്ജം എന്ന ഒരുതരം പുല്ലുകൊണ്ടുണ്ടാക്കുന്ന ചരടു<sup>ം</sup> 3 യജ<sup>്ഞ</sup> പശുക്കളെ കെട്ടുന്നതിനുള്ളതാണു<sup>ം</sup>.

മത്രം--തസൂാച്ചദേവാബഹധാ സംപ്രസൂതാഃ, സാദ്ധ്യാ, മനുഷ്യാഃ, പശവോ, വയാംസി, പ്രാണാ പാനൌ, വ്രീഹി യവൗ, തപശ്ച, ശ്രദ്ധാ, സത്യം, ബ്രഹ്മചര്യം, വിധിശ്ച. 7

വയാംസി = വയസ്സകളം = പക്ഷികളം

പ്രാണാപാനൌ = പ്രാണൻ എന്നും അപാനൻ എന്നും ഉള്ള

വായുക്കളും

വ്രീഹിയവൌ = വ്രീഹിയം യവവം

തപഃച = തവസ്റ്റം

സത്യം = സത്യവം =അന്തമില്ലായ്കയും

ബ്രഹ്മചര്യം — ബ്രഹ്മചര്യവും

വിധിഃ ച \_\_ വിധിയം \_\_ഇന്നതുചെയ്യണമെന്നുള്ള നിയ

മവും

സംപ്രസൂതാഃ — ഉണ്ടായി.

ഭാഷ്യം--ആ പുരുഷനിൽനിന്നു വസുക്കാ മുതലായ പല ഗണങ്ങളായി കർമ്മാംഗഭ്രതന്മാരായ ദേവന്മാർ, ദേവഭേ ദങ്ങളായ സാദ്ധ്യന്മാർ,കർമ്മാധികാരികളായ മനഷ്യർ, നാട്ടിലും കാട്ടിലുള്ള മൃഗങ്ങാ, പക്ഷികാ, മന്മഷ്യാദികാക്കു ജീവ നഭ്രതങ്ങളായ പ്രാണാപാനങ്ങാ, ഹവിസ്സിനുള്ള വ്രീഹിയും യവവും, കർമ്മാംഗമായി പുരുഷസംസ്കാരരൂപവും സ്വതന്ത്ര മായി ഫലസാധനവുമായ തപസ്സ്, സവ്പുരുഷാത്ഥങ്ങളേയും സാധിക്കുന്നതിനു നിദാനമായ ചിത്തപ്രസാദമാകുന്ന ആസ്തി ക്യബ്രുദ്ധി, അനൃരം പറയാതിരിക്കുകയും പരപീഡയ്ക്കിടകൊടുക്കാതെ ഉള്ളതു പറകയും ചെയ്കയാകുന്ന സത്യം, മൈഥുനം ചെയ്യാതിരിക്കയാകുന്ന ബ്രഹ്മചര്യം, ഇന്നവണ്ണം ഇന്നതു ചെയ്യ ണമെന്നുള്ള നിയമമാകുന്ന വിധി ഇവയെല്ലാം ഉണ്ടായി. 7

8

മത്രം —സപ്തലാണാഃ പ്രഭവന്തി തസ്മാത്, സപ്താർച്ചിഷഃ, സമിധഃ, സപ്ത, ഹോമാഃ, സപ്തേമേ ലോകായേഷ്യചരന്തി പ്രാണാ ഗുഹാശയാ, നിഹിതാഃ സപ്തസപ്ത.

സപ്തപ്രാണാഃ — ഏഴ പ്രാണങ്ങരം (ശിരസ്സിലുള്ളവ)

തസൂാത് — അവനിൽനിന്ന് ≐ ആ പുരഷനിൽ

നിന്നു

പ്രഭവന്തി — ഉണ്ടാകുന്നു

സപ്ത അർച്ചിഷഃ — ഏഴ് അർച്ചിസ്റ്(ദീപ്ലി)കളം

സപ്ത സമിധഃ — ഏഴ സമിത്തുകളം — ഏഴ വിഷയ

ങ്ങളം

സപ്പഹോമാഃ — ഏഴ ഹോമങ്ങളം — ഏഴ വിഷയ

ജ്ഞാനങ്ങളം

ഗുഹാശയാഃ = ഗുഹയിൽ ശയിക്കുന്ന

പ്രാണാഃ — പ്രാണങ്ങരം

യേഷു ചരന്തി — എവയിൽ സഞ്ചരിക്കുന്നുവോ

തേ ഇമേ സപ്തലോകാഃ—അങ്ങനെയുള്ള ഈ ഏഴലോകങ്ങ

ളം—ഏഴിന്ദ്രിയസ്ഥാനങ്ങളും

സപ്തസപ്ത — ഏഴേഴവീതം

നിഹിതാഃ — നിഹിതങ്ങളായിരിക്കുന്ന = സവേശച

രനാൽ സ്ഥാപിക്കപ്പെട്ടിരിക്കുന്നു.

ഭാഷ്യം--എന്ന മാത്രമല്ല, ശിരസ്സിലുള്ള ഏഴ് പ്രാണങ്ങളം ആ പുരുഷനിൽനിന്നുതന്നെയാണുണ്ടാകുന്നത്ര്. തങ്ങളുടെ വിഷയങ്ങളെ പ്രകാശിപ്പിക്ക എന്നുള്ള രൂപത്തിൽ അവയ്ക്കുള്ള ഏഴ്ദീപ്തിക്കം; അതുപോലെ പ്രാണങ്ങളുടെ ദീപ്തിയ്ക്കു നിമിത്തമാകയാൽ സമ്യത്തുകളുടെ സ്ഥാനം വഹിക്കുന്ന ഏഴ് വിഷയങ്ങരം; ആ വിഷയങ്ങളുടെ വിജ്ഞാനങ്ങളാകുന്ന ഏഴ് ഹോമങ്ങരം (ഇവൻെറ വിജ്ഞാനം ഹോമമാകുന്നു എന്ന വേരേ ശ്രതിയുണ്ട്); ശരീരത്തിലോ, ഉറങ്ങുമ്പോരം ഹൃദയത്തിലോ ശയിക്കുന്നതിനാൽ ഗുഹാശയങ്ങളായ പ്രാണങ്ങളുടെ സഞ്ചാര സ്ഥലങ്ങളായ ഇന്ദ്രിയസ്ഥാനങ്ങളാകുന്നു ഏഴ്ലോകങ്ങരം; ഇവ യെല്ലാം ഓരോ പ്രാണിയിലും ഏഴ്യവീതം സവേശ്വരനാൽ

സ്ഥാപിക്കപ്പെട്ടിരിക്കുന്നു. ആത്മയാജികളായ വിദ്വാന്മാക്ക് കർമ്മങ്ങളം കർമ്മഫലങ്ങളം, അവിദ്വാന്മാക്ക് കർമ്മങ്ങളം കർമ്മസാധനങ്ങളം കർമ്മഫലങ്ങളം എല്ലാം സവ്ജ്ഞനായ ഈ പരമപുരുഷനിൽനിന്നുതനെ ഉണ്ടായവയാകുന്നു എന്നു പ്രകരണാത്ഥം.

## മന്ത്രം--

അതഃസമുദ്രാ,ഗിരയശ്ചസവേ ∫ സ്മാത്സ്യന്ദതേസിന്ധവഃ സവ്ത്രപാഃ

അതശ്ച സവാ ഓഷധയോ, രസശ്ച യേനൈഷ ഭ്രതെസ്തിഷ്ഠ-തേഹ്യന്തരാത്മാ

സവേ സമുദ്രാഃ 🎖 😑 എല്ലാ സമുദ്രങ്ങളും പവതങ്ങളും ഗിരിയഃ ച അതഃ ൽ നിന്നുതന്നെ — എല്ലാവിധത്തിലുമുള്ള സവ്രൂപാഃ സിന്ധവാഃ **≖** സിന്ധുക്ക≎=നദിക≎ അസ്താത് <u>—</u> ഈ പുരുഷനിൽനിന്നതന്നെയാണം<sup>v</sup> സ്യന്ദതേ <u> ഒഴുകുന്നത</u>്. സവാഃ ഓഷധയഃ ച, } = എല്ലാ ഔഷധികളം യേന 🚃 യാതൊരുരസത്താൽ 🕳 ഇവൻ ഏഷഃ — ഭ്രതങ്ങളാൽ(സ്ഥൂലങ്ങളായ പഞ്ചഭ്രത ഭൂതൈഃ ങ്ങളാൽ) പരിവേഷ്ടിതനായിട്ട

അന്തരാത്മാ — അന്തരാത്മാവായി = സൂക്ഷൂശരീരത്ര

പനായി

തിഷ്യതേ — സ്ഥിതിചെയ്യുന്നുവോ,

സഃരസഃച = ആ രസവും

അതഃ <u>—</u> ഇവനിൽനിന്നുതന്നെ.

ഭാഷ്യം — ക്ഷാരം (ഉപ്പരസമുള്ളത്ത്) മുതലായ എല്ലാ സമൃദ്രങ്ങളും ഹിമവാൻ തുടങ്ങിയ എല്ലാ പവ്തങ്ങളും ഈ പുരു ഷനിൽ നിന്നുതന്നെയാണു ഉണ്ടാകുന്നത്ത്. ഗംഗാദികളായ പ ല പ്രകാരത്തിലുള്ള നദികഠം ഒഴുകുന്നത്തും ഇവനിൽനിന്നുതന്നെം വ്രീഹി, യവം മുതലായ ഓഷാധികളെല്ലാം ഇവനിൽനിന്ന തന്നെ ഉണ്ടാകുന്നു. മധുരം മുതലായ ആറുവിധത്തിലുള്ള രസ വം ഇവനിൽനിന്നതന്നെ ജനിക്കുന്നു. ആ രസത്താലാണു സ്ഥൂ ലങ്ങളായ ഭൂതങ്ങളാൽ ചുററപ്പെട്ട്, സവ്ഭൂതങ്ങളുടേയും അന്ത രാത്മാവായിട്ടു സൂക്ഷൂശരീരരൂപത്തിൽ ഈ പുരുഷൻ സ്ഥിതി ചെയ്യുന്നത്ര്. ലിംഗാത്മാവ് അല്ലെങ്കിൽ സൂക്ഷൂശരീരം ആത്മാ വിൻെറയും ശരീരത്തിൻെറയും മദ്ധ്യത്തിൽ ആത്മാവിനെ പ്രോലെ ഇരിക്കുന്നതുകൊണ്ട് അതിനെ അന്തരാത്മാവെന്നു പറയുന്നു.

## മന്ത്രം —

പുരുഷ ഏവേദം വിശ്ചം കർമ്മ, തപോബ്രഹ്മപരാമൃതം ഏതദ്യോ വേദ നിഹിതംഗുഹായാം സോ ∫ വിദ്യാഗ്രന്ഥിം വികിരതീഹ സോമൃ.

ഇദം വിശ്വം — ഇതെല്ലാം

പുരുഷഃ ഏവ — പുരുഷൻതന്നെ.

കർമ്മ — കർമ്മവും അഗ്നിഹോത്രാദിയും

ബ്രഹ്മ — ബ്രഹ്മമാകുന്നു.

എദയത്തിൽ

**നിഹിതം** — നിഹിതമായ = സ്ഥിതിചെയ്യുന്ന

ഏതത് = ഇതിനെ

യഃവേദ <u>—</u> ആരറിയുന്നവോ,

സഃ — അവൻ

സോമ്യ! — അപ്രയോപ്രിയദർശന!

ഇഹ = ഇവിടത്തന്നെ = ജീവിച്ചിരിക്കുമ്പോരം

തന്നെ

അവിദ്യാഗ്രന്ഥിം — അവിദ്യയാകുന്ന കെട്ടിനെ = കെട്ടുപോ

ലെ ഉറച്ചിരിക്കുന്ന അവിദ്യവാസനനെ

വികിരതി — വികിരണംചെയ്യുന്ന = തകർക്കുന്ന =

നശിപ്പിക്കുന്നു

ഭാഷ്യം ... ഇങ്ങനെ പുരുഷനിൽ നിന്നാണം ഇതെല്ലാം ഉണ്ടായിട്ടള്ളതു്. ഇതിന പലപേരുക⇔ ഉണ്ടെങ്കിലും അവ എല്ലാം വാക്കുകരംകൊണ്ടുണ്ടാകുന്നവയും വികാരരൂപങ്ങളം അനൃതങ്ങളമാകുന്നു. പുരുഷൻ എന്നു പറയുന്നതുതന്നെയാണു സത്യം. അതിനാൽ ഈ വിശ്ചമെല്ലാം പുരുഷൻ തന്നെ. പുരു ഷനല്ലാതെ വിശ്വമെന്നൊന്നുവേറെയില്ല. ''കസ്തിൻ നുഭഗവോ വിജ്ഞാതേ സവ്മിദം വിജ്ഞാതം ഭവതി'' എന്ന ചോദിച്ച ചോദ്യത്തിനുത്തരമാണ് ഇപ്പറഞ്ഞതു്. സർവത്തിനും കാരണ മായിട്ടുള്ള പരമാത്മാവായ പുരുഷനെ അറിഞ്ഞാൽ, പുരുഷൻ തന്നെയാണം' ഈ വിശ്വമെന്നും, വേറെയില്ലന്നും അറിയാമെ ന്നു സാരം. എന്നാൽ ഈ വിശ്വമെന്നു പറയുന്നതെന്താണെന്നു പറയുന്നു: \_ അഗ്നിഹോത്രാദി രൂപമായ കർമ്മം, തപസ്സ് = ജ<sup>ം</sup>ഞാനം), ഇവകൊണ്ടുണ്ടാകുന്ന ഫലം ഇത്രമാത്രമാണം' ഇതെ ല്ലാം. ഇതെല്ലാം ബ്രഹ്മത്തിൽനിന്നുണ്ടാകുന്നതുമാകുന്നു. അതി നാൽ എല്ലാം പരമമായ അമൃതമായ ബ്രേഹ<sup>്</sup>മംതന്നെ. ഈ ബ്രഹ്മം താൻതന്നെയാണെന്നും, ഇതുതന്നെയാണു സർവപ്രാണി കളുടെയും ഹൃദയമാകുന്ന ഗുഹയിൽ സ്ഥിതിചെയ്യുന്നതെന്നും അറിയുന്നവൻ ജിവിച്ചിരിക്കുമ്പോഠം തന്നെ മരിച്ചതിൻെറ ശേഷമല്ല....,കെട്ട പോലെ ദൃഢമായ അവിദ്യാവാസനയേ നശിപ്പിക്കുന്നു.

അഥർവവേദത്തിലു⇔പ്പെട്ട മണ്ഡകോപനിഷത്തിൽ, രണ്ടാം മുണ്ടകത്തിലെ ഒന്നാംഖണ്ഡം കഴിഞ്ഞു.



രണ്ടാം മൂണ്ഡകത്തിൽ രണ്ടാം ഖണ്ഡം.

മത്രം –ആവിഃ സന്നിഹിതം ഗുഹാചരം നാമ മഹത്പദ, മത്രൈതത് സമപ്പിതം, ഏജത് പ്രാണന്നിമിഷച്ചയ; ദേതജ്ജാനഥ സദസ, ദാരേണ്യം, പരം വിജ്ഞാനാദ്യദ്ചരിഷം പ്രജാനാം. 1

ഗുഹാചരം നാമ <u>ഗൂഹാചരമെന്നു (</u> എഹയിൽ) ചരി ക്ഷന്നതെന്നു പ്രസിദ്ധപ്പെട്ട മഹത് പദം <u>വലിയപദ(പ്രാപ്തിസ്ഥാന)മായ ഈ</u> ബ്രഹ്മം

```
*ആവിഃസന്നിഹിതം = വെളിവായി സന്നിഹിതമായിരിക്കുന്ന
ഏജത്
                 — ഏജത്തായിട്ടം—ചലിക്കുന്നതായിട്ടം
പ്രാണത
                 — പ്രാണിക്ക(ശ്വാസോച്ഛ്വാസംചെയ്യ്)ന്ന
                   തായിട്ടം
നിമിഷത%
                 💳 നിമേഷക്രിയയോടുകൂടിയതായിട്ടം
തയു (അധ്നീ)
                 <u> —</u> എന്തെല്ലാം ഉണ്ടോ?
ഏതത്
                 — ഇതെല്ലാം
                 💳 ഇതിൽ 🗕 ഈ പദത്തിൽ
അത്ര
                 — സമപ്പിക്കപ്പെട്ടിരിക്കുന്നു.
സമപ്പിതം
                 — ഏതൊരു പദം,
                 💳 മൃത്തവും അമൃത്തവും (സ്ഥൂലവും
സദസത°
                    സൂക്ഷൂവും) ആയിട്ടുള്ളതും
വരേണ്യം
                 <u>     എല്ലാവക്കം വരിക്കപ്പെടേണ്ടത</u>്രം,
പ്രജാനാം
                 == പ്രജകളുടെ
വിജ്ഞാനാത്
                 💳 വിജ്ഞാനത്തിൽനിന്നു
പരം
                 വരിഷം
                 <u>       വരിഷ്യം     എല്ലാ    പദാത്ഥങ്ങളിലും    </u>
                    വച്ചു ഏററവും ശ്രേഷ്ഠവും ആകുന്നുവോ.
തത° ഏതത°
                 🕳 അങ്ങനെയുള്ള ഈ പദത്തെ
```

ജാധന = ധ്യജാം അറിത്നിശ്യ! = അങ്ങധനത്ത് ഈ പദം

ഭാഷ്യം--അത്രപമായി അക്ഷരത്തെ ഏതുപ്രകാരത്തിലാണ് അറിയേണ്ടതെന്നു പറയുന്നു: — ഇതു വാക്ഷ് (—വാഗി ന്ദ്രിയം) മുതലായ, അടുത്തിരിക്കുന്ന ഉപാധികളെക്കൊണ്ടു വെ ളിവായി ജ്വലിക്കുന്ന്--ശബ്ദാദികളെ അറിഞ്ഞുകൊണ്ടിരിക്കു ന്നതുപോലെയിരിക്കുന്നു. ദർശനം, ശ്രവണം, മനനം, വിജ്ഞാനം മുതലായ ഉപാധിധർമ്മങ്ങളാൽ എല്ലാ പ്രാണികളുടെയും എദയത്തിൽ വെളിപ്പെട്ടുകാണുന്നു എന്നു സാരം. ഇങ്ങനെ ഏദയത്തിൽ വെളിപ്പെട്ടുസ്ഥിതിചെയ്യുന്ന ഈ ബ്രഹ്മം ഗുഹാച രമന്നു പ്രസിദ്ധപ്പെട്ടിരിക്കുന്നു. ദർശനം, ശ്രവണം മുതലായ പ്രകാരങ്ങളിൽ ഗുഹയിൽ (എദയത്തിൽ) ചരിക്കുന്നതെന്നാകുന്നു അതിൻറെ അത്ഥം. അതു് എല്ലാത്തിനേക്കാളം മഹത്തായതുകൊണ്ടു മഹത്തെന്നം, എല്ലാവരാലും പദിക്ക (—ഗമിക്ക) പ്രെടുന്നതുകൊണ്ടു പദമെന്നും പറയപ്പെടുന്നു. അതു മഹത്തായ

<sup>🔻</sup> ആവിഃ എന്ന ശബ°ദം വെളിവായിട്ടെന്നർത°ഥമായ ഒരു നിപാതമാണ° .

പദമാണെന്നു പറയുന്നതു° എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ, പക്ഷി മുത ലായ ചലിക്കുന്ന വകകളം, മനുഷ്യർ മുതലായ ശ്വാസോച്ഛ്വാ ജന്തുകളം, നിമേഷക്രിയ (\_\_കണ്ണടയ്ക്ക) സംചെയ്യന്ന ഉള്ളവയും ഇല്ലാത്തവയും, എന്നുവേണ്ട, ഈ ജഗത്തെല്ലാം, രഥ ചക്രത്തിൻെറ നാഭിയിൽ ആരക്കാലുകരം എന്നപോലേ -ബ്രഹ്മത്തിൽത്തന്നെയാണു പ്രവേശിപ്പിക്കപ്പെട്ടിരിക്കുന്നത്<sup>ം</sup>. അല്ലയോ ശിഷ്യരേ! ഇങ്ങനെ എല്ലാററിനും ആസ്പദമായിട്ടുള്ള ഈ ബ്രഹ്മം നിങ്ങളുടെ ആത്മാവായിട്ടുള്ളതാണെന്നറിയുവിൻ! അതു സദസത്സചര്രപമാകുന്ന. മൂത്തമോ, അമൂത്തമോ, സ<sup>ം</sup>ഥൂ ലമോ, സൂക്ഷ്മമോ, അതല്ലാതെ വേറേയില്ല. നിത്യമായതു കൊണ്ട്°, എല്ലാവക്കം പ്രാത്ഥിക്കപ്പെടേണ്ടതും അതുതന്നെയാ ണം'. അതു പ്രജകളടെ വിജ'ഞാനത്തിൽനിന്നു ദൂരത്തിൽ സ്ഥിതിചെയ്യുന്നു. ലൌകികവിജ്ഞാനത്തിന് അഗോചര മെന്ന സാരം. മന്ത്രത്തിൽ, 'പ്രജാനാം' എന്ന പദം 'വിജ'ഞാ നാത<sup>ം</sup>' എന്നതിന മമ്പിൽചേർത്തന്വയിക്കേണ്ടതാണം'. ശ്രേ ഷ്യങ്ളായിട്ടുള്ള എല്ലാ പദാത്ഥങ്ങളിലുംവച്ച് ഏററവും ശ്രേഷ്യ മായിട്ടുള്ളതു<sup>്</sup> ആ ബ്രഹ്മം ഒന്നുതന്നെയാകുന്നു. എന്തെന്നാൽ അതിനു യാതൊരു ടോഷവുമില്ല.

മന്ത്രം--യദച്ചിമ,ദ്യദണഭ്യോ ƒ ണ ച, യസൂിൻ ലോകാ നിഹിതാ ലോകിനശ്ച; തദേതദക്ഷരം ബ്രഹ്മ; സപ്രാണ,സ്തദ വാങ്മനഃ; തദേതത്സത്യം,തദമൃതം, തദേചലാവ്യം സോമ്യ, വിദ്ധി. 2

യത<sup>°</sup> = യാതൊന്ന<sup>°</sup> - അം'പിയോ

1 അച്ചിമത<sup>ം</sup> — അച്ചിസ്സോ (ദീപ്ലിയോ)ടുകൂടിയതായിരി കുന്നുവോ,

യത് — യാതൊന്നു

അണഭ്യഃ — അണക്കളെക്കാ∞ — സൂക്ഷുങ്ങളായ ചാമ

മുതലായവയെക്കാരം.

അണ = അണവായിരിക്കുന്നുവോ,

യസ്മിൻ <u>—</u> യാതൊന്നിൽ ലോകാഃ <u>—</u> ലോകങ്ങളം

<sup>1 &#</sup>x27;അർച്ചിഷ°മത്' എന്നാണു ലൌകികപ്രയോഗം.

ലോകിനഃച — ലോകികളം ലോകനിവാസികളം

നിഹിതാഃ = നിഹിതങ്ങളായിരിക്ഷന്നുവോ = സ്ഥിത

ങ്ങളായിരിക്കുന്നുവോ,

തത<sup>്</sup> ഏതത<sup>്</sup> — അങ്ങനെയുള്ളതാകുന്നു. അക്ഷരം ബ്രഹ്മ = അക്ഷരമായ ബ്രഹ്മം.

സഃ = അതാണ<sup>o</sup>, പ്രാണഃ = പ്രാണൻ.

തത് ഏതത് — അങ്ങനെയുള്ള ഈ ബ്രഹ്മം

സത്യം — സത്യമാകന്ന — പരമാത്ഥമായിട്ടുള്ളതാക

m.

തദ് \_\_ അതു

അമൃതം = അമൃതമാകുന്ന —നശിക്കാത്തതാകുന്നു.

തദ് — അതു

വേദ്ധവ്യം = വേധിക്കപ്പെടേണ്ടതാകുന്ന. ഹേസോമ്യ = അല്ലയോ പ്രിയദർശന!

വിദ്ധി — വേധിക്കുക! — അതിൽ മനസ്സിനെ ഏകാ

ഗ്രമാക്കി നിത്തുക.

ഭാഷ്യം — എന്നു മാത്രമല്ല, ആ ബ്രഹ്മം ദീപ്ലിയോടു കൂടിയതാകുന്നു. അതിൻെറ ദ"പ്ലികൊണ്ടാൺ' ആദിത്യാദി കരംക്കു ദീപ്തിയുണ്ടാകുന്നതു്. അതു് സൂക്ഷൂങ്ങളായ ചാമ മുത ലായവയെക്കാരം സൂക്ഷ<sup>്</sup>മതരമാകുന്നു. 'ച' എന്നുള്ള ശബ്ദം കൊണ്ട°, സ്ഥൂലങ്ങളായ പ്രഥിവ്യാദികളെക്കാര സ്ഥൂലതര വുമാകുന്നു എന്നറിഞ്ഞുകൊള്ളണം. ഭൂർല്ലോകം മുതലായ ലോ കങ്ങളം, ആ ലോകങ്ങളിൽ വസിക്കുന്ന മനുഷ്യാദികളം ആ സ്ഥിതിചെയ്യുന്നത്ര°. സവ്ത്തിനും ബ്രഹ<sup>്</sup>മത്തിൽ ആണ ആശ്രയം ചൈതന്യമാണെന്നുള്ളതു പ്രസിദ്ധമാണല്ലോ. ഇപ്ര കാരം എല്ലാററിനും ആശ്രയമായിട്ടുള്ളതാണും അക്ഷരമായ ഈ ബ്രഹ്മം. പ്രാണനും, വാക്കും, മനസ്സും, എല്ലാ കരണങ്ങളും അവയുടെ ഉടമസ്ഥരും എല്ലാം ആ ബ്രഹ്മംതന്നെ പ്രാണേ ന്ദ്രിയാദികളുടെ സങ്<sup>ര</sup>ഘാതം ചൈതന്യത്തെ ആശ്രയിച്ചാണ ലോ സ്ഥിതിചെയ്യുന്നതു<sup>ം</sup>. ''പ്രാണസ്യ പ്രാണഃ'' (ബേഹ<sup>ം</sup>മം പ്രാണൻെ പ്രാണനാകുന്നു) ഇത്യാദി വേറേ ശ്രുതിയിലും പറ

3

ഞ്ഞിട്ടുണ്ട്. ഇപ്പകാരം പ്രാണാദികളുടെ ഉള്ളിലുള്ള ചൈത ന്യമായ ഈ അക്ഷരം പരമാത്ഥസ്വരൂപവും, അതുകൊണ്ടു നാശമില്ലാത്തതുമാകുന്നു. അതിനെ മനസ്സുകൊണ്ടു താഡിക്ക ണം; അതിൽ മനസ്സിനെ ഏകാഗ്രമാക്കി നിത്തേണ്ടതാനെന്നു സാരം. അതിനാൽ, അല്ലയോ പ്രിയദർശന! അക്ഷരത്തിൽ മനസ്സിനെ ഏകാഗ്രമാക്കുക.

മത്രം — ധന്ദർഗ്ഗഹീതെചൗപനിഷദം മഹാസ്ത്രം ശരംഹ്യപാസാനിശിതം സംധയീത; ആയമ്യ തദ<sup>്</sup>ഭാവഗതേന ചേതസാ ലക്ഷ്യം തദേവാക്ഷരം സോമ്യ! വിദ്ധി!

ഔപനിഷദം — ഔപനിഷദമായ

ഉപാസാനിശിതം 🕳 ഉപാസാനിശിതമായ

**ശരം** = ശരത്തെ

ആയമ്യ = ആയമിച്ചിട്ട്

ചേതസാ <u>—</u> ചേതസ്സകൊണ്ട്

തത് അക്ഷരം ഏവ<u>—</u> ആ അക്ഷരംതന്നെയായ

ലക്ഷ്യം <u>ല</u>ക്ഷ്യത്തെ വിദ<sup>്</sup>ധി <u></u>വേധിക്കുക

ഭാഷ്യം —ഔപനിഷദം — ഉപനിഷത്തുകളിൽ പ്രസി ദ്യമായിട്ടുള്ള്. മഹാസ്ത്രം — വലിയ അസ്ത്രം. ധന്മസ്ത്ര് — വില്ല്. ഉപാസാനിശിതം — ഉപാസകൊണ്ടു നിശിതം. ഉപാസ—ഉപാസനം—എപ്പോഴുമുള്ള അഭിദ്ധ്യാനം. നിശിതം—മൂച്ച്പിടിപ്പിക്കപ്പെട്ടത്ര്. സംധാനംചെയ്ത — തൊടുക്കുക. തദ്ഭാവഗതം — അതിൽ ഭാവത്തെ പ്രാപിച്ചിട്ടുള്ള്ത്ര്. അത്ര— ബ്രഹ്മം. ഭാവം—ഭാവന. ചേതസ്ത്ര്—മനസ്ത്ര്. ലക്ഷ്യം— ലാക്ക്ര്. വേധിക്ക—താഡിക്കം.

എങ്ങനെയാണ വേധിക്കേണ്ടതെന്നു പറയുന്ന — ഉപനി ഷത്തുകളിൽ പ്രസിദ്ധമായ മഹാസ്ത്രമായ വില്ലെടുത്തു്, എപ്പോഴുമുള്ള അഭിധ്യാനംകൊണ്ടു മൂർച്ചുകൂട്ടിയിട്ടുള്ള ശരത്തെ അതിൽ തൊടുക്കണം. അനന്തരം അതിനെ ആകർഷണംചെ യ്യണം: ഇന്ദ്രിയങ്ങളേയും അന്തഃകരണത്തേയും അവയുടെ വിഷയങ്ങളിൽനിന്നു പിൻവലിച്ചു, ലക്ഷ്യത്തിന് അഭിമുഖങ്ങളാക്കിവയ്ക്കുണമെന്നു സാരം. അല്ലാതെ കൈകൊണ്ടു വില്ലവലി ക്കുന്നതുപോലെ വലിക്കയല്ല, അനന്തരം ആ അക്ഷരബ്രഹ്മ മാകുന്ന ലക്ഷ്യത്തിൽ ഭാവനയോടുകൂടിയ അന്തഃകരണംകൊണ്ടു് ആ ലക്ഷ്യത്തെ വേധിക്കുക.

മന്ത്രം: പ്രണവോ ധന്ദു, ശരോഹ്യാത്മാ, ബ്രഹ്മ തല്ലക്ഷ്യമുച്യത്തേ; അപ്രമത്തേന വേദ്ധവ്യം; ശരവത്തന്മയോ ഭവേത്

4

പ്രണവഃ — പ്രണവം ധനഃ — ധനസ്സം ആത്മാ = ആത്മാവു് ശരഃ ഹി — ശരവുമാകുന്ന ബ്രഹ്മ — ബ്രഹ്മം

തല്ലക്ഷ്യം = അതിൻെറ ലക്ഷ്യമെന്ന് — ആ ശരത്തി

ൻെറ ലാക്കെന്നു

ഉച്യതേ = പറയപ്പെടുന്നു

ശരവത° = ശരംപോലെ

തന്മയഃ = തന്മയനായിട്ടു—ലക്ഷ്യമയനായിട്ട

ഭവേത് — ഭവിക്കം – തീരും.

ഭാഷ്യം--മുമ്പു പറഞ്ഞ ധനുസ്സ മുതലായവ ഏതെല്ലാ മെന്നു പറയുന്നു--ധനുസ്സെന്നു പറഞ്ഞതു് ഓംകാരത്തെയാണു്. ലാക്കിൽ ശരം പ്രവേശിക്കുന്നതിനു കാരണം വില്ലാണല്ലോ. അതുപോലെ, ആത്മാവാകുന്ന ശരം അക്ഷരമാകുന്ന ലക്ഷ്യ ത്തിൽ പ്രവേശിക്കുന്നതിനു ഓംകാരം കാരണമാകുന്നു. പ്രണവം

അഭ്യസിച്ചകൊണ്ടിരുന്നാൽ, ആ പ്രണവം ആലംബനമായി ട്ടുള്ള ആത്മാവു സംസ്സരിക്കപ്പെടുകയും, അതു<sup>ം</sup>, വില്ലിൽനിന്നു പായുന്ന അമ്പു ലാക്കിൽ പ്രവേശിക്കുന്നതുപോലെ, പ്രതിബ സംകൂടാതെ അക്ഷരബ്രഹ്മത്തിൽ പ്രവേശിക്കയുംചെയ്യ അതിനാൽ ഓംകാരം, ധനസ്സിനെപ്പോലെയായതു m. കൊണ്ടു, ധനുസ്സെന്നു പറയപ്പെടുന്നു. ശരമെന്നു പറയുന്നതു്, ശരീരോപാധിയോടുകൂടിയ--ജലം മുതലായതിൽ സൂര്യാദിക≎ എന്നപോലെ ഈ ദേഹത്തിൽ പ്രവേശിച്ച<sup>ം</sup> എല്ലാ ങ്ങ≎ക്ങ സാക്ഷിയായിരികുന്ന-പരൻതന്നെയാണം്. പരൻ, താൻതന്നെയായ അക്ഷരബ്രഹ്മത്തിൽ ശരംപോ ലെ അപ്പിക്കപ്പെടുന്നതുകൊണ്ടാണം′ ആത്മാവു ശരമെന്ന പറ ഞ്ഞതു°. മനസ്സിനെ ഏകാഗ്രമാക്കുന്നവക്ക്° ആത്മാവുതന്നെയാ യി കാണപ്പെടുന്നതുകൊണ്ട°, ബ്രഹ°മത്തെ ആ ശരത്തിൻെറ ലാക്കെന്നു പറയുന്നു. ബാഹ്യവിഷയജ്ഞാനം,തൃഷ്ണ, പ്രമാദം ഇവയൊന്നുംകൂടാതെ ഏകാഗ്രപിത്തനായും എല്ലാത്തിലും വിര ക്തനായും ജിതേന്ദ്രനായും ഇരുന്നുകൊണ്ടുവേണം ആ ലക്ഷ്യത്തെ വേധിക്കുവാൻ. ലക്ഷ്യത്തെ വേധിച്ചുകഴിഞ്ഞാൽ ശരംപോലെ തന്മയനായിത്തീരും. ശരം ലക്ഷ്യത്തോടുചേർന്നു<sup>ം</sup> ഒന്നായിത്തീ രുന്നതുപോലെ, ദേഹം മുതലായവയിൽ ആത്മാവെന്നുള്ള ബോ അക്ഷരവും താനും ഒണെന്നുള്ള അനഭവമാകുന്ന ധംനീങ്ങി, 4 ഫലം സിദ്ധിക്കമന്നു സാരം.

> മത്രം – യസൂിൻ ദ്യൗഃ പ്ലഥിവീ ചാന്തരിക്ഷ-മോതം മനഃ സഹ പ്രാണൈശ്ച സവൈഃ; തമേവൈകം ജാനഥാ ∫ ∫ ത°മാന;-മന്യാവാചോ വിമഞ്ചഥാമൃതസ്യൈഷ സേതുഃ. 5

<u> ഓതമായിരിക്കുന്നുവോ സമർപ്പിക്ക</u> ഓതം പ്പെട്ടിരിക്കുന്നുവോ, 💳 ഏകനായ 🕳 അദ്വിതീയനായ ഏകം തം ഏവ 💳 അവനെത്തന്നെ 🗕 ആ അക്ഷരനായ പുരുഷനെത്തന്നെ — ആത്മാവെന്ന് = നിങ്ങളടേയും മറെറ ആത്മാനം ല്ലാപ്രാണികളടേയം പ്രത്യൿസ്വരൂപ മെന്നു<sup>ഠ</sup> ജാനഥ — അറിയുവിൻ! അന്യാഃ വാചഃ ളായ മററുവാക്കുകളെ

വിമഞ്ചത! — വിടുവിൻ!

സേതുഃ <u>—</u> ചിറ<u>—</u>വഴി ഏഷഃ <u>—</u> ഇതാകുന്നു.

ഭാഷ്യം--അക്ഷരബ്രഹ്മത്തെത്തന്നെ, മനസ്സിലാക്കുവാൻ പ്രയാസമുള്ളതുകൊണ്ടു നല്ലവണ്ണം മനസ്സിലാകുന്നതിനായി, വീണ്ടും വീണ്ടും പറയുന്നു: — അല്ലയോ ശിഷ്യരേ! ഏതു് അക്ഷ രനായ പുരുഷനിലാണോ ദ്യോവും, പ്ലഥിവിയും, അന്തരീക്ഷ വം, മറെറല്ലാ കരണങ്ങളോടുംകൂടി മനസ്സം സമപ്പിതമായിരി ക്കുന്നതും, സവാശ്രയനായും അദ്വിതീയനായും ഉള്ള ആ പുരു ഷൻ തന്നെയാണു നിങ്ങളുടേയും മറെറല്ലാപ്രാണികളുടേയും പ്രത്യൿസ്വരൂപമെന്നറിഞ്ഞു° അപരവിദ്യാരൂപങ്ങളായ മററ ള്ളവാക്കുകളെ വിട്ടുകളയുവിൻ! ആ വാക്കുകരം വെളിപ്പെടുത്തു ന്നതെല്ലാം കർമ്മങ്ങളം അവയ്ക്കുള്ള സാധനങ്ങളുമാണ്യ. മോക്ഷ പ്രാപ്തിക്കുള്ള സേതുവാകട്ടെ, ഈ ആത്യമജ്ഞാനമാകുന്നു. സം സാരമഹോദധിയേ തരണംചെയ്യുന്നതിനു ഹേതുവാകയാൽ ആണ് ആത്മജ്ഞാനത്തെ സേതുവെന്നുപറഞ്ഞതു്. ഈ അത്ഥ ''തമേവവിദിത്വാ f തിമൃത്യ മേതിനാന്യഃ പന $^{
m c}$ ഥാ വിദ്യതേ $\int$ യനായ $^{,,}$  (അവനെത്തന്നെ അറിഞ്ഞാലേ മരണമി ല്ലാത്ത പദത്തെ പ്രാപിക്കയുള്ള അതിൽ എത്തുന്നതി**ന വേറേ** വഴിയില്ല) എന്നു വേറേ ശ്രുതിയുമുണ്ടും.

മത്രം —അരാ ഇവ രഥനാഭൌ സംഹതാ യത്ര നാഡ്യഃ സ ഏഷോ ƒ ന്തശ്ചരതേ ബഹുധാ ജായമാനഃ ഓമിത്യേവം ധ്യായഥ ആത°മാനം സ്വസ്തി വഃ പരായ തമസഃ പരസ്താത°. 6

രഥനാഭൌ <u>—</u> രഥനാഭിയിൽ ₌ രഥചക്രത്തിൻെറ കടത്തിൽ

അരാഃ ഇവ — അരങ്ങ (=ആരക്കാലുക ം) എന്ന

പോലെ

യത്ര — എവിടെ = ഏതു ഹൃദയത്തിൽ

നാഡ്യഃ = നാഡിക∞

സംഹതാഃ — സംഹതങ്ങളായിരിക്കുന്നുവോ — ഒരുമി

ച്ചുചേന്നിരിക്കുന്നുവോ

തത്ര = അവിടെ = ആ ഹൃദയത്തിൽ സഃ ഏഷഃ = പ്രകൃതനായ ഈ ആത്മാവും

ബഫ്ധാ — പലപ്രകാരത്തിൽ ജായമാനഃ — ജനിച്ചകൊണ്ട്, അന്തഃ — മദ്ധ്യത്തിൽ

ചരതേ — ചരിക്കുന്ന = വത്തിക്കുന്നു.

തംആത്മാനം — ആ ആത്മാവിനെ 'ഓം'ഇതി ഏവം — 'ഓം' എന്നിങ്ങനെ ധ്യായഥ — ധ്യാനിക്കുവിൻ! വഃ — നിങ്ങരംക്ക്

തമസഃപരസ്താത° = തമസ്സിനപ്പറമുള്ള

സ്വസ്തി = വിഘ്നമില്ലാതിരിക്കട്ടെ!

ഭാഷ്യം — അത്രയുമല്ല, രഥചക്രത്തിൻെറ കുടത്തിൽ ആരക്കാലുകഠം ഒരുമിച്ചുചേരുന്നതുപോലെ, സവ്ദേഹത്തിലും വ്യാപിക്കുന്ന നാഡികഠം ഒരുമിച്ചുചേരുന്ന എദയത്തിൽ മദ്ധ്യ ഭാഗത്ത്ത്, ബുദ്ധിയുടെ ബോധങ്ങഠക്കു സാക്ഷിഭ്രതനായിട്ട് പ്രകൃതനായ ഈ ആത്മാവു വത്തിക്കുന്നു. കാണുകയും, കേഠക്കുകയും, സങ്കല്പിക്കയും, നിശ്ചയിക്കയും ചെയ്തുകൊണ്ടും, അന്തഃകരണമാകുന്ന ഉപാധിയെ അനുസരിക്കുന്നതിനാൽ, ക്രോധം ഹർഷം മുതലായ ബോധങ്ങളെക്കൊണ്ടു പലപ്രകാര

7

ത്തിൽ ജനിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കുന്നതുപോലെയാണു് അവിടെ സ്ഥിതിചെയ്യുന്നതു്. അതുകൊണ്ടാണു്, എഷുനായിത്തീർന്നു, ക്രുദ്ധനായിത്തീർന്നു എന്നൊക്കെ ലൗകികന്മാർ പറയുന്നതു്. അങ്ങനെയുള്ള ആത്മാവിനെ നിങ്ങരം, ഓംകാരത്തെ ആലംബ നമാക്കി, ശാസ്ത്രവിധിയന്മസരിച്ചുള്ള കൽപ്പനയോടുകൂടി ചിന്തിക്കുവിൻ!

ഇത്രയുംകൊണ്ട്, വിദ്വാനായ ആചാര്യൻ ശിഷ്യന്മാക്ക് പറഞ്ഞുകൊടുക്കവാനുള്ള പറഞ്ഞുകൊടുത്തു കഴിഞ്ഞു. ശിഷ്യ ന്മാർ ബ്രഹ്മവിദ്യയെ അറിവാൻ ഇച്ഛയുള്ളവരായിരുന്നതുകൊ ണ്ടു മോക്ഷമാർഗ്ഗത്തിൽ പ്രവർത്തിക്കയും ചെയ്തു. അവക്കു വി ഘ്നം കൂടാതെയുള്ള ബ്രഹ്മപ്രാപ്തിയെ ആചാര്യൻ ആശാസിക്കുന്നു:— ''നിങ്ങയക്കു' അവിദ്യാതമസ്സിനപ്പുറത്തും' സംസാരമഹോദധിയുടെ മറുകരയിൽ എത്തുന്നതിനു്—ബ്രഹ്മ സ്വര്യപന്മാരായിത്തീരുന്നതിനു — വിഘ്നം കൂടാതിരി ക്കട്ടെ!''

> മത്രം – യഃ സവ്വജ്ഞഃ സവ്വവിദ്, യസൈൃഷ മഹിമാ ളവി, ദിവ്യേ ബ്രഹ്മപുരേ ഹ്യേഷ വ്യോമ്ന്യാത്മാ പ്രതിഷ്ഠിതഃ, മനോമയഃ പ്രാണശരീരനേതാ പ്രതിഷ്ഠിതോ ƒ ന്നേ ഹൃദയം സംനിധായ, തദ്വിജ്ഞാനേന പരിപശ്യന്തി ധീരാ ആനന്ദരൂപമമൃതം യദ്വിഭാതി.

യഃ — ആത്യ

സർവജ്ഞഃ — സർവത്തേയും സാമന്യത്രപത്തിൽ അ

റിയുന്നവനും

സർവവിത് — സർവത്തേയം വിശേഷര്രപത്തിൽ

അറിയുന്നവനം ആകുന്നുവോ,

ഏഷഃ <u>ഇത</u>°<u>ഇ</u> പ്രസിദ്ധമായിട്ടുള്ളത്

മഹിമാ — മഹിമാവാകുന്നുവോ,

സഃ ഏഷഃആത്മാ 🚃 അങ്ങനെയുള്ള ഈ ആത്രാവും

ദിവേൃ ബ്രഹ്മപുരേ കത്തിലുള്ള — വ്യോമത്തിൽ—ആകാശത്തിൽ വേ്യാമ°നി — പ്രതിഷിക്കപ്പെട്ടിരിക്കുന്നവനം. പ്രതിഷ്പിതഃ 🚃 മനോമയനം മനോമയഃ പ്രാണശരീരനേതാ 🕳 പ്രാണൻേറയും സൂക്ഷൂശരീരത്തിൻേറയും നേതാവും ആകുന്നു. = അന്നത്തിൽ = പിണ്ഡ(സ്ഥൂലശരീര) അനേ രൂപമായ അന്നത്തിൽ 😑 ഹൃദയത്തെ 🗕 ബുദ്ധിയെ എദയം — സംനിധാനംചെയ്തിട്ട് = വേണ്ടംവണ്ണം സംനിധായ സ്ഥാപിച്ചിട്ട്, = പ്രതിഷിതനായിരിക്കുന്ന = സ്ഥിതി പ്രതിഷ്യിതഃ ചെയ്യുന്നു തത° 🕳 അതിനെ <u>—</u>ആ ആത്മതത്ത്വത്തെ ധീരാഃ **–** ധീരന്മാർ **ചവിവേകിക**∞ — വിജ്ഞാനംകൊണ്ട° =വിശിഷ്യമായ വിജ്ഞാനേന ജ<sup>ം</sup>ഞാനം കൊണ്ട് പരിപശ്യന്തി — കാണുന്നു — അറിയുന്നു യത് == അതു ആനന്ദരൂപം 💳 ആനന്ദത്രപമായം == അമൃതമായും അമൃതം <u> —</u> വിഭാനംചെയ്യുന്നതാണം" <u>= വിശേഷി</u> വിഭാതി ച്ച് തന്നിൽ തന്നെ എപ്പോഴം വിളങ്ങ ന്നതാണം

ഭാഷ്യം —പരവിദ്യയ്ക്ക് വിഷയമെന്നും, അവിദ്യയാകുന്ന തമസ്സിൻറെ അപ്പറത്തു സംസാര മഹോദധിയേക്കടന്നു പ്രാപി ക്കേണ്ടവനാണെന്നും പറഞ്ഞതു് ആരേയാണോ, അവൻ സാമാ നൃരൂപത്തിലും വിശേഷരൂപത്തിലും സവത്തേയും അറിയുന്ന വൻ ആകുന്നു. അവൻെറ മഹിമാവു ഭൂമിയിൽ പ്രസിദ്ധമായിരി കുന്നും. ദ്യോവുംഭൂമിയും അവൻറെ ശാസനം കൊണ്ടു സ്ഥാനം തെറ്റാതെ നിൽക്കുന്നു. സൂര്യചന്ദ്രന്മാർ അവൻറ ശാസനം അനസ്സരിച്ചതീച്ചക്രുപോലെ എപ്പോഴും ചുററിക്കൊണ്ടിരിക്കു ന്നു. സരിത്തുകളും സാഗരങ്ങളും തങ്ങളുടെ അതിരുകളെ അതി ക്രമിക്കാതിരിക്കുന്നതു് അവൻെറ കൽപ്പനയാലാണു്. സ്ഥാ വരങ്ങളും ജംഗമങ്ങളും നിയമേന പ്രവർത്തിക്കുന്നതും അവൻെറ ആജ് ഞകൊണ്ടുതന്നെ. ഋതുക്കളും അയനങ്ങളും സംവത്സരങ്ങ ളം അവൻെറ ശാസനത്തെ അതിക്രമിക്കുന്നില്ല. അതുപോലെ, കത്താക്കളും, കർമ്മങ്ങളും, ഫലങ്ങളും അവൻെറ ശാസനത്താൽ തങ്ങഠംക്കുള്ള കാലംതെററിയ്ക്കുാതിരിക്കുന്നു. ഭൂമിയിലൂള്ള ഈ മഹിമാവെല്ലാം ആരുടേതോ, ആ സർവജ<sup>ം</sup>ഞനായ ദേവൻ ബുദ്ധിയുടെ പ്രത്യയങ്ങളാൽ ദ്യോതിപ്പിക്കപ്പെടുന്ന ബ്രഹ്മപര ത്തിൻെറ, അതായതു° ചൈതന്യസ്വരൂപത്തിൽ ബ്രഹ്മം നിത്യ വം അഭിവ്യക്തമാവുന്നതുകൊണ്ട ബ്രഹ്മപുരമെന്നു വിളിക്കപ്പെ ടുന്ന ഹൃദയപുണ്ഡരീകത്തിന്റെ,മദ്ധ്യത്തിൽ ഉള്ള ആകാശത്തിൽ പ്രതിഷിതനായിരിക്കുന്നു. പ്രതിഷ<sup>്</sup>ഠിക്കപ്പെട്ടിരിക്കുന്നതു പോലെ അനഭവപ്പെടുന്നു എന്നു സാരം. ഇപ്രകാരമല്ലാതെ, ആകാശംപോലെ സവ്വ്യാപിയായ പദാത്ഥത്തിന ഗമനമോ ആഗമനമോ പ്രതിഷ<sup>ം</sup>ായോ സംഭവിക്കയില്പല്ലോ. അവിടെ സ്ഥിതിചെയ്യുന്ന ആ ആത്മാവു മനോവ്യത്തികളെക്കൊണ്ടു മാത്രം വെളിപ്പെട്ടന്നതിനാൽ മനസ്സാകുന്ന ഉപാധിയോടുകൂടി യിരിക്കുന്നതുകൊണ്ടു മനോമയനാകുന്നു. പ്രാണനേയും സൂക്ഷ്മ ശരീരത്തേയും, ഒരു സ്ഥൂലശരീരത്തിൽനിന്നു മറെറാന്നിലേ ക്കു നയിക്കുന്നതു് ഇവനാണു്. ഇവൻ ഹൃദയപുണ്ഡരീകത്തിന കത്തുള്ള ആകാശത്തിൽ ബുദ്ധിയെ സ്ഥാപിച്ചിട്ട്, ഭുജിക്കുന്ന അന്നത്തിൻെറ പരിണാമവും, പ്രതിദിനം വർദ്ധിക്കുന്നതും ക്ഷയിക്കുന്നതുമായ സ<sup>ം</sup>ഥൂലശരീരരൂപമായ അന്നത്തിൽ സ്ഥിതിചെയ്യുന്നു. ആത്മാവുസ്ഥിതിചെയ്യുന്നു എന്നുളളതു ബുദ്ധിയെ സ്ഥാപിക്കമാത്രമാകുന്നു. വാസ്തവത്തിൽ ആത്മാ വിൻെറ സ്ഥിതി അന്നത്തിൽ അല്ലല്ലോ. വിവേകിക∞, ശാ സ്ത്രതാലും ആ ആചാര്യൻെറ്റ് ഉപദേശത്താലും ഉണ്ടായിട്ടുള്ളതും ശമം, ദമം, ധ്യാനം, എല്ലാത്തിലും ഉള്ള വിരക്തി ഇവകൊണ്ട വദ്ധിച്ചിട്ടുള്ളതുമായ വിശിഷ്ടമായ ജ്ഞാനംകൊണ്ട്<sup>°</sup>, എല്ലാ അനർത്ഥങ്ങളും നീങ്ങിയതും, യാതൊരു ആയാസവുമില്ലാത്ത തും ആയ ആനന്ദരൂപമായ അമൃതമായി അവനവനിൽത്ത ന്നെ വിളങ്ങുന്ന ആ ആത്മതത്ത്വത്തെ എല്ലായിടത്തും നിറഞ്ഞി രിക്കുന്നതായി കാണന്നു. 7

മത്രം--ഭിദ്യതേ ഹൃദയഗ്രന്ഥി-ശ<sup>്</sup>ഛിദ്യന്തേ സവ്സംശയാഃ ക്ഷീയന്തേ ചാസ്യ കർമ്മാണി തസ്മിൻ ദ്വഷ്ടേ പരാവരേ.

8

പരാവരേ = പരാവരനായ — പരനം അവരനമായുള്ള

തസ്തിൻ — അവൻ—ആ പുരുഷൻ

ദ്ദഷ്ടേ ≘ ദൃഷ്യനാകമ്പോരം—കാണപ്പെടുമ്പോരം

എദയ ഗ്രന്ഥിഃ — എദയത്തിന്റെ കെട്ട്യ°— അവിദ്യാവാസന

കളടെ സമൂഹമായ കാമം

സവ്സംശയാഃ 😑 എല്ലാ സംശയങ്ങളും

ഛിദ്യന്തേ = അറുപോകുന്നു

അസ്യ <u>ഇ</u>വൻെറ കർമ്മാണി <u>ക</u>ർമ്മങ്ങ

ക്ഷീയന്തേ ച 😑 ക്ഷയിക്കയും ചെയ്യുന്നു.

ഭാഷ്യം--ഈ പരമാത്മജ്ഞാനത്തിന്റെ ഫലം പറയു ന്നു--കാരണരൂപത്തിൽ പരനായം കാര്യരൂപത്തിൽ അവരനാ യും സംസാരഹീനനായും സവ്ജ്ഞനായുമുള്ള പുരുഷനെ, താൻ തന്നെ എന്നു സാക്ഷാൽ കാണമ്പോരം, അവിദ്യാവാസനക ളടെ സമൂഹമാകുന്ന സ്വരൂപത്തോടുകൂടിയതും ബുദ്ധിയെ ആശ്ര യിച്ചിരിക്കുന്നതുമായ കാമം--ഇതാണം' ഹൃദയത്തിന്റെ കെട്ടെ ന്നപറയുന്നത്ല്--നശിക്കം. (''കാമായേ ∫ സ്യഹൃദിശ്രിതാഃ'' എന്നു വേറേ ശ്രതിയുള്ളതുകൊണ്ടും, ഈ കാമം ബുദ്ധിയേത്ത ന്നെയാണം' ആശ്രയിച്ചിരിക്കുന്നതും'; ആത്മാവിനെയല്ല) ലൗകി കന്മാകും ജ്ഞേയങ്ങളായ വിഷയങ്ങളപ്പററി, ഗംഗാപ്രവാ ഹംപോലെ തുടന്നുകൊണ്ടിരിക്കുന്ന സംശയങ്ങളെല്ലാം അററു ഇപ്രകാരം അവിദ്യാനിവ്വത്തിയം സംശയവിച്ഛേ പോകം. ദവും വന്നിട്ടുള്ള പുരുഷന്റെ കർമ്മങ്ങറം എല്ലാം ക്ഷയിക്കും. വിജ്ഞാനോൽപ്പത്തിക്കുമ്പുള്ളവയും, ജന്മാന്തരത്തിൽ ഉള്ളവ യം, ജ'ഞാനോൽപത്തിയോടൊരുമിച്ചതന്നെ ഉണ്ടായിട്ടുളള വയുമായി, ഫലം ആരംഭിക്കാതെയുള്ള കർമ്മങ്ങളെല്ലാം നശി ക്കുമെന്നു സാരം. എന്നാൽ, ഈ ജന്മത്തിനു കാരണമായ കർമ്മ ങ്ങരം, ഫലം ആരംഭിച്ചവയായതുകൊണ്ടു ക്ഷയിക്കയില്ല.

ഇപ്രകാരം സവ്കർമ്മങ്ങളും ക്ഷയിക്കുമ്പോ≎ സംസാരകാര ണം മുഴുവൻ നശിക്കുന്നതുകൊണ്ടു മുക്തനായിത്തീരുന്നു എന്നു സാരം.

> മത്രം--ഹിരണ്മയേ പരേ കോശേ വിരജം ബ്രഹ്മ നിഷ്ലലം; തച<sup>്</sup>ഛുഭ്രം ജ്യോതിഷാം ജ്യോതി-സൂദ്യദാത്മവിദോ വിദുഃ 9

ഹിരഞ്ജയേ — ഹിരഞ്ജയമായം—ജ്യോതിർമ്മയമായം

പരേ = പരമായം—ഉൽകൃഷ്യമായം ഉള്ള

കോശേ = കോശത്തിൽ = കോശം (ഉറ) പോലെ

യുള്ള ഹൃദയത്തിൽ

വിരജം = വിരജമായം —അവിദ്യാദിദോഷങ്ങളം

പുണ്യപാപങ്ങളാകുന്ന മ**ല**വുമില്ലാ<mark>ത്തതാ</mark>

യും

നിഷ്ലലം — നിഷ്ലലമായം = നിരവയവമായം ഉളള

(ബഹ്മ <u>—</u> ബ്രഹ്മം (വർത്തതേ) <u>—</u> വർത്തിക്കുന്നം.

തദ് <u>അതു്</u>ആ ബ്രഹ്മം, ശുഭ്രം <u>ശു</u>ഭവും <u>ശു</u>ദ്ധവും

ജ്യോതിഷാം 😑 ജ്യോതിസ്സകമാക്കം 😑 അഗ്നി മുതലായവ

യ്ക്കൂം

ജ്യോതിഃ \_\_ ജ്യോതിസ്സം\_\_അവഭാസകവും

ആത്മവിദഃ <u>—</u> ആത്മവിത്തകര∞ = ആത്മാവിനെ

അറിയുന്നുവർ

യത് <u></u> യാതൊന്നിനെ വി**ദ്ദ** <u> അറിയുന്നവോ</u> തത് <u> അത</u>ം ആകുന്നം.

ഭാഷ്യം--ഇനിയുളള മൂന്ന മത്രങ്ങളം മുമ്പു പറഞ്ഞിട്ടുളള തിനെത്തന്നെ ചുരുക്കിപ്പറയുന്നവയാണ്--ബുദ്ധിയുടെ വി ജ'ഞാനമാകുന്ന പ്രകാശത്തോടുകൂടിയിരിക്കുന്നതിനാൽ ജ്യോ തിർമ്മയവും, ആത്മസ്വരൂപത്തെ കാണുന്നതിനുളള സ്ഥാന മായതുകൊണ്ടു വാളാപോലെ ഇരിക്കുന്നതും, എല്ലാററിനും ഉളളിൽ ഇരിക്കുന്നതിനാൽ പരവും ആയ ഹൃദയത്തിൽ ആണ് അവിദ്യ മുതലായ അശേഷദോഷങ്ങളും പുണ്യപാപങ്ങളാകുന്ന മലവുമില്ലാത്തതും, സവാത്മകവും സവ്മഹത്തുമായതുകൊണ്ട് ബ്രഹ്മമെന്നു പറയുന്നതും, നിഷ്കലവു (നിരവയവവു) മായ പരമാത്ഥത്താം സ്ഥിതിചെയ്യുന്നതും. വിരജവും നിഷ്ക്ല ലവുമായതുകൊണ്ട് അതു ശുദ്ധമാകുന്നു. അതാണ് അനി മുത ലായ ജ്യോതിസ്സുകളേയും അവഭാസിപ്പിക്കുന്നതും. അതിനെ മററാരു ജ്യോതിസ്സ് അവഭാസിപ്പിക്കുന്നില്ല. അതിനാൽ അതു പരമായ ജ്യോതിസ്സാകുന്നു. ശബ്ദം മുതലായ വിഷയങ്ങളെ സംബന്ധിച്ചുള്ള ബുദ്ധിയുടെ ബോധങ്ങാക്കും സാക്ഷി ആയ ആത്മാവിനെ അറിയുന്ന വിവേകികാം അതിനെ അറിയുന്നു. അതു പരമായ ജ്യോതിസ്സായതുകൊണ്ട്ര് ആത്മബോധ ഞെ അനുസരിക്കുന്ന അവർ മാത്രമല്ലാതെ, ബാഹ്യങ്ങളായ വിഷയങ്ങളെപ്പററിയുള്ള ബോധങ്ങളെ അനുസരിക്കുന്ന മററുള്ള വർ അതിനെ അറിയുന്നില്ല.

മത്രം – ന തത്ര സൂര്യോ ഭാതി, ന ചന്ദ്രതാരകം, നേമാ വിദൃതോ ഭാന്തി, കുതോ ƒ യമഗ്നിഃ? തമേവ ഭാന്തമനുഭാതി സവം തസ്യ ഭാസാ വിശചമിദം വിഭാതി.

10

തത്ര <u>അതിൽ അവനവൻെ ആത്മാവായിരി</u> കുന്നേ ബ്രഹ്മത്തിൽ

സൂര്യഃ — സൂര്യൻ

ന ഭാതി — ഭാനം ചെയ്യുന്നില്ല —പ്രകാശിക്കുന്നില്ല.

ചന്ദ്രതാരകം <u>ചന്ദ്ര</u>നം നക്ഷത്രങ്ങളും ന ഭാതി <u>ട</u>ഭാനം ചെയ്യുന്നില്ല

ഇമാഃ വിദൃത; 😑 ഈ വിദൃത്തകളം 🗕 ഈ മിന്നലുകളം

ന ഭാന്തി — പ്രകാശിക്കുന്നില്ല

അയം അഗ്നിഃ 😑 ഈ അഗ്നി = നാം കാണുന്ന ഈ അഗ്നി

കതഃ <u>—</u> എവിടെ? സവം <del>–</del> എല്ലാം

തം ഏവ == അവനെത്തന്നെ =- ആ പരമേശചരണത്ത

ന്നെ

അനുഭാതി = അനുസരിച്ച പ്രകാശിക്ഷന്നു.

11

ഇദം സവം \_\_ ഇതെല്ലാം \_\_സൂര്യാദിയായ ജഗത്തെല്ലാം

വിഭാതി 😑 വിശേഷിച്ച ഭാസിക്കന്നു.

ഭാഷ്യം--അതു ജ്യോതിസ്സകഠംക്കും ജ്യോതിസ്സാണെന്നു പറഞ്ഞതു് എന്തുകൊണ്ടാണെന്നു പറയുന്നു: സൂര്യൻ എല്ലാററി പ്രകാശിപ്പിക്കുന്നവനാണെങ്കിലും അവനവൻെ ആത്മാവായ ആ ബ്രഹ്മത്തെ പ്രകാശിപ്പിക്കുന്നില്ല. ആ ബ്രഹ്മത്തിൻെറ ഭാസ്സുകൊണ്ടുതന്നെയാണു<sup>ം</sup> ആത<sup>്</sup>മാവല്ലാ സവ്ത്തേയും പ്രകാശിപ്പിക്കുന്നതു<sup>o</sup>; അല്ലാതെ, അവന ത്ത സ്വതേ പ്രകാശിപ്പിക്കുന്നതിനുള്ള സാമത്ഥ്യമില്ലെന്നു സാരം. അതുപോലെ, ചന്ദ്രനും നക്ഷത്രങ്ങളും ഈ മിന്നലുകളും, ആ ബ്രഹ്മത്തെ പ്രകാശിപ്പിക്കുന്നില്ല. പിന്നെ നാം കാണുന്ന ഈ അഗ്നി എവിടെ പ്രകാശിപ്പിക്കുന്നു? എന്തിന് അധികം പറയു ന്നു? സ്വതേ പ്രകാശരൂപമായതുകൊണ്ടു പ്രകാശിച്ചുകൊണ്ടിരി ക്കുന്ന, ആ പരമേശ്വരനെ അനുസരിച്ചാണം' ഈ ജഗത്തു' ഇങ്ങ നെ പ്രകാശിക്കുന്നതു<sup>ം</sup>. സ്വതേ ദഹിക്കുന്ന അഗ്നിയെ **അനു**സ രിച്ചാണല്ലൊ കൊള്ളി ജലം മുതലായവ ദഹിക്കുന്നതു<sup>ം</sup>. അതു പോലെയാണ്യ ഇതും. അവൻെറ ഭാസ്സുകൊണ്ടുതന്നെയാണ്യ സൂര്യാദിയായ ഈ ജഗത്തു ഭാസിക്കുന്നതും. ഇപ്രകാരം ആ ബ്രഹ്മംതന്നെയാണു തനിയേ വിളങ്ങുകയും, കാര്യങ്ങളായ സൂര്യാദികളിലുള്ള പലമാതിരി പ്രകാശംകൊണ്ടു മററുള്ളവയെ പ്രകാശിപ്പിക്കയും ചെയ്യുന്നതെന്നുള്ളതുകൊണ്ടു ബ്രഹ്മം സ്വതേ തന്നെ പ്രകാശസ്വരൂപമാണെന്നറിയാം. തനിക്കുതന്നെ സ്വതേ ഭാസനമില്ലെങ്കിൽ ഒരു വസ്തവിനു മറെറാന്നിനെ ഭാസിപ്പിക്ക വാൻ കഴിയുകയില്ലതന്നെ. എന്തെന്നാൽ, ഘടം മുതലായവ മററുള്ളവയേ പ്രകാശിപ്പിക്കുന്നതായി കാണുന്നില്ല. പ്രകാശ സ്വരൂപങ്ങളായ ആദിത്യാദികഠം അങ്ങനെ ചെയ്യുന്നതായി കാണന്തമുണ്ടു<sup>ം</sup>.

മന്ത്രം — ബ്രഹ്മെവേദമമൃതം പുരസ്താദ്, ബ്രഹ്മപശ്ചാദ്,ബ്രഹ്മദക്ഷിണതശ്ചോത്തരേണ, അധശ്ചോർദ്ധാം ച പ്രസ്തതം ബ്രഹ്മെവേദം വിശ്ചമിദം വരിഷ്പം. പുരസ്താത° = മുമ്പിൽ

അമൃതം — അമൃതമായ —നാശമില്ലാത്ത

ഇദം ബ്രഹ്മ ഏവ = ഈ ബ്രഹ<sup>്</sup>മംതന്നെ

പശ്ചാത° = പിറകിലും

(ബഹ്മ = ബ്രഹ്മംതന്നെ.

ദക്ഷിണതഃ ച } — വലതുഭാഗത്തും ഉത്തരേണ ച } — ഇടതുഭാഗത്തും

അധഃച ഊദ്ധാംച—താഴേയും മുകളിലും

(ബഹ്മ = ബ്രഹ്മം

പ്രസൃതം = പ്രസൃതമായിരിക്കുന്നു — വ്യാപിച്ചിരിക്കു

mo.

ഇദം വിശ്വം ഈ ജഗത്തെല്ലാം ബ്രഹ്മ ഏവ ഈ ബ്രഹ്മംതന്നെ ഇദം = ഈ ബ്രഹ്മം

വരിഷം — ഏററവും ശ്രേഷ്ടമാക്ഷന്ത.

ഭാഷ്യം--ജ്യോതിസ്സകരംകും ജ്യോതിസ്സായ ബ്രഹ്മം മാത്രമേ സത്യമായിട്ടുള്ള. മററുള്ളതെല്ലാം അതിൻെ ''വാചാ∫ ∫ രംഭണം വികാരോ നാമ വികാരമാക്ഷനം. ധേയമാത്രമന്വതമിതരത<sup>ം, ?</sup> (മററുള്ളതെല്ലാം വാക്കുകൊണ്ടുണ്ടാ കുന്നതും വികാരരൂപവം നാമധേയമാത്രവം അസത്യവുമാക ന്നു) എന്നു വേറെ ശ്രുതിയിലും പറഞ്ഞിട്ടുള്ള ഈ അത്ഥത്തെ, <del>യുക്തി</del>കളോടുകൂടി വിസ്തരിച്ച പ്രതിപാദിച്ചുകഴിഞ്**തു**. ഇനി ഇതിനെ, \*നിഗമനത്തിൻെറ സ്ഥാനത്തുള്ള മന്ത്രംകൊണ്ടു വീ ണ്ടം ഉപസംഹരിക്കുന്നു:-- അവിദ്യാദ്ദഷ്ടികരംക േ പലതായിം മൻപിൽ കാണന്നതെല്ലാം ബ്രഹ്മംതന്നെ. അതുപോലെ, പിറകിലും ഇടത്തും വലത്തും, മുകളിലും താഴെയും, എല്ലായിട ത്തും, കാര്യരുപത്തിൽ, നാമത്തോടും രൂപത്തോടുംകൂടി. മറെറാന്നെന്നപോലെ കാണപ്പെടുന്നതെല്ലാം ബ്രഹ്മംതന്നെ. എന്തിനു വളരെപ്പറയുന്നു? ഈ ജഗത്തെല്ലാം ബ്രഹ്മംതന്നെ ഈ ബ്രഹ്മംതന്നെയാണു് ഏറ്റവും ഉത്തമമായിട്ട ള്ളതു്. ബ്രഹ്മമല്ല ഈ ജഗത്തെന്നു തോന്നുന്നതാകട്ടെ രജ്ജ്

<sup>\*</sup> അഞ്ച് അവയവങ്ങളുള്ള അനുമാനവാകൃത്തിൽ ഒടുവിലത്തെ അവയവം അനുമാനം ശരിതന്നെ എന്നു പറയുകയാണ<sup>ം</sup> അതിൻെ സ്വരൂപം.

1

വിൽ സപ്പ്മെന്നുള്ള ബോധംപോലെ അവിദ്യ മാത്രമാകന്നു. ബ്രഹ<sup>o</sup>മം ഒന്നമാത്രമേ പരമാത്ഥത്തിൽ സത്യമായുള്ള എന്നാണു വേദങ്ങളുടെ അനുശാസനം.

> അഥവ്വേദത്തിലുള്ള മുണ്ഡകോപനിഷത്തിൽ രണ്ടാം മുണ്ഡകത്തിൽ രണ്ടാം ഖണ്ഡം കഴിഞ്ഞു.



ഭാഷ്യം--ഏതിനെ അറിഞ്ഞാലാണോ എദയഗ്രന്ഥി മുതലായ സംസാരകാരണങ്ങടം തീരെ നശിക്കുന്നത്ര്, അക്ഷര നെന്നും പുരുഷനെന്നും പറയുന്ന ആ പരമാത്ഥവസ്തുവിനെ അറി യുന്നതിനുള്ള സാധനമായ പരവിദ്യ പറഞ്ഞുകഴിഞ്ഞു. ധനസ്സു മുതലായവയെ എടുക്കുക എന്ന കല്പനകൊണ്ടു, ആ പരമാത്ഥ വസ്തുവിനെ ദർശിക്കുന്നതിനുള്ള ഉപായമായ യോഗവും പറ ഞ്ഞുകഴിഞ്ഞു. ഇനി, അതിനു സഹകാരികളായ സത്യം മുത ലായ സാധനങ്ങളെ പറയേണ്ടിയിരിക്കുന്നതിനാൽ, പ്രാധാ ന്യേന അതിനായിട്ടാണും ഉത്തരഗ്രന്ഥം ആരംഭിക്കുന്നത്രം. എന്നാൽ ഏററവും ഭരവഗാഹമായ വിഷയമാണല്ലോ എന്നു വിചാരിച്ചും മൻപു ചെയ്തിട്ടുള്ളതാണെങ്കിലും തത്ത്വനിർണ്ണയ വം പ്രാകാരാന്തത്തിൽ ചെയ്യുന്നുണ്ടും. അതിൽ ആദ്യമായി പര മാത്ഥവസ്തുവിനെ നിർദ്ധാരണംചെയ്വാനായി സൃത്യഭ്രതമായ മന്ത്രത്തെ ഉപന്യസിക്കുന്നു:--

> മത്രം — ദ്വാ സുപർണ്ണാ സയജാ സഖായാ സമാനം വൃക്ഷം പരിഷസ്വജാതേ തയോരന്യഃ പിപ്പലം സ്വാദ്വ-ത്ത്യനശ്ശന്നന്യോ അഭിചാകശീതി.

സയുജാ (സയുജൗ) = സയുക്കകളായും \_\_എപ്പോഴും ഒരുമി ച്ചിരിക്കുന്നവയായും സഖായാ(സഖായൗ) = സഖാക്കളായും \_\_ഒരുപോലെയുള്ള പേരോടുകൂടിയവയായും ഉള്ള ദ്വാസുപർണ്ണാ (ദ്വൗസുപർണ്ണൗ) = രണ്ടു പക്ഷികരം സമാനം = സമാനമായ = ഏകമായ വൃക്ഷം \_\_ വൃക്ഷത്തെ പരിഷസാജാതേ — പരിഷാജിച്ചിരിക്കുന്ന = ആശ്രയിച്ചി

തയോഃ — അവയിൽ – ആ പക്ഷികളിൽ

അന്യഃ — അന്യൻ—ഒരു പക്ഷി

സ്വാദു \_\_\_ സ്വാദുവായ\_പ്പലരസങ്ങളോടുകൂടിയ

പിപ്പലം \_\_ പിപ്പലത്ത\_പിപ്പലഫലത്ത

അത്തി <u>—</u> ഭക്ഷിക്കുന്ന അന്യഃ <u>—</u> മറേറ പക്ഷി

അനശ്നൻ <u>അശിക്കാതെ ച</u>ഫലം ഭക്ഷിക്കാതെ അഭിചാകശീതി <u>നോക്കിക്കാണ്ടിരിക്കമാത്രം ചെയ്യുന്നു.</u>

ഭാഷ്യം —സുപർണ്ണന്മാർ = നല്ല പതനമുള്ളവ. പക്ഷി കളോടു സാമ്യമുള്ളവ (രണ്ടു പക്ഷികയ) എന്നും അത്ഥം പറയാം. ദ്വാ, സുപർണ്ണാ, സയുജാ, സഖായാ എന്നീ രൂപങ്ങളുടെ ഒടു വിൽ ദ്വിവചനമായ ഔകാരത്തിനു പകരം ആകാരം പ്രയോഗിച്ചിരിക്കുന്നതു ഛാന്ദ്രസമാകുന്നു. സയുക്കുകയുട്ടരുമിച്ചതന്നെ എപ്പോഴുമിരിക്കുന്നവ. സഖാക്കയുട്ടരുപോലെയുള്ള പേരോ ടുകൂടിയവയായും, ഒരേകാരണത്താൽ വെളിപ്പെടുന്നവയായും ഇരിക്കുന്നവ. വൃക്ഷം—വ്രശ്ചനം ചെയ്യപ്പെടുന്നത്യ്— ഛേദിക്ക പ്രെടുന്നത്ര്. 'ഓ വ്രശ്ചുചേദനേ' എന്ന ധാതുവിൽനിന്നാണു വൃക്ഷശബ്ദം ഉണ്ടാകുന്നത്ര്:

ശോഭനമായ ഗതിയുള്ളവയും, എപ്പോഴും ഒരുമിച്ചിരി ക്ഷന്നവയും, ഒരുപോലെയുള്ള പേരോടുകൂടിയവയും ഒരേകാര ണത്താൽ വെളിപ്പെടുന്നവയുമായ രണ്ടുപക്ഷികഠം ഒരേവ്യക്ഷ ത്തെ ആശ്രയിച്ചിരിക്കുന്നു. അവയിൽ ഒന്നു, പലവിധത്തിലുള്ള പല രസങ്ങളോടുകൂടിയ ഫലങ്ങളേ ഭക്ഷിക്കുന്നു. മറേറത്രൂം, ഭക്ഷിക്കാതെ നോക്കിക്കൊണ്ടിരിക്കമാത്രംചെയ്യുന്നു. ഇതാണും, ഈ മന്ത്രത്തിൻറ അക്ഷരാത്ഥം. എന്നാൽ ഇത് അന്യാപദേശ രീതിയിൽ പറയുന്നതാണും. രണ്ടു പക്ഷികഠം എന്നു പറഞ്ഞത്ര ജീവാത്മാവിനേയും പരമാത്മാവിനേയുമാണും. ഉച്ഛേദനരൂപ മായ സാദ്ദഗ്യംനിമിത്തം ശരീരത്തെയാണു വൃക്ഷമെന്നു പറഞ്ഞത്രം. ഒരേ ശരീരത്തിലാണല്ലോ ജീവാത്മാവിനേയും പര മാത്മാവിനേയും നാം അറിയുന്നത്രും. അതുകൊണ്ടാണും ഒരേ വൃക്ഷത്തെ ആശ്രയിച്ചിരിക്കുന്നു എന്നു പറഞ്ഞത്രം. ഈ വൃക്ഷം,

മുകളിൽ ചുവടും കീഴ്പോട്ട ശാഖകളും ഉളള അശ്വത്ഥം എന്നു പ്രസിദ്ധമായിട്ടുളളതാണം'. അവ്യക്തമാകുന്ന മൂലത്തിൽനിന്നാ ണം' ഇതിൻെറ ഉത്ഭവം. ഇതിനെ ക്ഷേത്രമെന്നു വിളിക്കുന്നു. എല്ലാ പ്രാണികളടേയും കർമ്മഫലങ്ങഠംക്ക് ആശ്രയം ഇതാക ന്നു. അവിദ്യ, കാമം, കർമ്മം, വാസനകഠം ഇവയ്ക്ക് ആശ്രയമാ യ ലിങ്ഗം (സൂക്ഷൃശരീരം) ഉപാധിയായിട്ടുളള ജീവാത്മാവം, സർവജ്ഞനായ ഈശ്വരനം, പഴം തിന്നുന്നതിനു രണ്ടു പക്ഷി കഠം എന്നപോലെ, ഈ വൃക്ഷത്തെ ആശ്രയിച്ചിരിക്കുന്നു. ഇങ്ങ നെ ഈ വൃക്ഷത്തെ ആശ്രയിച്ചിരിക്കുന്ന രണ്ടാത്യമാക്കളിൽ, ലിങ്ഗം ഉപാധിയായിട്ടുള്ള ക്ഷേത്രജ്ഞൻ, കർമ്മം കൊണ്ടു ണ്ടാകുന്നതും സുഖദുഃഖര്യപവും, പലമാതിരിയിലുള്ള പല വേ ദനകളാകുന്ന അനേകരസങ്ങളോടുകൂടിയതുമായ ഫലത്തെ ഭക്ഷിക്കുന്നു. അവിവേകം നിമിത്തം അനുഭവിക്കുന്ന എന്ന സാരം. എന്നാൽ സ്വഭാവേന ശുദ്ധനം, ബുദ്ധനം, മുക്തനം, സർവജ<sup>ം</sup>ഞനും മായ എന്നുപറയുന്ന സത്ത്വം ഉപാധിയായിട്ടുള്ള വനം ആയ ഈശ്വരൻ ഈ ഫലത്തെ അനുഭവിക്കുന്നില്ല. നിത്യ സാക്ഷിയായിരിക്കക എന്നതുമാത്രംകൊണ്ട ഭോക്താവി നേയും ഭോജ്യത്തേയും പ്രേരണം ചെയ്തമാത്രമേ ചെയ്യുന്നുള്ള. അവൻറ പ്രേരണ രാജാവിൻെറ പ്രേരണപോലെ ദർശനം മാത്രമാണല്ലോ. 1

മത്രം: —സമാനേ വൃക്ഷേ പുരുഷോ നിമഗ്നോ ƒ നീശയാ ശോചതി മഹ്യമാനഃ; ജൂഷൂം യദാ പശ്യത്യന്യമീശ-മസ്യ മഹിമാന മിതി വീതശോകഃ. 2

വൃക്ഷേ — വൃക്ഷത്തിൽ—മുമ്പപറഞ്ഞ ശരീര

**രൂപമായ വൃക**്ഷത്തിൽ

നിമഗ്നഃ — നിമഗ്നനായിട്ടു് —ആത്മഭാവത്തെ പ്രാ

പിച്ചിട്ട°,

അനീശയാ = അനീശയാൽ = ദീനഭാവത്താൽ

മഹ്യമാനഃ = മഹ്യമാനനായിട്ടു—അവിവേകം നിമി

ത്തം ചിന്താകുലനായിട്ട

യദാ = എപ്പോ∞

ജ്ഷം <u>ജ</u>ഷുനായ—സേവിക്കപ്പെടുന്ന

 അന്യം
 — അന്യനായ

 ഈശം
 — ഈശനേയും

മഹിമാനം ച 😑 മഹിമാവിനേയും വിഭൂതിയേയും

ഇതി <u>—</u> ഇങ്ങനെ

പശ്യതി <u>—</u> കാണന്നവോ, തദാ <u>—</u> അപ്പോ⊙

വീതശോകഃ — വീതശോകനായിത്തീരുന്ന —ശോകമി

ല്ലാത്തവനായിത്തീരുന്നു.

ഭാഷ്യം — ഇങ്ങനെ ഇരിക്കുമ്പോരം ഭോക്താവായ പ രുഷൻ, അവിദ്യ, കാമം, കർമ്മഫലം, രാഗം മതലായ ഘന മേറിയ ഭാരങ്ങഠം വഹിച്ച വലഞ്ഞു° സമുദ്രജലത്തിൽ ചുരയ്ക്കാ എന്നപോലെ മുൻപറഞ്ഞ ശരീരരൂപമായ വൃക°ഷത്തിൽ നിമഗ്നനായിപ്പോകുന്നു. ദേഹംതന്നെയാണു താൻ എന്നു നിശച യിച്ച പോകുന്നു. ഞാൻ ഇന്നാരുടെ പുത്രൻ, ഇന്ന ആളിൻെറ പൗത്രൻ, കൃശൻ, സ്ഥൂലൻ, ഗുണവാൻ, നിർഗുണൻ, സുഖി, **ഭുഖി, ഈ ദേഹമല്ലാതെ ഞാൻ വേറേയില്ല എന്നിങ്ങനെ നി** ശ്ചയിച്ച പോകന്ന എന്ന സാരം. അപ്പോരം ജനിക്കയും മരി ക്കയും സംബന്ധികളോടും ബന്ധുക്കളോടും ചേരുകയും പിരി കയും മററും ചെയ്യുന്നു. അതുകൊണ്ട് ''എനിക്കൊന്നിനും ശക് തിയില്ല; എനിക്കു പത്രൻ നഷ്ടപ്പെട്ട; എൻെറ ഭാര്യ മരിച്ചു, ഇനി ഞാൻ എന്തിനു ജീവിച്ചിരിക്കുന്നു?'' എന്നെല്ലാം ദീനഭാവ ത്തോടുകൂടി ചിന്തിച്ച്<sup>ം</sup>,അവിവേകത്താൽ അനേകതരത്തിലുള്ള അനത്ഥങ്ങ⊙ നിമത്തം സന്തപിക്കുന്നു. പിന്നെ, ആജീവാതമാ വ°, പ്രേതങ്ങ⊙ തിരൃക്കക⊙ മനഷ്യർ മതലായ അനവധി യോനികളിൽ, ഇടവിടാതെ ഉടന്മടൻ കീഴ്പോട്ട കീഴ്പോട്ട പോയി, ഒരു സമയം, അനേകജന്മങ്ങളിൽ സമ്പാദിച്ചിട്ടുള്ള ശുദ്ധധർമ്മം നിമിത്തം പരമകാരുണികനായ ഒരു ഗുരുവിനെ കണ്ടെത്തുന്നു; അദ്ദേഹം കാണിച്ചുകൊടുക്കുന്ന യോഗമാർഗ്ഗമന സരിച്ച<sup>്</sup> അഹിംസ, സത്യം, ബ്രഹ്മചര്യം, സർവത്യാഗം, ദമം മതലായവ എല്ലാം തികഞ്ഞൂ<sup>ം</sup> ഏകാഗ്രമാനസനായി ധ്യാനിച്ച

ധ്യാനിച്ച്, യോഗികഠം അനേക യോഗമാർഗ്ഗങ്ങളെക്കൊണ്ടും, കർമ്മികഠം കർമ്മങ്ങളെക്കൊണ്ടും സേവിച്ച് പോരുന്നവനും വൃക്ഷോപാധി രൂപനായ തന്നിൽനിന്നു വ്യത്യാസപ്പെട്ട ലക്ഷ ണങ്ങളോടുകൂടിയവനും, അസംസാരിയും, വിശപ്പ്, ദാഹം, ശോകം, മോഹം, ജര, മരണം ഇവയെല്ലാം കടന്നിരിക്കുന്നവ നും എല്ലാ ജഗത്തിനും ഈശനുമായ മറേറ ആത്മാവിനെ കാണു കയും, എല്ലാററിനും ആത്മാവായും സമനായും സർവഭ്രതസ്ഥനായും ഇരിക്കുന്ന ഇവൻ തന്നെയാണു ഞാൻ എന്നും, അവിദ്യ യാൽ ഉണ്ടാക്കപ്പെടുന്ന ഉപാധിയാൽ പരിച്ഛിന്നനായ മായാത്രമാവായ മറേറവനല്ലെന്നും അറിയുകയും പരമേശ്വരനായ ഇവൻ തന്നേയായ എൻറെ രൂപം തന്നെയാണു സർവ ജഗത്തും എന്നുള്ള വിഭ്രതിയെ മനസ്സിലാക്കുകയും ചെയ്യുന്നും ഇപ്രകാരം കാണുമ്പോരം അവൻ എല്ലാ ശോകങ്ങളിൽനിന്നും മുക്തനായും കൃതകൃത്യനായും തീരുന്നും.

മന്ത്രം —യദാ പശ്യഃ പശ്യതേ അക<sup>്</sup>മവർണ്ണം കത്താരമീശം പുരുഷം ബ്രഹ്മയോനിം, തദാ വിദ്വാൻ പുണ്യപാപേ വിധയയ നിരഞ്ജനഃ പരമം സാമ്യമുപൈതി.

യദാ — എപ്പോ⊗

പശ്യഃ — പശ്യൻ—കാണന്നവൻ – വിദ്ധാനായ

സാധകൻ

അക്മവർണ്ണം — അക്മവർണ്ണനായം — സ്വയംജ്യോതിഃ

ധാഭാവനായം

കത്താവായും

ബ്രഹ്മയോനിം — ബ്രഹ്മയോനിയായം —അപരബ്രഹ്മ

ത്തിൻെറ ഉൽപത്തിസ്ഥാനമായും

ഈശം = ഈശനായം ഉള്ള

പശ്യതേ — കാണന്തവോ,

തദാ = അപ്പോ⊙

വിദാൻ ≈ ആ വിദാൻ

പുണ്യപാപേ = പുണ്യപാപങ്ങളെ

| 7 | Λ |
|---|---|
| ı | v |

മുണ്ഡകോപനിഷത്ത<sup>ം</sup>

[3.1.3

| വിധൃയ    | <u>—</u> വിധൂനനം ചെയ്തിട്ട്° <b>–</b> നിരസിച്ചിട്ട്°, |
|----------|-------------------------------------------------------|
| നിരഞ്ജനഃ | — നിരഞ്ജനനായിട്ട <sup>ം</sup> —യാതൊരു മലവു            |
|          | മില്ലാത്തവനായിട്ട°                                    |
| പരമം     | <u> —</u> പരമമായ <sub>=</sub> നിരതിശയമായ              |
| സാമ്യം   | <u>—</u> സാമ്യത്തെ <b>–</b> അദ്വയരൂപമായ               |
|          | സാമ്യത്തെ                                             |
| ഉപൈതി    | = പ്രാപിക് <del>ഷ</del> ന്ത                           |

ഭാഷ്യം — മുമ്പു പറഞ്ഞ അത്ഥത്തെത്തന്നെ വിസ്തരിച്ചു പറയുന്നു: — ഈ സാധകൻ മുമ്പു പറഞ്ഞ പ്രകാരം സ്വയം ജ്യോതിഃസിടോവനായും (അല്ലെങ്കിൽ) സ്വർണ്ണത്തിൻറെ ജ്യോതിസ്റ്റാടുകളടിയവനായും, എല്ലാ ജഗത്തിൻേറയും കർത്താവായും ഈശ്വരനായും ബ്രഹ്മമായും സർവത്തിനും യോനിയായും (അല്ലെങ്കിൽ) അപരബ്രഹ്മത്തിന്റ യോനിയായും ഇരിക്കുന്ന പുരുഷനെ എപ്പോരം കാണുന്നുവോ അപ്പോരം ആ വിദ്വാൻ തനിക്കു ബന്ധനമായിത്തീർന്നിട്ടുള്ള, പുണ്യപാപരൂപങ്ങളായ കർമ്മങ്ങളെ ചുവടോടേ ദഹിപ്പിച്ചിട്ട്, ക്ലേശങ്ങളെല്ലാം നീങ്ങി രണ്ടില്ലെന്നുള്ള രൂപത്തിൽ ഉള്ള നിരതിശയമായ സാമ്യത്തെ പ്രാപിക്കുന്നു. ദൈവതവിഷയങ്ങളായ സാമ്യങ്ങളെല്ലാം ഈ പരമമായ സാമ്യത്തെക്കാരം താണ തരത്തിലുള്ളവയാണും; ഈ സാമ്യമാക്കളെ, ഏററവും ഉയർന്ന നിലയിലുള്ളതാകുന്നു എന്നു സാരം.

മത്രം —പ്രാണോ ഹൃഷ യഃ സവ്ഭുതെെവിഭാതി; വിജാനൻ വിദ്വാൻ ഭവതേ നാതിവാദീ; ആത്മക്രീഡ ആത്മരതിഃ ക്രിയാവാ-നേഷ ബ്രഹ്മവിദാം വരിഷ്ണു. 4

യഃ — ഏതുപ്രാണൻ

സവ്ഭ്രതെഃ — എല്ലാഭ്രതങ്ങളായിട്ടും

വിഭാതി = പലവിധത്തിൽ ഭാസിക്കുന്നവോ,

സഃ പ്രാണഃ — ആ പ്രാണൻ

ഏഷഃ ഹി \_\_\_ ഇവൻതന്നെ = ഈ പുരുഷൻതന്നെ.

വിജാനൻ = ഇപ്രകാരമറിയുന്ന

വിദ്വാൻ — വിവേകി

അതിവാദീ 눌 - അധികം വാദിക്കുന്നവനായിരിക്കയില്ല നഭവതേ ആത്മക്രീഡഃ <u> —</u> ആത<sup>ം</sup>മാവിൽതന്നെ രതിയോടുകൂടിയവ ആത<sup>്</sup>മരതിഃ നായം

😑 ക്രിയകളോടു (ജ്ഞാനം, ധ്യാനം, ക്രിയാവാൻ

— വൈരാഗ്യം മുതലായ ക്രിയകളോടു)കൂടി യവനായം ഇരിക്കുന്ന

— ഇവൻ—ഈ വിദ്വാൻ ഏഷഃ

ബ്രഹ<sup>ം</sup>മവിദാം <u> — ബ്രഹ്മവിത്തുകളിൽ വച്ച്</u>

വരിഷ്ടഃ 💳 വരിഷനാകുന്നു 💳 ഏററവും ശ്രേഷ്ഠനാക ന്നു.

ഭാഷ്യം--പ്രാണൻെറ പ്രാണനായിരിക്കുന്ന പ്രകൃതനായ ഈ പരമേശ്വരൻതന്നെയാണു്, ബ്രഹ്മം മുതൽ സ്തംഭംവരെ ഉള്ള എല്ലാ ഭൂതങ്ങളായിട്ടും എല്ലാ ഭൂതങ്ങളുടേയും ആത്മാവാ യിട്ടം പലവിധത്തിൽ പ്രകാശിക്കുന്നതു്. ഇപ്രകാരം സവ ഭൂതസ്ഥനായ ഇവനെ സാക്ഷാൽ ആത്മാവായിട്ട്, ''ഞാൻ തന്നെ'' എന്നിങ്ങനെ വാക്യാത്ഥജ്ഞാനമാത്രംകൊണ്ട്', അറി അതിവാദിയായിരിക്കയില്ല. പ്രാണൻറ യുന്ന വിദ്വാൻ പ്രാണനായ ആത<sup>്</sup>മാവിനെ സാക്ഷാൽ അറിയുന്നവൻ വാദ ത്തിൽ അന്യന്മാരെ തോല്പിക്കവാൻ ശ്രമിക്കയില്ലെന്നു സാരം. എല്ലാം താൻതന്നെയാണെന്നും വേറെ ഒന്നുമില്ലെന്നും അറിയു മ്പോ⊙ പിന്നെ എന്താണ് അധികം വാദിക്കുന്നത്ര്? താണത രത്തിലുളള മററുളളതൊക്കെ അറിയുന്നവനാണം' അതിനെപ്പററി അധികം വാദിക്കുന്നതു<sup>ം</sup>. ഈ വിദ്ധാനാകട്ടെ, താനല്ലാത്ത തായി ഒന്നും കാണകയോ കേഠംക്കുകയോ അറികയോ ചെയ്യ അതുകൊണ്ടു അധികം വാദിക്കയുമില്ല. എന്നമാത്ര മല്ല, അവൻ, പൃത്രദാരാദികളായ മററു വിഷയങ്ങളിൽ ക്രീഡി ക്കയില്ല. അവൻെറ ക്രീഡ ആത്മാവിൽതന്നെയായിരിക്കും. അവൻെറ രതിയും ആത്മാവിൽതന്നെ ആയിരിക്കയേ ഉള്ള. ക്രീഡ എന്നു പറയുന്നതു° പുറമെയുള്ള സാധനങ്ങളടെ അപേ ക്ഷയുള്ളതാണം. രതിയാകട്ടെ സാധനാപേക്ഷയില്ലാത്ത ബാ ഹ്യവിഷയങ്ങളിലുള്ള പ്രീതിമാത്രമാകുന്നു. എന്ന<sup>ം</sup> ഇവയ്ക്കു തങ്ങളിൽ ഭേദം, ജ്ഞാനം, ധ്യാനം, വൈരാഗ്യം മുതലായ

ക്രിയകഠം ഇവനുണ്ടായിരിക്കും. ''ആത്മരതിക്രിയാവാൻ'' എന്നു സമസ്തപദമായിട്ടുള്ള പാഠത്തിൽ ആത്മരതിയാകുന്ന ക്രിയയുള്ളവൻ എന്നുള്ള ബഹുവ്രീഹിയുടേയും 'മതുപ $^\circ$ ' എന്ന പ്രത്യയത്തിൻെറയും അത്ഥങ്ങളിൽ ഒന്ന് അധികമാണും. ഇവിടെ അഗ്നിഹോത്രാദി കർമ്മങ്ങഠംക്കും ബ്രഹ്മവിദ്യയ്ക്കും സമ ച്ചയമാണെന്നു ചിലർ വിചാരിക്കുന്നു. അതു° മുഖ്യാത്ഥത്തി ''ബ്രഹ്മവിദാംവരിഷ്ടു'' എന്നതിനു വിരുദ്ധമാകുന്നു. ഒരുത്തന<sup>െ</sup> ഒരേസമയംതന്നെ ബാഹ്യക്രീഡനായും ആത്മരതി യായും ഇരിക്കുന്നതിനു സാധിക്കയില്ല, ബാഹ്യക്രിയകളിൽ നിന്നു പിൻമാറിയവൻമാത്രമേ ആത്മക്രീഡനായിരിക്കുകയുള്ള. എന്തെന്നാൽ, ബാഹ്യക്രിയയും ആത്മക്രീഡയുംതമ്മിൽ വിരു **ദ്ധങ്ങ**ളാകുന്നു. ഇതുട്ടം വെളിച്ചവും ഒരുമിച്ചു<sup>ം</sup> ഒരിടത്തിരിക്ക യില്ലല്ലോ. അതിനാൽ, ഇതുകൊണ്ടു ('ക്രിയാവാൻ' എന്നതു കൊണ്ടു) ജ്ഞാനകർമ്മങ്ങളെ സമുച്ചയിച്ചിരിക്കയാണെന്നു പറ യുന്നതു തെററുതന്നെ. 'അന്യാ വാചോ വിമഞ്ചഥ' 'സംന്യാ സയോഗാത്' ഇതൃാദി ശ്രതിക⇔കം അതു വിതദധമാണ്. അതുകൊണ്ടു ജ്ഞാനം ധ്യാനം മുതലായ ക്രിയകളോടുകൂടിയ സംന്യാസിയേത്തന്നെയാണം' ഇവിടെ ക്രിയാവാൻ എന്നു പറ **ഞ്ഞതു**്. ഇങ്ങനെ അതിവാദിയല്ലാതെയും ആത<sup>്</sup>മക്രീഡനാ യം ആത്രമരതിയായും ക്രിയാവാനായും ബ്രഹ്മനിഷ്ഠനായുമി രിക്കുന്ന വിദ്വാൻ എല്ലാ ബ്രഹ്മവിത്തുകളിലുംവച്ച ഏററവും ശ്രേഷ്ഠനാകുന്നു. 4

മത്രം – സത്യേന ലഭ്യസ്തപസാ ഹ്യേഷ ആത്മാ സമ്യഗ്ജ്ഞാനേന, ബ്രഹ്മചര്യേണ നിത്യം അന്തഃശരീരേ ജ്യോതിർമ്മയോ ഹി ശുഭ്രോ, യം പശ്യന്തി യതയഃ ക്ഷീണദോഷാഃ

സത്യേന — സത്യംകൊണ്ടും — അനൃതവജ്ജനംകൊ

ണ്ടും

തചസാ = തപസ്സകൊണ്ടും

സമ്യഗ്ജ്ഞാനേന വണ്ടുംവണ്ണമുള്ള ജ്ഞാനംകൊണ്ടും

 ലഭ്യഃ <u>ലഭ്യ</u>നാകുന്നു. ജ്യോതിർമ്മയഃ <u>ജ്യാതിർമ്മയ</u>നും

തുരു <u>തുരു</u> തുരു തുരു

ഏഷഃ = ഇവൻ

അന്തഃശരീരേഹി = ശരീരത്തിന്റെ മദ്ധ്യത്തിൽ ആകുന്നം. ക്ഷീണദോഷാം = ക്ഷീണദോഷരായ = ദോഷങ്ങരം ക്ഷയി

ച്ചിട്ടള്ള

യതയഃ = യതികഠം യം = അവനെ പശ്യന്തി = കാണുന്നം.

ഭാഷ്യം — ഇനി,ഭിക്ഷവിനു സമ്യഗ്ജ്ഞാനത്തിനു സഹാ യിക്കുന്നവയും നിവ്വത്തിപ്രധാനങ്ങളമായ സത്യാദിസാധന ങ്ങളെ വിധിക്ഷേ:-₋ഈ ആത°മാവിനെ ലഭിക്ഷനതിനം′, ഒന്നാ മതായി മുടങ്ങാതെയുള്ള സത്യം വേണം. സത്യമെന്നു പറയു ന്നതു കള്ളം പറയാതിരിക്കുകയാകുന്നു. രണ്ടാമതു് ഇന്ദ്രിയങ്ങ ളുടേയും മനസ്സിൻേറയും ഏകാഗ്രതയാകുന്ന തപസ്സണ്ടായിരി ' 'മനസശ്ചേന്ദ്രിയാണാംച ഹൈകാഗ്ര്യംപരമംതപഃ (മനസ്സിൻേറയും ഇന്ദ്രിയങ്ങളുടേയും ഏകാഗ്രതയാകുന്നു പരമ മായ തപസ്സ<sup>ം</sup>) എന്നു സ<sup>ം</sup>മൃതിയുണ്ടും. ആത<sup>ം</sup>മദർശനത്തി നായി അഭിമുഖനായിത്തീരുകയാകകൊണ്ട്<sup>ം</sup> അതാണു ശ്രേഷ്ഠ മായ തപസ്സ്'; ചാന്ദ്രായണം മുതലായ മററുള്ളതല്ല; മൂന്നാമതു പരമാത്ഥജ്ഞാനവും നാലാമതു ബ്രഹ്മചര്യവും വേണം. ബ്രഹ്മ ചര്യം എന്നു പറയുന്നതു മൈഥുനം ചെയ്യാതിരിക്കുകയാകുന്നു. മന്ത്രത്തിൽ ഉള്ള 'നിത്യം' എന്ന പദം മദ്ധ്യദീപികാന്യായേന എല്ലായിടത്തും ചേത്തു മുടങ്ങാതെയുള്ള സത്യം, മുടങ്ങാതെ തപസ്സ്', മുടങ്ങാതെയുള്ള സമ്യഗ്ജ്<mark>ഞാനം എ</mark>ന്നി യുള്ള ങ്ങനെ ഗ്രഹിച്ചകൊള്ളണം. ഈ സാധനങ്ങളെക്കൊണ്ടാണം<sup>ം</sup> ആത<sup>്</sup>മാവിനെ അറിയേണ്ടതു്. ''നയേഷുജിഹ്മമനൃതംനമാ (കടിലതയും അസത്യവും മായയും ഇല്ലാത്തവക്കേ ആത<sup>്</sup>മാവിനെ കാണുവാൻ കഴികയുള്ള) എന്ന<sup>്</sup> ഇനി പറയു കയും ചെയ്യും. ഈ സാധനങ്ങളെക്കൊണ്ടു ലഭിക്കേണ്ട ആത്മാ പ്യ് ഏതാണെന്നും പറയുന്നു:--സ്വർണ്ണവർണ്ണനും ശുദ്ധനമായ ഈ ആത°മാവു°, ശരീരത്തിൻെറ മദ്ധ്യത്തിൽ, എദയപുണ്ഡരീ കത്തിനുള്ളിലുള്ള ആകാശത്തിൽ സ്ഥിതിചെയ്യുന്നു. ക്രോധം

മതലായ ചിത്തമലങ്ങര ക്ഷയിച്ചിട്ടുള്ള പ്രയത്നശീലരായ സംന്യാസികരം, മുടങ്ങാതെയുളള സത്യം മതലായ സാധനങ്ങളെക്കൊണ്ട് ആ ആത്മാവിനെ കാണുന്നു. എന്നാൽ വല്ലപ്പോ ഴമുളള സത്യാദിസാധനങ്ങളെക്കൊണ്ട് ആത്മാവിനെ ലഭിക്കയില്ല. ഇത്ര് സത്യാദിസാധനങ്ങളെ സ്തൃതിക്കുന്നതിനുളള അത്ഥവാദമാകുന്നു.

മത്രം--സത്യമേവ ജയതേനാനൃതം, സത്യേന പന്ഥാ വിതതോ ദേവയാനഃ; യേനാ ∫ ∫ ക്രമന്ത്യൃഷയോഹ്യാപ്തകാമാ, യത്രത്ത് സത്യസ്യ പരമം നിധാനം.

സത്യം ഏവ = സത്യംതന്നെ ജയതേ = ജയിക്കുന്ന അനൃതം = അസത്യം ന ജയതി = ജയിക്കുന്നില്ല.

സത്യേന  $\equiv$  സത്യത്താൽ ആണ $^\circ$ 

ദേവയാനഃ 😑 ദേവയാനമെന്നു പറയ്യന്ന

പന്ഥാഃ <u>—</u> പന്ഥാവ്

വിതതഃ — വിതതമായിരിക്കുന്നതു് — വിസ്തീർണ്ണമാ

യിരിക്കുന്നതു°.

യേന = അതിൽകൂടിയാകുന്നു.

ആപ്ലകാമാഃ <u>—</u> ആപ്ലകാമന്മാരായ<u>—</u>തൃഷ്ണനീങ്ങിയ

ഋഷയഃ — ഋഷിക∞,

യത്ര — എവിടെയാണോ,

തത് 🚃 ആ

തത്ര — അവിടെ

ആക്രമന്തി <u> ആക്രമിക്കുന്നതും</u>ഗമിക്കുന്നതും.

ഭാഷ്യം--സത്യംതന്നെ ജയിക്കും. അന്റതം ജയിക്കുക യില്ല. സത്യവാനല്ലാതെ അന്റതവാദി ജയിക്കയില്ലെന്നത്ഥം. സത്യത്തിനും അസത്യത്തിനും പുരുഷനെ ആശ്രയിച്ചിരിക്കു മ്പോരം അല്ലാതെ തനിച്ച നിൽക്കുമ്പോരം ജയമോ പരാജയ മോ സംഭവിക്കയില്ലല്ലോ. സത്യവാദി അന്തവാദിയെ തോല്പിക്കുമെന്നതു ലോകത്തിൽ പ്രസിദ്ധമാണ്. നേരേമറി ച്ച്, അസത്യവാദി ജയിക്കുകയോ സത്യവാദി തോൽക്കുക യോ ചെയ്യുന്നതായി ലോകത്തിൽ പ്രസിദ്ധിയില്ല. അതുകൊണ്ടുതന്നെ, സത്യം ബലമേറിയ സാധനമാണെന്നു സിദ്ധിക്കുന്നു. പോരെങ്കിൽ, സത്യം ഏററവും കൂടിയതരത്തിലുള്ള ഒരു സാധനമാണെന്നു ശാസ്ത്രത്തിൽനിന്നും അറിയാം. അതെങ്ങനെ യെന്നാൽ, ഉള്ളതിനെ പറയുക എന്ന നിയമംകൊണ്ടാണ ദേവയാനമെന്നു പറയുന്ന മാഗ്ഗം മുടങ്ങാതെ പ്രവൃത്തമായിരി കുന്നതും. ആ വഴിയിൽകൂടിയത്രേ, വ്യാജം, മായ, ശാഠ്യം, അഹങ്കാരം, ദംഭം, അനൃതം മുതലായ ദോഷങ്ങരം അശേഷമി ല്ലാത്തവരായും, തൃഷ്ണ നീങ്ങിയവരായുമിരിക്കുന്ന ഋഷികരം, ഉത്തമസാധനമായ സത്യംകൊണ്ടു സാധിക്കേണ്ടതും ഉൽകൃഷ്യ വുമായ ആ നിധി സ്ഥിതിചെയ്യുന്നിടത്തു ഗമിക്കുന്നതും. 6

മത്രം –ബൃഹച്ച തദ് ദിവ്യമചിന്ത്യരുപം; സൃക്ഷൂാച്ചതത് സൃക്ഷൂതരം വിഭാതി; ഭൂരാത് സുഭൂരേ തദിഹാന്തികേ ച പശ്യത്സിഹൈവ നിഹിതം, ഗുഹായാം.

തത<sup>്</sup> — അത്ര<sup>o</sup> —പ്രകൃതമായ ബ്രഹ്മം

ബ്ബഹത് = ബ്ബഹത്തം = മഹത്തം

ദിവ്യം = ദിവ്യവം =സ്വയംപ്രഭവം ഇന്ദ്രിയങ്ങകം⁰

ഗോചരവും

ആചിന്തൃരൂപം <u>—</u> ചിന്തിക്കവാൻ കഴിയാത്ത രൂപത്തോടു കൂടിയതുമധകുന്നു.

തത് = അതു

സൂക്ഷൂാത് = സൂക്ഷൂത്തെക്കാരം —ചെറുതിനെക്കാരം

സൂക്ഷൂതരം — അധികം ചെറുതായിട്ട'

വിഭാതി ച = പലവിധത്തിൽ ശോ<sup>°</sup>ഭിക്കയും ചെയ്യുന്നു.

തത് — അതു

ദൂരാത° = ഭൂരത്തേക്കാ⊙ = അകലെയുള്ള ദേശത്തേ

ക്കാ⊙

സുദൂരേ = അധികം അകലെയുള്ള ദേശത്തിലും

ഇഹ = ഈ ദേഹത്തിൽ

അന്തകേ ച = അടുത്തം സ്ഥിതിചെയ്യുന്നു. ഇഹ ഏവ — ഈ ശരീരത്തിൽതന്നെ പശ്യൽസു — പശ്യത്തകളിൽ = ചേതനയുള്ളവരിൽ ഗുഹായാം — ഗുഹയിൽ — ബുദ്ധിരൂപമായ ഗുഹയിൽ നിഹിതം — നിഹിതമാകുന്ന — സ്ഥിതിചെയ്യുന്നതാ കന്നു.

ഭാഷ്യം — അതു എന്താണെന്നും എന്തു സ്വഭാവത്തോടു കൂടിയതാണെന്നും പറയുന്നു:-സത്യം മുതലായ സാധനങ്ങളെ ക്കൊണ്ടു ലഭിക്കേണ്ടതായ ആ ബ്രഹ്മം, എല്ലായിടത്തും വ്യാപ്ത മായിരിക്കുന്നതാകയാൽ മഹത്താകുന്നു. അതു സ്വയംപ്രഭവും ഇന്ദ്രിയങ്ങരംക്ക° അഗോചരവും അതുകൊണ്ടതന്നെ ചിന്തി പ്പാൻ കഴിയാത്ത രൂപത്തോടുകൂടിയതുമാകുന്നു. അതു സൂക്ഷൂ മായ ആകാശം മുതലായവയെക്കാളം അധികം സൂക്ഷ്യമാകുന്നു. എല്ലാത്തിനും കാരണമാകയാൽ ഇതിൻെറ സൂക്ഷൂത്വം നിരതി ആദിത്യൻ, ചന്ദ്രൻ മതലായവയുടെ രൂപത്തിൽ ശയമാണ്യ്. പലവിധത്തിൽ ശോഭിക്കുന്നത്ര° ഇതുതന്നെ. അതു മാത്രമല്ല, ഈ ബ്രഹ്മം, അവിദ്ധാന്മാക്ക് തീരെ പ്രാപിക്കാൻ പാടില്ലാത്ത തായതുകൊണ്ട്യ, ദ്ലരമായ ദേശത്തെക്കാരം അധികം ദുരമായ ദേശത്തിൽ സ്ഥിതിചെയ്യുന്നു. വിദ്ധാന്മാക്കാകട്ടെ, ആത്മാ വായതുകൊണ്ടും, ആകാശത്തിനും ഉള്ളിൽ ഉള്ളതാണെന്നുള്ള ശ്രത് അനുസരിച്ച് എല്ലാത്തിനും ഉള്ളിൽ ഉള്ളതാകയാലും, സമീപത്തിൽതന്നെ ഇതു ദേഹത്തിൽ, ഈ വർത്തി ഇതിനെ ദർശനം ക്കയും ചെയ്യുന്നു. മുതലായ അടയാള ങ്ങളെക്കൊണ്ടു<sup>ം</sup> സവ്ത്തിലും യോഗിക∞ ചേതനയുള്ള ഈ ദേഹത്തിൽ ഇത്ര°, ബൂദ്ധിരൂപമായ കാണന്നു. ഗുഹയിൽ ആണു സ്ഥിതിചെയ്യുന്നതു്. എന്തെന്നാൽ, അവിടെ ഇതു°, നിഗുഢമായി വിദ്ധാന്മാരാൽ കാണപ്പെടുന്നു എങ്കിലും, അവിദ്യയാൽ സംവൃതമായിരിക്കുന്നതിനാൽ അവിദ്ധാന്മാരാൽ കാണപ്പെടുന്നില്ല. 7

മത്രം —ന ചക്ഷഷാ ഗൃഹ്യതേ നാപി വാചാ, നാന്യൈദ്ദ്വൈ, സൂപസാ, കർമ്മണാ വാ; സത്ത്വജ്ഞാനപ്രസാദേന വിശുദ്ധ സൂതസൂതം പശ്യതേ നിഷ<sup>്</sup>കലം ധ്യായമാനഃ 8

ന ഗൃഹ്യതേ — ഈ ബ്രഹ്മം ഗ്രഹിക്കപ്പെടുന്നില്ല.

വാചാ അപി — വാക്കകോണ്ടും

ന ഗൃഹ്യതേ — ഗ്രഹിക്കപ്പെടുന്നില്ല

അന്യെഃ ദേവൈഃ — മററുള്ള ഇന്ദ്രിയങ്ങളെക്കൊണ്ടൊ

തപസാ കർമ്മണാ വാ = തപസ്സകൊണ്ടോ കർമ്മംകൊണ്ടോ

ന ഗൃഹ്യതേ — ഗ്രഹിക്കപ്പെടുന്നില്ല

ജ്ഞാനപ്രസാദേന <u>—</u> ജ്ഞാനത്തിൻെറ തെളിവുകൊണ്ടു<sup>ം</sup>

വിശുദ്ധസത്താഃ — വിശുദ്ധസത്താനായിട്ടുള്ളവൻ —വിശു

**ദ്ധമായ അന്തഃകരണത്തോടുകൂടിയവൻ** 

തതഃ — അതുകൊണ്ടും,

നിഷ്കലം \_\_\_നിഷ്കലനായ \_\_ യാതൊരവയവവുമി

ല്ലാത്ത

തം — അവനെ — ആ ആത്മാവിനെ

പശ്യതേ = കാണംന്നു.

ഭാഷ്യം — പിന്നെയും അതിനെ അറിയുന്നതിനുള്ള അസാധാരണമായ സാധനത്തെ പറയുന്നു:--ആ ബ്രഹ്മം അത്ര പമായതുകൊണ്ട് അതിനെ ചക്ഷുസ്സുകൊണ്ടു ഗ്രഹിക്കുവാൻ സാധിക്കയില്ല. അതു<sup>ം</sup> അഭിധേയം (<u>—</u>വാക്കകോണ്ട പ്രതിപാ ദിക്കാവുന്നതു<sup>ം</sup>) അല്ലാത്തതുകൊണ്ടു വാഗിന്ദ്രിയംകൊണ്ടും ഗ്രഹിക്കാവുന്നതല്ല. മററിന്ദ്രിയങ്ങളെക്കൊണ്ടും ഗ്രഹിക്കുവാൻ പാടില്ല: തപസ്സുകൊണ്ട് എല്ലാം ലഭിക്കുവാൻ കഴിയുമെങ്കിലും, അതുകൊണ്ടും ഇതിനെ ഗ്രഹിക്കുവാൻ കഴിക യില്ല. അതുപോലെ, പ്രസിദ്ധപ്പെട്ട മഹത്ത്വത്തോടുകൂടിയവ യാണെങ്കിലും, വേദങ്ങളിൽ വിധിച്ചിട്ടുള്ള അഗ്നിഹോത്രാദി കർമ്മങ്ങളം ഇതിനെ ഗ്രഹിക്കുന്നതിനു സാധനങ്ങളാകയില്ല. എന്നാൽ പിന്നെ എന്തുകൊണ്ടാണ് അതിനെ ഗ്രഹിക്കേണ്ടതെ ന്നു ചോദിക്കയാണെങ്കിൽ പറയാം;- എല്ലാപ്രാണികളടേയും <del>ഉഞാനം, സ്വതേ ആത്മാവിനെ അറിയുന്നതിനു സമത്ഥമാണെ</del> ങ്കിലും, അതു ബാഹ്യവിഷയങ്ങളിലുള്ള രാഗം മുതലായ ദോഷ ങ്ങളാൽ കലങ്ങി, തെളിവില്ലാത്തതും അശുദ്ധവുമായിത്തീന്നി ട്ട്, അഴുക്കപററിയ കണ്ണാടിപോലെയും, കലക്കിയ വെള്ളം പോലെയും,എപ്പോഴും സന്നിഹിതമായിരിക്കുന്നതാണെങ്കിലും ആത്മതത്വത്തെ, അവബോധിപ്പിക്കുന്നില്ല. എന്നാൽ ഇന്ദ്രിയ ങ്ങളും വിഷയങ്ങളും തമ്മിലുള്ള സംസഗ്ഗംകൊണ്ടുണ്ടാകുന്ന രാഗം മുതലായ മലമാകുന്ന കാലുഷ്യം നീക്കുകയാൽ, അതു തുടച്ച കണ്ണാടിപോലെയും, തെളിഞ്ഞവെള്ളംപോലെയും സാച്ഛ മായും ശാന്തമായും സ്ഥിതി ചെയ്യുമ്പോരം ജ്ഞാനത്തിന് പ്രസാദമുണ്ടാകുന്നു. അങ്ങനെയുള്ള ജ്ഞാനപ്രസാദംകൊണ്ടു വിശുദ്ധാന്തഃകരണനായിട്ടുള്ളവൻ ബ്രഹ്മദർശനത്തിന യോഗ്യ നാകുന്നു. അതിനാൽ അവൻ, സത്യം മുതലായ സാധനങ്ങളോ ടുകൂടി, കരണങ്ങളെ ഉപസംഹരിച്ചും, ഏകാഗ്രമായ മനസ്സു കൊണ്ടു ധ്യാനിച്ചും ധ്യാനിച്ചും, അവയവഭേദങ്ങളൊന്നമില്ലാ ത്തേ ആ ആത്മാവിനെ കാണുന്നു.

മന്ത്രം –ഏഷോ ƒ അരാത്മാ ചേതസാ വേദിതവ്യോ, യസ്മിൻ പ്രാണഃ പഞ്ചധാ സംവിവേശ; പ്രാണൈശ്ചിത്തം സവ്വമോതം പ്രജാനാം, യസ്മിൻ വിശുദ്ധേ വിഭവത്യേഷ ആത്മാ 9

അണു ഏഷു ആത്മാ — അന്നവായ ഈ ആത്മാവു്,

യസ്തിൻ — യാതൊന്നിൽ = യാതൊരുശരീര

ത്തിൽ

പ്രാണഃ <u>—</u> പ്രാണൻ = വായു പഞ്ചധാ <u>—</u> അഞ്ചുവിധത്തിൽ

സം വിവേശ = സംവേശിച്ചിരിക്കുന്നവോ,

തത്ര — ആ ശരീരത്തിൽ,

ചേതസാ — ചേതസ്സാകാണ്ട് =വിശുദ്ധമായ

ജ<sup>ം</sup>ഞാനംകൊണ്ട്

വേദിതവ്യഃ = അറിയപ്പെടേണ്ടതാകന്നു.

യസൂിൻ <u>യ</u>ാതൊന്നം'<u>—</u>യാതൊരു ചിത്തം

വിശുദ്ധേ <u>—</u> വിശുദ്ധമായിരിക്കമ്പോ∞

ഏഷഃ ആത്മാ — ഈ ആത്മാവു്

വിഭവതി — വിഭവിക്കുന്നുവോ—തനിയേ വെളി

പ്പെടുന്നുവോ,

തത് — അങ്ങനെയുള്ള

പ്രജാനാം ചിത്തം — പ്രജകളടെ ചിത്തം

സവ്ം \_\_ എല്ലാം

പ്രാണൈം = പ്രാണങ്ങളോടുകൂടി = ഇന്ദ്രിയങ്ങളോടു

കൂടി

ജ്ഞാനത്താൽ വ്യാപ്തമായിരിക്കുന്നു.

ഭാഷ്യം — ഇപ്രകാരം കാണുന്നത്ല് ഏതാത്മാവിനെയാണോ, അത്ല് ഏററവും സൂക്ഷ്യമായിട്ടുള്ളതും, പ്രാണാദികളായ അഞ്ചുഭേദങ്ങളോടുകൂടി വായു പ്രവേശിച്ചിരിക്കുന്ന ശരീരത്തിൽ എദയാന്തർഭാഗത്തുള്ള ആകാശത്തിൽ വിശുദ്ധമായ വിജ്ഞാ നംകൊണ്ടമാത്രം അറിയപ്പെടേണ്ടതുമാകുന്നു. എങ്ങനെയുള്ള വിശുദ്ധവിജ്ഞാനംകൊണ്ടാണ് ആത്മാവിനെ അറിയേണ്ടതെ ന്ത പറയുന്നു:-ഏത്ര ചിത്തം വിശുദ്ധമാകുമ്പോരം ആണോ ഈ ആത്മാവു തനിയെ പ്രകാശിക്കുന്നത്ല്, അങ്ങനെയുള്ള, പ്രജകളുടെ ചിത്തമെല്ലാം, ഇന്ദ്രിയങ്ങളുരുപ്പുടെ, സ്നേഹത്താൽ ക്ഷീര മെന്നപോലെയും, അഗ്നിയാൽ കാഷ്യമെന്നപോലെയും, ആ വിജ്ഞാനത്താൽ വ്യാപ്തമായിരിക്കുന്നു. പ്രജകളുടെ അന്തുകര ണമെല്ലാം ചേതനയുള്ളതാണെന്നു ലോകത്തിൽ പ്രസിദ്ധമാണ ല്ലോ.

മത്രം —യം യം ലോകം മനസാ സംവിഭാതി, വിശുദ്ധസത്ത്വഃകാമയതേ യാം ശ്ച കാമാൻ, തം തം ലോകം ജയതേ താംശ്ച കാമാ സ്തസ്മാദാത്മജ്ഞം ഹൃർച്ചയേദ് ഭൂതികാമഃം 10

വിശുദ്ധസത്താഃ = വിശുദ്ധസത്താൻ — വിശുദ്ധാന്തഃകര ണനായിട്ടുളളവൻ,

യം യം ലോകം 🚃 ഏതേതുലോകത്തെ

മനസാ <u>—</u> മനസ്സകൊണ്ട്<sup>ഗ</sup> സംവിഭാതി <u>—</u> സങ്കല്പിക്കുന്നുവോ,

യാൻ കാമാൻ 😑 ഏതു കാമങ്ങളെ—ഏതു ഭോഗങ്ങളെ

കാമയതേച <u></u>കാമിക്കയും ചെയ്യുന്നുവോ, തം തം ലോകം <u>അതാത</u> ലോകത്തേയും താൻ കാമാൻ ച <u>ആ</u> കാമങ്ങളേയും

തസ്മാത് = അതിനാൽ,

ഭൂതികാമഃ — ഭൂതിയേ (ഐശ്വര്യത്തെ) ആഗ്രഹിക്കുന്ന

വൻ

ആത്മജ്ഞം — ആത്മജ്ഞനെ — ആത്മജ്ഞാനിയെ

അർച്ചയേത് ഹി— തീർച്ചയായും അർച്ചിക്കണം.

ഭാഷ്യം — ഇങ്ങനെ, പറഞ്ഞപ്രകാരമുള്ള ലക്ഷണങ്ങളോടുകൂടിയ സവാത്മാവിനെ താനാണെന്നു അറിഞ്ഞവര്, സവാത്മാവായതുകൊണ്ടുതന്നെ, സവ്വം പ്രാപിക്ക എന്ന ഫലം സിദ്ധിക്കമേന്നു പറയുന്നു:--ക്ലേശങ്ങളെല്ലാം നശിച്ചം, നിർമ്മലമായ അന്തഃകരണത്തോടുകൂടിയും ഇരിക്കുന്നവൻ, പിതുലോകം മുതലായ ഏതേതുലോകങ്ങളെ, തനിയ്ക്കോ അന്യ നോ സിദ്ധിക്കണമെന്നു മനസ്സുകൊണ്ടു സങ്കല്പിക്കുന്നുവോ, ഏത്ര ഭോഗങ്ങളെ പ്രാർത്ഥിക്കുന്നുവോ, അതാതു ലോകങ്ങളെ പ്രാപിക്കയും ആ ഭോഗങ്ങളെ ലഭിക്കയും ചെയ്യുന്നു. വിദ്വാൻ ഇപ്രകാരം സത്യസങ്കല്പനായതുകൊണ്ടു്, ആത്മജ്ഞാനത്താൽ വിശുദ്ധാന്തഃകരണനായിട്ടുളളവനെ, ഐശ്വര്യത്തെ ആഗ്രഹിക്കുന്നവൻ, പാദപ്രക്ഷാളനം, ശുശ്രൂഷ, നമസ്സാരം മുതലായവ കൊണ്ടു പൂജിക്കണം. ബ്രഹ്മജ്ഞാനി പൂജാർഹനാണെന്നു സാരം.

അഥർവവേദത്തിലുളള മുണ്ഡകോപനിഷത്തിൽ മൂന്നാംമുണ്ഡകത്തിൽ ഒന്നാംഖണ്ഡം കഴിഞ്ഞു.

----

മൂന്നാം മുണ്ഡകം രണ്ടാംഖണ്ഡം.

മന്ത്രം--സ വേദൈതത<sup>്</sup> പരമം ബ്രഹ്മ ധാമ യത്ര വിശ്വം നിഹിതം ഭാതി ശൂഭ്രം ഉപാസതേ പുരുഷം യേഹ്യകാമാസ്തേ ശൂക്രമേതദതിവത്തന്തി ധീരാഃ

1

യത്ര — യാതൊന്നിൽ—യാതൊരു ബ്രഹ്മത്തിൽ

വിശാം <u>≕</u> ജഡത്തുമ്&വശ്

നിഹിതം — നിഹിതമായിരിക്കുന്നവോ—സമപ്പിതമാ

യിരിക്കുന്നുവോ,

യത് = യാതൊന്ന്

യളം <u>ത</u>രമായിട്ട് <u>ത</u>ദ്ധമായിട്ട്

ഏതത് — ഇങ്ങനെയുള്ള

ബ്രഹ്മ = ബ്രഹ്മത്തെ

സഃ വേദ — അവൻ അറിയ്യന്നു.

പുരുഷം — ആ പുരുഷനെ — ഇപ്രകാരം ആത്മജ്ഞ

നായ പുരുഷനെ

യേ \_\_ എവർ

അകാമാഃ — ഐശ്വര്യത്രഷ്ണയില്ലാത്തവരായിട്ട്

ഉപാസതേ — ഉപാസിക്കുന്നവോ — പരമപുരുഷനെ

എന്നപോലെ സേവിക്കുന്നുവോ,

തേ ധീരാഃ — ആ ബുദ്ധിമാന്മാർ

ഏതത് ശുക്രം 😑 ഈ ശുക്രത്തെ—ശരീരത്തിനു് ഉപാദാന

കാരണമായ പുരുഷബീജത്തെ

അതിവത്തന്തി 😑 അതിവത്തിക്കുന്ന 😑 കടന്നു സ്ഥിതിചെ

യ്യുന്നു.

ഭാഷ്യം — ആത്മജ്ഞാനി, എല്ലാ കാമങ്ങരംക്കും ഉൽകൃഷ്ട മായ ആശ്രയസ്ഥാനവും, എല്ലാ ജഗത്തിനും അധിപ്പാനവും, ശുദ്ധവും, സ്വന്തമായ ജ്യോതിസ്സികൊണ്ടു പ്രകാശിക്കുന്നതു മായ, പറഞ്ഞ ലക്ഷണങ്ങളോടുകൂടിയ ബ്രഹ്മത്തെ അറിയുന്നു. വിഭ്രതിയിലുള്ള തൃഷ്ണകൂടാതെ, ആത്മജ്ഞനായ പുരുഷനെ, പരമപുരുഷനെ എന്നപോലെ സേവിക്കുന്നവർ, ശരീര ത്തിനുപാദാനകാരണവും ശുക്രമെന്നു പ്രസിദ്ധവുമായ പുരുഷബീജത്തെ അതിക്രമിക്കുന്നു. അവർ വീണ്ടും യോനിയെ പ്രാപിക്കയില്ലെന്നു സാരം. ''ന പുനഃ കാചിദ്രതിം കരോതി'' (പിന്നെ ഒരിടത്തും രതിയേ ചെയ്കയില്ല) എന്നു ശുതിയുണ്ടും"; അതിനാൽ ആത്മജ്ഞാനിയേ പൂജിക്കണമെന്നുടിപ്രായം.

മന്ത്രം--കാമാൻ യഃ കാമയതേ മന്യമാനഃ, സകാമഭിർജ്ജായതേത്ത്ര തത്ര; പര്യാപൂകാമസ്യ കൃതാത്<sup>°</sup>മനസ്ത

ഇഹൈവ സപ്പേ പ്രവിലീയന്തി കാമാഃ

2

യഃ — എവൻ

കാമാൻ \_\_\_ കാമങ്ങളെ \_\_ഇഷ്ടവിഷയങ്ങളെ

മന്യമാനഃ <u>ചിന്തിച്ച</u> ചിന്തിച്ച്

കാമയതേ — കാമിക്കുന്നുവോ = പ്രാത്ഥിക്കുന്നുവോ,

സഃ \_\_\_ അവൻ

പര്യാപൂകാമസ്യ = പര്യാപൂങ്ങളായ (മുഴവനം പ്രാപിച്ച)

കാമങ്ങളോടുകൂടിയ

കൃതാത്മനഃതു 😑 കൃതാത്മാവിന്നാകട്ടെ 😑 ആത്മാവിനെ

അതിൻെ സ്വന്തമായ പരരൂപത്തിൽ

ആക്കിയവന്നാകട്ടെ,

സവേ കാമാഃ — എല്ലാ കാമങ്ങളം

മ്പോയ തന്നെ.

പ്രിവിലീയന്തി — വിലയത്തെപ്രാപിക്കുന്ന = നശിക്കുന്ന

ഭാഷ്യം — മുമക്ഷുവിന്ന കാമങ്ങളെ ഉപേക്ഷിക്കുന്നത്തന്നെയാണു പ്രധാനമായസാധനമെന്നുള്ളതിനെ കാണിക്കുന്നു:- ദൃഷ്യങ്ങളും അദ്ദഷ്യങ്ങളുമായ ഇഷ്ടവിഷയങ്ങളെ, അവയുടെ ഗുണങ്ങളെ ചിന്തിച്ചു പ്രാത്ഥിക്കുന്നവൻ ധർമ്മാധർമ്മങ്ങളിൽ പ്രവത്തിക്കുന്നതിനു ഹേതുഭ്രതങ്ങളും വിഷയേച്ഛാരൂപങ്ങളമായ ആ കാമങ്ങളോടുകൂടി, അവിടവിടെ ജനിക്കുന്നു. എവിടെ എവിടെയാണോ വിഷയപ്രാപ്തിയ്ക്കുവേണ്ടി കാമങ്ങരം പുരു ഷനെ നിയോഗിക്കുന്നത്ര്, അവിടവിടെ, അതാതു വിഷയങ്ങളിലുള്ള ആ കാമങ്ങളാൽ ചുററപ്പെട്ടവൻ എന്നപോലെ ജനിക്കുന്നു. എന്നാൽ, ആത്രമകാമനായതുകൊണ്ടും എല്ലാവശത്തും കാമങ്ങളെ ലഭിച്ചിട്ടുള്ളവനും, വിദ്യകൊണ്ടു ആത്രമാവിനെ അവിദ്യലക്ഷണമായ അപരരൂപത്തിൽ നിന്നു മാററി പരരൂപത്തി

ലാക്കിയിട്ടുള്ളവനമായ മുമുഷുവിന്ന്,ഈ ശരീരം ഇരിക്കുമ്പോരം തന്നെ ധർമ്മാധർമ്മങ്ങളിൽ പ്രവത്തിക്കുന്നതിനു ഹേതുകളായ കാമങ്ങളെല്ലാം നശിച്ചുപോകുന്നു. കാമങ്ങരം ഉണ്ടാകുന്നതി നുള്ള കാരണങ്ങരം നശിക്കുന്നതുകൊണ്ട് അവ ഉണ്ടാകുന്നില്ലന്നു സാരം.

മന്ത്രം – നായമാത്മാപ്രവചന്നെ ലഭ്യോ, ന മേധയാ, ന ബഹുനാ ശ്രത്തേന; യമേവൈഷവൃണതേ, തേന ലഭ്യ സൂസ്യൈഷ ആത്മാ വിവൃണതേ തന്മം സ്വാം 3

അയം ആത്മ \_\_\_ ഈ ആത്മാവും

പ്രവചനേന = പ്രവചനംകൊണ്ട് $^{\circ}$  = വേദങ്ങളേയും

ശാസ്ത്രങ്ങളയും വളരെ പഠിച്ചതുകൊ

ണ്ടു<sup>വ</sup>

നലഭ്യ: ലഭിക്കപ്പെടുവാൻ കഴിയുന്നതല്ല

ത്തെ ധരിക്കുവാനുള്ള ശക്തികൊണ്ടും 😑 ലഭിക്കപ്പെടാവുന്നതല്ല

ന(ലഭ്യഃ) = ലഭിക്കപ്പെടാവുന്നതല്ല ബഹുനാ = ബഹുവായ—അധികമായ

ശ്രതേന — ശ്രതംകൊണ്ടും —ശ്രവണംകൊണ്ടും

ന(ലഭ്യഃ) = ലഭിക്കപ്പെടുന്നതല്ല. ഏഷഃ = ഇവൻ =ഈ വിദ്വാൻ

യം ഏവ \_\_ യാതൊരു പരമാത്മാവിനെത്തന്നെയാ

നോ

വൃണതേ <u>ല</u> വരിക്ക്നേത്ര° = പ്രാപിക്കവാൻ ഇച്ഛി

ക്കുന്നതു<sup>ം</sup>,

ലഭ്യഃ == ലഭിക്കപ്പെടുവാൻ കഴിയുന്നതാകുന്ന

തസ്യ — അവന്ദം

ഏഷഃ ആത്മാ <u>ഇ</u> ആത്മാവു<sup>o</sup>.

സ്വാം തന്മം — സ്വയമായ തനുവിനെ —സ്വന്തത്ര

പത്തെ

വൃണതേ <u>—</u> വിവരിക്കുന്ന <u>—</u> വെളിപ്പെടുത്തുന്നു.

ഭാഷ്യം: — ഇപ്രകാരം, സർവലാഭത്തെക്കാളം ഉൽകൃഷ്ട മായ ലാഭമാണം ആത്മലാഭമെങ്കിൽ, അതിന്നായി പ്രവചനം മതലായ ഉപായങ്ങരം ധാരാളമായി പ്രയോഗിക്കേണ്ടതാണെ ന്നു വന്നുകൂടുന്നു. അതിനാൽ പറയുന്നു: ... ഇതുവരെ വ്യാഖ്യാനി ച്ച ആത്യമാവിനെ ലഭിക്ക എന്ന പരമ പുരഷാർത്ഥം വേദങ്ങ ളോ ശാസ്ത്രങ്ങളോ അധികം പഠിച്ചതുകൊണ്ടോ, ഗ്രന്ഥങ്ങളടെ അത്ഥത്തെ ധരിക്കുന്നതിനുള്ള ശ്ക<sup>്</sup>തികൊണ്ടോ, ഉപനിഷദ്വി ചാരമൊഴിച്ചുള്ള ശാസ്ത്രശ്രവണം വളരെ ചെയ്തതുകൊണ്ടോ ലഭിക്കുന്നതല്ല. എന്നാൽ പിന്നെ എന്തുകൊണ്ടാണു ലഭിക്കുന്ന തെന്നു ചോദിക്കയാണെങ്കിൽ പറയാം. ഈ വിദ്വാൻ ഏത്ര പരമാത്മാവിനെയാണോ പ്രാപികംവാനിച്ഛിക്കുന്നതു്, ആ പരമാത<sup>്</sup>മാവുതന്നെയാണു താൻ എന്നുള്ള അഭേദാനുസസാന മാകുന്ന വരണം കൊണ്ടുതന്നെയാണു് ആത്യമാവിനെ ലഭിക്കേ ണ്ടതും. അല്ലാതെ മറെറാരു സാധനംകൊണ്ടല്ല. എന്തെന്നാൽ, അതു സ്വതേതന്നെ കൈവശമുള്ളതാകുന്നു. അങ്ങനെ അനുസ സ്ഥാനം ചെയ്യുന്ന വിദ്വാനം', ഈ ആത്മാവ്', അവിദ്യകൊണ്ട മറഞ്ഞിരിക്കുന്ന തൻെറ സ്വരൂപത്തെ വെളിപ്പെടുത്തുന്നു. വെ ളിച്ചമുണ്ടാകുമ്പോരം ഘടാദികരം വെളിപ്പെടുന്നതുപോലെ, വിദ്യയണ്ടാകുമ്പോഠം പരമാത്മസ്വത്രപം തനിയെ വെളിപ്പെ ടുമെന്നത്ഥം. അതിനാൽ, മററുള്ളതിനെ എല്ലാം ഉപേക്ഷിച്ച് ആത്മലാഭത്തിനായി പ്രാത്ഥിക്കതന്നെയാണ് അതിനുള്ള സാധനമെന്നു സാരം.

മത്രം – നായമാത്മാ ബലഹീനേന ലഭ്യോ, ന ച പ്രമാദാ,ത്തപസോ വാപ്യലിങ്ഗാത്, ഏതൈരുപായൈര്യത്തേ യസ്ത വിദ്വാം, സൂസ്യൈഷ ആത്മാ വിശതേ ബ്രഹ്മധാമ. 4

അയം ആത്<sup>മാ</sup> = ഈ ആത്<sup>മാ</sup>വു്

ബലഹീനേന — ബലഹീനനാൽ = ആത്മനിഷ്ഠകാണ്ട

ണ്ടാകുന്ന വീര്യമില്ലാത്തവനാൽ

ന ലഭ്യഃ — ലഭിക്കപ്പെടാവുന്നതല്ല.

പ്രമാദാത് 😑 പ്രമാദത്താലും

അലിങ്ഗാത് — സംന്യാസംകൂടാതുള്ള

തപസഃ വാ \_\_ തപസ്സിനാലം \_ ജ°ഞാനത്താലം

ന (ലഭ്യഃ) — ലഭ്യമല്ല

യഃ വിദ്വാൻതു = എന്നാൽ ഏതു വിദ്വാൻ

ഏതൈഃ ഉപായൈഃ— ഈ ഉപായങ്ങളെക്കൊണ്ട് — ബലം,

അപ്രമാദം, സംന്യാസം, ജ<sup>o</sup>ഞാനം ഈ

ഉപായങ്ങളെക്കൊണ്ട്<sup>ം</sup>

ഏഷഃ ആത്യമാ 😑 ഈ ആത്യമാവ്യ

ബ്രഹ്മധാമ — ബ്രഹ്മധാമത്തെ—ബ്രഹ്മപദത്തെ

വിശതേ = പ്രവേശിക്കുന്നു.

ഭാഷ്യം--ആത് മപ്രാത്ഥനയ്ക്ക്, സംന്യാസത്തോടുകൂടി, ബലം, അപ്രമാദം, തപസ്സ് ഇവ സഹായമായിരിക്കും. എന്തെന്നാൽ, ഈ ആത് മാവ്, ആത് മനിഷ്ഠകൊണ്ടുണ്ടാകുന്ന, വീര്യമില്ലാത്തവനു ലഭിക്കുന്നതല്ല. ലൗകികങ്ങളായ പുത്രപ ഗോദിവ്ഷയങ്ങളോടുള്ള സംബന്ധം നിമിത്തമുണ്ടാകുന്ന പ്രമാദതാലോ, സംന്യാസം കൂടാതെയുള്ള ജ്ഞാനത്താലോ അതിനെ ലഭിക്കുവാൻ സാധിക്കയില്ല. എന്നാൽ, ബലം, പ്രമാദമില്ലായ്മ, സംന്യാസം, ജ്ഞാനം എന്നീ ഉപായങ്ങളെക്കൊണ്ടും, താല്പര്യത്തോടുകൂടി ആത്മലാഭത്തിനായി യത്നിക്കുന്ന താരോ, ആ വിദ്വാന്ത്, ഈ ആത്മാവ്, ബ്രഹ്മസ്ഥാനത്തെ പ്രാപിക്കം.

മന്ത്രം —സംപ്രാപ്യൈ നമൃഷയോ ജ്ഞാനതൃപ്ലാഃ കൃതാതമാനോ വീതരാഗാഃ പ്രശാന്താഃ തേ സവ്ഗം സവ്തഃ പ്രാപൃ ധീരാ യുക്താത്രമാനഃ സവ്മേവാ ∫ വിശന്തി.

ഋഷയഃ — ഋഷിക∞

ജ്ഞാനതൃപൂാഃ — ജ<sup>്</sup>ഞാനംകൊണ്ടു തൃപൂന്മാരായും,

കൃതാത് മാനഃ = കൃതാത് മാക്കളായം = പരമാത് മസ്വത്ര

പത്തിൽ ആയിത്തീന്ന ആത<sup>ം</sup>മാവോടു <u>ക</u>ൂടിയവരായും,

| തലായ    |
|---------|
| യ അട    |
|         |
| ∞.      |
| പ്പായിട |
|         |
|         |
|         |
| ൂപ്പാഴം |
| ടിയവ    |
|         |
|         |
|         |
|         |

ഭാഷ്യം--ആ ബ്രഹ്തിൽ പ്രവേശിക്കുന്നതെങ്ങനെ എന്നു പറയുന്നു:--ഈ ആത്രാവിനെ അറിഞ്ഞു ഋഷിക∞ ജ്ഞാനംകൊണ്ടു തൃപൂരായിത്തീരുന്നു. അവക്കു തൃപ്ലിക്കു് ശരീ രോപചയകാരണമായ പുറമേയുള്ള തുപ്തിസാധനമൊന്നമാവ. അവരുടെ ആത<sup>ം</sup>മാവു പരമാത<sup>ം</sup>മസ<u>്വ</u>ര്യപത്തിൽ ശ്യമില്ല. ആയിത്തീരുന്നു; രാഗാദിദോഷങ്ങളെല്ലാം നീങ്ങുന്നു; ഇന്ദ്രിയ ങ്ങളെല്ലാം അടങ്ങുന്നു. ഇപ്പകാരമുള്ളവർ, ആകാശംപോലെ സവ്വ്യാപ്പിയായ - ആത<sup>ു</sup>മചൈതന്യത്തെ, ഉപാധിയാൽ അതിരതിരിക്കപ്പെട്ട ഏതാനംഭാഗത്ത്ര മാത്രമല്ല, എല്ലായിട ത്തും കാണന്നു; അദ്വയമായ ബ്രഹ്മത്തെത്തന്നെ ആത്മാവായി പ്രാപിക്കുന്നു. ഇപ്രകാരമുള്ള അതൃന്തവിവേകികളായ ആള ക∞ എപ്പോഴം മനസ്സിനെ ഏകാഗ്രമാക്കിവച്ചുകൊണ്ടു°, ശരീ രം പതിയ്ക്കുമ്പോ≎ സവ്ത്തിലും പ്രവേശിക്കുന്നു. ഘടം പൊട്ടി പ്പോകുമ്പോയ, ഘടത്തിനുള്ളിൽ അടങ്ങിയിരുന്ന ആകാശം പുറമേയുള്ള മഹാകാശത്തോടുചേന്ന് ഒന്നായിത്തീരുന്നതുപോ ലെ, അവിദ്യാജന്യമായ ഉപാധിയാൽ ഉള്ള പരിച്ഛേദത്തെ ഉപേക്ഷിക്കുന്നു. ഇങ്ങനെയാണു ബ്രഹ്മവിത്തുക∞ ബ്രഹ്മധാ മത്തെ പ്രവേശിക്കുന്നതും. 5

മത്രം – വേദാന്തവിജ്ഞാനസുനിശ്ചിതാത്ഥാഃ സംന്യാസയോഗാദ്യതയഃ ശുദ്ധസത്ത്വാഃ തേ ബ്രഹ്മലോകേഷ്യ പരാന്തകാലേ പരാമൃതാഃ പരിമച്യന്തി സവേ്

6

വേദാന്തവിജ്ഞാനസുനിശ്ചിതാത്ഥാഃ —വേദാന്തവിജ്ഞാനം കൊണ്ടു നല്ലവണ്ണം അർത്ഥനീശ്ചയം വരുത്തിയിട്ടുള്ളവരും

സംന്യാസയോഗാത°<u>—</u>സംന്യാസരൂപമായ യോഗത്താൽ

തുദ്ധസത്വാഃ = ശുദ്ധസത്വന്മാരും — നിർമ്മലാന്തഃകര

ണന്മാരുമായ

തേ സവേ = അവർ എല്ലാം

പരാമൃതാഃ = പരാമൃതന്മാരായിട്ട — ജീവിച്ചിരിക്ക

മ്പോ⊙തന്നെ മുക്തന്മാരായിട്ട°

പരാന്തകാലേ — പരാന്തകാലത്തിൽ — ദേഹത്യാഗാവ

സരത്തിൽ

ബ്രഹ്മലോകേഷ = ബ്രഹ്മലോകങ്ങളിൽ—ബ്രഹ്മത്തിൽ

പരിമുച്യന്തി = പരിമുക്കന്മാരായിത്തീരുന്നു.

ഭാഷ്യം — വേദാന്ത വിജ്ഞാനസുനിശ്ചിതാത്ഥനാർ — വേദാന്തത്താൽ ഉണ്ടാകുന്ന വിജ<sup>്</sup>ഞാനംകൊണ്ടു നല്ലവണ്ണം വരുത്തിയിട്ടുള്ളവർ. അത്ഥനിശ്ചയം വേദാന്തവിജ്ഞാന ത്തിൻെറ അത്ഥം, അതുകൊണ്ട് അറിയപ്പെടേണ്ട പരമാത്മാവാ **കുന്ന.** വേദാന്തത്തിൽ നിന്നുണ്ടാകുന്ന വിജ<sup>ം</sup>ഞാനംകൊണ്ട് ആ ത്മനിശ്ചയം വരുത്തിയിട്ടുള്ളവർ എന്നു സാരം. സംന്യാസ യോഗം —സംന്യസമാകുന്ന യോഗം — സവ്വ്കർമ്മപരിത്യാഗ രൂപമായ യോഗം. പരാന്തകാലമെന്നു പറയുന്നതു സംസാരി അതനസരിച്ച മോക്ഷേശ്ചു കഠംക്കുള്ള മരണകാലമാകുന്നു. ക്കാക്കു സംസാരാവസാനത്തിൽ ദേഹത്തെ ഉപേക്ഷികുന്നതി നുള്ളസമയത്തെയാണം° ഇവിടെ പരാന്തകാലമെന്നു പറഞ്ഞത്ര°ം ബ്രഹ°മലോകങ്ങാം ⇒ ബ്രഹ°മമാകുന്ന ലോകം. ഒന്നുതന്നെയാണെങ്കിലും സാധകന്മാർ വളരെയുള്ളതിനാൽ പലത്രപോലെ കാണപ്പെടുകയോ പ്രാപിക്കപ്പെടുകയോ ചെയ്യ ന്നത്ര കൊണ്ടാണു 'ബ്രഹ്മാലോകേഷു' എന്നു ബഹുവചനം

പ്രയോഗിച്ചിരിക്കുന്നതു്; ബ്രഹ്മത്തിൽ എന്നേ അതിനത്ഥ മുള്ള. പരമായ അമൃതം, അതായതു മരണമില്ലാത്ത സ്വഭാവ ത്തോടുകൂടിയ ബ്രഹ്മം ആക്ക് ആത്മാവായിരിക്കുന്നുവോ, അ വരാണു പരാമൃതന്മാർ; ജീവിച്ചിരിക്കുമ്പോരം തന്നെ ബ്രഹ്മ മായിത്തീന്നവർ എന്നു സാരം. പരിമുക്തന്മാരാവുക—പരി (—ചുറും) മുക്തന്മാരാവുക.

വേദന്ത് അനാൽ ആത് മനിശ്ചയം വന്നിട്ടുള്ളവരും സർവകർമ്മ പരിത്യാഗത്രപമായ സംന്യാസമാകുന്ന യോഗം കൊണ്ടു വിശുദ്ധാന്തഃകരണന്മാരും, പ്രയത്നശീലന്മാരുമായ അവർ എല്ലാം, ജീവിച്ചിരിക്കുമ്പോരംതന്നെ, ഉൽകൃഷൂവും മര ണമില്ലാത്ത സാഭാവത്തോടുകൂടിയതുമായ ബ്രഹ്മം തന്നെയായി ത്തീർന്നിട്ടു, സംസാരാവസാനത്തിൽ ദേഹപരിത്യാഗത്തിനുള്ള അവസരം വരുമ്പോരം, വിളക്കണഞ്ഞുപോകുന്നതുപോലെയും, ഘടം നശിക്കുമ്പോരം ഘടത്തിലുള്ള ആകാശം മഹാകാശത്തിൽ എന്നപോലെയും ബ്രഹ്മത്തിൽ തന്നെ ചേർന്തപോകുന്നു. അവക്ക് വേറൊരു ദിക്കിൽ പോകേണ്ട അവശ്യമില്ല.

''ശകനീനാമിവാ ∫ ∫ കാശേ ജലേ വാരിചരസ്യ ച പദം യഥാ ന ലക്ഷേൃത തഥാജ്ഞാനവതാം ഗതിഃ''

(ആകാശത്തിൽ പക്ഷികളുടെയും വെള്ളത്തിൽ മത്സ്യ ങ്ങളുടെയും എന്നപോലെ ജ്ഞാനവാന്മാരുടെ ഗതി, ചുവടുകാ ണാത്തവിധത്തിലുള്ളതാകുന്നു) എന്നു സൂതിയും ''അനധ്വഗാ അധ്വസു പാരയിഷ്ണവും''(സംസാരമാഗ്ഗത്തിൻെറ അപ്പുറംഎത്ത വാൻ ആഗ്രഹിക്കുന്നവർ വഴിനടക്കാത്തവരാകുന്നു)എന്നു ശ്രതി യും ഉണ്ടും". ദേശപരിച്ഛിന്നമായ (—ഒരു പ്രത്യേകസ്ഥലത്തേ ക്കുള്ള) ഗതി, പരിച്ഛിന്നങ്ങളായ സാധനങ്ങളെക്കൊണ്ടു സാധി ക്കപ്പെടുന്നതാകയാൽ, സംസാരവിഷയമായിട്ടുള്ളതുതന്നെയാ അം". എന്നാൽ ബ്രഹ്മമാകട്ടെ, എവിടെയുംനിറഞ്ഞതായതുകൊ ണ്ടും" അതിനെ പ്രാപിക്കുന്നതിനു ഒരു പ്രത്യേകസ്ഥലത്തുപോ കേണ്ട ആവശ്യമില്ല. ബ്രഹ്മം മൂത്ത്യവ്യംപോലെ ദേശപരിച്ഛി ന്നമായിരുന്നു എങ്കിൽ ആദിയും അന്തവുമുള്ളതായും, മറെറാന്നി നെ ആശ്രയിച്ചിരിക്കുന്നതായും, സാവയവമായും,അനിത്യമാ യും, കൃത്രിമമായും ഉരിക്കമായിരുന്നു.എന്നാൽ അതും" അപ്രകാര

മുളളതായിരിക്കുവാൻ പാടില്ല. അതിനാൽ അതിനെ പ്രാപി ക്കുന്നേതും പ്രത്യേകം ഒരു സ്ഥലത്തായിരിക്കുവാൻ പാടില്ല, എന്നുമാത്രമല്ല, ബ്രഹ്മജ്ഞന്മാർ ഇച്ഛിക്കുന്ന മോക്ഷം, അവിദ്യ മുതലായ സംസാരബന്ധത്തെ നീക്കുക എന്നുള്ളതാണു്; അല്ലാ തെ ഒന്നിൽ നിന്നുണ്ടാകുന്നതല്ല.

മന്ത്രം — ഗതാഃ കലാഃ പഞ്ചദശ പ്രതിഷ്ഠാ, ദേവാശ്ച സർവേ പ്രതിദേവതാസു; കർമ്മാണി വിജ്ഞാന മയശ്ച ആത്മാ പരേ ƒ വ്യയേ സവ്വ് ഏകീഭവന്തി.

പഞ്ചദശ <u>—</u> പതിനഞ്ചു

കലാഃ <u>—</u> കലക⇔ <u>—</u>ദേഹഘടകങ്ങളായപ്രാണാ

ദിക≎

പ്രതിഷ്ഠാം <u>—</u> പ്രതിഷ്ഠകളെ = അതതിൻെറ കാരണ

ത്തെ

ഗതാഃ — ഗതങ്ങളായിത്തീരുന്നു.

സവേദേവാഃച — എല്ലാദേവന്മാരും 🕳 ദേഹത്തെ ആശ്ര

യിച്ച<sup>ം</sup>,ചക്ഷുരാദികരണങ്ങളിൽ അധി ഷ്പിതരായിരിക്കുന്ന ദേവന്മാരുമെല്ലാം

പ്രതിദേവതാസ — പ്രതിദേവതകളിൽ—ആദിത്യാദിക

ളിൽ

ഗതാഃ — ഗതരായിത്തീരുന്നു.

കർമ്മാണി = കർമ്മങ്ങളം

വിജ്ഞാനമയഃ — വിജ്ഞാനമയനായ—വിജ്ഞാനപ്രാ

യനായ

ആത്മാ \_\_\_ ആത്മാവും

സവേ — എല്ലാം

ഏകീഭവന്തി <u>—</u> ഏകീഭവിക്കുന്ന<u>—</u>ഒന്നായിത്തീരുന്നു.

ഭാഷ്യം – കലകരം = ദേഹത്തിനു ഘടകങ്ങളായ പ്രാണൻ മതലായവ, ഇവയേ പ്രശ്നോ പനിഷത്തിൽ ഒടുവിലത്തെ പ്രശ്നത്തിൽ പറഞ്ഞിരിക്കുന്നു. 'പ്രതിഷ്ഠാം' എന്നതു ദ്വിതീ

യാബഹുവചനമാകുന്നു. കർമ്മങ്ങര — മുമുക്ഷ് ചെയ്തിട്ടുള്ളവയും ഫലം ആരംഭിച്ചിട്ടില്ലാത്തവയുമായ കർമ്മങ്ങരം ഫലം തുടങ്ങിയിട്ടുള്ള കർമ്മങ്ങളാകട്ടെ, ഉപഭോഗംകൊണ്ടു മാത്രമേ ക്ഷയിക്കയുള്ള വിജ്ഞാനമയനായ ആത്മാവ്യ, അവിദ്യയാൽ ഉണ്ടാക്കപ്പെടുന്ന ബുദ്ധിമുതലായ ഉപാധിയെ താനെന്നു വിചാരിച്ച്യ, ജലാദികളിൽ സൂര്യൻ മുതലായവയുടെ പ്രതിബിംബംപോലെ ഈ ദേഹഭേദങ്ങളിൽ പ്രവേശിച്ചിരിക്കുന്ന ആത്മാവ്യ്, കർമ്മ ങ്ങളുടെ ഫലം അനുഭവിക്കുന്നത്ര് ഈ ആത്മാവാകുന്നു. അതിനാൽ വിജ്ഞാനമയൻ എന്നുവച്ചാൽ വിജ്ഞാനപ്രായൻ എന്നുർത്ഥം.

മോക്ഷകാലത്തിൽ, ദേഹഘടകങ്ങളായ പ്രാണൻ മുത ലായ കലക⊙ പതിനഞ്ചും അതതിൻെറ കാരണത്തിൽ ലയി അതുപോലെ, ആശ്രയിച്ച ദേഹത്തെ ചക്ഷുരാദി കരണങ്ങളിൽ അധിഷ<sup>ം</sup>ഠിതരായ ദേവന്മാരും എല്ലാം ആദിത്യൻ മുതലായ പ്രതിദേവതകളിൽ മുമക്ഷു ചെയ്തിട്ടുള്ളവയിൽ പ്രാരബ<sup>ം</sup>ധമൊഴികെയുള്ള കുന്നു. കർമ്മങ്ങളം, തൻെറ ഉപാധി നീങ്ങുമ്പോരം വിജ°ഞാനമയ നായ ആത്മാവും (ജീവാത്മാവും) എല്ലാം, പരനം അവ്യയനം, **അക്ഷയനും, ആകാശതുല്യനും, അജരനും, നിരന<sup>്</sup>തരനും, അമ്യ** തനും, അഭയനും, അപൂവനും, അപരനല്ലാത്തവനും, ബാഹ്യന ല്ലാത്തവനം, അഭ്വയനം, ശിവനം, ശാന<sup>്</sup>തനമായ പരമാത്മാ വിൽ ഏകീഭവിക്കുന്നു. ജലം മുതലായ ആധാരങ്ങാം നീങ്ങു മ്പോ⊙ സൂര്യാദികളടെ പ്രതിബിംബങ്ങ⊙ സൂര്യാദികളിൽ എന്നപോലേയും, ഘടാദികരം നീങ്ങുമ്പോരം അവയിലുണ്ടായി രുന്ന ആകാശങ്ങരം ആകാശത്തിൽ എന്നപോലേയും ഭേദമില്ലാ ത്തനിലയിലാകുന്നു എന്നു സാരം. 7

മആം —യഥാ നദ്യഃ സ്യന്ദമാനാഃ സമുദ്രേ ƒ സ്തം ഗച്ഛന്തി നാമത്രപേ വിഹായ, തഥാ വിദ്വാൻ നാമത്രപാദ്വിവിമുക്തഃ പരാത്പരം പുരുഷമുപൈതി ദിവ്യം.

യഥാ <u>—</u> ഏതുപ്രകാരമാണോ

നദ്യഃ <u>—</u> നദിക*∞* സൃന്ദമാനാഃ <u>—</u> ഒഴകി സമുദ്രം = സമുദ്രത്തെ പ്രാപ്യ — പ്രാപിച്ചിട്ട്

നാമരൂപേ — നാമത്തേയും രൂപത്തേയും

വിഹായ = വെടിഞ്ഞു

അസ്തം ഗച്ഛന<sup>്</sup>തി = അസ്തത്തെ ഗമിക്കുന്നതു<sup>°</sup> = മറഞ്ഞുപോ

കുന്നതു°,

തഥാ = അതുപോലെ വിദ്വാൻ = വിവേകി

നാമരൂപാത് = നാമത്തിൽനിന്നും രൂപത്തിൽനിന്നും

വിമുക്കം: <u></u>വിമുക്കനായിട്ട<sup>ം</sup>

പരാത്പരം = പരത്തിൽനിന്നു പരനം

ഭിവ്യം ട്രിവ്യനമായ പുരുഷം ചുരുഷനെ ഉപെതി ട്രോപിക്കുന്നു.

ഭാഷ്യം — ഗംഗ, യമുന മുതലായ നദികരം, ഒഴുകി സമു ദ്രത്തിൽ എത്തി നാമവും രൂപവും വെടിഞ്ഞു്, സമുദ്രവുമായി യാതൊരു ഭേദവുമില്ലാത്തവിധത്തിൽ ആയിത്തീരുന്നതുപോ ലെ, വിദ്വാൻ, അവിദ്യനിമിത്തമുണ്ടാകുന്ന നാമവും രൂപവും വിട്ട, മൻപറഞ്ഞ അക്ഷാനെക്കാരം പരനായ, പറഞ്ഞപ്രകാര മുള്ള ദിവ്യനായ പുരുഷനെ പ്രാപിക്കുന്നു.

മത്രം--സ യോ ഹ വൈ തത° പരമം ബ്രഹ°മ വേദ, ബ്രഹ്മൈവ ഭവതി, നാസ്യാബ്രഹ്മവിത° കലേ ഭവതി, തരതിശോകം, തരതിപാപ°മാനം, ഗുഹാഗ്രന്ഥിഭ്യോ വിമക്തോ ∫ മൃതോ ഭവതി.

യഃ ഹ വൈ — ഏതൊരുവനാണോ

തത്പരമംബ്രഹ്മ<u>—</u> ആ പരമമായ ബ്രഹ്മത്തെ

വേദ \_\_ അറിയുന്നതു

സഃ \_\_ അവൻ

ബ്രഹ<sup>്</sup>മ ഏവ ഭവതി<u>—</u>ബ്രഹ്മമായിത്തന്നെതീരുന്നു.

അസ്യ കലേ 📁 ഇവൻെറ കുലത്തിൽ

അബ്രഹ്മവിത് — ബ്രഹ്മവിത്തല്ലാത്തവൻ

ന ഭവതി — ഉണ്ടാകയില്ല

**േഗാകം** <u>—</u> ശോകത്തെ<u>—</u>മനസ്താപത്തെ

തരതി — തരണംചെയ്യുന്നു.

പാപ്മാനം <u>പാപ്മാവിനെ പാപത്തെ</u>

തരതി = തരണംചെയ്യുന്നു.

ഗുഹാഗ്രന്ഥിഭ്യഃ <u>—</u> ഗുഹാഗ്രന്ഥികളിൽനിന്ന<sup>ം</sup> <u>—</u> ഹൃദയ

ത്തിൻെറ കെട്ടുകളിൽനിന്നും

വിമുക്തഃ — വിമുക്തനായിട്ട്

അമൃതഃ = അമൃതനായം = മരണമില്ലാത്തവനാ

യും

ഭവതി — തീരുന്നു.

ഭാഷ്യം--ശ്രേയസ്സിനം′ അനേകം വിഘ്യങ്ങരം വരാമ ല്ലോ. അതിനാൽ ക്ലേശങ്ങളിൽ ഏതെങ്കിലുംകൊണ്ടോ ദൈ**വ** വശാൽ ഉണ്ടാകുന്ന മററു വിഘ്ലത്താലോ ബ്രഹ്മവിത്തു വേറേ വല്ല ഗതിയേയും പ്രാപിച്ച എന്നു വന്നുകൂടേ? ബ്രഹ്മ ത്തെത്തന്നെ പ്രാപിക്കമേന്നു നിശ്ചയിക്കുന്നതെങ്ങനെ? എന്നു ചോദിക്കയാണെങ്കിൽ പറയാം — ബ്രഹ്മവിത്തിന് അങ്ങ നെ വിഘ്നങ്ങരം സംഭവിക്കയില്ല. വിദ്യകൊണ്ടതന്നെ സവ് പ്രതിബന്ധവം നീങ്ങിപ്പോകുന്നു. മോക്ഷത്തിന<sup>്</sup> അവിദ്യയ ല്ലാതെ വേറേ പ്രതിബന്ധമൊന്നമില്ല. എന്നതന്നാൽ അതു നിത്യവും, താൻതന്നെയായിട്ടു<u>ള്ളത</u>മാകുന്നു. അതിനാൽ ലോക ത്തിൽ പരമമായ ആ ബ്രഹ്മത്തെ 'ഞാൻതന്നെ' എന്നി **ഞ്ങനെ സാക്ഷാൽ അറിയുന്ന ഒരുവനം വേ**റേ ഗതിയെ ഗമിക്ക അവന ബ്രഹ്മപ്രാപ്തിക്ക വിഘം വരുത്തുവാൻ ദേവ ന്മാർ വിചാരിച്ചാലും സാധിക്കയില്ല. എന്തെന്നാൽ ഇവൻ അവരുടെയും ആത്മാവായിട്ടാണല്ലോ തീരുന്നതു്. അതി നാൽ ബ്രഹ്മത്തെ അറിയുന്നവൻ ബ്രഹ്മംതന്നെയായിത്തീരുന്നു. എന്നമാത്രമല്ല, ഇങ്ങനെയുള്ള വിദ്വാൻെറ കലത്തിൽ ബ്രഹ്മവി ത്തല്ലാത്തവൻ ഉണ്ടാകയുമില്ല. പലമാതിരി ഇഷ്ടഭങ്ഗങ്ങഠം നിമിത്തമുണ്ടാകുന്ന മനസ്സിൻെറ സന്താപത്തെ, ജീവിച്ചിരിക്കു മ്പോരംതന്നെ, അവൻ കടക്കുന്നു. അവൻ ധർമ്മാധർമ്മങ്ങരം എന്നു പറയുന്ന പാപത്തെ തരണംചെയ്യുന്നു. ''ഭിദ്യതേ ഹൃദയ ഗ്രന്ഥിഃ'' ഇത്യാദികൊണ്ടു മുമ്പു പറഞ്ഞിട്ടുള്ളതുപോലെ, ഹൃദ യത്തിനുള്ള അവിദ്യാഗ്രന്ഥികളിൽനിന്നു വിമുക്കനായിട്ട്, അമൃതനായം തീരുന്നു.

മന്ത്രം — തദേതദ്ദചാ ഭൃക്തം--

ക്രിയാവന്തഃശ്രോത്രിയാ ബ്രഹ്മനിഷ്ഠാ സ്വയം ജൂഹ്വത ഏകഷ്ിം ശ്രദ്ധയന്തഃ തേഷാമേവൈതാം ബ്രഹ്മവിദ്യാം വദേത

ശിരോവ്രതം വിധിവദ്യൈന്യ ചീർണ്ണം.

തത° ഏതത° — ഈ വിദ്യയേ സംപ്രദാനം ചെയ്യുന്ന

തിനുള്ള നിയമം

ഋചാ — പ്രകാശിപ്പിക്കപ്പെട്ടിട്ടുണ്ട<sup>ം</sup> അഭ്യക<sup>്</sup>തം

ക്രിയാവന്തഃ <u> —</u> ക്രിയാവാന്മാരും <u>-</u> യഥോക്തമായ

കർമ്മത്തെ അനുഷ്ടിക്കുന്നവരും.

ബ്രഹ്മനിഷ്ഠാഃ — അപരബ്രഹ<sup>ം</sup>മത്തിൽ നിഷ്യള്ളവര

മായ

ശ്രോത്രിയാഃ = ശ്രോത്രിയന്മാർ

— ശ്രദ്ധ(ആസ്തിക്യബൂദ്ധി) യോടുകൂടി ശ്രദ്ധയന്തഃ

— തനിയേ സ്വയം

ഏകർഷിം <u> —</u> ഏകർഷിയേ <u>–</u> ഏകർഷി എന്നു പറ

യുന്ന അഗ്നിയേ

ജ്ഹവതേ — ഹോമിക്കുന്നു. 🕳 അവർക്കമാത്രമേ തേഷാം ഏവ

ഏതാം ബ്രഹ്മവിദ്യാം — ഈ ബ്രഹ്മവിദ്യയേ

💳 ഉപദേശിച്ചകൊടുക്കാവൂ. വദേത

യൈഃ തു 🕳 പിന്നെ, ആരാൽ — വിധിപ്രകാരം വിധിവത<sup>ം</sup>

ശിരോവ്രതം — ശിരസ്സിൽ അഗ്നിയേ ധരിക്കുക എന്ന

രൂപത്തിലുളള വ്രതം

ചീർണ്ണം **— ചീർണ്ണമായിരിക്കുന്നുവോ** — അനഎി

ക്കപ്പെട്ടിരിക്കുന്നുവോ

— അവക്കം ഉപദേശിച്ചകൊടുക്കാം. തേഷാം ച

ഭാഷ്യം – ഇനി ഇപ്പോരം, ബ്രഹ്മവിദ്യയേ ഉപദേശി നിയമം കാണിച്ചകൊണ്ട് ഉപസം ച്ചകൊടുക്കേണ്ടതിനുളള ഹാരം ചെയ്യുന്നു – ഈ വിദ്യാസമ്പ്രദാനവിധി മന്ത്രത്താൽ വെ ളിപ്പെടുത്തപ്പെട്ടിട്ടുണ്ടു<sup>ം</sup>. അതെങ്ങനെ എന്നാൽ, വിധിപ്രകാര

മുള്ള കർമ്മത്തെ അനുഷ്യിക്കുന്നവരായും, അപര്യവഹ്മത്തിൽ നിഷ്യയാടുകൂടിയവരായും എന്നാൽ പരബ്രഹ്മമത്തെ അറിവാൻ ആഗ്രഹിക്കുന്നവരായും ഉള്ള ശ്രോത്രിയന്മാർ ആസ്തിക്യബുലാിയോടുകൂടി, തനിയേ, ഏകർഷി എന്നു പറയുന്ന അഗ്നിയേ ഹോമിക്കുന്നു. ആത്ര്മസംസ്കാരംകൊണ്ടു പാത്രഭ്രതന്മാരായ അവക്കു മാത്രമേ ഈ ബ്രഹ്മവിദ്യയേ ഉപദേശിക്കുവാൻ പാടുള്ള. പിന്നെ, ആഥവ്ണന്മാരുടെ വേദവ്രതമ്നെ പ്രസിദ്ധ വും, ശിരസ്സിൽ അഗ്നിയേ ധരിക്ക എന്ന രൂപത്തിലുള്ളതുമായ ശിരോവ്രതത്തെ വേണ്ടവിധത്തിൽ അനുഷ്യിച്ചിട്ടുള്ളതാരോ, അവർക്കം ഉപദേശിച്ചുകൊടുക്കാം

മന്ത്രം--തദേതത്സത്യമൃഷിരങ്ഗിരാഃ പുരോ വാച;നൈതദചീർണ്ണവതോ f ധീതേ, നമഃ പരമ ഋഷിഭ്യോ നമഃ പരമഋഷ്യഭ്യഃ 11

തത് ഏതത് സത്യം 🕳 അങ്ങനെയുളള ഈ സത്യത്തെ

അങ്ഗിരാഃ ഋഷിഃ — അങ്ഗിരസ്സായ ഋഷി

ഉവാച — പറഞ്ഞു = ശൗനകനുപറഞ്ഞുകൊടുത്ത

ഏതത് — ഇതിനെ

അചീർണ്ണവ്രതഃ — വ്രത്ങളെ അനുഷിക്കാത്തവൻ

ന അധീതേ — അധ്യയനംചെയ്യവാൻ പാടില്ല

പരമഋഷിഭ്യഃ — പരമഋഷികഠംക്ക്

നമഃ = നമസ്കാരം!

പരമർഷിഭ്യഃ — പരമർഷിക∞ക

നമസ്കാരം — നമസ്കാരം.

ഭാഷ്യം — അക്ഷരൻ എന്നും പുരുഷൻ എന്നും പറയുന്ന ഈ പരമാത്ഥവസ്തുവിനെ അങ്ഗിരസ്സെന്ന ഋഷി പണ്ട്, വി ധിപ്രകാരം തൻെറ അടുക്കൽ വന്ന ചോദിച്ച ശൌനകന പറ ഞ്ഞുകൊടുത്തു. അതുപോലെ മററുള്ളവരും മോക്ഷമാഗ്രഹിച്ചു തൻേറ അടുക്കൽ വിധിപ്രകാരംവന്ന ചോദിക്കുന്നവനപറഞ്ഞു കൊടുക്കണമെന്നുസാരം. ഈ ഗ്രന്ഥത്തെ, വ്രതങ്ങളനുഷ്കിക്കാത്ത വൻ അധ്യയനംചെയ്വാൻ പാടി ല്ല; എത്തെന്നാൽ വ്രതങ്ങളെ അനുഷ്യിച്ചവനമാത്രമേ വിദ്യ, സംസ്കൃതമായും സഫലമായും

തീരുകയുള്ള: ഇപ്പോരം പറഞ്ഞവസാനിപ്പിച്ച ആ ബ്രഹ്മ വിദ്യ ബ്രഹ്മാദികളായ എവരിൽ നിന്നാണോ പാരമ്പര്യ ക്രമത്തിനു കിട്ടിയിട്ടുള്ളതും, ആ പരമർഷികഠംക്കു നമസ്കാരം! പരമമായ ബ്രഹ്മത്തെ സാക്ഷാൽ കാണകയും അറിയുകയും ചെയ്തിട്ടുള്ള പരമർഷികഠംക്കു വീണ്ടും നമസ്കാരം! രണ്ടുതവ ണ പറഞ്ഞതു° അത്യാദരത്തെ കാണിപ്പാനം മണ്ഡകത്തെ അവസാനിപ്പിക്കുന്നതിനമായിട്ടാണ്യ. 11

മൂന്നാം മുണ്ഡകത്തിൽ രണ്ടാം ഖണ്ഡം കഴിഞ്ഞു.

ശാന്തി--ഓം ഭദ്രം കർണ്ണേഭിഃ ശൃണയാമ ദേവാഃ ഭദ്രം പശ്യേമാക്ഷഭിര്യജ്ഞാഃ സ്ഥിരൈരങ്ങെഗ്സ്തഷ്ടുവാംസ സ്തന്ത്യഭിവ്യശേമ ദേവഹിതം യദായുഃ ഓം ശാന്തിഃ! ശാന്തിഃ!! ശാന്തിഃ!!

അഥവവേദത്തിലുള്ള മുണ്ഡകോപനിഷത്തു കഴിഞ്ഞു.

## അനുക്രമണിക

|                          | മന്ത്രം | പേജ്      |
|--------------------------|---------|-----------|
| അഗ്നിർമ്മൂർദ്ധാ, ചക്ഷഷീ  | 2.1.4   | 39        |
| അതഃസമുദ്രാ ഗിരയശ്ച       | 2.1.9   | 46        |
| അഥവ്വ്ദേനയാം             | 1.1.2   | 5         |
| അരാ ഇവ രഥനാഭൌ            | 2.2.6   | 56        |
| അവിദ്യായാമന്തരേ          | 1.2.8   | 25        |
| അവിദ്യായാം ബഹുധാ         | 1.2.9   | 26        |
| ആവിഃ സന്നിഹിതം           | 2.2.1   | 48        |
| ഇഷ്ടാപൂത്തം മന്യമാനാ     | 1.2.10  | 27        |
| ഏതസൂാജ്ജായതേ             | 2.1.3   | 38        |
| ഏതേഷയശ്ചരതേ              | 1.2.5   | 23        |
| ഏഷോ ∫ ണരാത്യമാ           | 3.1.9   | 78        |
| ഏഹ്യേഹീതി                | 1.2.6   | 23        |
| കാമാൻ യഃ കാമയതേ          | 3.2.2   | 82        |
| കാളീ, കരാളീച,            | 1.2.4   | 22        |
| ക്രീയാവന്തഃ ശ്രോത്രി     | 3.2.10  | 93        |
| ഗതാ: കലാ: പഞ്ചദശ         | 3.2.7   | 89        |
| തത്രാപരാ ഋഗ്വേദോ,        | 1.1.5   | 8         |
| തദേതത്സത്യം - മന്ത്രേഷു  | 1.2.1   | 17        |
| തദേതത്സത്യം യഥാ          | 2.1.1   | 34        |
| തദേതത്സത്യമൃഷി           | 3.2.11  | 94        |
| തപസാ ചീയതേ               | 1.1.8   | 14        |
| തപഃശ്രദ്ധേ യേഹ്യ         | 1.2.11  | 28        |
| തസൂാച്ചദേവാ              | 2.1.7   | 44        |
| തസൂാദഗ്നിഃ സമിധോ         | 2.1.5   | 41        |
| തസൂാദ്ദചഃ, സാമ           | 2.1.6   | 42        |
| തസ്കൈ സ വിദ്വാൻ          | 1.2.13  | 33        |
| തസ്കൈ സ ഹോവാച            | 1.1.4   | 8         |
| ദിവ്യോഹ്യ <b>മു</b> ത്തഃ | 2.1.2   | 36        |
| ഭ്വാ സുപർണ്ണാസയുജാ       | 3.1.1   | 65        |
| ധനുർഗൃഹീതെചൗപനി          | 2.2.3   | <b>52</b> |

| ന ചക്ഷപ്പാ ഗൃഹ്യതേ          | 3.1.8  | 76         |
|-----------------------------|--------|------------|
| ന തത്ര സൂര്യോ ഭാതി          | 2.2.10 | 62         |
| നായമാത <sup>്</sup> മാപ്രവച | 3.2.3  | 83         |
| നായമാത <sup>്</sup> മാ ബലഹീ | 3.2.4  | 84         |
| പരീക്ഷ്യലോകാൻ               | 1.2.12 | 30         |
| പുരുഷ ഏവേദം                 | 2.1.10 | 47         |
| പ്രണവോ ധനും, ശരോ            | 2.2.4  | <b>5</b> 3 |
| പ്രാണോ ഹ്യേഷ                | 3.1.4  | 70         |
| പ്രവാഹ്യേതേ അദ്ദഢാ          | 1.2.7  | 24         |
| ബൃഹച്ച തദ° ദിവ്യ            | 3.1.7  | 75         |
| ബ്രഹ്മാദേവാനാം              | 1.1.1  | 3          |
| <b>ബ്രഹ്മെവേദമമൃതം</b>      | 2.2.11 | 63         |
| ഭിദ്യതേ ഹൃദയഗ്രന്ഥി         | 2.2.8  | 60         |
| യത്തദദ്രേശ്യ,മഗ്രാഹ്യ,      | 1.1.6  | 10         |
| യഥാ നദ്യഃ സ്യന്ദ            | 3.2.8  | 90         |
| യഥോർണ്ണനാഭിഃ സൃജ            | 1.1.7  | 12         |
| യദച്ചിമ,ദ്യദണഭ്യോ           | 2.2.2  | 50         |
| യദാ പശ്യഃ പശ്യതേ            | 3.1.3  | 69         |
| യദാ ലേലായതേ                 | 1.2.2  | 19         |
| യം യം ലോകം മനസാ             | 3.1.10 | 79         |
| യസ്തിൻ ദ്യൗഃ പ്ലഥിവീ        | 2.2.5  | <b>54</b>  |
| യസ്യാഗ്നിഹോത്രമദർശ          | 1.2.3  | 20         |
| യഃ സവ്ജ്ഞഃ സവ               | 1.1.9  | 16         |
| യഃ സവ്വജ്ഞഃ സവ്             | 2.2.7  | 5 <b>7</b> |
| വേദാന്തവിജ്ഞാന              | 3.2.6  | 87         |
| ശൗനകോഹവൈമഹാ                 | 1.1.3  | 6          |
| സത്യമേവ ജയതേ                | 3.1.6  | 74         |
| സത്യേന ലഭ്യസ്തപസാ           | 3.1.5  | 72         |
| സപ്പപ്രാണാഃ പ്രഭവന്തി       | 2.1.8  | 45         |
| സമാനേ വൃക്ഷേ പുരു           | 3.1.2  | 67         |
| സംപ്രാപ്യൈന മൃഷ             | 3.2.5  | 85         |
| സ യോ ഹ വൈ തത്               | 3.2.9  | 91         |
| സ വേദൈതത <sup>o</sup>       | 3.2.1  | 8          |
| ഹിരഞ്ജയേ പരേ                | 2.2.9  | 6          |

## ഞങ്ങളുടെ പ്രസിദ്ധീകരണങ്ങൾ

| ഈശാവാസ്യോപനിഷ <u>ത്ത</u>                  | •••• | 5-00  |
|-------------------------------------------|------|-------|
| കേനോപനിഷ <u>ത്ത</u> ്                     | •••• | 15-00 |
| കാഠകോപനിഷ <u>ത്ത</u> °                    | •••• | 30-00 |
| പ്രശ് <mark>രോപനിഷത്ത</mark> <sup>ം</sup> | •••• | 25-00 |
| മണ്ഡകോപനിഷ <u>ത്ത</u> ്                   | •••• | 20-00 |
| മാണ്ഡുക്യോപനിഷ <u>ത്ത</u> ്               | •••• | 35.00 |
| ഭഗവദ <sup>്</sup> ഗീതാ                    | •••• | 5-00  |
| തത്താബോധം                                 | •••• | 3-00  |
| ഞാനാര്യ <sup>ം</sup> ?                    | •••• | 5-00  |
| വിഗ്രഹാരാധന                               | •••• | 6-00  |
| നിത്യകർമ്മചൃദ്ദിക                         | •••• | 6-00  |
| ദേവീസ്തോത്രരത്തതയം                        | •••• | 6-00  |
| ശ്യാമളാദണ്ഡകം                             | •••• | 6-00  |
| പ്രസ°ഥാനഭേദം                              | •••• | 2-00  |
| അഷ്ടാവക്രഗീതാ                             | •••• | 6-00  |
| <b>ദത്താത്രേയാവധുതഗീതാ</b>                | •••• | 4-00  |
| ഗൃഹസ <sup>്</sup> ഥാശ്രമ ധർമ്മം           | •••• | 2-00  |
| ശിവസഹസ്രനാമം                              | •••• | 3-00  |
| വിഷ്ണസഹസ്രനാമം                            | •••• | 4-00  |
| How To be Happy (?)                       | •••• | 12-00 |
| തൈത്തിരീയോപനിഷ <u>ത്ത</u> ° (in print)    |      |       |

സഭാനന്ദ പ്രേസ്സ് (Regd)