

# പ്രാഖ്യാതാ സ്വാമി ജ്ഞാനാനന്ദസരസ്വതി



ഭാരതത്തിന്റെ ആദ്ധ്വാത്മികജ്ഞാനവും സാംസ്കാരികപൈത്വകവും പരിപോഷിപ്പിക്കുകയും പ്രചരിപ്പിക്കുകയും ചെയ്യുന്ന മഹദ്ഗ്രന്ഥങ്ങൾ, അവയുടെ മൂല്വവും വ്വക്തതയും ഒട്ടും ചോർന്നുപോകാതെതന്നെ, നൂതന സാങ്കേതികവിദ്വ ഉപയോഗിച്ച് പരിരക്ഷിക്കുകയും ജിജ്ഞാസുകൾക്ക് സൗജന്വമായി പകർന്നുകൊടുക്കുകയും ചെയ്യുക എന്ന ശ്രേയസ് ഫൗണ്ടേഷന്റെ ലക്ഷ്വ സാക്ഷാത്കാരമാണ് ശ്രേയസ് ഓൺലൈൻ ഡിജിറ്റൽ ലൈബ്രറി.

ഗ്രന്ഥശാലകളുടെയും ആദ്ധ്വാത്മിക പ്രസ്ഥാനങ്ങളുടെയും വ്വക്തികളുടെയും സഹകരണത്തോടെ കോർത്തിണക്കിയിരിക്കുന്ന ഈ ഓൺലൈൻ ലൈബ്രറിയിൽ അപൂർവ്വങ്ങളായ വിശിഷ്ടഗ്രന്ഥങ്ങൾ സ്കാൻചെയ്ത് മികവാർന്ന ചെറിയ പി ഡി എഫ് ഫയലുകളായി ലഭ്വമാക്കിയിരിക്കുന്നു. ഇവ കമ്പ്വൂട്ടറിലോ പ്രിന്റ് ചെയ്തോ എളുഷത്തിൽ വായിക്കാവുന്നതാണ്.

ശ്രേയസ് ഓൺലൈൻ ഡിജിറ്റൽ ലൈബ്രറിയിൽ ലദ്യമായ ഗ്രന്ഥങ്ങൾ വ്വക്തിപരമായ ആവശ്രങ്ങൾക്കുവേണ്ടി സൗജന്വമായി ഉപയോഗിക്കാവുന്നതാണ്. എന്നാൽ വാണിജ്വപരവും മറ്റുമായ കാര്വങ്ങൾക്കായി ഇവ ദുരുപയോഗം ചെയ്യുന്നത് തീർച്ചയായും അനുവദനീയമല്ല.

ഈ ഗ്രന്ഥശേഖരത്തിന് മുതൽക്കൂട്ടായ ഈ പുണ്വഗ്രന്ഥത്തിന്റെ രചയിതാവിനും പ്രകാശകർക്കും നന്ദി രേഖഷെടുത്തുന്നു.

ശ്രേയസ് ഓൺലൈൻ ഡിജിറ്റൽ ലൈബ്രറിയെക്കുറിച്ചും ശ്രേയസ് ഫൗണ്ടേഷനെക്കുറിച്ചും കൂടുതൽ വിവരങ്ങൾ അറിയാനും പ്രവർത്തനങ്ങളിൽ പങ്കാളിയാകാനും ശ്രേയസ് വെബ്സൈറ്റ് സന്ദർശിക്കുക.

#### http://sreyas.in



# വിവേകചുഡാമണി

ശ്രീശങ്കരാചാര്യവിരചിതം

SREEKANDAKUMAR PILLAI email\_sree@sreyas.in web:www.sreyas.in

വ്യാഖ്യാതാവ്

സ്വാമി ജ്ഞാനാനന്ദസരസ്വതി

പ്രസാധകർ

**ആനന്ദകുടീരം പബ്ലിക്കേഷൻസ്** കന്യാകുമാരി

#### VIVEKACHOODAMANI

(Malayalam)

bу

Sreemat Sankaracharya

Commentary by: H.H. Swami Gnanananda Saraswathy

Published by: Anandakudeeram Publications Kanyakumari

Rs. 60.00

Printed at : Sivananda Offset Press Sivananda Ashramam Palakkad - 678 009.

# മുഖവുര

ഓം നമോ നാരായണായ.

ശ്രീശങ്കരഭഗവത്പാദരുടെ പ്രകരണഗ്രന്ഥങ്ങളിൽവെച്ച്

വിവേകചൂഡാമണിക്കുള്ളത്. അദ്വതീയസ്ഥാനമാണ് 60) സാധകനഠിഞ്ഞിരിക്കേണ്ട എല്ലാക്കാര്യങ്ങളും സമഗ്രമായും വിശദമായും ഈ ഗ്രന്ഥത്തിൽ പ്രതിപാദിച്ചിട്ടുണ്ട് ശ്രദ്ധാഭക്തിവിശ്വാസങ്ങളോടെ ഇതിൽ പറഞ്ഞിരിക്കുന്ന കാര്യങ്ങൾ സ്വജീവിതത്തിൽ പകർത്തുന്ന ഏതൊരു സാധകനും ആത്യസാക്ഷാത്ക്കാരം നേടാനാകും. സാധകൻമാർക്ക് നിത്യപാരായണത്തിനും മനനത്തിനുമെല്ലാം ഉപനിഷത്തുക്കളെപ്പോലെ ഉപയോഗപ്രദമാണ് ഈ ഗ്രന്ഥം. വിവേകചൂഡാമണിക്ക് എല്ലാ ഇന്ത്യൻ ഭാഷകളിലും ഒട്ടേറെ വ്യാഖ്യാനങ്ങൾ ലഭ്യമാണ്. മലയാളത്തിലും ഇതിന്റെ പല വ്യഖ്യാനങ്ങളും പ്രസിദ്ധീകരിച്ചു കഴിഞ്ഞിട്ടുണ്ട്. എന്നിരുന്നാലും സ്വാമിജ്ഞാനാനന്ദ സരസ്വതി തിരുവടിൾ ഈ വിശിഷ്ടകൃതിക്ക് ലളിതവും എന്നാൽ ആഴവും ഒഴുക്കുമുള്ള ശൈലിയിൽ എഴുതിയിട്ടുള്ള ഈ വ്യാഖ്യാനം ജിജ്ഞാസൂുക്കളിൽ സാധകന്മരായ വിജ്ഞാനപ്രകാശം പ്രസിരിപ്പിക്കുന്നതാണ്. ഈ വ്യാഖ്യാനഗ്രന്ഥത്തിന്റെ വിശേഷം അനുവാചകർ അനുഭവിച്ചുതന്നെ അറിയേണ്ടതാണ്. ഇതിനകം ഈ വ്യാഖ്യാനത്തിന്റെ പല പതിപ്പുകൾ പുറത്തിറക്കുവാനിടയായി എന്നത് ഇതിന്റെ വൈശിഷ്ട്യം വ്യക്തമാക്കുന്നു.

ഈ ഗ്രന്ഥത്തിന്റെ പ്രസിദ്ധീകരണത്തിന് ചെലവ് വഹിച്ചിരിക്കുന്നത് ബ്രഹ്മവിദ്യാസംഘം (മസ്ക്കറ്റ്) പ്രവർത്തകരാണ്. ആദ്ധ്യത്മികരംഗത്ത് ഈ വിവേകചൂഡാമണിയിലൂടെ പ്രബുദ്ധരാകുന്ന

പുണ്യാത്മാക്കളുടെ സുകൃതാംശം ബ്രഹ്മവിദ്യാസംഘം പ്രവർത്തകർക്കും കുടുംബാംഗങ്ങൾക്കും അഖണ്ഡമായി ലഭിക്കുവാനിടയാകട്ടെ ! എല്ലാവിധ ആയുരാരോഗ്യസൗഖ്യങ്ങളും ദിവ്യാനുഗ്രഹങ്ങളും ശാശ്വതശാന്തിയും ഉണ്ടാകട്ടെ !

ജിജ്ഞാസ്സുക്കളായ മുമുക്ഷുക്കൾക്ക് ആത്മസാക്ഷാത് ക്കാരത്തിന് അത്യുത്തമമായിരിക്കുന്ന ഈ ഗ്രന്ഥം ശ്രീ ഗുരുദേവ തൃപ്പാദങ്ങളെ ഹൃദയത്തിൽ സ്മരിച്ചുകൊണ്ട് സജ്ജനസമക്ഷം സമർപ്പിച്ചുകൊള്ളുന്നു.

ഓം തത് സത്.

സ്വാമി നിത്യാനന്ദസമസ്വതി

ശിവാനന്ദാശ്രമം, പാലക്കാട് – 9 21.8.2002



# <sup>ശീശങരഭഗവത്പാദകൃത</sup> വിരവകച<u>ു</u>ഡാമണി

സർവ്വവേദാന്ത സിദ്ധാന്ത ഗോചരം തമ ഗോചരം ഗോവിന്ദം പരമാനന്ദം സദ്ഗുരും പ്രണതോƒസ്മ്യഹം 1

ഗ്രന്ഥാരംഭത്തിൽ ഗുരുവന്ദനം ചെയ്യുന്ന ആചാര്യനേയും ലക്ഷ്യസ്വരൂപമായ പരമാത്മാവിനേയും അഭേദ രുപേണ കുട്ടി യിണക്കിക്കൊണ്ടാണ് പറയുന്നത്. ശ്രീഗോവിന്ദാചാര്യനും ഗോവിന്ദനെന്ന അഭിധാനത്താൽ പ്രസിദ്ധനായ പരമാത്മാവും സർവ്വസാധാരണമായി അഗോചരന്മാരാണ്. എങ്കിലും വേദാന്തസിദ്ധാന്തങ്ങളെകൊണ്ട് അറിയപ്പെടാവുന്നവരുമാണ്. വേദാന്തള്ഞാനികൾ ഗോവിന്ദാചാര്യരെയും വേദാന്തള്ഞാന ദൃഷ്ടി പരമാത്മാവിനെയും സാക്ഷാൽക്കരിക്കാറുണ്ട്. അഗോചരനാണെങ്കിലും അതിനാൽ വേദാന്തിക്കും വേദാന്തള്ഞാനത്തിനും ഗോചരനായും ആനന്ദസ്വരൂപനായും ഇരിക്കുന്ന ഗോവിന്ദനെന്ന സദ്ഗുരുവിനെ\_പരമാത്മാവിനെ ഞാൻ നമസ്കരിക്കുന്നു. ആചര്യോനുഗ്രഹംകൊണ്ട്\_ഈശ്വരാ നുഗ്രഹംകൊണ്ട് പ്രകരണം നിർവിഫ്വ്നപരിസമാപ്തിയിൽ

എത്തിച്ചേരണമെന്ന് വിവക്ഷ.

ഇന്തൂനാം നരഇന്മ ദുർലഭമതഃപുംസ്ത്വം തതോ\_ വിപ്രതാ

തസ്മാദൈദികധർമ്മമാർഗ്ഗപരതാ വിദ്വത്ത്വ\_ മസ്മാത്പരം

ആത്മാനാത്മവിവേചനം സ്വനുഭവോ ബ്രഹ്മാ\_ ത്മനാ സംസ്ഥിതിഃ

മുക്തിർന്നോശതകോടി ഇന്മസുകൃത്തെ

പുണ്യൈർവിനാ ലഭ്യതേ. 2

ദുഃഖഭൂയിഷ്ടമായ സംസാരസമുദ്രത്തിൽ മുങ്ങിപ്പൊങ്ങി ക്കഴിയുന്ന-ആവർത്തിച്ചാവർത്തിച്ച് ഇനനമരണങ്ങളെ പ്രാപിക്കുന്ന\_കോടാനുകോടി ഇീവന്മാരിൽ ഏതെങ്കിലും ചിലർക്കുമാത്രം ചിലപ്പോൾ മാത്രമാണ് മനുഷ്യജന്മം കിട്ടുന്നത്. മനുഷ്യനായി ഇനിച്ചാൽത്തന്നെ ആരോഗ്യത്തോടുകൂടിയ ശരീരം, അറിവും വിവേകവുമുള്ള ബുദ്ധി, ഈശ്വരവിശ്വാസം, ഇവയെല്ലാമെത്രയോ ദുർലഭങ്ങളാണ്. വൈദീകജ്ഞാനം എപ്പോഴെങ്കിലും ഒരിക്കൽ ഒരാൾക്ക് മനുഷ്യജന്മം കിട്ടുന്നു വെങ്കിൽ അവൻ ധന്യനാണ്. അതിലും വിശേഷിച്ച് പൂരു ഷനായിത്തീരുക. എന്തെല്ലാം സംസ്ക്കാരമുണ്ടായാലും പരതന്ത്രകളായ സ്ത്രീകൾക്ക് സംസാരനിവൃത്തി പുരുഷ ന്മാരേക്കാൾ തുലോം കുറവാണെന്നുതന്നെ പറയണം. പുരുഷ നായി ഇനിച്ചാലും പ്രാകൃതനോ ചണ്ഡാളനോ ആയിട്ടാണ് ഇനിക്കുന്നതെങ്കിൽ ഭക്തിജ്ഞാനവൈരാഗ്യങ്ങൾ **ഉണ്ടാവ**ലും ഇന്മസാഫല്യത്തെ പ്രാപിക്കലും വിഷമംതന്നെ. അതിനാൽ മനുഷ്യനായി ഇനിക്കുക, പുരുഷനായിത്തീരുക, ബ്രാഹ്മണ

വർഗ്ഗത്തിൽ ഇനിക്കുക, വേദജ്ഞാനമുണ്ടാവുക, വേദ ധർമ്മങ്ങളിൽ ശ്രദ്ധയും ആചരണവും ഉണ്ടാവുക, ആത്മവിദ്യയെ അറിയുക, ആത്മാനാത്മാക്കളെ തിരിച്ചറിയാറായിത്തീരുക, സ്വയം ആത്മാനുഭൂതിരസികനായിത്തീരുക, ഇീവൻ മുക്തനാ യി ബ്രഹ്മസാക്ഷാത്കാരം അടയുക എന്നിങ്ങനെ പടിപടി യായി കയറിപ്പോയി എത്തിച്ചേരേണ്ടതായ ഇീവിതലക്ഷ്യം എത്ര വിദൂരത്താണ് ! ഈ വീക്ഷണത്തിൽക്കൂടെ നോക്കു മ്പോൾ നൂറുകോടി ഇന്മങ്ങളിൽ ആർഇളിച്ച പൂണ്യപരമ്പരകൾ കൊണ്ടു മാത്രമേ ഒരാൾക്ക് ഇന്മസാഫല്യമാകുന്ന കൈവല്യത്തെ അടയാൻ കഴിയൂ എന്നുപറയണം.

ദുർലഭം ത്രയമേവൈതദ്ദേവാനുഗ്രഹ ഹേതുകം

മനുഷ്യത്വം മുമുക്ഷുത്വം മഹാപുരുഷസംശ്രയഃ 3

എത്രയാക്കെ ശ്രമിച്ചാലും സാധിക്കാത്തതും ജീവൻ ഈശ്വരാനുഗ്രഹംകൊണ്ടുമാത്രം സാധിക്കേണ്ടതുമായ ഉണ്ട്. മനുഷ്യനായി ഇനിക്കുക, മൂന്നുകാര്യങ്ങൾ മോക്ഷേച്ഛയുണ്ടായിത്തീരുക, ഈശ്വരസ്വരൂപനായ ഒരു ആചാര്യനെ കണ്ടുകിട്ടാനും അദ്ദേഹത്തെ ആശ്രയിക്കാനും സാധിക്കുക എന്നീ മൂന്നുകാര്യങ്ങൾ സാധിച്ചവൻ ധന്യനാണ്, അവൻെറ ഇന്മം സഫലവുമാണ്. അതിനാൽ പ്രസ്തുത മൂന്നുകാര്യങ്ങളും സാധിച്ച സുകൃതികളായ മനുഷ്യർ ആയുഷ്കാലത്തിൽ ഒരുനിമിഷവും വെറുതെകളയാതെ മോക്ഷപ്രാപ്തിക്കായി പരിശ്രമിക്കുകതന്നെ ചെയ്യണം. ചെയ്യാത്തവൻ പിന്നീട് പശ്ചാത്തപിക്കേണ്ടി അങ്ങനെ വരുമെന്നു കരുതണം.

ലബ്ധ്വാ കഥഞ്ചിന്നരജന്മ ദുർലഭം തത്രാപി പുംസ്ത്വം ശ്രുതിപാരദർശനം

യസ്ത്വാത്മമുക്തൗ ന യതേത മൂഢധീഃ സ ഹൃാത്മഹാ സ്വം വിനിഹന്ത്യസദ്ഗ്രഹാത്. 4 ഇന്മത്തെ സുകൃതപരിപാകത്തിൻെറ ഫലമായി വളരെ അതൃന്തദുർല്ലഭമായിരിക്കുന്ന മനുഷ്യജന്മവും പുരുഷത്വവും എന്ന\_ വേണ്ട വേദാന്തള്ഞാനംകൂടിയും കിട്ടിയിട്ടും ഒരാൾ സംസാരമോക്ഷത്തിനായി പരിശ്രമിക്കുന്നില്ലെങ്കിൽ അവനേക്കാൾ മൂഢനായിട്ടോ ആത്മഹന്താവായിട്ടോ മറ്റൊരാളുണ്ടെന്നു പറയ അവൻ മിഥ്യയും ദുഃഖ പൂർണ്ണവുമായ വിഷയ ാൻ വയ്യ. ഗ്രഹണത്തിനുവേണ്ടി സതൃവും ആനന്ദമയവുമായ ആത്മസ്വരൂപത്തെ ഉപേക്ഷിക്കുകയാണ് ചെയ്യുന്നത്. അവൻ തന്നെത്തന്നെ വഞ്ചിക്കുകയും നശിപ്പി ക്കുകയും ചെയ്യൂന്നുവെന്ന് പറയണം. ഏതൊരു മനുഷ്യനും അങ്ങനെ ആവാതിരിക്കാൻ പശദ്ധിക്കേണ്ടതാണ്.

> ഇതഃ കോ ന്വസ്തി മൂഢാത്മാ യസ്തു സ്വാർത്ഥേ പ്രമാദ്യതി ദുർലഭം മാനുഷം ദേഹം

പ്രാപ്യ തത്രാപി പൗരുഷം. 5 അതൃന്ത ദുർല്ലഭമായിരിക്കുന്ന മനുഷ്യജന്മവും അതിലും വിശേഷിച്ച് പുരുഷശരീരവും കിട്ടിയിട്ടുകൂടി ആരാണോ സ്വന്തകാര്യമായ മോക്ഷത്തിന്നു ശ്രമിക്കാതിരിക്കുന്നത് അവനെക്കാൾ മൂഢനായിട്ട് മറ്റൊരാളുണ്ടാവുമെന്ന പറയാൻ വയ്യ.

> പഠന്തു ശാസ്ത്രാണി യഇന്തുദേവാൻ കുർവ്വന്തു കർമ്മാണി ഭഇന്തു ദേവതാഃ ആത്മൈക്യബോധേന വിനാ വിമുക്തിർ– ന്ന സിദ്ധ്യതി ബ്രഹ്മശതാന്തരേ*f* പി 6

വിത്തേനേത്യേവ ഹിശ്രുതി ബ്രവീതി കർമ്മണോ മുക്തേ<sub>–</sub> രഹേതുത്വം സ്ഫുടം യതഃ 7 കർമ്മം ഒരിക്കലും മുക്തിക്ക് കാരണമല്ലെന്ന് ശ്രുതി പറയുന്നു. "ന കർമ്മണാ ന പ്രജയാ ധനേന ത്യാഗേനൈകേ അമൃതത്വമാനശുഃ" കർമ്മംകൊണ്ടോ സൽപുത്വമാരെകൊണ്ടോ

ധനംകൊണ്ടോ ഒരാൾ മുക്തനാകുന്നില്ല. അവയുടെയെല്ലാം ത്യാഗമാണ് മുക്തിക്ക് ഹേതുവെന്ന് ബൃഹദാരണ്യകോപ നിഷത്തിൽ പറയുന്നു. അതിനാൽ അജ്ഞാനകാര്യമായ കർമ്മമല്ല, അജ്ഞാന നിവർത്തകമായ ജ്ഞാനമാണ് ബന്ധദുഃഖങ്ങളെ അകറ്റുന്നത്.

അതോ വിമുക്തൈൃ പ്രയതേത വിദ്വാൻ സന്ന്യസ്ത ബാഹ്യാർത്ഥ സുഖസ്പൃഹഃ സൻ സന്തം മഹാന്തം സമുപേതൃ ദേശികം തേനോപദിഷ്ടാർത്ഥ സമാഹിതാത്മാ. 8 അതുകൊണ്ട് വിവേകിയായ മനുഷ്യൻ ബാഹ്യസുഖങ്ങളിൽ നിന്ന് കേവലം നിവർത്തനായി സർവ്വസംഗപരിത്യാഗം ചെയ്ത് മഹാത്മാവായ ആചാര്യനെ സമീപിച്ച്

digitized by www.sreyas.in

ചെയ്തു ദേവന്മാരെ സന്തോഷിപ്പിച്ചാലും, മറ്റു

അഭേദ്യബഹ്മജ്ഞാനമൊഴിച്ച് മറ്റൊന്നും

അമൃതത്വസൃ നാശാസ്തി

കർമ്മങ്ങളെ

ഒരാൾ ധാരാളം ശാസ്ത്രങ്ങൾ പഠിച്ചാലും, യാഗങ്ങൾ

ചെയ്താലും, ദേവതകളെ

മുക്തനാവാൻ പോകുന്നില്ല. പ്രത്യഗാത്മാവിനും പരമാത്മാ വിനുമുള്ള അഭേദബോധമാണ് മുക്തിക്ക് ഹേതു. അതിനാൽ

നിവൃത്തിക്കും ഇീവൻമുക്തിക്കും കാരണമല്ലെന്നു താല്പര്യം.

ു വൈദിക ഭ**ഇിച്ചാലും** 

സംസാര

തന്നെ

അദ്ദേഹത്തിൻെറ ഉപദേശങ്ങൾ വഴിക്ക് മോക്ഷത്തിന്നുവേണ്ടി പ്രയത്നിക്കേണ്ടത് ആവശ്യമാണ്.

ഉദ്ധരേദാത്മനാത്മാനം മഗ്നംസംസാര വാരിധൗ

യോഗാരൂഢതമാസാദ്യ സമൃഗ്ദർശന നിഷ്ഠയാ. 9 ദുഃഖപൂർണ്ണമായ സംസാരസമുദ്രത്തിൽ വീണ് ഇനന മരണങ്ങളാകുന്ന മുങ്ങിപ്പൊങ്ങലുകളിൽനിന്ന് തന്നെ ഉദ്ധരിക്കാൻ താനല്ലാതെ മറ്റാരുമില്ല. യോഗനിഷ്ഠകൊണ്ട് സംസാരനിവൃത്തി വരുത്തി ആത്മജ്ഞാനംകൊണ്ട് സമൃഗ്ദൃഷ്ടിയെ സമ്പാദിച്ച് സ്വസ്വരൂപത്തിൽ അവസ്ഥിതി ചെയ്യണം. ഇതു അവരവരുടെ പ്രയത്നം ഒന്നുകൊണ്ടുമാതം സാധിക്കേണ്ടതാണ്.

സന്ന്യസ്യ സർവ്വകർമ്മാണി ഭവബന്ധ വിമുക്തയേ യത്യതാം പണ്ഡിതൈർദ്ധീരൈച

രാത്മാഭ്യാസ ഉപസ്ഥിതൈം

ധൈര്യത്തോടുകൂടുംവണ്ണം വിഷയങ്ങളിൽനിന്നും നിശ്ശേഷം പിന്മാറി ആത്മനിഷ്ഠയിൽ ഉപസ്ഥിതന്മാരായ പണ്ഡിത ന്മാരാണ് മോക്ഷാവകാശികൾ. അല്ലാതെ വീണ്ടും വീണ്ടും കർമ്മങ്ങളെ ചെയ്തുകൊണ്ട് അയ്യഞാനത്തിൽ മുഴുകുന്നവരല്ല. അതിനാൽ ധീരതയോടെ സർവ്വകർമ്മങ്ങളെയും ഉപേക്ഷിച്ച് മോക്ഷമാർഗ്ഗത്തിൽ സഞ്ചരിച്ച് ആത്മജ്ഞാനസമ്പന്നനായി ബ്രഹ്മനിഷ്ഠയിൽ അമർന്നിരിക്കുവാൻ പരിശ്രമിക്കുകതന്നെ വേണം.

10

ചിത്തസ്യ ശുദ്ധയേ കർമ്മ ന തു വസ്തൂപ ലബ്ധയേ

11

വസ്തുസിദ്ധിർവ്വിചാരേണ

ന കിഞ്ചിത് കർമ്മകോടിഭിഃ കർമ്മങ്ങളും വേദത്തിൽ വിധിക്കപ്പെട്ടവയല്ലെ, അവയെ നിശ്ശേഷം ഉപേക്ഷിക്കുന്നത് ശരിയാവുമോ എന്നാണെങ്കിൽ ചിത്തശുദ്ധിക്കുവേണ്ടിയാണ് വേദത്തിൽ കർമ്മങ്ങളെ വിധിച്ചത്. അല്ലാതെ ആത്മജ്ഞാനസമ്പത്തിക്കല്ല. ആത്മവിചാരംകൊണ്ടുമാത്രമേ ആത്മജ്ഞാനമുണ്ടാവുകയുള്ളൂ. ആത്മവിചാരമൊഴിച്ച് മറ്റെന്തെല്ലാം കർമ്മങ്ങൾ എത്രകാലം ചെയ്താലും ഒരാൾക്ക് ആത്മബോധമുണ്ടാവാൻ പോകുന്നില്ല. അതിനാൽ തത്വവിചാരമാണ് കർമ്മാചരണമല്ല ആത്മ ജ്ഞാനത്തെ പ്രകാശിപ്പിക്കുന്നത്.

സമൃഗ്വിചാരതഃ സിദ്ധാ രള്ളുതത്ത്വാവധാരണാ

ഭ്രാന്ത്യോദിത മഹാസർപ്പ ഭയദുഃഖവിനാശിനീ. 12 ഇഴഞ്ഞുകിടക്കുന്ന ഒരു കയറിനെ കണ്ട് അത് ഒരു മഹാസർപ്പമാണെന്ന് തെറ്റിദ്ധരിച്ച് ഭയപ്പെടുന്ന ഒരാളുടെ നീക്കാൻ വേണ്ടുംവണ്ണം വിചാരംചെയ്ത് ഭയം അതു കയറാണെന്ന് ബോധിക്കലാണാവശ്യം. അല്ലാതെ ചില കർമ്മാചരണങ്ങളെകൊണ്ട് പ്രസ്തുത ഭയം നീങ്ങാവുന്നതല്ല. അതുപോലെ സംസാരഗർത്തത്തിൽ മുങ്ങിയ ആത്മാവിനെ ഉദ്ധരിക്കാനും ആത്മവിചാരമാണ് ആവശ്യം അല്ലാതെ കർമ്മാചരണമല്ല.

അർത്ഥസൃ നിശ്ചയോ ദൃഷ്ടോ

വിചാരേണ ഹിതോക്തിതഃ -

ന സ്നാനേന ന ദാനേന

പ്രാണായാമശതേന വാ

പഞ്ചകോശങ്ങളാൽ മറയപ്പെട്ട ആത്മതത്വത്തിൻെറ ശരിയായ അറിവ് തത്വവിചാരംകൊണ്ടല്ലാതെ സ്നാനം, ദാനം,

11

13

പ്രാണായാമം തുടങ്ങിയവകൊണ്ടെങ്ങനെയുണ്ടാവും ? അതിനാൽ തത്വവിചാരംതന്നെ ആത്മബോധത്തിനാവശൃ മെന്നർത്ഥം.

അധികാരിണമാശാസ്തേ

ഫലസിദ്ധിർവ്വിശേഷതഃ

ഉപായാ ദേശകാലാദ്യാഃ

സന്ത്യസ്മിൻ സഹകാരിണഃ

സാധനചതുഷ്ടയ സമ്പത്തികൊണ്ട് ആത്മവിചാരം ചെയ്യാനുള്ള അധികാരം സിദ്ധിച്ച ഒരാൾക്കാണ് വിശേഷേണ ഫലസിദ്ധിയുണ്ടാവുന്നത്. കാലം, ദേശം മുതലായവ പ്രസ്തുത ആത്മവിചാരത്തിൽ സഹകാരികാരണങ്ങളാണെന്നു വേണമെങ്കിൽ പറയാം. വാസ്തവത്തിൽ അർഹത തന്നെ യാണ് ഒരാളെ ആത്മജ്ഞാനിയാക്കിത്തീർക്കുന്നത്.

അതോ വിചാരഃ കർത്തവ്യോ ജിജ്ഞാസോരാത്മ വസ്തുനഃ

സമാസാദ്യ ദയാസിന്ധും

ഗുരും ബ്രഹ്മവിദുത്തമം

15

14

അതുകൊണ്ട് ആത്മജ്ഞാനത്തിൽ വേണ്ടത്ര ജിജ്ഞാസ യും അതിന്നുള്ള പരിപക്വതയും ഉണ്ടാക്കിത്തീർക്കുകയാണ് ആദ്യം ചെയ്യേണ്ടത്. അവ സാധിതങ്ങലായാൽ ബ്രഹ്മജ്ഞാന സമ്പന്നനും മഹാത്മാവും കരുണാമയനുമായ ഒരാചാര്യനെ സമീപിച്ച് അദ്ദേഹത്തിൻെറ നിർദ്ദേശപ്രകാരം ആത്മവിചാരം ചെയ്യേണ്ടതാണ്. വിചാരശീലനായ ജിജ്ഞാസുകാലം കൊണ്ട് ആത്മജ്ഞാനസമ്പന്നനായിത്തീരും.

മേധാവീ പുരുഷോ വിദ്വാനൂഹാപോഹ വിചക്ഷണഃ അധികാര്യാത്മവിദ്യായാ മുക്തലക്ഷണ ലക്ഷിതഃ 16

ഊഹാപോഹവിചക്ഷണനും സാമാന്യേന ആത്മാനാത്മ വിവേകം സമ്പാദിച്ചവനും ബുദ്ധിമാനുമായ പുരുഷനാണ് ആത്മവിചാരം ചെയ്യുന്നതിൽ അധികാരിയായിട്ട് ഇരിക്കുന്നത് പറയപ്പെട്ട ലക്ഷണങ്ങൾ തികഞ്ഞ ഒരാൾ ആത്മവിചാരം ചെയ്ത് ഇഞാനസമ്പത്തി ഉണ്ടാക്കിത്തീർക്കേണ്ടത് അത്യാവശ്യവുമാണ്.

> വിവേകിനോ വിരക്തസ്യ ശമാദിഗുണശാലിനഃ

മുമുക്ഷോരേവ ഹി ബ്രഹ്മ

ജിജ്ഞാസാ യോഗ്യതാ മതാ. 17 ആത്മാനാത്മവിവേകിയും വൈരാഗ്യസമ്പന്നനും ശമദമാദി ഗുണങ്ങളുള്ളവനും ദൃഢമായ മോക്ഷേച്ഛയുള്ളവനും ആയ ഒരാൾക്കാണ് ബ്രഹ്മജിജ്ഞാസ സഹ്ലമായിത്തീരുന്നത്. പറയ പ്പെട്ട ഗുണങ്ങളില്ലാത്ത ഒരാൾ അവയുണ്ടാക്കാനാണ് ആദ്യം ശ്രമിക്കേണ്ടത്. അതിനുശേഷമാണ് ആത്മവിചാരം ചെയ്യേണ്ടത്.

> സാധനാനൃത്ര ചത്വാരി കഥിതാനി മനീഷിഭിഃ യേഷു സത്സേവ സന്നിഷ്ഠാ യദഭാവേ ന സിദ്ധൃതി.

18

ആത്മവിചാരം ചെയ്യുന്നൊരാൾക്ക് അവശ്യം നാലു സാധനങ്ങൾ ഉണ്ടായിരിക്കണമെന്ന് വിദ്വാന്മാർ അഭിപ്രായ പ്പെടുന്നു. അവയുടെ സദ്ഭാവത്തിൽ ആത്മവിചാരം സഫലവും അഭാവത്തിൽ വിഫലവുമാവുമെന്ന് കരുതണം. അതിനാൽ സാധനചതുഷ്ടയ സമ്പത്തിയെ സാധിച്ചശേഷമാണ് ആത്മവിചാരം ചെയ്യാൻ ഒരുങ്ങേണ്ടതെന്നർത്ഥം.

ആദൗ നിത്യാനിതൃവസ്തുവിവേകഃ പരിഗണ്യതേ ഇഹാമുത്ര ഫലഭോഗ വിരാഗസ്തദനന്തരം

ശമാദിഷട്കസമ്പത്തിർ മുമുക്ഷുത്വമിതി സ്ഫുടം 19 ആദൃത്തിൽ നിത്യാനിത്യ വസ്തുവിവേകവും അടുത്ത തായി ഇഹപരലോക വൈരാഗ്യവും പിന്നീട് ശമാദിഷട്ക സമ്പത്തിയും അവസാനമായി മുമുക്ഷുത്വവും സാധിക്കപ്പെടേ ണ്ടവയാണ്. ഇവയാണ് പ്രസിദ്ധമായ സാധനചതുഷ്ടയം.

ബ്രഹ്മസത്യം ഇഗന്മിഥ്യേ\_

ത്യേവം രൂപോവിനിശ്ചയഃ

സോ യം നിത്യാനിത്യവസ്തു\_

വിവേകഃ സമുദാഹൃതഃ

ബ്രഹ്മം മാത്രം സത്യവും മറ്റെല്ലാം മിഥ്യയുമാണ് എന്ന ദൃഢവിശ്വാസത്തെയാണ് നിത്യാനിത്യവസ്തു വിവേകമെന്നു പറയുന്നത്.

തദ്വൈരാഗ്യം ജിഹാസാ യാ ദർശനശ്രവണാദിഭിഃ

20

ദേഹാദി ബ്രഹ്മപര്യന്തേ ഹൃനിത്യേ ഭോഗൃ<sub>–</sub> വസ്തുനി. 21

ശരീരം മുതൽ ബ്രഹ്മംവരെയുള്ള സർവ്വഭോഗവസ്തുക്കളിലും തീവ്രമായ വെറുപ്പും കാണാനോ കേൾക്കാനോകൂടി താല്പര്യമില്ലായ്മയും ഉണ്ടായിത്തീരലാണ് വൈരാഗ്യമെന്നു പറയ ുന്നത്. ഈ വൈരാഗ്യത്തെതെന്നയാണ് സാധന ചതുഷ്ടയ ത്തിൽ ഇഹാമൂത്രഫലഭോഗ വിരാഗമെന്ന രണ്ടാമത്തെ സാധനമായി പറയപ്പെട്ടതും.

വിരളു വിഷയവാതാദ്യാഷദൃഷ്ട്യാ മുഹുർമുഹും

സ്വലക്ഷ്യ നിയതാവസ്ഥാ മനസം ശമ ഉച്യതേ 22 ശമം, ദമം, തിതിംഷം ഉപരതി, ശേദ്ധ, സമാധാനം

എന്നിങ്ങനെ ആറുഗുണങ്ങളെയാണ് ശമാദിഷട്കസമ്പത്തി യെന്ന മൂന്നാമത്തെ സാധനമായി പറയപ്പെടുന്നത്. വിഷയ ങ്ങളിൽ ദോഷദൃഷ്ടി ഹേതുവായി എല്ലാറ്റിൽ നിന്നും മനസ്സിനെ വലിച്ചെടുത്ത് ലക്ഷ്യമായ ആത്മാവിൽ സ്ഥിരമാ യി നിലനിർത്തുകയെന്നതാണ് ശമമെന്ന ഗുണം.

വിഷയേഭ്യ: പരാവർത്യ സ്ഥാപനം സ്വസ്വഗോലകേ ഉഭയേഷാമിന്ദ്രിയാണാം സ ദമഃ പരികീർത്തിതഃ ബാഹ്യാനാലംബനം വൃത്തേരേഷോപരതിരുത്തമാ. 23 ഇന്ദ്രിയങ്ങൾ കർമ്മമയങ്ങളും ജ്ഞാനമയങ്ങളുമായി രണ്ടു വർഗ്ഗത്തിൽപ്പെട്ടവയാണ്. കണ്ണ്, മൂക്ക്, ചെവി, നാവ്, ത്വക്ക് ഇവയെല്ലാം ഇഞാനപഞ്ചേന്ദ്രിയങ്ങളാണ്. ശബ്ദം, സ്റ്റർശം, രസം, ഗന്ധം എന്നീ അഞ്ചു വിഷയങ്ങളെയും രൂപം, ഗ്രഹിക്കുന്നത് പ്രസ്തുത ജ്ഞാനേന്ദ്രിയങ്ങളെക്കൊണ്ടാണ്. വാക്ക്, പാണി, പാദം, പായു, ഉപസ്ഥം ഇവയാണ് കർമ്മപഞ്ചേ ന്ദ്രിയങ്ങരം. സംസാരിക്കൽ, നടക്കൽ, എടുക്കൽ, മലമുത വിസർഇളുനം, ആനന്ദം എന്നിവയാണ് കർമ്മപഞ്ചേന്ദ്രിയങ്ങളുടെ പ്രയോജനം പ്രസ്തുത രണ്ടുവിധ ഇന്ദ്രിയങ്ങളും അതതിൻെറ നിന്ന് പിൻമാറി അന്തർ വിഷയങ്ങളിൽ മുഖങ്ങളായി ഏകീകരിച്ചു നിൽക്കലാണ് ദമമമന്ന ഗുണം. മനസ്സ് വൃത്തിസ്വരൂപേണ എപ്പോഴും പുറമെയുള്ള വിഷയങ്ങളിൽ വ്യാപരിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കും. അങ്ങനെയുള്ള മനസ്സ് കേവലം അന്തർമുഖമായി വൃത്തിശൂന്യമായിത്തീരലാണ് ഉപരതിയെ ന്ന ഗുണത്തിൻെറയും സ്വഭാവം.

സഹനം സർവ്വദുഃഖാനാമപ്രതീകരപൂർവ്വകം

ചിന്താവിലാപരഹിതം സാ തിതിക്ഷാ നിഗദൃതേ. 24 പ്രാരബ്ധ വിശേഷത്താൽ എന്തെങ്കിലും ദുഃഖങ്ങൾ

15

അഹങ്കാരാദി ദേഹാന്താൻ ബന്ധാനജ്ഞാന കല്പിതാൻ സ്വസ്വരൂപാവബോധേന മോക്തുമിച്ഛാ മുമുക്ഷുതാ. 27

ന തു ചിത്തസ്യ ലാലനം. 26 ലക്ഷ്യമായ സച്ചിദാനന്ദാത്മാവിൽ ബുദ്ധിയെ എപ്പോഴും ഉറപ്പിച്ചു നിർത്തൽതന്നെ സമാധാനം. അല്ലാതെ വിഷയ ങ്ങൾ കൊണ്ട് ചിത്തത്തെ ലാളിക്കലല്ല സമാധാനം വിഷയ ങ്ങൾ മനസ്സിനെ ക്ഷോഭിപ്പിക്കലല്ലാതെ ശാന്തമാക്കുന്നില്ല. ആത്മാവസ്ഥിതി ശാന്തിക്ക് ഹേതുവാണ്.

പ്ലാഗത്താരശായത് മറ്റെന്നെല്ലാനുണ്ടാളുണ്ടായിട്ടും കാര പറയാറുണ്ട്. അതിനാൽ ശ്രദ്ധ എപ്പോഴും ഊർഇഇ 1 നിലനിർത്തപ്പെടേണ്ട ഒന്നാണ്. സമ്യഗാസ്ഥാപനം ബുദ്ധേഃ ശുദ്ധേ ബ്രഹ്മണി സർവ്വദാ

തത്സമാധാനമിത്യൂക്തം

സാ ശ്രദ്ധാ കഥിതാ സദ്ഭിര്യയാ വസ്തൂപലഭൃതേ. ശാസ്ത്രവാകൃത്തിലും ഗുരുവാകൃത്തിലും ആത്യന്തികമായ വിശ്വാസം കേന്ദ്രീകരിക്കലാണ് ശ്രദ്ധയെന്നുപറയുന്നത്. ഈ ശ്രദ്ധയാണ് മറ്റെല്ലാ ഗുണങ്ങളെയും സാധിപ്പിക്കുന്നത്. ശ്രദ്ധയി ില്ലാത്തൊരാൾക്ക് മറ്റെന്തെല്ലാഗുണങ്ങളുണ്ടായിട്ടും കാര്യമില്ലെന്നു പറയാറുണ്ട്. അതിനാൽ ശ്രദ്ധ എപ്പോഴും ഊർഇജസ്വലമായി

എപ്പോഴും എല്ലാവർക്കും വന്നും പോയുമിരിക്കും. അങ്ങനെ യുള്ള ദുഃഖങ്ങളെ പ്രതിവിധി ചെയ്യാതെയും ചിന്തയോടും ആവലാതിയോടു കൂടാതെയും ക്ഷമയോടുകൂടി സഹിക്കുക എന്ന ഗുണമാണ<sup>്</sup> തിതിക്ഷ.

ശാസ്ത്രസ്യ ഗുരുവാക്യസ്യ സത്യബുദ്ധ്യാവ ധാരണാ

അഹങ്കാരം മുതൽക്ക് ശരീരമടക്കമുള്ള വസ്തുക്കളിൽ വന്നു ചേർന്ന ബന്ധത്തെ ആത്മബോധംകൊണ്ട് മുറിച്ചു കളഞ്ഞ് സർവ്വതന്ത്ര സ്വതന്ത്രനായിത്തീരാനുള്ള ഇച്ഛതന്നെ മുമുക്ഷുത.

മന്ദമധ്യമരൂപാപി വൈരാഗ്യേണ ശമാദിനാ

പ്രസാദാന ഗുരോ സേയം പ്രവൃദ്ധാ സൂയതേ ഫലം 28 ശമാദിഗുണങ്ങളോടുകൂടിയ വൈരാഗ്യം മന്ദമായോ മദ്ധ്യമമായോ തീവ്യമായോ വളരുന്നപക്ഷം ഗുരുവിൻെറ പ്രസാദത്തിന് പാത്രമായിത്തീരുകയും അപ്പോൾ പറയപ്പെട്ട മുമുക്ഷുത സഫലമായിത്തീരുകയും ചെയ്യും എന്നാൽ വൈരാഗ്യം തീവ്രമാണെങ്കിൽ പെട്ടെന്നും മദ്ധ്യമമാണെങ്കിൽ പതുക്കെയും മന്ദമാണെങ്കിൽ കാലംകൊണ്ടുമാണ് സഫലമായിത്തീരു ന്നതെന്നുമാത്രം.

വൈരാഗ്യം ച മുമുക്ഷുത്വം തീവ്രം യസ്യ തു വിദ്യതേ തസ്മിന്നേവാർത്ഥവന്തഃ സ്യുഃ ഫലവന്തഃ ശമാദയഃ

29

വൈരാഗ്യവും മോക്ഷേച്ഛയും മന്ദമദ്ധ്യമ തീവ്രരൂപങ്ങ ളിലുണ്ടെന്ന് പറഞ്ഞുവല്ലോ. അവയിൽ തീവ്രഭാവം ഉള്ളവർക്കു മാത്രമാണ് സമാധിഗുണങ്ങൾ വേഗത്തിൽ സഫലങ്ങളും അർത്ഥവത്തുക്കളുമായിത്തീരുന്നത്. മന്ദമദ്ധ്യമ രൂപത്തിലുള്ളവർക്ക് കാലംകൊണ്ട് മാത്രമേ അവ സഫലങ്ങളാവാൻ പോകുന്നുള്ളൂ.

ഏതയോർ മന്ദതാ യത്ര വിരക്തത്വമുമുക്ഷയോഃ മരൗസലിലവത്തത്ര ശമാദേർ ഭാനമാത്രതാ 30

മോക്ഷേച്ഛക്കും വൈരാഗ്യത്തിനും മന്ദഭാവം മാത്രമാണ് ഉള്ളതെങ്കിൽ അവ സഫലങ്ങളാവാൻ പോവുന്നില്ല. മരുമരീചികാജലംപോലെ ശമാദിഗുണങ്ങൾ ഉണ്ടെന്ന ഒരു തെറ്റിദ്ധാരണ മാത്രമേ ഉണ്ടാവാനിടയുള്ളൂ. അല്ലാതെ മുക്തനോ വിരക്തനോ ആവാൻ പോകുന്നില്ല.

മോക്ഷസാധനസാമഗ്ര്യാം ഭക്തിരേവഗരീയസി

സ്വസ്വരൂപാനുസന്ധാനം ഭക്തിരിത്യഭിധീയതേ.

സ്വാത്മതത്വാനുസന്ധാനം ഭക്തിരിത്യപരേ ജഗുഃ 31

മോക്ഷത്തെ സാധിക്കാനുള്ള അനുഷ്ഠാനങ്ങളിൽവെച്ച് ഏറ്റവും പ്രാധാന്യം ഭക്തിക്കുതന്നെയാണ്. ആത്മതത്ത്വത്തെ നിരൂപിക്കലും ഉപാസിക്കലുമാണ് ഭക്തി എന്നുപറയുന്നത്. ആത്മതത്ത്വത്തെത്തന്നെ അനുസന്ധാനം ചെയ്യലാണ് ഭക്തിയെ ന്നു വേറെ ചിലരും പറയുന്നു. ഏതായാലും വിഷയ വൃവഹാരങ്ങളിൽ നിന്ന് മനസ്സിനെ വലിച്ചെടുത്ത് ആത്മതത്ത്വത്തോട് യോജിപ്പിക്കൽ തന്നെ ഭക്തിയെന്നർത്ഥം.

ഉക്തസാധന സമ്പന്ന സ്തത്വജിജ്ഞാസുരാത്മനഃ ഉപസീദേദ് ഗുരും പ്രാജ്ഞം യസ്മാദ് ബന്ധവി മോക്ഷണം. 32

പറയപ്പെട്ട ഗുണങ്ങളെല്ലാം ഒത്തുചേർന്ന മുമുക്ഷുവും ഇിജ്ഞാസുവുമായ സാധകൻ ബന്ധമോക്ഷത്തെ സാധിപ്പിച്ചു തരാൻ കഴിയുന്ന ജ്ഞാനസമ്പന്നനും അനുഭവരസികനുമായ ആചാര്യനെ സമീപിക്കണം.

ശോത്രിയോ f വൃജിനോ f കാമ\_ ഹതോ യോബ്രഹ്മവിത്തമഃ

ബ്രഹ്മണ്യുപരതഃ ശാന്തോ നിരിന്ധന ഇവാനലഃ അഹേതുകദയാസിന്ധുർബ്ബന്ധുരാനമതാം സതാം 33 (ആചാര്യൻെറ ലക്ഷണം പറയുന്നു.) നിസ്സംശയമായി വൈദികജ്ഞാനമുള്ളവനും പാപസ്പർശമില്ലാത്ത ആളും കാമാദി ദുർവ്വികാരങ്ങളെക്കൊണ്ട് അശുദ്ധനല്ലാത്തവനും ബ്രഹ്മ ജ്ഞാനസമ്പന്നനും ലക്ഷ്യമായിരിക്കുന്ന ബ്രഹ്മചൈതന്യത്തിൽ എപ്പോഴും രമിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കുന്നവനും ശാന്തനും വിറകില്ലാത്ത അഗ്നിയെന്നപ്പോലെ ഇലിക്കുന്ന തേജസ്സുള്ളവനും തന്നെ ആശ്രയിക്കുന്നവരോട് അകാരണമായ ദയാവാത്സല്യങ്ങളുള്ള ആയിരിക്കണം. പറയപ്പെട്ട ഗുണങ്ങളെല്ലാമുള്ള ആളും മഹാത്മാവാണ് ഉത്തമനായി ആചാരൃൻ.

തമാരാധ്യ ഗുരും ഭക്ത്യാ പ്രഹ്വപ്രശ്രയസേവണെ:

പ്രസന്നം തമനുപ്രാപ്യ പൃച്ഛേജ്ഞാതവൃമാത്മനഃ 34 അങ്ങനെയുള്ള ഉത്തമഗുണങ്ങൾ തികഞ്ഞ മഹാത്മാവായ ആചാര്യനെ വിനയനമസ്ക്കാരാദി സേവനങ്ങളെക്കൊണ്ട് സന്തോഷിപ്പിച്ച് സമീപത്തിരുന്ന് തനിക്കറിയേണ്ടതിനെ ചോദിക്കണം.

സ്വാമിൻ നമസ്തേ നതലോകബന്ധോ കാരുണ്യസിന്ധോ പതിതം ഭവാബ്ധൗ മാമുദ്ധരാത്മീയകടാക്ഷദൃഷ്ട്യാ

ഋജ്യാതികാരുണ്യസുധാഭിവൃഷ്ട്യാ. 35 തന്നെ ആശ്രയിക്കുന്നവരിൽ അപാരമായ കാരുണ്യത്തെ വർഷിക്കുന്നവനും മഹാത്മാവുമായ ഹേ പരമാചാര്യ ദുംഖപൂർണ്ണമായ സംസാരസമുദ്രത്തിൽ വീണുകിടക്കുന്ന പാപി യായ ഇവനെ അവിടുത്തെ അമൃതായമാനങ്ങളായ കടാക്ഷങ്ങൾകൊണ്ട് ഉദ്ധരിക്കാനായി കാരുണ്യമുണ്ടാവേണമേ.

19

ദുർവ്വാരസംസാരദവാഗ്നിതപ്തം ദോധൂയമാനം ദുരദൃഷ്ടവാതൈഃ ഭീതം പ്രപന്നം പരിപാഹി മൃത്യോഃ ശരണ്യമന്യദ്യദഹം ന ജാനേ. 36 സഹിക്കാൻ കഴിയാത്ത സംസാരതാപമാകുന്ന അഗ്നിയിൽ തപിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കുന്നവനും നിർഭാഗ്യമാകുന്ന കാറ്റുകൊണ്ട് അങ്ങിങ്ങ് ചലിപ്പിക്കപ്പെടുന്നവനും, സർവ്വാത്മനാ അങ്ങയെ ആശ്രയിച്ചവനും, അഗതിയും, മൃത്യുഭയം കൊണ്ടാർത്തനുമായ ഇവനെ മൃത്യുഭയത്തിൽ നിന്നു രക്ഷിക്കാനായി കാരുണ്യ മുണ്ടാവേണമേ അങ്ങല്ലാതെ എനിക്ക് മറ്റാരും ബന്ധുവാ യിട്ടില്ല.

> ശാന്താ മഹാന്തോ നിവസന്തി സന്തോ വസന്തവല്ലോകഹിതം ചരന്തഃ തീർണ്ണാ സ്വയം ഭീമഭവാർണ്ണവം ഇനാ\_

നഹേതുനാന്യാനപി താരയന്തഃ 37 വസന്തഋതു എന്നപോലെ മറ്റുള്ളവർക്കെല്ലാം സന്തോഷത്തേ യും ആഹ്ലാദത്തേയും കൊടുത്തരുളുന്ന അങ്ങയെപ്പോലുള്ള മഹാത്മാക്കൾ സ്വയം സംസാരത്തിൽ നിന്ന് രക്ഷപ്പെട്ടവരും ആശ്രയിക്കുന്ന കാരണം കൂടാതെ തന്നെ മറ്റുള്ളവരെ തയ്യാറായിരിക്കുന്നവരുമാണല്ലോ. രക്ഷിക്കാൻ അതിനാൽ അവിടുത്തെ കാരുണ്യത്തിന്ന് പാത്രമാക്കി ഇവനെയും ത്തീർക്കേണമേ.

> ആയം സ്വഭാവഃ സ്വത ഏവ യത്പര\_ ശ്രമാപനോദപ്രവണം മഹാത്മനാം സുധാംശുരേഷ സ്വയമർക്കകർക്കശ<sub>–</sub> പ്രഭാഭിതപ്താമവതി ക്ഷിതിം കില. 38

അഗാധവും അപാരവുമായ ഈ സംസാരസമുദ്രത്തെ

കഥം തരേയം ഭവസിന്ദുമേതം കാ വാ ഗതിർ മ്മേ കതമോ*f* സ്ത്യുപായഃ ഇഞാനേ ന കിഞ്ചിത് കൃപയാവ മാം പ്രഭോ സംസാരദുഃഖക്ഷതിമാതനുഷ്വാ. 40

അതുകൊണ്ട് സംസാരമാകുന്ന കാട്ടുതീയിൽപ്പെട്ട് ദഹിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കുന്ന ഇവനെ അവിടുത്തെ ബ്രഹ്മാനന്ദരസം വഴിഞ്ഞൊഴുകുന്നവയും ശീതളങ്ങളും വേദവാക്യങ്ങളെ മുൻനിർത്തിക്കൊണ്ടുള്ളവയും യുക്തിപൂർണ്ണങ്ങളുമായ അവിടുത്തെ വാഗിന്ദ്രിയത്തിൽ നിന്നൊഴുകുന്ന വാക്കുകളാകുന്ന അമൃതധാരകൾകൊണ്ട് സേചനം ചെയ്താലും. ഒരു നിമിഷ അങ്ങയെ പോലുള്ളവരുടെ നോട്ടത്തിന്നു നേരമെങ്കിലും പാത്രമായിട്ടുള്ളവൻപോലും കൃതാർത്ഥനാവുമല്ലോ.

സന്തപ്തം ഭവതാപദാവദഹന\_ **ബ്ലാലാഭിരേനം** പ്രഭോ ധന്യാസ്തേ ഭവദീക്ഷണക്ഷണഗതേഃ 39 പാത്രീകൃതാഃ സ്വീകൃതാഃ

യുഷ്മദ്വാക്കലശോജ്ഝിതൈഃ ശ്രുതിസുഖൈർ-

ബ്രഹ്മാനന്ദരസാനുഭൂതികലിത്തെ: പൂതൈഃ സുശീതൈര്യുതൈർ-

വ്വാക്യാമൃതൈ: സേചയ

മഹാത്മാക്കൾക്ക് മറ്റുള്ളവരുടെ ദുഃഖത്തെ നീക്കിക്കൊടുത്ത് സ്വഭാവം സ്വാഭാവികമാ അനുഗ്രഹിക്കുക എന്നുള്ള യിട്ടുള്ളതാണല്ലോ. കർക്കശങ്ങളായ ആദിത്യ രശ്മികൾ കൊണ്ട് തപിച്ച ഈ ഭൂമിയെ സുധാംശു രശ്മികൾക്കല്ലാതെ മറ്റാർക്കാണ് കുളുർപ്പിക്കാൻ കഴിയുന്നത്

എങ്ങനെയാണ് ഞാൻ കടക്കേണ്ടത്; പരമാർത്ഥ ലക്ഷ്യ പ്രാപ്തിക്ക് എനിക്കെന്താണ് ആശ്രയം, ഏതൊരുപായം കൊണ്ടാണ് ഞാൻ ഇന്മസാഫല്യത്തെ പ്രാപിക്കേണ്ടത് എന്നിങ്ങനെ ചിന്താവിഷ്ടനും താപതപ്തനുമായ ഇവനെ കാരുണ്യത്തോടുകൂടുംവണ്ണം രക്ഷിക്കുമാറാകണേ. സംസാര താപത്തിൽനിന്ന് ഇവനെ ഉദ്ധരിക്കുമാറാകണേ.

തഥാ വദന്തം ശരണാഗതം സ്വം സംസാരദാവാനലതാപതപ്തം നിരീക്ഷ്യ കാരുണ്യരസാർദ്രദൃഷ്ട്യാ

ദദ്യാദഭീതിം സഹസാ മഹാത്മാ.

മഹാത്മാവായ ആചാരൃൻ ഇപ്രകാരം പറഞ്ഞു തന്നെ ശരണം പ്രാപിച്ചവനും സംസാരതാപംകൊണ്ട് തപ്തനുമായ ശിഷ്യനെ കാരുണ്യപൂർവ്വം വീക്ഷിച്ച് ആദ്യം തന്നെ പരിഭ്രമിക്കേണ്ട, സമാധാനമുണ്ടാക്കാമെന്നുപറഞ്ഞ് അഭയം കൊടുക്കണം.

വിദ്വാൻ സ തസ്മാദുപസത്തിമീയുഷേ മുമുക്ഷവേ സാധു യഥോക്തകാരിണേ പ്രശാന്തചിത്തായ ശമാന്വിതായ തത്തോാപദേശം കൃപയൈവ കുര്യാത്.

42

ഇപ്രകാരം തന്നെ ആശ്രയിച്ചവനും മുമുക്ഷുവും വിന യ ാദി ഗുണങ്ങളെകൊണ്ട് പറഞ്ഞപോലെ ആചരിക്കുമെന്നു പ്രകാശിപ്പിക്കുന്നവനും ശാന്തചിത്തനും ശമാദിഗുണങ്ങൾ തികഞ്ഞവനുമായ പ്രസ്തുത ശിഷ്യനായി കൊണ്ട്, വിദ്വാനായ ആചാര്യൻ കാരുണ്യത്തോടുകൂടുംവണ്ണം തത്തോപദേശത്തെ നിർവ്വഹിച്ചു കൊടുക്കണം.

23

മാ ഭൈഷ്ട വിദ്വംസ്തവ നാസ്ത്യപായഃ

സംസാരസിന്ധോസ്തരണ്വേf സ്ത്യൂപായഃ യേനൈവ യാതാ യതയോf സ്യ പാരം തമേവ മാർഗ്ഗം തവ നിർദിശാമി. 43 വിവേകിയായിരിക്കുന്ന വിദ്വൻ ! ഭയപ്പെടേണ്ട. അങ്ങേയ്ക്ക് ഭാഗ്യംകൊണ്ട് അപായമൊന്നും പറ്റീട്ടില്ല. സംസാരസമുദ്രത്തെ കടക്കാനുള്ള സുരക്ഷിതമായ മാർഗ്ഗമുണ്ട്. ഏതൊരു വഴി യ ിൽകുടെയാണോ അനാദികാലം മുതൽക്കുള്ള യതികളെല്ലാം ഈ സമുദ്രത്തിൻെറ മറുകരയിലേക്ക് കടന്നത് ആ മാർഗ്ഗത്തെ ഞാൻ അങ്ങേയ്ക്കും കാണിച്ചുതരാം.

അസ്ത്യപായോ മഹാൻ കശ്ചിത്

സംസാരഭയനാശനഃ

തേന തീർത്വാ ഭവാംഭോധിം

പരമാനന്ദമാപ്സ്യസി.

സംസാരഭയത്തെ നിശ്ശേഷം നശിപ്പിക്കുന്ന മഹത്തായ ഒരു അതുകൊണ്ട് അങ്ങേയ്ക്കും ഈ ഉപായമുണ്ട്. സംസാര സമുദ്രത്തെ കടന്ന് പരമാനന്ദത്തെ പ്രാപിക്കാൻ സാധിക്കും.

വേദാന്താർത്ഥവിചാരേണ ഇായതേ ഇഞാനമുത്തമം

തേനാത്യന്തികസംസാരദുഃഖനാശോ ഭവത്യനു. 45

ഉപനിഷദ്വാകൃങ്ങളുടെ അർത്ഥവിചാരംകൊണ്ട് അലൗകി കവും ആത്മപ്രകാശകവുമായ ഇഞാനം വിളങ്ങും. പ്രസ്തുത ജ്ഞാനപ്രകാശത്തിൽ ഈ സംസാരദുഃഖത്തിൻെറ നിശ്ശേഷ നാശം സംഭവിക്കുകയും ചെയ്യും.

ശ്രദ്ധാഭക്തിധ്യാനയോഗാന്മുമുക്ഷോർ\_ മുക്തേർഹേതൂൻ വക്തി സാക്ഷാച്ച്റുതേർഗീഃ 44

യോ വാ ഏതേഷേവ തിഷ്ഠതൃമുഷ്യ മോക്ഷോ∱വിദ്യാകല്പിതാ ദ്ദേഹബന്ധാത്. 46 പ്രജ്ഞ മറ്റൊന്നിലേയ്ക്കും പോവാതെ ആത്മതത്തത്തത്തന്ന ശ്രദ്ധിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കുക; ആത്മസ്വരൂപത്തിലാതൃന്തികപ്രേമം വളരുക, ആത്മതത്വത്തെ ശരിയാംവണ്ണമറിയുക, ആത്മ സ്വരൂപത്തോടുചേരുക എന്നീ നാലഭ്യാസങ്ങൾ മുമുക്ഷുവിന്ന് മോക്ഷത്തിന്നുള്ള മാർഗ്ഗമാണെന്ന് വേദവാകൃങ്ങൾ പറയുന്നു. (ശ്രദ്ധാ, ഭക്തി, ജ്ഞാന, യോഗാദവേഹി) ആരാണോ പ്രസ്തുത നാലു സാധനകളിലും എപ്പോഴും മുഴുകിയിരി ക്കുന്നത് അങ്ങനെയുള്ള മുമുക്ഷുകാലംകൊണ്ട് അനാദൃവിദ്യാ കല്പിതമായ ദേഹബന്ധത്തിൽ നിന്ന് മുക്തിയെ പ്രാപിക്കുന്നു.

അജ്ഞാനയോഗാത് പരമാത്മനസ്തവ ഹൃനാത്മബന്ധസ്തത ഏവ സംസൃതിഃ തയോർ വിവേകോദിതബോധവഹ്നി\_

രജ്ഞാനകാര്യം പ്രദഹേത് സമൂലം. 47 പരമാത്താവായ നിനക്ക് അജ്ഞാന ഹേതുവായിട്ടാണ് അനാത്മവസ്തുക്കളോട് ചേർച്ച ഉണ്ടായത്. അതുതന്നെയാണ് സംസാരാനുഭവത്തിന്നും കാരണം. ആത്മാനാത്മാക്കളെ തിരിച്ചറിയുന്ന ബോധമാകുന്ന അഗ്നി ഇവലിക്കുമ്പോൾ അജ്ഞാനകാര്യമായ അനാത്മവസ്തുക്കളോടുള്ള ബന്ധം നിശ്ശേഷം നശിക്കുകയും ആത്മസവരൂപാനുഭൂതി സവയം പ്രകാശിക്കുകയും ചെയ്യും.

ശിഷ്യ ഉവാച ഃ-കൃപയാ ശ്രൂയതാം സ്ഥാമിൻ പ്രശ്നോ*f* യം ക്രിയതേമയാ

തദുത്തരമഹം ശ്രുത്വാ

കൃതാർത്ഥ: സ്യാം ഭവന്മുഖാത്. 48 മഹാത്മാവായ സ്വാമിൻ പ്രനിക്കറിയേണ്ടതായ വിഷയ ത്തെക്കുറിച്ച് ഞാൻ ചോദിക്കാം അവിടുത്തെ മുഖത്തിൽനിന്ന് അതിൻെറ മറുപടി കേട്ടാൽത്തന്നെ ഞാൻ കൃതാർത്ഥനാ യിത്തീരും.

കോ നാമ ബന്ധഃ കഥമേഷ ആഗതഃ കഥം പ്രതിഷ്ഠാസ്യ കഥം വിമോക്ഷഃ കോ f സാവനാത്മാ പരമാഃ ക ആത്മാ തയോർ വിവേകഃ കഥമേതദുചൃതാം.

എന്താണ് ബന്ധത്തിൻെറ സ്വരൂപം ? എങ്ങനെയാണ് ഈ ബന്ധമുണ്ടായിത്തീർന്നത് ? എന്തുകാരണത്താൽ ആണ് ഇത്. നശിക്കാതെ നിലനിൽക്കുന്നത് ? ബദ്ധനായ ഒരാൾക്ക് എങ്ങിനെയാണ് ബന്ധത്തിൽനിന്ന് മോക്ഷം ലഭിക്കുന്നത്? ആത്മാവെന്നുമനാത്മാവെന്നും പറയപ്പെടുന്ന രണ്ടുവസ്തുക്കൾ ഏവയെല്ലാമാണ് ? അവയെ ശരിക്ക് തിരിച്ചറിയു ന്നതെങ്ങനെയാണ് ? ഇത്രയും കാര്യങ്ങൾ അവിടുത്തെ മുഖത്തിൽനിന്ന് കേട്ടാൽകൊള്ളാം ബാക്കി സംശയങ്ങൾ പിന്നീട് ചോദിക്കാം.

49

ശ്രീ ഗുരുരുവാചഃ\_ ധന്യാfസി കൃതകൃത്യോfസി പാവിതം തേ കുലം ത്വയാ യദവിദ്യാബന്ധമുക്ത്യാ ബ്രഹ്മീഭവിതുമിച്ചസി. 50

ഹേ പൂണ്യാത്മാവായിരിക്കുന്ന ശിഷ്യാ നീ ധന്യനും

digitized by www.sreyas.in

കൃതകൃതൃനുമാണ്. അവിദ്യാബന്ധമുക്തിയിൽക്കൂടെ

ബ്രഹ്മസ്വരൂപനായിത്തീരാൻ കൊതിക്കുന്ന നീ നിൻറ ധന്യധന്യമായ ഇീവിതംകൊണ്ടും ആശയംകൊണ്ടും നിൻെറ വംശത്തെത്തന്നെ പവിത്രമാക്കിതീർത്തു എന്ന് പറയണം.

ഒരാൾക്ക് ആത്മാനുഭവത്തിന്നു വേണ്ടിയുള്ള തൃഷ്ണ വളരുന്നതുതന്നെ വംശശുദ്ധിയെ കാണിക്കുന്നതാണെന്നർത്ഥം.

ഋണമോചനകർത്താരം പിതും സന്തി സുതാദയ ബന്ധമ്മാചനകർത്താ തു സ്വസ്മാദന്യോ നകശ്ചന. 51 അച്ഛൻെറ കടം വീട്ടാൻ മക്കൾക്കു കഴിഞ്ഞേക്കാം. എന്നാൽ അവിദ്യാബന്ധത്തിൽനിന്ന് മോചിപ്പിക്കാൻ ആരെക്കൊണ്ടും സാദ്ധ്യമല്ല. അവരവർതന്നെ പ്രയത്നിക്കണമെന്നർത്ഥം.

മസ്തകന്യസ്തഭാരാദേഃ ദുഃഖമന്വൈർ നിവാര്യതേ ക്ഷുധാദികൃത്ദുഖം തു വിനാ സ്വേന ന കേനചിത്. 52

തലയിൽ ഏറ്റിയ ഭാരംകൊണ്ടുള്ള ക്ലേശത്തെ തീർക്കാൻ മറ്റുള്ളവർക്കു കഴിഞ്ഞേക്കാം. എന്നാൽ വിശപ്പുകൊണ്ടുള്ള ക്ലേശം തീർക്കാൻ മറ്റാർക്കും സാദ്ധ്യമല്ല അവരവർതന്നെ ആഹാരം കഴിക്കണം. ഇതുപോലെ സംസാര ബന്ധനിവൃത്തി യും അവരവരുടെ പ്രയത്നത്തെ ആശ്രയിച്ചിരിക്കുന്നതെന്നർത്ഥം

പഥ്യമൗഷധസേവാ ച ക്രിയതേ യേന രോഗിണാ ആരോഗ്യസിദ്ധിർ ദൃഷ്ടാസ്യ നാന്യാനുഷ്ഠിത കർമ്മണാ.

രോഗം മാറാൻ അവരവർതന്നെ മരുന്നുകഴിക്കുകയും പഥ്യം ആചരിക്കുകയും ചെയ്യണം. അങ്ങനെ ചെയ്യുന്നവർക്കു മാത്രമേ രോഗം മാറിക്കാണാറുള്ളൂ. മറ്റുള്ളവർ ഔഷധം കഴിക്കുക യോ പഥ്യം ആചരിക്കുകയോ ചെയ്യുന്നതുകൊണ്ട് തൻെറ രോഗം മാറാറില്ല. ഇതുപോലെ സംസാരരോഗത്തിൻെറ

53

നിവൃത്തിക്കും, ഭക്തിജ്ഞാനവൈരാഗൃങ്ങളാകുന്ന ഔഷധങ്ങളെ സേവിക്കലും ബ്രഹ്മനിഷ്ഠയാകുന്ന പഥ്യത്തെ ആചരിക്കലും അവരവർ തന്നെ ചെയ്യണം. അങ്ങനെ ചെയ്യുന്ന വർക്കുമാത്രമേ സംസാരാരോഗ്യം മാറി ആത്മാരോഗ്യത്തോടു കൂടിയിരിക്കാൻ സാധിക്കുകയുള്ളൂവെന്നർത്ഥം.

വസ്തുസ്വരൂപം സ്ഫുടബോധചക്ഷുഷാ സേദനെവ വേദ്യം നതു പണ്ഡിതേന ചന്ദ്രസ്വരൂപം നിജചക്ഷുഷൈവ

ജ്ഞാതവ്യമന്വൈരവഗമൃതേ കിം? 54 ആത്മവസ്തുസ്വരുപം ജ്ഞാനദൃഷ്ടികൊണ്ട് സ്വയമേവ ബോധിക്കേണ്ടതാണ്. പാണ്ഡിത്യംകൊണ്ടോ പണ്ഡിതന്മാരുടെ വാക്കുകൊണ്ടോ അറിയത്തക്കതല്ല. ചന്ദ്രനേയും ചന്ദ്രപ്രകാശ ത്തെയും സ്വന്തം കണ്ണുകൊണ്ട് കണ്ടറിയലല്ലാതെ മറ്റുള്ളവർ പറഞ്ഞുതന്നാൽ ബോധിക്കാൻ കഴിയാറില്ലല്ലോ.

അവിദ്യാകാമകർമ്മാദി പാശബന്ധം വിമോചിതും കഃ ശക്നുയാദിനാത്മാനം കല്പകോടിശത്തെരപി 55 ആത്മജ്ഞാനം കൊണ്ടല്ലാതെ അവിദ്യാകാമകർമ്മാദിമാ യ ാപാശബന്ധത്തിൽ നിന്ന് മോചിക്കാൻ ആർക്കും സാദ്ധ്യമല്ല. ജ്ഞാനമൊഴിച്ച് മറ്റുപായങ്ങൾ കൊണ്ട് എത്രകാലം ശ്രമിച്ചാലും അതു സാദ്ധ്യമല്ലെന്ന് പറയേണ്ടിയിരിക്കുന്നു. ഇരുട്ടുകൊണ്ടുള്ള ക്ലേശം വെളിച്ചം കൊണ്ടല്ലാതെ നീക്കാൻ കഴിയില്ലല്ലോ.

ന യോഗേന ന സാംഖ്യേന കർമ്മണാ നോ ന വിദ്യയാ ബ്രഹ്മാത്മൈക്യത്വബോധേന മോക്ഷ: സിദ്ധ്യതിനാന്യഥാ.

digitized by www.sreyas.in

56

ഭൂക്തയേ ന തു മൂക്തയേ 58 പണ്ഡിതന്മാരുടെ പാണ്ഡിതൃവും അതുമുഖേനയുള്ള സദസ്സിലെ വാഗ്ധാടിയും ശബ്ദപ്രവാഹവും ശാസ്ത്ര വ്യാഖ്യാ നത്തിലുള്ള സാമർത്ഥ്യവുമെല്ലാം സമ്മാനം വാങ്ങലാകുന്ന ഭൂക്തിക്കും പറ്റും, അല്ലാതെ സംസാരമുക്തിക്ക് പറ്റില്ല.

വാഗൈഖരീ ശബ്ദഝരീ ശാസ്ത്രവ്യാഖ്യാന കൗശലം വൈദുഷ്യം വിദുഷാം തദ്വദ് ലക്കന്നേ ത ത മക്കന്നേ

യാൽ ഇനങ്ങൾ രസിച്ചേക്കാമെങ്കിലും വീണക്കാരൻ രാജാവോ ചക്രവർത്തിയോ ആകുന്നില്ല. ശത്രുക്കളെ ജയിച്ച് രാജ്യം പിടിച്ചെടുത്ത് പ്രജകളെ ഭരണപാടവം കൊണ്ട് സന്തോ ഷിപ്പിക്കുന്ന ആൾ മാത്രമേ രാജാവായിത്തീരുകയുള്ളൂ. ഇതുപോലെ ആത്മബ്രഹ്മൈക്യ ഇഞാനാനുഭവം സാധിച്ചവൻ മാത്രമേ സംസാരമുക്തനുമാവാറുള്ളൂ.

വീണായാ രൂപസൗന്ദര്യം തന്ത്രീവാദനസൗഷ്ഠവം പ്രജാരഞ്ജനമാത്രം തത് സാമ്രാജ്യായ ന കല്പതേ 57 പ്രജകളെ രഞ്ജിപ്പിക്കുന്നവൻ എന്നർത്ഥമാണ് രാജ ശബ്ദത്തിന്ന്. വീണവായിപ്പിക്കുന്ന ഭാഗവതർക്കും പ്രജകളെ രഞ്ജിപ്പിക്കാൻ കഴിയും. പക്ഷേ രാജാവാകാൻ കഴിയില്ല. മനോഹരമായ വീണയും ആകർഷകമായ വായനയും ഉണ്ടാ

പ്രതൃഗാത്മാവിൻെറയും പരമാത്മാവിൻെറയും അഭേദ സ്വരൂപമായ അനുഭവജ്ഞാനം മാത്രമാണ് മോക്ഷത്തിന് ഏകമായ ഉപായം. അതൊഴിച്ച് സാംഖ്യം, യോഗം, കർമ്മം, വിദ്യ തുടങ്ങിയ മറ്റുശാസ്ത്രങ്ങളുടെ അറിവുകൊണ്ടോ ആചരണംകൊണ്ടോ ആർക്കും മായാമുക്തനാവാൻ കഴിയില്ലെന്ന് പറയണം.

61 കിമു മന്ത്രൈ കിമൗഷധൈ അജ്ഞാനമാകുന്ന സർപ്പത്താൽ ദംശിക്കപ്പെട്ട് സംസാര

ബ്രഹ്മള്ഞാനൗഷധം വിനാ

കിമു വേദൈശ്ച ശാസ്ത്യൈശ്ച

അജ്ഞാനസർപ്പദഷ് ടസ്യ

ശാസ്ത്രങ്ങളും ഗ്രന്ഥങ്ങളുമെല്ലാം ശബ്ദമയങ്ങളാണ്. കാടുപ്പോലെ ശബ്ദങ്ങൾ നീണ്ടുനീണ്ടു വലിയൊരു പോകുമെന്നല്ലാതെ അവയ്ക്ക് അവസാനമില്ല. അതിനാൽ തത്ത്വള്ഞാനസമ്പന്നനായ ആചാര്യനിൽ നിന്ന് അറിയേ ണ്ടതിനെ അറിഞ്ഞ് കൃതാർത്ഥനായവൻ ധന്യനാണ്.

തത്ത്വള്ഞാത്തത്ത്വമാത്മനഃ.

അതഃ പ്രയത്നാഇ്ജ്ഞാതവ്യം

60

ചിത്ത്യഭമണകാരണം

ശബ്ദജാലം മഹാരണ്യം

ശാസ്ത്രാധീതിസ്തു നിഷ്ഫലാ. 59 ആത്മതത്ത്വം അറിയപ്പെടാതിരിക്കും കാലത്തോളം ശാസ്ത്രജ്ഞാനംകൊണ്ട് പറയത്തക്ക പ്രയോജനമൊന്നുമില്ല. ആത്മതത്ത്വം അറിയപ്പെട്ടുകഴിഞ്ഞാൽ ശാസ് ത്രജ്ഞാനത്തിൻെറ ആവശ്യം കഴിഞ്ഞു. ഈ സ്ഥിതിക്ക് എന്തിനാണ് ശാസ്ത്രം പഠിക്കുന്നതെന്നാണെങ്കിൽ ആത്മതത്ത്വം അറിയുന്നതിനുമാത്രം. ശാസ്ത്രം പഠിച്ചിട്ടും ഒരാൾക്ക് ആത്മതത്ത്വത്തെ അറിയാൻ കഴിഞ്ഞില്ലെങ്കിൽ അതിനുവേണ്ടി ചെയ്ത അദ്ധ്വാനവും ആ അറിവും നിഷ്ഫലമാണ് എന്നു പറയുകയും വേണം.

അവിജ്ഞാതേ പരേ തത്തേ। ശാസ്ത്രാധീതിസ്തു നിഷ്ഫലാ വിജ്ഞാതേf പി പരേ തത്തോ

ബന്ധമാകുന്ന വിഷം കയറിയ രോഗിക്ക് ആത്മജ്ഞാനമല്ലാതെ ഏതൊരൗഷധവും സഫലമാവാൻ പോവുന്നില്ല. വേദങ്ങളും ശാസ്ത്രങ്ങളും മന്ത്രങ്ങളും ഔഷധങ്ങളുമെല്ലാം ഉണ്ടാവാം. പക്ഷേ ആത്മജ്ഞാനൗഷധം കൊണ്ടുമാത്രമാണ് സംസാരവിഷമിറങ്ങി രോഗി സുരക്ഷിതനായി ത്തീരുന്നത്.

ന ഗച്ഛതി വിനാ പാനം വ്യാധിരൗഷധശബ്ദതഃ വിനാ f പരോക്ഷാനുഭവം ബ്രഹ്മശബ്ദൈർന്നമുച്യതേ. 62 ഔഷധം കഴിച്ച് പഥ്യം അനുഷ്ഠിക്കലാണ് രോഗം മാറാനുള്ള ഉപായം. അല്ലാതെ വെറുതെ ഔഷധമെന്നു പറഞ്ഞു നടക്കലല്ല. അതുപോലെ സംസാരദുഃഖനിവൃത്തിക്കും അപരോക്ഷ ബ്രഹ്മാനുഭൂതി മാത്രമാണ് ഉപായമായിരിക്കുന്നത്. അല്ലാതെ ബ്രഹ്മഗബ്ദംകൊണ്ടോ ചർച്ചകൊണ്ടോ ബന്ധനിവൃത്തി ഉണ്ടാവാൻ പോവുന്നില്ല.

അകൃത്വാ ദൃശൃവിലയ<sub>–</sub> മജ്ഞാത്വാ തത്ത്വമാത്മനഃ ബ്രഹ്മശബ്ദൈഃ കുതോമുക്തി<sub>–</sub> രുക്തി മാത്രഫലൈർന്നൂണാം.

ദൃശൃത്തിൻെറ വിലയവും അപരോക്ഷ തത്ത്വാനുഭൂതി യു മാണ് മുക്തിക്കുള്ള ഉപായം. പക്ഷേ അവയുടെ പേരുപറഞ്ഞിരുന്നതുകൊണ്ടുമാത്രം ആരും മുക്തരാവാൻ പോവുന്നില്ല. പ്രതൃഗാത്മാവിൻെറ അപരോക്ഷാനുഭൂതിക്കു വേണ്ടി നിരന്തരപരിശ്രമം ചെയ്യലാണാവശ്യം.

63

അകൃത്വാ ശത്രുസംഹാരമഗത്വാഖിലഭൂശ്രിയം രാളാഹമിതി ശബ്ദാന്നോ രാളാ ഭവിതുമർഹതി 64 ശത്രുക്കളെ സംഹരിച്ച് രാളും പിടിച്ചെടുക്കൽ ആണ് രാളാവായിത്തീരാനുള്ള മാർഗ്ഗം. അല്ലാതെ രാജാവ് എന്നു

ധ്യാനാദിഭിർല്ലഭ്യതേ മായാകാര്യതിരോഹിതം സ്വമമലം തത്ത്വം ന ദുര്യുക്തിഭി: 65 ഒരിടത്ത് നിധിയുണ്ടെന്നിരക്കട്ടെ, അതെടുക്കാൻവേണ്ടി ചെയ്യുന്ന പ്രയത്നത്തിൽ ആദ്യത്തേത് അറിവുള്ള ഒരാൾ നിധി ഇന്ന സ്ഥലത്താണെന്നു പറഞ്ഞുതരലാണ്. അങ്ങനെ അറിവുള്ള നിധിയുള്ള ആളുടെ വാക്കുകൊണ്ട് സ്ഥല മറിഞ്ഞുകഴിഞ്ഞാൽ അവിടെ കുഴിച്ചു മണ്ണുനീക്കണം. പിന്നീട് നിധികുംഭത്തിൻെറ മുകളിലുള്ളതായ അടപ്പുകല്ലിനെയും അതു കഴിഞ്ഞാൽ നിധി കുംഭമെടുക്കാം. നീക്കണം. നിധി എടുക്കുന്നതിന് ഇത്രയും കാര്യങ്ങൾ ആവശ്യമായിരിക്കുന്നു. അതുപോലെ ആത്മജ്ഞാനത്തിനും ആദ്യം തന്നെ മഹാത്മാവായ ആചാര്യൻെറ ഉപദേശവും പിന്നീട് മനന നിധിദ്ധ്യാസങ്ങളും ആവശ്യമായിരിക്കുന്നു. മായാകാര്യങ്ങളാൽ മറയ്കപ്പെട്ട അറിയാൻ പ്രതൃഗാത്മാവായ ഇത്രയും തന്നെ കാര്യങ്ങൾ ശ്രദ്ധയോടെ ചെയ്യേണ്ടിയിരിക്കുന്നു. അല്ലാതെ എന്തെങ്കിലും കേൾക്കുകയോ ചെയ്തതു കൊണ്ടുമാത്രം പറയുകയോ ഒരാൾക്ക് ആത്മബോധം ഉണ്ടാവാൻ പോവുന്നില്ല.

പറഞ്ഞതുകൊണ്ടുമാത്രം ആർക്കും രാജത്വം ഉണ്ടാവാറില്ല. അതുപോലെ മോക്ഷമെന്നു പറഞ്ഞതുകൊണ്ട് ആരും മുക്തരും ആവാറില്ല.

ആപ്തോക്തിം ഖനനം തഥോപരിശിലാ\_

നിക്ഷേപം സമപേക്ഷതേ നഹി ബഹിം

ദ്യുത്കർഷണം സ്വീകൃതിം

ശബ്ദൈസ്തു നിർഗച്ചതി

തദ്വദ് ബ്രഹ്മവിദോപദേശമനന\_

ആദ്യംതന്നെ മോക്ഷത്തിൻെറ കാരണങ്ങളായ ഉപായങ്ങളെ

69

യോ നങ്ങും. മോക്ഷസ്യഹേതുഃ പ്രഥമോ നിഗദ്യതേ വൈരാഗ്യമത്യന്ത മനിത്യ വസ്തുഷു തതഃ ശമശ്ചാപി ദമസ്തിതിക്ഷാ ന്യാസഃ പ്രസക്താഖില കർമ്മണാം ഭൃശം.

തദേതച്ഛ്റവണാത്സദ്യോ ഭവബന്ധാദ്വിമോക്ഷ്യസേ. 68 വിദ്വാനും മുമുക്ഷുവുമായ ശിഷ്യ ലഞാൻ ഇനി നിൻെറ ചോദ്യങ്ങൾക്ക് മറുപടി പറയാൻ തുടങ്ങുന്നു. ശ്രദ്ധയോടു കൂടി കേൾക്കൂ. ഇതിനെ കേട്ടാൽത്തന്നെ ഒരാളുടെ സംസാര ബന്ധം നീങ്ങും.

(ആചാര്യൻ ശിഷ്യനോട് പറയുകയാണ്) നിൻെറ ചോദ്യം പ്രശസ്തമായിട്ടുണ്ട്. ശാസ്ത്രജ്ഞന്മാർക്കു സമ്മതവും മിക്കവാറും സൂത്രപ്രായവും അർത്ഥഗൗരവമുള്ളതും മുമുക്ഷു ക്കൾക്ക് അറിയേണ്ടതുമാണ് നീ ചോദിച്ചത്. ശൂണുഷ്വാവഹിതോ വിദ്വൻ യന്മയാ സമുദീര്യതേ

യസ്ത്വയാദ്യ കൃതഃ പ്രശ്നോ

സൂത്രപ്രായോ നിഗൂഢാർത്ഥോ ജ്ഞാതവൃശ്വ മുമുക്ഷുഭിഃ 67

വരീയാഞ്ച്ഛാസ്ത്രവിന്മതഃ

തസ്മാത് സർവ്വപ്രയത്നേ

ഭവബന്ധവിമുക്തയേ സൈരേവ യത്നഃ കർത്തവ്യോ രോഗാദാവിവ പണ്ഡിതൈഃ 66 അതിനാൽ രോഗനിവൃത്തിക്ക് തന്നെത്താൻ പ്രയത്നിക്കു ന്നതുപോലെ ആത്മജ്ഞാനപ്രാപ്തിക്കും തന്നെത്താൻ കഠിനാധ്വാനം ചെയ്യേണ്ടതായിരിക്കുന്നു. പറയാം. ഇഡങ്ങളും, അനിത്യങ്ങളും, ദുഃഖപൂർണ്ണങ്ങളുമായ വിഷയങ്ങളിൽ അത്യന്തവൈരാഗ്യവും പിന്നീട് ഇന്ദ്രീയങ്ങളുടെയ മനസ്സിന്റെയും അടക്കമാകുന്ന ശമദമങ്ങളും ക്ലേശസഹനമാകുന്ന തിതിക്ഷയും സക്തിയുള്ള സർവ്വകർമ്മ ങ്ങളെയും ഉപേക്ഷിക്കലും ഉണ്ടായിരിക്കേണ്ടതാണ്. ഇവയാണ് ഒരാളെ മോക്ഷത്തിന് അധികാരിയാക്കിത്തീർക്കുന്നത്.

തതഃ ശ്രുതിസ്തന്മനനം സ തത്വ\_

ധ്യാനം ചിരം നിത്യനിരന്തരം മുനേഃ

തതോ*f*വികല്പം പരമേത്യ വിദ്വാ\_

നിഹൈവ നിർവ്വാണസുഖം സമൃച്ഛതി. 70 പിന്നീട് ആത്മനിഷ്ഠയോടുകൂടിയ വേദാദ്ധ്യയനം, തത്ത്വ വിചാരം എന്നിവ എപ്പോഴും ചെയ്തുകൊണ്ടിരിക്കണം. അങ്ങനെ അഭ്യസിക്കുന്ന ഒരാൾക്ക് കാലംകൊണ്ട് മനസ്സിലെ ദൃശ്യവിക്ഷേപങ്ങൾ നീങ്ങും. വിക്ഷേപങ്ങൾ നീങ്ങി ആത്മബോധംകൊണ്ട് ആവരണത്തെയും അകറ്റുവാൻ കഴി യുമ്പോൾ നിർവ്വാണസുഖാനുഭൂതിയെ അനുഭവിക്കാൻ തുടങ്ങും

യദ് ബോദ്ധവ്യം തവേദാനീമാത്മാനാത്മവിവേചനം തദുചൃതേ മയാ സമൃക് ശ്രുത്വാത്മനൃവധാരയ. 71 ഇത്രയും അറിഞ്ഞുകഴിഞ്ഞ ഒരാൾ ആത്മാവിനെയും അനാത്മാവിനെയും തിരിച്ചറിയേണ്ടതാണ്. ആത്മാനാത്മാക്കളുടെ വിവേകംകൊണ്ടുമാത്രമേ അനാത്മതൃാഗവും ആത്മാനു സന്ധാനവും ചെയ്യാൻ കഴിയൂ. അതിനാൽ ആത്മാനാത്മവിവേ കഞ്ഞെ പറയാം. ശ്രദ്ധവെച്ചുകേൾക്കൂ.

മഇള്ളാസ്ഥിമേദഃ പലരക്തചർമ്മ ത്വഗാഹ്വയൈർ ധാതുഭിരേഭിരന്വിതം

സ്ഥൂലാനി ച സ്ഥൂലശരീരഹേതവഃ മാത്രാസ്തദീയാ വിഷയാ ഭവന്തി ശബ്ദാദയഃ പഞ്ചസുഖായ ഭോക്തുഃ. 74 പറയപ്പെട്ട പഞ്ചഭൂതങ്ങൾ അംശാംശങ്ങളെക്കൊണ്ടന്യോന്യം കൂടിച്ചേരുമ്പോഴാണ് സ്ഥൂലങ്ങളായിത്തീരുന്നത്. സ്ഥൂലഭൂത ങ്ങളുടെ മാത്രകൾകൊണ്ടാണ് ഈ സ്ഥൂലശരീരമുണ്ടായത്.

പരസ്പരാംശൈർ മിളിതാനി ഭൂത്വാ

സൂക്ഷ്മാണി ഭൂതാനി ഭവന്തി താനി. 73 (ആത്മാനാത്മവിവേകത്തെ <mark>ബോധിപ്പിക്കാ</mark>ൻ തുടങ്ങുന്ന ആചാര്യൻ ആദ്യംതന്നെ ശരീരത്രയം പഞ്ചകോശങ്ങൾ എന്നിവയി ിൽകൂടെ അനാത്മാവിനെ ബോധിപ്പിക്കുന്നു. സ്ഥൂലശരീരത്തെയാ ണ് ആദ്യംതന്നെ വിവരിക്കുന്നത്.) മഇളു, അസ്ഥി, മേദസ്സ്, മാംസം, രക്തം, ചർമ്മം, തിക്ക് എന്നീ ധാതുക്കളോടുകൂടിയ തും പാദം, കാൽ, തുട, വക്ഷസ്സ്, കൈ, പൃഷ്ഠഭാഗം, ശിരസ്സ് എന്നീ അംഗങ്ങളോടും ഉപാംഗങ്ങളോടും കൂടിയ താണ് ഈ ശരീരം. ഇതിനെയാണ് സ്ഥൂലശരീരമെന്നു പറയുന്നത്. ഈ ശരീരം എല്ലാവർക്കും എപ്പോഴും ഞാനെന്നും എൻെറതെന്നുമുള്ള അഭിമാനത്തിന്ന് ആസ്പദമാണ്. പഞ്ച ഭൂതങ്ങൾ ആകാശം, വായു, അഗ്നി, ഇലം, ഭൂമി ഇവയാണ്. പിന്നീടന്യോന്യ ഇവയഞ്ചും പ്രകൃത്യാസൂക്ഷ്മങ്ങളാണ്. യോജിപ്പുകൊണ്ടാണ് സ്ഥൂലങ്ങളായിത്തീരുന്നത്.

പാദോരുവക്ഷോഭുഇപൃഷ്ഠമസ്തകൈ -രങ്ഗൈരുപാംഗൈരുപയുക്തമേതത്. 72 അഹം മമേതി പ്രഥിതം ശരീരം മോഹാസ്പദം സ്ഥൂലമിതീര്യതേ ബുധൈ: നഭോനഭസ്വദ്ദഹനാംബുഭൂമയ:

34

പ്രസ്തുത ഭൂതങ്ങളുടെ തന്മാത്രകളെയാണ് വിഷയങ്ങളെന്നു പറയുന്നത്. അവ ശബ്ദം, സ്പർശം, രൂപം, രസം, ഗന്ധം എന്ന അഞ്ചാണ്. ഭോക്താവായ ജീവന്ന് പ്രസ്തുത അഞ്ചു

വിഷയങ്ങളും സുഖകാരണങ്ങളുമാണ്.

യ ഏഷു മൂഢാ വിഷയേഷു ബദ്ധാഃ രാഗോരുപാശേന സുദുർദ്ദമേന ആയാന്തി നിര്യാന്ത്യധഊർദ്ധമുച്ചെഃ സ്വകർമ്മദുതേന ഇവേന നീതാഃ

75 യാവചില മൂഢന്മാരാണോ മുറിക്കാൻ കഴിയാത്ത ബലമേറിയ രാഗമാകുന്ന കയറുകൊണ്ട് തന്നെ പ്രസ്തുത ശബ്ദാദിവിഷയ ങ്ങളോട് ബന്ധിച്ചിരിക്കുന്നത്, അങ്ങനെ യുള്ള അജ്ഞന്മാർ തൻറതന്നെ കർമ്മപരമ്പരയാകുന്ന ദൂതനാൽ നയി ക്കപ്പെട്ടുകൊണ്ട് ഊർദ്ധാധോലോകങ്ങളിലേക്ക് വന്നുംപോയാ മിരിക്കുന്നു. അതായത് കർമ്മപ്രേരണയാൽ പല സ്വരൂപങ്ങലിൽ ഇനിക്കുകയും കാലദേശങ്ങളിൽ പല മരിക്കുകയും ചെയ്യുന്നുവെന്നർത്ഥം. പ്രസ്തുത ഇനന മരണങ്ങൾക്ക് ഹേതു കർമ്മവും കർമ്മത്തിന്ന് ഹേതു വിഷയ ങ്ങളോടുള്ള രാഗവും രാഗത്തിന് ഹേതു അജ്ഞാനവുമാണ് എന്നും ഇതിൽനിന്ന് മനസ്സിലാക്കാം.

ശബ്ദാദിഭിഃ പഞ്ചഭിരേവ പഞ്ച പഞ്ചത്വമാപുഃ സ്വഗുണേനബദ്ധാഃ കുരംങ്ഗമാതംങ്ഗപതംങ്ഗമീന<sub>്</sub>

ഭൃങ്ഗാ നരഃ പഞ്ചഭിരഞ്ചിതഃ കിം ? 76 പറയപ്പെട്ട ശബ്ദാദികളാകുന്ന അഞ്ചുവിഷയങ്ങളിൽ രാഗം കൊണ്ട് ബദ്ധരായ അഞ്ചുവിഷയങ്ങളിൽ ഓരോന്നും തങ്ങളുടെ തന്നെ ഗുണംകൊണ്ട് നശിക്കുന്നതായിക്കാണാം ആ സ്ഥിതിക്ക്

അഞ്ചുവിഷയങ്ങളോടും എപ്പോഴും രാഗത്തോടെ ബന്ധപ്പെട്ടി രിക്കുന്ന മനുഷ്യൻെറ കഥ എത്ര ആപൽക്കരമാണ് ? മാൻ, പാറ്റ, മത്സ്യം, വണ്ട് ഇവയാണ് അഞ്ചുഇീവികൾ. ആന, കൊണ്ട് നശിക്കുന്നു. ശബ്ദം മാൻ സംഗീതം വളരെ ഇഷ്ടമാണ് മാനിന്ന്. അതിനാൽ നായാട്ടുകാർ പാട്ടുപാടി മയക്കി മാനിനെ പിടിക്കാറുണ്ട്. ശബ്ദത്തോടുള്ള രാഗമാണ് മാനിൻെറ നാശത്തിന് ഹേതുവെന്ന് വ്യക്തമാവുന്നുണ്ടല്ലോ. സ്പർശത്തിലുള്ള രാഗംകൊണ്ടാണ് അതുപോലെ ആന ആലിംഗനം നശിക്കുന്നത്. പിടിയാനയെ ചെയ്യാൻ ഓടു മ്പോഴാണ് മിക്കപ്പോഴും ആനകൾ വാരിക്കുഴിയിൽ വീഴുന്നത്. ത്വഗിന്ദ്രിയമാണ് ആനയെ നശിപ്പിക്കുന്നതെന്ന് ബോധിക്കാൻ കത്തുന്ന തീയ്യിനെക്കണ്ട് തിന്നാനുള്ള കഴിയുന്നുണ്ടല്ലോ. സാധനമാണെന്ന് വിചാരിച്ച് അതിൽപോയി വീണിട്ടാണ് പാറ്റ നശിക്കുന്നത്. ദൃഗിന്ദ്രിയമാണ് അതിനെ നശിപ്പിക്കുന്നത്. അതുപോലെ ചൂണ്ടയിലുള്ള ഇരയെ കടിക്കുമ്പോഴാണ് മത്സ്യം ചാവുന്നത്. രസനേന്ദ്രിയമാണ് മത്സ്യത്തെ കൊല്ലുന്നതെന്ന് ബോധിക്കാൻ കഴിയുമല്ലോ. ഫ്ര്രാണേന്ദ്രിയമാണ് വണ്ടിനെ നശിപ്പിക്കുന്നത്. സുഗന്ധമുള്ള കൈതയിലും മറ്റും പോയി വീഴുമ്പോൾ അതിൻെറ മുള്ളിൽ കുത്തി കോർക്കപ്പെട്ടാണ് വണ്ട് നശിക്കുന്നത്. ഇതിൽനിന്ന് ഓരോ ഇന്ദ്രിയത്തിൻെറ വിഷയത്തിലുള്ള **ഇീ**വിയെ രാഗമാണ് ഓരോ നശിപ്പിക്കുന്നതെന്ന് മനസ്സിലാവുന്നുണ്ടല്ലോ. ആ സ്ഥിതിക്ക് പഞ്ചേന്ദ്രിയ വിഷയങ്ങളിലും എപ്പോഴും രാഗമുള്ള മനുഷ്യൺറ കഥ പറയേണ്ടതില്ലല്ലോ.

ദോഷേണ തീവ്രോ വിഷയഃ കൃഷ്ണസർപ്പവിഷാദപി വിഷം നിഹന്തി ഭോക്താരം ദ്രഷ്ടാരം ചക്ഷുഷാപൃയം 77

വിഷയം, ദോഷംകൊണ്ടു നോക്കുകയാണെങ്കിൽ കൃഷ്ണ സർപ്പത്തിൻെറ വിഷത്തേക്കാൾ കഠിനമാണെന്നു പറയണം. എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ വിഷം അതിനെ കഴിച്ചവരെ മാത്രമേ കൊല്ലുന്നുള്ളു. വിഷയം തന്നെ നോക്കുന്നവരെപ്പോലും നശിപ്പിക്കുന്നു.

വിഷയാശാമഹാപാശാദ്യോ വിമുക്തഃ സുദുസ്ത്യഇാത് സ ഏവ കല്പതേ മുക്തൈനാന്യഃ ഷട്ശാസ്ത്രവേദ്യപി. 78

വിഷയങ്ങളിലുള്ള ആഗ്രഹമാകുന്ന മഹാപാശമാണ് ഇീവനെ സംസാരസമുദ്രത്തിൽ ശരീരാദി ഉപാധികളോടു ചേർത്ത് ബന്ധിച്ചിടുന്നത്. അകറ്റാൻ വിഷമമുള്ള വിഷയാഗ്രഹമാകുന്ന കെട്ടിൽനിന്ന് രക്ഷപ്പെട്ടവരാണ് മോക്ഷത്തിന് ശരിക്കും അർഹതയുള്ളവരായിത്തീരുന്നത്. അല്ലാതെ ഷട്ശാസ്ത്രങ്ങ ളെയും പഠിച്ച വിദ്വാൻപോലും മോക്ഷത്തിന്നധികാരിയാണെന്ന് പറഞ്ഞുകൂടാ. വിഷയസംഗമുള്ള വിദ്വാന്മാർപോലും മോക്ഷ ത്തിന്നധികാരികളാകുന്നില്ല.

ആപാതവൈരാഗ്യവതോ മുമുക്ഷൂൻ ഭവാബ്ധിപാരം പ്രതിയാതുമുദ്യതാൻ ആശാഗ്രഹോ മഇജയതേ f ന്തരാളേ നിഗൃഹൃകണ്ഠേ വിനിവർത്ത്യ വേഗാത്. 79 സംസാരസമുദ്രത്തിൻെറ മറുകരയിലേക്ക് പോകുന്നവർ വേണ്ടത്ര വൈരാഗ്യമില്ലാത്തവരാണെങ്കിൽ വിഷയാഗ്രഹമാകുന്ന മുതല അവരെ മദ്ധ്യത്തിൽവെച്ച് മുക്കിക്കൊല്ലുകതന്നെ ചെയ്യും. അതിനാൽ സംസാരവിഷയങ്ങളിലുള്ള തീവ്രവൈരാഗ്യമാണ് ഒരാളെ മുക്തിക്ക് അധികാരിയാക്കിത്തീർക്കുന്നത്.

വിഷയാശാഗ്രഹോ യേന സുവിരക്ത്യസിനാ ഹതഃ സഗച്ഛതി ഭവാംഭോധേഃ പാരം പ്രത്യൂഹവർഇളുിതഃ

80

തീവ്രവൈരാഗ്യമാകുന്ന മൂർച്ചയുള്ള വാളുകൊണ്ട് ആർക്കാണോ വിഷയാശയെന്നുപേരുള്ള മുതലയെ വെട്ടിക്കൊല്ലാൻ കഴിയുന്നത് അങ്ങനെയുള്ള ആൾക്കാണ് പ്രതിബന്ധമില്ലാതെ സംസാരസമുദ്രത്തിൻെറ മറുകരയിലേക്ക് പോകാൻ സാധിക്കുന്നത്.

വിഷമവിഷയമാർഗ്ഗൈർഗ്ഗച്ഛതോfനച്ഛബുദ്ധേഃ

പ്രതിപദമഭിയാതോ മൃത്യൂരപ്യേഷ വിദ്ധി ഹിതസുജനഗുരൂക്ത്യാ ഗച്ഛതഃ സ്വസ്യയുക്ത്യാ

പ്രഭവതി ഫലസിദ്ധിം സത്യമിത്യേവ വിദ്ധി. 81 വേണ്ടത്ര മനശുദ്ധി ഇല്ലാത്തതിനാൽ വിഷയമാർഗ്ഗത്തിൽ കൂടെ സഞ്ചരിക്കുന്ന ഒരാളെ മരണമാണ് എപ്പോഴും പിൻ തുടർന്നുകൊണ്ടിരിക്കുന്നത്. മഹാത്മാവായ ആചാര്യൻെറയും സഇജനങ്ങളുടെയും ഉപദേശങ്ങളെകേട്ടും സ്വന്തം യുക്തി കൊണ്ട് മോക്ഷമാർഗ്ഗത്തെ ശരിയാംവണ്ണം അറിഞ്ഞും തീവ്രവൈരാഗ്യത്തോടുകൂടി ലക്ഷ്യത്തിലേക്ക് നീങ്ങുന്നൊരാ ൾക്കുമാത്രം ഫലസിദ്ധി ഉണ്ടായിത്തീരും. ഇതാണ് പരമാർത്ഥം

മോക്ഷസ്യ കാങ്ക്ഷാ യദി വൈ തവാസ്തി തൃളാതിദൂരാദ്വിഷയാൻ വിഷം യഥാ

പീയൂഷവത്തോഷദയാക്ഷമാർഇഇവ\_

പ്രശാന്തിദാന്തീർ ഭഇ നിതൃമാദരാത്. 82 മോക്ഷപ്രാപ്തിക്ക് ഇച്ഛയുണ്ടെങ്കിൽ ആദൃംതന്നെ സംസാരവിഷയങ്ങളെയെല്ലാം വിഷത്തെയെന്നപോലെ ദൂരത്തകറ്റണം. കൂടാതെ സന്തോഷം, ദയ, ആർഇഇവം, ശാന്തി,

ദാന്തി (ദമം) എന്നീ ഗുണങ്ങളെ അമൃതത്തെയെന്നപോലെ സേവിക്കുകയും വേണം.

അനുക്ഷണം യത് പരിഹൃത്യ കൃത്യ\_ മനാദ്യവിദ്യാകൃതബന്ധമോക്ഷണം ദേഹഃ പരാർത്ഥോƒയമമുഷ്യ പോഷണേ

യം സഇജതേ സ സ്വമനേന ഹന്തി. 83 ഒരു മനുഷ്യന് തൺറ ജീവിതത്തിൽ സാധിക്കാനുള്ള ഒഴിക്കാൻപാടില്ലാത്ത കൃത്യം അവിദ്യാബന്ധത്തിൽനിന്നുള്ള മോക്ഷമാണ്. അതിനാൽ എപ്പോഴും അതിനുവേണ്ടി പരിശ്രമിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കേണ്ടതാണ്. ശരീരം മരിക്കാൻ പോകുന്നതാണ്. അതിനെ നിലനിർത്താനുള്ള പരിശ്രമം പരിഹാസ്യമാണ്. പ്രാരബ്ധകർമ്മങ്ങളെക്കൊണ്ടു ശരീരം നിലനിന്നുകൊള്ളും അതിനാൽ അവിദ്യാബന്ധനിവൃത്തിക്കാണ് ഒരാൾ എപ്പോഴും പ്രവർത്തിക്കേണ്ടതെന്ന് താല്പര്യം.

ശരീരപോഷണാർത്ഥീ സൻ

യ ആത്മാനം ദിദൃക്ഷതി

ഗ്രാഹാം ദാരുധിയാ ധൃത്വാ

സ നദീം തർത്തുമിച്ചതി.

84

ശരീരത്തെ സംരക്ഷിച്ചുകൊണ്ടും ശരീരസുഖങ്ങളെ അനുഭവിച്ചുകൊണ്ടും തികഞ്ഞമൂഢനായി ആരാണോ ആത്മസാക്ഷാത്കാരത്തിനുവേണ്ടി പ്രയത്നിക്കുന്നത് അങ്ങനെ യുള്ള ആൾ മുതലയെ പൊങ്ങുതടിയാണെന്ന് വിചാരിച്ച് പുഴകടക്കാൻ ശ്രമിക്കുന്നതുപോലെയാണ്. അത് മദ്ധ്യത്തിൽ വെച്ച് അവനെ കൊല്ലുകതന്നെ ചെയ്യും.

മോഹ ഏവ മഹാമൃത്യുർ മുമുക്ഷോർവ്വപുരാദിഷു മോഹോ വിനിർഇളുിതോ യേന സമുക്തിപദമർഹതി. 85 ശരീരാദികളാകുന്ന അവിദ്യാകാര്യങ്ങളിൽ നിലനിന്നു കൊണ്ടിരിക്കുന്ന ഞാനെന്നും എൻേറതെന്നുമുള്ള അഭിമാനം തന്നെയാണ് മഹാമൃത്യു. ഈ അഭിമാനമാകുന്ന മൃത്യുവിനെ നിശ്ശേഷം ജയിച്ച ഒരാളാണ് മോക്ഷപദത്തിന് അർഹനാ യിത്തീരുന്നത്.

മോഹം ഇഹി മഹാമൃത്യും ദേഹദാരസുതാദിഷു യം ഇിത്വാ മുനയോ യാന്തി തദ്വിഷ്ണോം പരമം പദം.

ശരീരം, ഭാര്യ, മക്കൾ, ഗൃഹം, കുടുംബം, സ്വത്ത് മുതലായ വയിലുള്ള ഞാനെന്നും എൻേറതെന്നുമുള്ള അഭിമാനമാകുന്ന മൃത്യുവിനെ ഇയിക്കലാണ് ആദ്യംതന്നെ സാധിക്കേണ്ടിയി രിക്കുന്നത്. അവയെ ഇയിക്കാതെ ആരും മുക്തനാവാൻ പോകുന്നില്ല. മുനികൾ ഈ മൃത്യുവിനെ ഇയിച്ചാണ് മോക്ഷസ്വരൂപമായ വിഷ്ണുപദത്തെ പ്രാപിക്കുന്നത്.

86

ത്വങ്മാംസരുധിരസ്നായുമേദോമഇളാസ്ഥിസങ്കുലം പൂർണ്ണം മൃത്രപുരീഷാഭ്യാം സ്ഥൂലം നിന്ദ്യമിദം വപുഃ 87

ഇത്രയും പൊതുവേയുള്ള കാര്യങ്ങൾ പറഞ്ഞശേഷം ആചാര്യൻ തത്തോൽബോധനത്തിനുവേണ്ടി ആദ്യംതന്നെ സ്ഥൂലശരീരത്തെ നിരൂപിക്കാൻ തുടങ്ങുന്നു. ത്വക്ക്, മാംസം, രക്തം, സ്നായു, മേദസ്, മഇജ, അസ്ഥി ഇവകളുടെ സം യോജനവും മലമൂത്രങ്ങളാകുന്ന മലിനവസ്തുക്കളാൽ നിറയ പ്പെട്ടതുമാണ് നിന്ദ്യമായിരിക്കുന്ന ഈ സ്ഥൂലശരീരം.

പഞ്ചീകൃതേഭ്യോ ഭൂതേഭ്യഃ സ്ഥൂലേഭ്യഃ പൂർവ്വകർമ്മണാ സമുത്പന്നമിദം സ്ഥൂലം ഭോഗായതനമാത്മനഃ

അവസ്ഥാ ഇാഗരസ്തസ്യ സ്ഥൂലാർത്ഥാനുഭവോ യതഃ 88

അന്യോന്യം കൂട്ടി യോജിപ്പിച്ച് പഞ്ചീകരിക്കപ്പെട്ട പഞ്ചമഹാഭൂതങ്ങളുടെ മാത്രകളാൽ ജന്മാന്തരകർമ്മ പ്രചോദനംകൊണ്ട് രൂപംകൊണ്ടതും ജീവന് സ്ഥൂലങ്ങളായ ശബ്ദാദിവിഷയഭോഗങ്ങളെ അനുഭവിക്കാനുള്ള ഉപകരണ വുമാണ് ഈ സ്ഥൂലശരീരം സ്ഥൂലവിഷയങ്ങളുടെ പ്രകാശനവും അനുഭവവുമുള്ള ജാഗ്രദാവസ്ഥ ഇതിൻെറ പ്രകാശനദശ യുമാകുന്നു.

ബാഹ്യേന്ദ്രിയൈഃ സ്ഥൂലപദാർത്ഥസേവാം സ്രക്ചന്ദനസ്ത്യാദി വിചിത്രരൂപാം കരോതി ജീവഃ സ്വയമേതദാത്മനാ

തസ്മാത് പ്രശസ്തിർ വപുഷോ f സ്യ ജാഗരേ. 89 ജീവൻ, മാല, ചന്ദനം, സ്ത്രീ തുടങ്ങിയ വിശിഷ്ട വിഷയങ്ങളേയും മറ്റു സ്ഥൂലപദാർത്ഥങ്ങളേയും അനുഭ വിക്കുന്നത് ഈ സ്ഥൂലശരീരംകൊണ്ടും സ്ഥൂലേന്ദ്രിയങ്ങൾ കൊണ്ടുമാണ്. അതിനാൽ സ്ഥൂലപദാർത്ഥങ്ങൾക്ക് പ്രകാശ നമുള്ള ജാഗ്രദവസ്ഥയിലാണ് ഈ സ്ഥൂലശരീരവും പ്രശസ്തമായിട്ടിരിക്കുന്നത്.

സർവോfപി ബാഹൃസംസാരഃ പുരുഷസ്യ യദാശ്രയഃ

വിദ്ധി ദേഹമിതം സ്ഥൂലം ഗൃഹവദ് ഗൃഹമേധിനഃ 90 ജീവൻറ ബാഹൃസംസാരാനുഭവങ്ങളെല്ലാം ഈ സ്ഥൂല ശരീരത്തെ ആശ്രയിച്ചാണിരിക്കുന്നത്. അതിനാലൊരു ഗൃഹനാഥന് ഗൃഹമെന്നപോലെയാണ് ജീവന് സ്ഥൂലശരീരം. ഗൃഹനാഥന് ഗൃഹമില്ലാതെ ഒന്നും പ്രവർത്തിക്കാനോ അനുഭവിക്കാനോ കഴിയില്ലല്ലോ. അതുപോലെ ജീവനും സ്ഥൂലശരീരമില്ലാതെ കർമ്മം ചെയ്യാനോ കർമ്മഫലങ്ങളെ അനുഭവിക്കാനോ കഴിയില്ല. അതിനാൽ ഭോഗാനുഭവങ്ങളുടെ

മുഖ്യ ഉപകരണമാണ് സ്ഥൂലശരീരം.

സ്ഥൂലസ്യ സംഭവളുരാമരണാനി ധർമ്മാഃ സ്ഥൗല്യാദയോ ബഹുവിധാഃ ശിശുതാദ്യവസ്ഥാഃ വർണ്ണാശ്രമാദി നിയമാഃ ബഹുധാമയാഃ സ്യുഃ

പൂജാവമാനബഹുമാനമുഖാ വിശേഷാ: 91 ജന്മാദിഷഡ്ഭാവങ്ങൾ, അതായത് ഉണ്ടാവുക, നിലനിൽക്കുക, ക്ഷയിക്കുക, വർദ്ധിക്കുക, മാറുക, നശിക്കുക ഇവയും ബാല്യ\_കൗമാര\_യൗവ്വന\_വാർദ്ധക്യാദി ദശകളും രോഗാരോഗ്യങ്ങളും, ജനനമരണങ്ങളും, വർണ്ണാശ്രമാദിനിയ മങ്ങളും, പൂജാവിധാനങ്ങളും ഈ സ്ഥൂലശരീരത്തിൻെറ ധർമ്മങ്ങളാകുന്നു.

ബുദ്ധീന്ദ്രിയാണി ശ്രവണം ത്വഗക്ഷി ഫ്രോണം ച ജിഹാാ വിഷയാവബോധനാത് വാക് പാണി പാദാ ഗുദമപ്യുപസ്ഥഃ

കർമ്മേന്ദ്രിയാണി പ്രവണേന കർമ്മസു. 92 കണ്ണ്, മൂക്ക്, ചെവി, നാവ്, ത്വക്ക് ഇവയഞ്ചും രൂപം, ഗന്ധം, ശബ്ദം, രസം, സ്പർശം എന്ന അഞ്ചു വിഷയ ങ്ങളെയും ഗ്രഹിക്കുന്നതിനാൽ ഇവയഞ്ചും ഇഞാനപഞ്ചേന്ദ്രിയ ങ്ങളാകുന്നു. വാക്ക്, പാദം, പാണി, പായു, ഉപസ്ഥം ഇവയ ഞ്ചും കർമ്മങ്ങളിൽ പ്രവണങ്ങളാണ് എന്നതുകൊണ്ടു കർമ്മപഞ്ചേന്ദ്രിയങ്ങളുമാകുന്നു.

നിഗദൃതേ∱ന്തഃകരണം മനോധീ₋ രഹംകൃതിശ്ചിത്തമിതി സിവൃത്തിഭിഃ മനസ്തു സങ്കല്പവികല്പനാദിഭിർ ബുദ്ധിഃ പദാർത്ഥാധൃവസായധർമ്മതഃ അത്രാഭിമാനാദഹമിതൃഹംകൃതിഃ

സ്വാർത്ഥാനുസന്ധാനഗുണേന ചിത്തം. 93 മനസ്സ്, ചിത്തം, ബുദ്ധി, അഹങ്കാരം എന്നീ നാലു വൃത്തികളും ചേർന്ന അന്തരിന്ദ്രിയത്തെയാണ് അന്തഃകരണ മെന്നുപറയുന്നത് സങ്കല്പവികല്പാദി വൃത്തികളാണ് മനസ്സെന്നും പദാർത്ഥങ്ങളെ ഇന്നതെന്നും തീർച്ചപ്പെടുത്തുന്ന ബോധത്തെ യാണ് ബുദ്ധിയെന്നും പറയുന്നത്. അഭിമാനത്തെ അഹങ്കാരമെന്നും സ്വസ്വരൂപാനു സന്ധാനത്തെ ചിത്തമെന്നും പറയുന്നു.

പ്രാണപാനവ്യാനോദാനസമാനാ ഭവത്യസൌ പ്രാണഃ സ്വയമേവവൃത്തിഭേദാദ്വികൃതിഭേദാത്സ്വർണ്ണസലിലാദിവത്. 94

പ്രാണൻ ഒന്നാണെങ്കിലും വൃത്തിഭേദംകൊണ്ട് അഞ്ചായി പറയപ്പെട്ടുവരുന്നു. പ്രാണൻ, അപാനൻ, വ്യാനൻ, ഉദാനൻ, സമാധൻ എന്നിങ്ങനെ പുറമേയുള്ളതിനെയകത്തേക്ക് വലിച്ചെടുക്കുന്നത് പ്രാണവൃത്തിയും അകത്തുള്ളതിനെ പുറത്തുതള്ളുന്നത് അപാനവൃത്തിയും അകത്തേക്കെടുക്കു നന്തിനെ സമീകരിക്കുന്നത് സമാനവൃത്തിയും സമീകരിക്കപ്പെട്ട വസ്തുവിനെ ശരീരത്തിൽ എല്ലായിടത്തും വ്യാപിപ്പിക്കുന്നത് വ്യാനവൃത്തിയും ഇീവനെ അങ്ങിങ്ങു കൊണ്ടുപോകുന്നത് ഉദാനവൃത്തിയുമാണ്.

വാഗാദി പഞ്ച ശ്രവണാദി പഞ്ച പ്രാണാദി പഞ്ചാഭ്രമുഖാനി പഞ്ച ബുദ്ധ്യാദ്യവിദ്യാപി ച കാമകർമ്മണീ പുരൃഷ്ടകം സൂക്ഷ്മശരീരമാഹുഃ 95 വാഗാദി കർമ്മേന്ദ്രിയങ്ങൾ അഞ്ചും, ശ്രവണാദി ജ്ഞാനേ ന്ദ്രിയങ്ങൾ അഞ്ചും, പ്രാണാദി പ്രാണങ്ങൾ അഞ്ചും, ആകാശാദി പഞ്ചഭൂതങ്ങൾ അഞ്ചും, ബുദ്ധ്യാദി

അന്തഃകരണങ്ങൾ നാലും, അവിദ്യാ, കാമം, കർമ്മം എന്നീ എട്ടുവിഭാഗങ്ങളിലടങ്ങിയ 27 ഫ്വടകങ്ങളെ പുരൃഷ്ടകമെന്നു പറയുന്നു. ഈ പുരൃഷ്ടകം തന്നെയാണ് ജീവൻെറ സൂക്ഷ്മശരീരം.

ഇദം ശരീരം ശൃണു സൂക്ഷ്മസംജ്ഞിതം ലിംഗം ത്വപഞ്ചീകൃതഭൂതസംഭവം സവാസനം കർമ്മഫലാനുഭാവകം സ്വാജ്ഞാനതോƒനാദിരൂപാധിരാത്മനഃ 96

ഈ സൂക്ഷ്മശരീരത്തെത്തന്നെ ലിംഗശരീരമെന്നും പറയും. പഞ്ചീകരിക്കപ്പെടാതെ സൂക്ഷ്മഭൂതങ്ങളുടെ മാത്രകൾകൊണ്ടാണ് ഇത് രൂപപ്പെട്ടത്. കർമ്മവാസനകളും ഫലാനുഭവങ്ങളും ഈ സൂക്ഷ്മശരീരത്തിൽ അടിഞ്ഞു കൂടിയിരിക്കുന്നു. അജ്ഞാന ഹേതുവായിട്ട് ഇീവനുകിട്ടിയ അനാദിയായ ഉപാധിയാണ് സൂക്ഷ്മശരീരം. ഒരേ സൂക്ഷ്മശരീരത്തിലിരുന്നുകൊണ്ടു തന്നെയാണ് ഇീവൻ അനേക സ്ഥൂലശരീരങ്ങളിൽ ഇനിക്കുക യും മരിക്കുകയും ചെയ്യുന്നത്.

സ്വപ്നോ ഭവത്യസ്യ വിഭക്ത്യവസ്ഥാ സ്ഥമാത്രശേഷണ വിഭാതി യത്ര. 97

സ്വപ്നേ തു ബുദ്ധിഃ സ്വയമേവ ജാഗ്രത് \_ കലീനനാനാവിധവാസനാഭിഃ കർത്രാദിഭാവം പ്രതിപദ്യ രാജതേ യത്ര സ്വയം ജ്യോതിരയം പരാത്മാ. 98

ധിമാത്രകോപാധിരശേഷസാക്ഷീ ന ലിപൃതേ തത്കൃതകർമ്മലേശൈഃ

യസ്മാദസങ്ഗസ്തത ഏവകർമ്മഭിർ-

ന്നലിപൃതേ കിഞ്ചിദുപാധിനാ കൃതൈഃ 99 ഈ സൂക്ഷ്മശരീരം പ്രത്യേകമായി പ്രകാശിക്കുന്ന അവസ്ഥ യാണ് സിപ്പം. സിപ്പാവസ്ഥയിൽ സ്ഥൂലകാരണ ശരീരങ്ങളുടെ യാതൊരു സ്ഫുരണവുമില്ലാതെ സൂക്ഷ്മശരീരം മാത്രം വൃക്തമായി പ്രകാശിക്കുന്നു.

സ്വപ്പാവസ്ഥയിൽ ബുദ്ധി ഇാഗ്രദവസ്ഥയിൽ സമ്പാദിച്ചതായ വാസനകൾകൊണ്ട് പ്രകാശിക്കുന്നു. ബുദ്ധി മാത്രോപാതി ഗതനായ ആത്മാവ് ബുദ്ധിയുടെ വൃത്തികളെ സാക്ഷിരൂപേണ അറിയുന്നുണ്ടെങ്കിലും ബുദ്ധിവൃത്തികളോട് അല്പംപോലും ബന്ധപ്പെടാതെയിരിക്കുന്നു.

സർവ്വവ്യാപൃതികരണം ലിങ്ഗമിദം സ്യാച്ചിദാത്മനഃ പുംസഃ വാസ്യാദികമിവ തക്ഷ്ണ<sub>--</sub>

സ്തേനൈവാത്മാ ഭവത്യസങ്ഗോƒയം. 100 പ്രതൃഗാത്മാവാകുന്ന പരമേശ്വരന് എല്ലാ സംസാരവ്യവഹാ രങ്ങൾക്കുമുള്ള ഉപകരണമാകുന്നു ഈ സൂക്ഷ്മശരീരമെങ്കിലും അത് ആശാരിക്ക് ഉളി മുതലായ ഉപകരണങ്ങൾപോലെ മാത്രമേ പരമാത്മാവിന് ഉപയോഗിക്കുന്നുള്ളു എന്നുള്ളതിനാൽ എന്തെല്ലാം വ്യവഹാരങ്ങൾ നടന്നാലും ആത്മാവ് അവയിലൊന്നും ബന്ധപ്പെടാതെ നിസ്സംഗനായിത്തന്നെ ഇരിക്കുന്നു.

അന്ധത്വമന്ദത്വപടുത്വധർമ്മാഃ സൗഗുണ്യവൈഗുണ്യവശാദ്ധി ചക്ഷുഷഃ ബാധിര്യമുകത്വമുഖാസ്തഥൈവ ശ്രോത്രാദി ധർമ്മാ ന തു വേത്തുരാത്മനഃ

digitized by www.sreyas.in

101

അന്ധത്വം, മന്ദാന്ധത്വം, നല്ലവണ്ണം കാഴ്ചയുണ്ടാവുക തുടങ്ങിയ ധർമ്മങ്ങൾ കണ്ണിൻെറ ഗുണദോഷങ്ങൾ ക്നുസരിച്ചിരിക്കുന്നു. അവ കണ്ണിൻെറ ധർമ്മങ്ങളാകയാൽ കണ്ണിനെമാത്രം ബാധിക്കുന്നതും ആത്മാവിനെ ബാധിക്കാത്തതു ഇതുപോലെ ചെവി കേൾക്കായ്ക, സംസാരിക്കാൻ മാകുന്നു. കഴിയായ്ക എന്നിവയും അതാതുകരണങ്ങളുടെ ധർമ്മ ങ്ങളാകയാൽ ആത്മാവിന് ബാധകമല്ല. ആത്മാവ് എപ്പോഴും ഒന്നിനോടും ബന്ധപ്പെടാതെ പരമനിസ്സംഗനായിത്തന്നെ യിരിക്കുന്നു.

ഉച്ഛാസനിഃ ശ്വാസവിളുംഭണക്ഷുത് പ പ്രസ്യന്ദനാദ്യുത് ക്രമണാദികാഃ ക്രിയാഃ പ്രാണാദികർമ്മാണി വദന്തി തജ്ജ്ഞാഃ

പ്രാണസ്യ ധർമ്മാവശനാപിപാസേ. 102 താഴോട്ടും മേലോട്ടും ശ്വാസം വിടുക, കോട്ടുവായിടുക, തുമ്മുക, വിയർക്കുക, തികട്ടുക എന്നിവയെല്ലാം പ്രാണൻറ ധർമ്മങ്ങളാണ്. ഇവയോടും ആത്മാവിന് സംബന്ധമില്ല. വിശപ്പ്, ദാഹം എന്നിവയുംകൂടി പ്രാണൻെറ ധർമ്മങ്ങളാകുന്നു.

അന്തഃകരണമേതേഷു ചക്ഷുരാദിഷു വർഷ്മണി അഹമിത്യഭിമാനേന തിഷ്ഠത്യാഭാസതേജസാ. 103 ബുദ്ധിയിലുള്ള പ്രതൃഗാത്മാ പ്രതിഫലനത്തെയാണ് ആഭാസതേജസ്സെന്നു പറയുന്നത്. അന്തഃകരണത്തോടുകൂടി ആഭാസതേജസ്സിനെയാണ് **ഇീ**വൻ ചേർന്ന ഈ എന്നു പറയുന്നത്. ഇീവ അന്തഃകരണം സ്വഭാവേന ഇഡമാണ്. സാന്നിദ്ധ്യം കൊണ്ടാണ് അത് സചേതനമായിത്തീരുന്നത്. പ്രസ്തുത സചേതനമായ അന്തഃകരണംതന്നെ ഇീവസ്വരൂപേണ 'ഞാൻ', 'എൻെറ' ചക്ഷുരാദികരണങ്ങളിൽ എന്ന് അഭിമാനിക്കാനിടവരുന്നത്.

അഹങ്കാരം സ വിള്ളേഞയം കർത്താ ഭോക്താഭിമാനൃയം സത്ഥദിഗുണയോഗേന ചാവസ്ഥാതയമശ്നുതേ. 104 <mark>ജീ</mark>വസാന്നിദ്ധ്യത്തിൽ സചേതനമായ അഹങ്കാരമാണെ ഭോക്താവും ആയിട്ടിരിക്കുന്നത്. ല്ലാറ്റിൻെറയും കർത്താവും ഇതേ അഹങ്കാരം തന്നെയാണ് സത്വാദി ഗുണങ്ങളുടെ സങ്കോച വികാസങ്ങൾ വഴിക്ക് ളാഗ്രദാദി അവസ്ഥകളെയും അനുഭവിക്കുന്നത്. സത്വഗുണത്തിൻെറ വികാസത്തിൽ ഇാഗ്രദ വസ്ഥയും സത്വം ക്ഷയിച്ച് രജോഗുണം വികസിക്കുമ്പോൾ സത്വരജസ്സുകൾ ക്ഷയിച്ച് തമസ്സ് സ്വപ്നാവസ്ഥയും വികസിക്കുമ്പോൾ സുഷുപ്ത്യവസ്ഥയും പ്രകാശിക്കുന്നു.

വിഷയാണാമാനുകൂല്യേ സുഖീ ദുഃഖീ വിപര്യയേ സുഖം ദുഃഖം ച തദ്ധർമ്മഃ സദാനന്ദസ്യ നാത്മനഃ 105 വിഷയങ്ങൾ സുലഭമായി വന്നുചേർന്നുകൊണ്ടിരിക്കുമ്പോൾ ഒരാൾ സുഖിയായും അഭീഷ്ടങ്ങളായിരിക്കുന്ന വിഷയങ്ങളുടെ അഭാവത്തിൽ ദുഃഖിയായിരിക്കുന്നതും കാണാറുണ്ട്. ഇതിൽ നിന്ന് സുഖദുഃഖങ്ങൾ വിഷയാഭിമുഖമായ അന്തഃകരണത്തിൻെറ ധർമ്മമാണെന്നും നിത്യാനന്ദസ്വരൂപനായ ആത്മാവിൻെറതല്ലെന്നും സ്പഷ്ടമാവുന്നു. അതിനാൽ ആനന്ദാനുഭവത്തിന്നു വേണ്ടി യുള്ള വിഷയാന്വേഷണം അസ്ഥാനത്താണെന്നും ആത്മാ നന്ദമാണ് നിത്യസത്യമായിട്ടിരിക്കുന്നതെന്നും സ്പഷ്ടമാവുന്നു.

ആത്മാർത്ഥതേന ഹിപ്രേയാൻ വിഷയോ ന സ്വതഃപ്രിയ സ്വത ഏവ ഹി സർവ്വേഷാമാത്മാ പ്രിയതമോ യതഃ തത ആത്മാ സദാനന്ദോ നാസ്യ ദുഃഖം കദാചന. 106 നിത്യാനന്ദസ്വരൂപമായിരിക്കുന്ന ആത്മാവിനുവേണ്ടിയാണ് പ്രിയപ്പെടുന്നത് എന്നതുകൊണ്ടാണ് വിഷയമൊരാൾക്ക് പ്രിയ മായിട്ടിരിക്കുന്നത്. അല്ലാതെ സ്വഭാവേന ഏതൊരു വിഷയ

വും ആർക്കും പ്രിയസ്വരൂപമല്ല. ആത്മാവ് മാത്രമാണ് എപ്പോഴും എല്ലാവർക്കും പരമപ്രിയമായിട്ടിരിക്കുന്നത്. എപ്പോഴും പരമാ നന്ദമാണ് ആത്മാവിൻറ ലക്ഷണമെന്നതിനാൽ സദാനന്ദ സ്വരൂപനായ ആത്മാവിൽ ദുംഖത്തിൻെറ സ്പർശമുണ്ടാവാനും വയ്യ.

യത് സുഷുപ്തെ നിർവിഷയ ആത്മാനന്ദോfനുഭൂയതേ ശ്രുതിം പ്രത്യക്ഷമൈതിഹ്യമനുമാനം ച ഇാഗ്രതി. 107 യാതൊരു വിഷയത്തിൻെറ സ്ഫുരണവുമില്ലാത്ത സുഷുപ്തി യിൽ ഒരാൾ സുഖത്തെ അനുഭവിക്കുന്നുണ്ട്. ഉണർന്നശേഷം ഞാൻ സുഖമായി ഉറങ്ങി എന്നാണ് എല്ലാവരും പറയാറ്. വിഷയസ്ഫുരണവുമില്ലാത്തിടത്ത് യാതൊറു സുഖം അനുഭവപ്പെടണമെങ്കിൽ അത് ആത്മാനന്ദമാകാതെ മറ്റൊ അതിനാൽ ഇാഗ്രദവസ്ഥയിൽ ന്നാവാൻ വയ്യ. സുഷുപ്പി അനുഭവത്തെ ഓർക്കുന്ന ഒരാൾക്ക് ശ്രുതി, പ്രത്യക്ഷം, ഐതിഹ്യം, അനുമാനം എന്നീ നാലു പ്രമാണങ്ങളിൽ കൂടെ യും ആത്മാവ് ആനന്ദസ്വരൂപമാണെന്ന് ബോധിക്കാൻ കഴിയും

അവൃക്തനാമ്നീ പരമേശ ശക്തി<sub>–</sub> രനാദൃവിദ്യാ ത്രിഗുണാത്മികാ പരാ കാര്യാനുമേയാ സുധിഭയെവ മായ യയാ ഇഗത്സർവ്വമിദം പ്രസൂയതേ.

സുഷുപ്തിയിലെ അന്ധകാരസ്വരൂപമായ ദൃശ്യത്തെയാണ് അവിദ്യയെന്നു പറയുന്നത്. ഈ അവിദ്യ സത്വരജസ്തമസ്സു കളാകുന്ന മൂന്ന് ഗുണങ്ങളോടു കൂടിയതും ഈശ്വരൻെറ പരാശക്തിയുമാണ്. ഇതിനെയാണ് മായയെന്നും അവ്യക്ത മെന്നും അനാദിയെന്നും മറ്റുപല പേരുകളും പറയുന്നത്. സ്ഥൂലസൂക്ഷ്മസ്വരൂപങ്ങളായ വിശ്വങ്ങളെല്ലാം ഈ മായാശ

108

ക്തിയിൽ നിന്നാണുണ്ടാവുന്നത്. ഫ്വടംകൊണ്ട് അതിൻെറ കാരണമായ മണ്ണിനെ അറിയാൻ കഴിയുന്നതു പോലെ മായ യുടെ കാര്യങ്ങളായ ഇഗദ് വസ്തുക്കളെക്കൊണ്ട് കാരണമായ മായാശക്തിയേയും അറിയാൻ കഴിയും.

സന്നാപ്യസന്നാപ്യുഭയാത്മികാ നോ ഭിന്നാപ്യഭിന്നാപ്യുഭയാത്മികാ നോ സാങ്ഗാപ്യനങ്ഗാപ്യുഭയാത്മികാ നോ മഹാത്ഭുതാനിർവചനീയ രൂപാ.

പ്രസ്തുത മായാശക്തി അജ്ഞാനാവസ്ഥയിൽ സത്യമാ അസത്യമായും അനുഭവപ്പെടു യും ജ്ഞാനാവസ്ഥയിൽ ന്നതിനാൽ സത്യമെന്നോ അസത്യമെന്നോ അതിനെ രണ്ടുംകൂടിയതെന്നോ പറയാൻ വയ്യ. അതുപോലെ ബ്രഹ്മത്തോടു ചേർന്നു നിൽക്കുന്നതെന്നോ വിട്ടുനിൽക്കുന്ന രണ്ടുംകൂടി ചേർന്നതെന്നോ പറയാൻ തെന്നോ വയ്യ. അവയവങ്ങളുള്ളതെന്നോ ഇല്ലാത്തതെന്നോ അങ്ങനെതന്നെ രണ്ടുംകൂടി ചേർന്നതെന്നോ പറയാൻ വയ്യ. ചുരുക്കിപ്പറഞ്ഞാൽ അറിവിന് പിടികിട്ടാത്ത അത്ഭുതസ്വരൂപിണിയും നിർവ്വചിക്കാൻ കഴിയാത്തതുമായ ഒരു വസ്തുവാണ് മായയെന്നേ പറയാൻ കഴിയു.

109

ശുദ്ധാദ്വയബ്രഹ്മവിബോധനാശ്യാ സർപ്പഭ്രമോ രഇളുവിവേകതോ യഥാ രജസ്തമഃ സത്വമിതി പ്രസിദ്ധാ ഗുണാസ്തദീയാഃ പ്രതിഥൈഃ സ്വകാരൈ്യെഃ 110 അങ്ങനെയാണെങ്കിലും ശുദ്ധമായ അദ്വൈതബ്രഹ്മബോധം കൊണ്ട് നശിപ്പിക്കത്തക്കതാണ് മായാശക്തി. കയറിൻെറ ബോധംകൊണ്ട് കയറിൽ തോന്നപ്പെട്ട സർപ്പഭ്രമം എപ്രകാരം

49

ഇല്ലാതാകുന്നുവോ അതുപോലെ ശുദ്ധമായ അദൈപതാത്മ ബോധംകൊണ്ട് മായയാൽ ആത്മാവിൽ തോന്നിക്കപ്പെട്ട പ്രപഞ്ചഭ്രമം ഇല്ലാതായിത്തീരുന്നു. സത്വം, രഇസ്സ്, തമസ്സ് ഇവയാണ് മായയുടെ പ്രസിദ്ധങ്ങളായ മൂന്നുഗുണങ്ങൾ. പ്രസ്തുതഗുണങ്ങളും കാര്യവസ്തുക്കളാൽ കാരണസ്വരൂപേണ അറിയത്തക്കതു തന്നെ.

വിക്ഷേപശക്തീ രജസഃ ക്രിയാത്മികാ യതഃപ്രവൃത്തിഃ പ്രസൃതാ പുരാണീ രാഗാദയോƒസ്യാഃ പ്രഭവന്തി നിത്യം

ദുംഖാദയോ യേ മനസോ വികാരാം 111 ക്രിയാത്മകമായ രളോഗുണത്തിൻെറ കാര്യമാണ് വിക്ഷേപ ശക്തി. അനാദികാലം മുതൽക്ക് മനസ്സിൽകൂടെ ഒഴുകി കൊണ്ടിരിക്കുന്ന വിളാതീയവൃത്തി പ്രവാഹംതന്നെ വിക്ഷേപം ളാഗ്രസ്വപ്നങ്ങളാകുന്ന രണ്ടവസ്ഥകളിലും ഒരാളുടെ മനസ്സ് വിക്ഷേപപ്രവാഹംകൊണ്ട് നിറഞ്ഞിരിക്കും. അങ്ങനെയുള്ള മനസ്സുതന്നെയാണ് രാഗാദിവികാരങ്ങൾക്കും ദുംഖാദികളാകുന്ന അനുഭവങ്ങൾക്കും കൂടി കാരണമായിട്ടിരിക്കുന്നത്.

കാമഃ ക്രോധോ ലോഭദംഭാദ്യസൂയാ<sub>–</sub> ഹങ്കാരേർഷ്യാ മത്സരാദ്യസ്തു ഫ്വോരാഃ ധർമ്മാ ഏതേ രാജസാഃ പുംപ്രവൃത്തിർ<sub>–</sub> യസ്മാദേതത്തദ്രജോ ബന്ധഹേതുഃ.

കാമം, ക്രോധം, ലോഭം, ദംഭം, അസൂയ, അഹങ്കാരം, ഈർഷ്യ, മത്സരം എന്നിങ്ങനെ ഭയങ്കരങ്ങളായ അനേകധർമ്മങ്ങൾ രജോഗുണത്തിൻെറ കാര്യങ്ങളാണ്. പറയപ്പെട്ട വികാരങ്ങളാ ണല്ലോ ഒരാളുടെ ലോകവ്യവഹാരത്തിന്നാശ്രയമായിട്ടിരിക്കുന്നത്. അതിനാൽ ഈ രജോഗുണത്തെത്തന്നെയാണ് മുഖ്യമായ

112

ബദ്ധകാരണമെന്നു പറയേണ്ടത്.

ഏഷാവൃതിർ നാമ തമോഗുണസ്യ ശക്തിരൃയാ വസ്ത്വവഭാസതേƒനൃഥാ സൈഷാ നിദാനം പുരുഷസ്യ സംസൃതേർച

വിക്ഷേപശക്തേഃ പ്രസരസ്യ ഹേതുഃ 113 യാതൊന്നു ഹേതുവായിട്ട് വസ്തുവിൻെറ പരമാർത്ഥസ്വരൂപം മറഞ്ഞ് മറ്റൊന്നായിത്തീരുന്നുവോ അതാണ് ആവരണമെന്നു പറയുന്നത്. ഈ ആവരണശക്തിയാണ് ജീവൻെറ സംസാര ബന്ധത്തിന്നു മുഖ്യഹേതു. രജോഗുണത്തിൻെറ വിക്ഷേപ പ്രവാഹം ഈ ആവരണത്തിൽകൂടിയാണ് എപ്പോഴും നടക്കുന്നത്.

പ്രജ്ഞാവാനപി പണ്ഡിതോfപി ചതുരേ $f_-$ പൃതൃന്തസൂക്ഷ്മാത്മദു\_

ഗ്വ്യാലീഢസ്തമസാ ന വേത്തി ബഹുധാ സം ബോധിതോ∱പി സ്ഫുടം

ഭ്രാന്ത്യാരോപിതമേവ സാധുകലയത്യാ\_

ലംബതേ തദ്ഗുണാൻ

ഹന്താസൌ പ്രബലാ ദുരന്തതമസഃ

ശക്തിർ മഹാത്യാവൃതിഃ 114

ജ്ഞാനസമ്പന്നനും ശാസ്ത്രജ്ഞനും സമർത്ഥനും സൂക്ഷ്മ ബോധമുള്ള ആളും ആണെങ്കിൽകൂടി ഒരാൾ തമസ്സിൻെറ ശക്തിയായ ആവരണത്തിൽ മുഴുകിക്കഴിഞ്ഞുവെങ്കിൽ പിന്നെ എത്രയൊക്കെ ഉദ്ബോധിപ്പിച്ചാലും വസ്തുതത്ത്വത്തെ ഗ്രഹിക്കാൻ വിഷമമാവും. ഭ്രാന്തികൊണ്ട് ആരോപിക്കപ്പെട്ട വസ്തുതത്ത്വത്തെത്തന്നെ പരമാർത്ഥമെന്നു തെറ്റിദ്ധരിച്ച് അതിൽത്തന്നെ മുഴുകിയിരിക്കും. അങ്ങനെയാണ്

## digitized by www.sreyas.in

സംസർഗ്ഗയുക്തം ന വിമുഞ്ചതി ധ്രുവം വിക്ഷേപശക്തിം ക്ഷപയത്യഇസ്രം. 115 വസ്തുതത്വത്തെ ബോദിക്കാതിരിക്കലാണ് അഭാവന. തെറ്റായി ധരിക്കുന്നത് വിപരീതഭാവനയും. ഇല്ലാത്തതിനെ ഉണ്ടെന്നുധരിക്കുന്നത് സംഭാവനയും പരസ്പര വിരുദ്ധമാ യുള്ള ധാരണ വിപ്രതിപത്തിയുമാണ്. ഇവയാണ് ആവരണ ശക്തിയുടെ വിക്രിയകൾ. സർവ്വജീവരാശികളും ആവരണ ശക്തിയാൽ എപ്പോഴും തെറ്റിദ്ധരിക്കപ്പെട്ടുകൊണ്ടിരിക്കുന്നു. പ്രസ്തുത ആവരണശക്തിയാലാണ് വിക്ഷേപത്തിൻെറ പ്രവർത്തനം. അവരണ്ടും കൂടിചേരുമ്പോൾ ഉള്ളതില്ലാതാവുക യും ഇല്ലാത്തത് ഉള്ളതായിത്തീരുകയും ചെയ്യുന്നു. അങ്ങനെ യാണ് ഉള്ളതായ ആത്മാരില്ലാത്തതായിത്തീരുകയും ഇല്ലാത്ത ഉള്ളതായിത്തീരുകയും ചെയ്തത്. അത്രയുമല്ല തായശരീരം താനാകുന്ന ആത്മാവ് താനല്ലാതായിത്തീരുകയും താനല്ലാത്ത താനായിത്തീരുകയും അതിനാൽ ആത്മാവിൻെറ ശരീരം നിത്യാനന്ദം നഷ്ടപ്പെടുകയും ശരീരത്തിൻെറ നിത്യദുഃഖം അനുഭവപ്പെടുകയും എല്ലാം പ്രസ്തുത വിക്ഷേപ ആവരണ ശക്തികളുടെ വിക്രിയാവിശേഷങ്ങളാണ്.

അഭാവനാ വാ വിപരീതഭാവനാ\_

സംഭാവനാ വിപ്രതിപത്തിരസ്യാ:

ആത്മാവാകുന്ന തന്നെ ഇഡമായിരിക്കുന്ന ശരീരമാണെന്ന് ബോധിക്കാനിടയായാത്. ആശ്ചര്യമെന്നുപറയട്ടെ എത്ര ബുദ്ധി മാനായ ആളേയും ഈ തമോഗുണം വളരെ വേഗത്തിൽ തനിക്ക് കീഴൊതുക്കുന്നു. തമസ്സിൻെറയും അതിൻെറ കാര്യമായ ആവരണത്തെയും ശരിക്കറിഞ്ഞ് അതിൽനിന്ന് രക്ഷപ്പെട്ടിട്ടി ല്ലെങ്കിൽ കാലം മുഴുവൻ അസത്യാനുഭവം മാത്രമായിരിക്കും. അജ്ഞാനമാലസൃജഡത്വനിദ്രാ.. പ്രമാദമൂഢത്വമുഖാസ്തമോഗുണാ: ഏതൈ: പ്രയുക്തോ ന ഹി വേത്തി കിഞ്ചി.. ന്നിദ്രാലുവത്സ്തംഭവദേവ തിഷ്ഠതി. 116 വസ്തുതത്ത്വത്തെ അറിയായ്ക, ആലസ്യം, ഇറയ്യം, ഉറക്കം തെറ്റിദ്ധാരണ, മൂഢത തുടങ്ങിയവയെല്ലാം തമോഗുണത്തിൻെറ വൃത്തികളാണ്. ഇവയാൽ അക്രമിക്കപ്പെട്ട ഒരാൾ നിദ്രാലുവിനെ പ്പോലെയോ സ്തബ്ധമായത്തൂണുപോലെയോ ഒന്നിനെയും അറിയാൻ കഴിയാതെ സ്തംഭിച്ചിരിക്കുന്നു.

സത്വം വിശുദ്ധം ഇലവത്തഥാപി താഭ്യാം മിലിത്വാ സരണായ കല്പതേ യത്രാത്മബിംബഃ പ്രതിബിംബിതഃ സൻ പ്രകാശയത്യർക്ക ഇവാഖിലം ഇഡം. 117

നിർമ്മലഇലംപോലെ തെളിവുള്ളതും ശുദ്ധവുമാണ് സത്വ ഗുണം. എങ്കിലും രഇസ്തമസ്സുകളുടെ ചേർച്ച ഹേതുവായിട്ട് പ്രഭാവം നഷ്ടപ്പെട്ടിരിക്കുകയാണ്. ഇഡപദാർത്ഥങ്ങളെയെല്ലാം ആദിതൃനെന്നപോലെ സത്വഗുണത്തിൽ പ്രതിബിംബിച്ച ആത്മപ്രതിബിംബമാണ് എല്ലാ ഇന്ദ്രിയങ്ങളെയും ശരീരത്തെ യും പ്രകാശിപ്പിക്കുന്നത്. അവക്കെല്ലാം ചൈതന്യമുണ്ടാവുന്നതും പ്രസ്തുത ആത്മസംബന്ധം കൊണ്ടുതന്നെ.

മിശ്രസ്യ സത്വസ്യ ഭവന്തി ധർമ്മാ<sub></sub> സ്ത്വമാനിതാദ്യാ നിയമാ യമാദ്യാ: ശ്രദ്ധാ ച ഭക്തിശ്ച മുമുക്ഷുതാ ച ദൈവീ ച സമ്പത്തിരസനിവൃത്തി:.118 രജസ്തമസ്സുകളോട് കൂടിച്ചേർന്ന് മിശ്രസത്ത്വത്തിന്ന് പലഗുണങ്ങളുമുണ്ട്. ആത്മാഭിമാനം, നിയമം, യമം, ശ്രദ്ധ,

ഭക്തി മുമുക്ഷുത്വം ഇവയെല്ലാം മിശ്രതത്ത്വത്തിൻെറ ലക്ഷണ ങ്ങളാണ്. കൂടാതെ ഭഗവത്ഗീതയിൽ പതിനാറാമദ്ധ്യായത്തിൽ പറഞ്ഞ അഭയം സത്വസംശുദ്ധി എന്നാരംഭിക്കുന്ന ധർമ്മങ്ങലും പ്രസ്തുത മിശ്രതത്ത്വത്തിൻെറ ഗുണങ്ങളാണ്. രജസ്തമസ്സുകൾ നീങ്ങി സത്വഗുണം സംശുദ്ധമായിത്തീർന്നാൽ ആത്മജ്ഞാനം പോലും ഉണ്ടാവുമെന്നു പറയണം. പക്ഷേ മിക്കപ്പോഴും രജസ്തമസ്സുകളോട് ചേർന്നാണ് സത്വം പ്രകാശിക്കുന്നത്.

വിശുദ്ധസത്വസ്യ ഗുണാഃ പ്രസാദഃ സ്വാത്മാനുഭൂതിഃ പരമാ പ്രശാന്തിഃ തൃഹ്തിഃ പ്രഹർഷഃ പരമാത്മനിഷ്ഠാ യയാ സദാനന്ദരസം സമൃച്ഛതി. 119

രജസ്തമസ്സുകളുടെ ചേർച്ചയില്ലാതെ സത്വഗുണം ശുദ്ധ സത്യമായി പ്രകാശിക്കുന്നുവെന്നാൽ സന്തോഷം, ആത്മാനുഭവം, കൈവല്യനിർവിശേഷമായ ശാന്തി, സമ്പൂർണ്ണമായ സംതൃപ്തി, ആനന്ദം, പരമാത്മാനുഭൂതി ഇവയെല്ലാം ഉണ്ടാവും. മാത്രമല്ല ശുദ്ധസത്വഗുണസമ്പന്നനായ ഒരാൾക്ക് എപ്പോഴും ആനന്ദ നിർവൃതിയുണ്ടാവും. അദ്ദേഹത്തെ കാണുന്ന ആൾക്കുപോലും സന്തോഷം അനുഭവപ്പെടും.

അവൃക്തമേതത് ത്രിഗുണൈർ നിരുക്തം തത്കാരണം നാമ ശരീരമാത്മനഃ സുഷുപ്തിരേതസ്യ വിഭക്ത്യവസ്ഥാ പ്രലീനസർവേന്ദ്രിയബുദ്ധിവൃത്തിഃ 120

പറയപ്പെട്ട സത്വരജസ്തമസ്സുകളാകുന്ന മൂന്നുഗുണങ്ങളും കൂടിച്ചേർന്ന അവ്യക്തമെന്നപേരിൽ അറിയപ്പെടുന്ന അവിദ്യ യാണ് ജീവൻെറ പ്രഥമോപാധിയാകുന്ന കാരണശരീരം. എല്ലാ ഇന്ദ്രിയങ്ങളും മനസ്സുമടങ്ങിയ വൃത്തിശുന്യമായ സുഷുപ്തി

അവസ്ഥ പ്രസ്തുത കാരണശരീരത്തിൻെറ പ്രതിഫലന സമയ വുമാകുന്നു.

സർവ്വപ്രകാരപ്രമിതിപ്രശാന്തിർ ബീളാത്മനാവസ്ഥിതിരേവ ബുദ്ധേഃ സുഷുപ്തിരേതസ്യ കില പ്രതീതിഃ

കിഞ്ചിന്നവേദ്മീതി ജഗത്പ്രസിദ്ധേ: 121 ബുദ്ധി എല്ലാവൃത്തികളുമടങ്ങി ബീജാകാരേണ അവൃക്തമായിരിക്കുന്നതു കൊണ്ടും സുഷുപ്തി അവസ്ഥതന്നെ യാണ് കാരണശരീരമാകുന്ന അവിദ്യയുടെ പ്രതിഫലന സമയ മെന്നു പറയണം ഉറങ്ങി ഉണർന്നുവരുന്ന ഒരാൾ താനൊന്നും അറിഞ്ഞില്ലെന്നുപറയുന്നത് ലോകസാധാരണമാണല്ലോ. അതി നാൽ ഒന്നുമറിയായ്കയാണ് സുഷുപ്ത്യവസ്ഥയിലെ അനു ഭവമെന്നു വൃക്തമാവുന്നു. അതുതന്നെയാണ് അവിദ്യയുടെ സ്വരൂപം

ദേഹിന്ദ്രിയ പ്രാണമനോഹമാദയഃ സർവ്വേ വികാരാ വിഷയാഃ സുഖാദയഃ വ്യോമാദിഭൂതാന്യഖിലം ച വിശ്വ\_ മവ്യക്തപര്യന്തമിദം ഹൃനാത്മാ. 122

ഇന്ദ്രിയങ്ങൾ, പ്രാണൻ, മനസ്സ്, ശരീരം, അഹങ്കാരം, കാമക്രോധാദി വികാരങ്ങൾ, ശബ്ദാദി വിഷയങ്ങൾ, സുഖദു:ഖാദ്യാനുഭവങ്ങൾ, ആകാശാദിപഞ്ചഭൂതങ്ങൾ മുമ്പുപറഞ്ഞ അവ്യക്തമെന്ന എന്നുവേണ്ട കാരണശരീര പ്രപഞ്ഞത്യാണ് അനാത്മാവെന്നു മടക്കമുള്ള ഈ പറ അനാത്മാവെന്നു പറഞ്ഞാൽ ആത്മാവല്ലാത്തതെന്നും യുന്നത്. താനല്ലാത്തതെന്നും അർത്ഥം.

മായാ മായാകാര്യം സർവ്വം മഹദാദി ദേഹപര്യന്തം അസദിദമനാത്മ തത്വം വിദ്ധി ത്വം മരുമരീചികാകല്പം 123

മായാകാര്യങ്ങളായ ശരീരപര്യന്തമുള്ള മായയും മഹത്ത ത്ത്വാദി തത്വങ്ങളുമെല്ലാം അനാത്മസ്വരൂപങ്ങളാകുന്നു. അവ മരുമരീചികാഇലംപോലെ മൂന്നു കാലത്തും ഇല്ലാത്തവയാണെന്നും അറിയേണ്ടതാണ്. മഹത്തത്വം, അഹങ്കാരം, സത്വരളസ്തമസ്സുകളാകുന്ന ത്രിഗുണങ്ങൾ, ത്രിഗുണങ്ങളുടെ ചേർച്ചകൊണ്ട് അഹങ്കാരത്തിനെറ്റ തൈവിദ്ധും, സ്വാത്വികാഹങ്കാരത്തിൽ നിന്നുണ്ടായ അന്തഃകരണം, അന്തഃകരണത്തിൻെറ മനസ്സ്, ബുദ്ധി, ചിത്തം, അഹങ്കാരം ഫ്വടകങ്ങൾ രാജസാഹങ്കാരത്തിൽ നിന്നുണ്ടായ എന്നീ പത്തിന്ദ്രിയങ്ങൾ താമസാഹങ്കാരത്തിൽ നിന്നുണ്ടായ തന്മാത്രകളാകുന്ന ശബ്ദാദി അഞ്ചുവിഷയങ്ങൾ അവയിൽ നിന്നുണ്ടായ ആകാശാദി പഞ്ചഭൂതങ്ങൾ എന്നിവയാണ് മാ യാകാര്യങ്ങൾ.

അഥ തേ സംപ്രവക്ഷ്യാമി സ്വരൂപം പരമാത്മന:

യദ്വിജ്ഞായ രോബന്ധാന്മുക്ത: കൈവല്യമശ്നുതേ 124

ഇനി പരമാത്മസ്വരൂപത്തെ പറയാം. യാതൊന്നിനെ അറി ഞ്ഞാലാണോ മനുഷ്യൻ സകല സംസാരബന്ധങ്ങളെയും വിട്ട് കൈവല്യമാകുന്ന മോക്ഷത്തെ പ്രാപിക്കുന്നത് അതാണ് പരമാത്മസ്വരൂപം അതിനെ പറയാം.

അസ്തി കശ്ചിത് സ്വയം നിതൃമഹം പ്രതൃയലംബന: അവസ്ഥാത്രയസാക്ഷീ സൻ പഞ്ചകോശവിലക്ഷണ: 125 എല്ലാവരിലുമുള്ള 'ഞാൻ, ഞാൻ' എന്ന അഹങ്കാരഭാവത്തിന്

അവലംബമായി സ്വയം പ്രകാശസ്വരൂപമായി നിത്യമായ ഒരു ചൈതന്യമുണ്ട്. പ്രസ്തുതലൈതന്യം ഇാഗ്രത്, സ്വപ്നം, സുഷുപ്തി എന്നീ അവസ്ഥാത്രയത്തിന്ന് സാക്ഷിയും അന്നമയകോശം, പ്രാണമയകോശം, മനോമയകോശം, വിജ്ഞാനമയകോശം, ആനന്ദമയകോശം എന്നീ പഞ്ചകോശങ്ങൾക്ക് അതീതവുമാണ്. എങ്കിലും പഞ്ചകോശങ്ങളുടെയും അവസ്ഥാത്രയത്തിൻെറയും മറവുകൊണ്ടാണ് സാധാരണ ഇനങ്ങൾ പ്രസ്തുത പരമ ചൈതന്യത്തെ അറിയാത്തത്.

യഃ പശ്യതി സ്വയം സർവ്വം യന്ന പശ്യതി കശ്വന യശ്ചേതയതി ബുദ്ധ്യാദി ന തദ്യം ചേതയതൃയം. 127 പ്രസ്തുത പരമാത്മാവ് മറ്റൊന്നിൻെറയും സഹായമില്ലാതെ സ്വയമേവ മൂന്നവസ്ഥകളിലും പ്രപഞ്ചത്തെ മുഴുവൻ അതാത് സ്വരൂപത്തിൽ കാണുന്നു. എങ്കിലും പ്രപഞ്ചപദാർത്ഥങ്ങളിൽ ഒന്നിനുപോലും പരമാത്മാവിനെകാണാനൊ അറിയാനോ കഴി യുന്നില്ലതാനും. ബുദ്ധി തുടങ്ങിയഇഡവസ്തുക്കളെയെല്ലാം ചേതനാത്മകമാക്കിത്തീർക്കുന്നത് പരമാത്മാവാണ്. എന്നാൽ സ്വയം ചൈതന്യ സ്വരൂപമായ പരമാത്മാവിനെ ഒന്നുംതന്നെ

# digitized by www.sreyas.in

ഏഷോƒന്തരാത്മാ പുരുഷഃ പുരാണോ നിരന്തരാഖണ്ഡസുഖാനുഭൂതിഃ

അഹങ്കാരം മുതൽ സ്ഥൂലശരീരം വരെയുള്ള എല്ലാ വിഷയ ങ്ങളും സുഖദഃഖാദിദ്വന്ദാനുഭവങ്ങളും ബോധസ്വരൂപിയായി രിക്കുന്ന പരമാത്മാവിനാലാണ് ഫ്വടാദി ഇഡാവസ്തുക്കളെന്ന പോലെ അറിയപ്പെടുന്നത്.

അഹങ്കാരാദിദേഹാന്താ വിഷയാശ്ച സുഖാദയം

ശരീരം, ഇന്ദ്രിയങ്ങൾ, മനസ്സ്, ബുദ്ധി എന്നീ ഇഡങ്ങളായ കരണങ്ങൾ അതിൻെറതായ വിഷയങ്ങളിൽ സ്വയം പ്രവർത്തിക്കുകയും മറ്റൊരാളുടെ പ്രേരണ ഹേതുവായിട്ട് നർത്തനം ചെയ്യുകയാണോ എന്നുതോന്നുമാറ് സ്വയം വിഷയ ങ്ങളെ അനുഭവിക്കുകയും ചെയ്യുന്നത് പ്രസ്തുത പരമാത്മാവിൻെറ സാന്നിദ്ധ്യവിശേഷം ഒന്നുകൊണ്ടുമാത്രമാണ്.

വിഷയേഷു സ്വകീയേഷു വർത്തന്തേ പ്രേരിതാ ഇവ.

129

യസ്യ സന്നിധിമാത്രേണ ദേഹേന്ദ്രിയമനോധിയം

യന വിശ്വമിദം വ്യാപ്തം യന്ന വ്യാപ്നോതി കിഞ്ചന ആഭാരൂപമിതം സർവ്വം യം ഭാന്തമനുഭാത്യയം. 128 പ്രസ്തുത പരമചൈതന്യം വിശ്വത്തെ മുഴുവൻ വ്യാപിച്ചിരിക്കുന്നു എന്നാൽ ഒന്നിനും പരമാത്മാവിനെ വ്യാപിക്കാൻ കഴിയുന്നില്ല. ഇഗത്വസ്തുക്കളെയെല്ലാം പ്രകാശിപ്പിക്കുന്നത് പ്രസ്തുത ചൈതന്യമാണ്. ആദിത്യ ചന്ദ്രാഗ്നികളാകുന്ന തേളോഗോളങ്ങൾക്കുപോലും തേജസ്സ് കിട്ടുന്നത് പ്രസ്തുത പരമാത്മചെതന്യത്തിൽ നിന്നാണുതാനും

58

സചേതനമാക്കുന്നില്ല.

സദൈകരൂപഃ പ്രതിബോധമാത്രോ

യേനേഷിതാ വാഗസവശ്ചരന്തി 131 എല്ലാറ്റിനും മുമ്പുള്ളതും ഒരിക്കലും നാശമില്ലാത്തതുമായ ഈ പരമലൈതന്യം തന്നെയാണ് എല്ലാവരിലും അന്തരാത്മാ വായി വിളങ്ങുന്നത്. മുറിവില്ലാത്ത അഖണ്ഡാനന്ദമാണ് പ്രസ്തുത ആത്മാവിൻെറ സ്വരൂപം. പ്രസ്തുത അഖണ്ഡാന ന്ദാനുഭവം തന്നെ പ്രസ്തുത ആത്മാവിൻെറ അറിവല്ലെങ്കിൽ അനുഭൂതിയായിട്ടിരിക്കുന്നത്. ശാശ്വതപുരുഷനും സത്താമാത്ര സ്വരൂപനും ബോധസ്വരൂപനുമായ പ്രസ്തുത പരമാത്മാവിൻെറ പ്രേരണകൊണ്ടാണ് വാഗാദി ഇന്ദ്രിയങ്ങളും മറ്റുകരണങ്ങളും വ്യാപരിക്കുന്നത്.

അത്രൈവ സത്രാത്മനി ധീഗുഹായാ<sub>-</sub> മവ്യാകൃതാകാശ ഉശത്പ്രകാശഃ ആകാശ ഉച്ചൈ രവിവത്പ്രകാശതേ സ്വതേഇസാ വിശ്വമിദം പ്രകാശയൻ.

സത്ത്വസമ്പന്നമായ ഈ മനുഷ്യശരീരത്തിൽത്തന്നെ അന്തർഭാഗത്തുള്ള ഹൃദയഗുഹയിൽ അവ്യാകൃതാകാശമെന്ന പോലെയും ആകാശത്തിൽ ഉഇളുലതേളോമയമായ ആദിത്യ ബിംബമെന്നപോലെയും പ്രസ്തുത പരമാത്മാവ് പ്രകാശിക്കുന്നു. ആദിത്യൻ തൻെറ തേളസ്സുകൊണ്ട് ലോകം മുഴുവൻ പ്രകാശിപ്പിക്കുംപോലെ ആത്മസ്വരൂപിയായ ഈ പരമലൈതന്യം വിശ്വത്തെ മുഴുവൻ പ്രകാശിപ്പിക്കുന്നു.

132

ജ്ഞാതാ മനോ*f*ഹങ്കൃതി വിക്രിയാണാം ദേഹേന്ദ്രിയപ്രാണകൃതക്രിയാണാം അയോ*f* ഗ്നിവത്താനനുവർത്തമാനോ ന ചേഷ്ടതേ നോ വികരോതി കിഞ്ചന. 133

പ്രസ്തുത പരമാത്മാവ് ഈ ശരീരത്തിൽ അഹങ്കാരം, ബുദ്ധി, പ്രാണൻ തുടങ്ങിയ കരണങ്ങളുടെ എല്ലാവൃത്തികളെ യും വിക്രിയകളെയും അറിയുന്നു. എങ്കിലും അവയോടൊന്നും ചേർന്ന് തന്മയീഭാവപ്പെടുന്നില്ല. അഗ്നി എങ്ങനെയാണോ നിശ്ചേഷ്ടമായും നിർവ്വികാരമായും നിസ്സംഗമായും ഇരുമ്പിനെ ചൂടുപിടിപ്പിക്കയും വളക്കുകയും മറ്റും ചെയ്യുന്നത് എങ്കിൽ ഇതുപോലെ ഇഡങ്ങളായ കരണങ്ങളെ സാന്നിദ്ധ്യമാത്രകൊണ്ട് നിസ്സംഗനായി പ്രവർത്തിപ്പിക്കുക മാത്രം ചെയ്യുന്നു.

ന ഇായതേ നോ മ്രിയതേ ന വർദ്ധതേ

ന ക്ഷീയതേ നോ വികരോതി നിത്യം

വിലീയമാനേfപി വപുഷ്യമുഷ്മിൻ

ന ലീയതേ കുംഭ ഇവാംബരം സ്വയം. 134 ഇപ്രകാരമുള്ള പരമാത്മചൈതന്യം ഒരു കാരണവശാലും ഉണ്ടാവുകയോ, നശിക്കുകയോ, വർദ്ധിക്കുകയോ, ക്ഷയി ക്കുകയോ, മാറുകയോ, ലയിക്കുകയോ ചെയ്യുന്നില്ല. നിത്യമാ യിരിക്കുന്നു. ഫ്വടവുമായി യാതൊരു സംബന്ധവുമില്ലാതെ നിസ്സംഗമായിരിക്കുന്നുവോ അതുപോലെ ഈ ശരീരത്തിൽ എല്ലായിടത്തും വ്യാപിച്ചിട്ടും ഇത് ശരീരവുമായി യാതൊരു സംബന്ധവുമില്ലാതിരിക്കുന്നു.

പ്രകൃതിവികൃതിഭിന്നഃ ശുദ്ധബോധസ്വഭാവഃ സദസദിദമശേഷം ഭാസയന്നിർവ്വിശേഷഃ വിലസതി പരമാത്മാ ഇാഗ്രദാദിഷ്വവസ്താ–

സ്വഹമഹമിതി സാക്ഷാത് സാക്ഷിരൂപേണ ബുദ്ധേ: 135 ഇപ്രകാരമുള്ള യാതൊരു പരമാത്മാവ് എല്ലാറ്റിൻെറയും പ്രകൃതിയിൽനിന്നും വികാരങ്ങളിൽനിന്നും വേർപെട്ടിരിക്കുന്ന ചൈതന്യമാണ്. ശുദ്ധബോധമാത്രസ്വഭാവത്തോടു കൂടിയതുമാണ്. കാര്യകാരണസ്വരൂപമായ അല്ലെങ്കിൽ സ്ഥൂലസൂക്ഷ്മ

### digitized by www.sreyas.in

അത്രാനാത്മന്യഹമിതിമതിർബ്ബന്ധ ഏഷോƒസൃപുംസഃ പ്രാപ്തോƒജ്ഞാനാ ഇജനനമരണക്ലേശസമ്പാതഹേതുഃ യേനൈവായം വപുരിദമസ്തസത്യനിത്യാത്മബുദ്ധ്യാ പുഷ്യത്യുക്ഷത്യവതി വിഷയൈസ്തന്തുഭിഃ കോശകൃദ്വത് 137 അനാത്മാക്കളായ ശരീരാദി ഇഡവസ്തുക്കളിൽ 'ഞാൻ' 'എൻെറ'

നിലയിൽ പ്രസ്തുത പരമാത്മാവിനെ സാക്ഷാത്കരിക്കൂ. തന്നിൽ താനായി വിളങ്ങുന്ന പരമാത്മസാക്ഷാത്കാരം കൊണ്ടാണ് ഒരാൾ ഇനനമരണ തിരമാലകളാൽ പ്രക്ഷുബ്ധ മായിരിക്കുന്ന സംസാരസമുദ്രത്തിന്റെ മറുകരക്കെത്തി പ്രശാന്തനും സുഖിയുമായിത്തീരുന്നത്. അങ്ങനെ അറിഞ്ഞ് സാക്ഷാത്കരിച്ച് സംസാരസമുദ്രത്തെ അതിവർത്തിച്ച് കൃതാർത്ഥനായി ബ്രഹ്മസ്വരൂപനായി ശിഷ്പമുള്ള ആയുസ്സിനെ അനുഭവിച്ച് പൂർണ്ണനാവാൻ ശ്രമിക്കൂ.

നിയമിതമനസാമും ത്വം സ്വമാത്മാനമാത്മ നൃയമഹമിതി സാക്ഷാദ്വിദ്ധിബുദ്ധിപ്രസാദാത് ജനിമരണ തരംഗാപാര സംസാരസിന്ധും പ്രതര ഭവ കൃതാർത്ഥോ ബ്രഹ്മരൂപേണ സംസ്ഥാ: 136 പറയപ്പെട്ട നിലയിലുള്ള പ്രസ്തുത പരമാത്മാവിനെയാണ് ഒരാൾ സാക്ഷാത്കരിക്കേണ്ടത്. അപരോക്ഷസ്വരൂപേണ പരമാത്മസ്വരൂപത്തെ അറിഞ്ഞ് ഞാൻ ഇതാണെന്നറിഞ്ഞ് ഉണരുമ്പോഴാണ് സംസാരനിവർത്തനും ജീവന്മുക്തനു മാവുന്നത്. നിയന്ത്രിക്കപ്പെട്ട മനസ്സുകൊണ്ട് ശുദ്ധമായിരിക്കുന്ന ബോധത്തിൻെറ പ്രസാദത്തോടുകൂടി ഇതാണ് ഞാനെന്ന നിലയിൽ പ്രസ്തുത പരമാത്മാവിനെ സാക്ഷാത്കരിക്കു. തന്നിൽ താനായി വിളണ്ടുന്ന പരമാത്മസാക്ഷാത്കരിക്കു.

സ്വരൂപങ്ങളായ ഇഗത്തിനേയും ശരീരത്തേയും മുഴുവൻ നിർവ്വിശേഷമാകുംവണ്ണം പ്രകാശിപ്പിക്കുന്നു. ഇാഗ്രദാദി മൂന്ന വസ്ഥകളിലും 'ഞാൻ, ഞാൻ' എന്ന ഭാവത്തോടുകൂടി ബുദ്ധി വൃത്തികൾക്കെല്ലാം നിസ്സംഗസാക്ഷിരൂപനായും ഇരിക്കുന്നു.

61

എന്ന യാതൊരഭിമാനമുണ്ടോ അതാണ് ഇീവൻെറ ബന്ധമെന്നു പറയുന്നത്. ഈ ബന്ധം പരമാർത്ഥത്തെ അറിയാൻ കഴി യാത്ത തെറ്റിദ്ധാരണയാകുന്ന അജ്ഞാനത്താൽ ഉണ്ടായതാണ്. ഇനനമരണക്ലേശങ്ങൾക്കും മറ്റു ദുഃഖങ്ങൾക്കുമെല്ലാം ഈ ബന്ധമാണ് കാരണം ഈ ബന്ധം കൊണ്ടാണ് ഇല്ലാത്തതായ ഈ ശരീരത്തെ ഉള്ളതായി ബോധിക്കാനും സത്യമായി വിശ്വസിക്കാനും താനായി അഭിമാനിക്കാനും ഇടയായത്. അതുകൊണ്ടാണ് ഈ ശരീരത്തെ പോഷിപ്പിക്കാനും നിലനിർത്താനും വിഷയങ്ങളെകൊണ്ട് സന്തർപ്പണം ചെയ്യാനുമെല്ലാം ശ്രമിക്കുന്നത്. അതിൻെറ ഫലമായി എട്ടുകാലി യെന്നപോലെ ഈ ശരീരം ഹേതുവായിട്ടു തന്നെ നശിക്കുക യും ചെയ്യുന്നു.

അതസ്മിംസ്തദ്ബുദ്ധി: പ്രഭവതി വിമൂഢസ്യ തമസാ വിവേകാഭാവാ ദൈച സ്ഫുരതി ഭുജഗേരഇജുധിഷണാ തതോƒനർത്ഥവാതോ നിപതതി സമാദാതുരധിക₋ സ്തതോ യോƒസദ്ഗ്രാഹ: സ ഹി

ഭവതി ബന്ധം ശൃണു സഖേ. 138 തമോഗുണത്തിൻെറ ആധിക്യം ഹേതുവായിട്ടാണ് ഒരാൾക്ക് ഇന്ദ്രിയമനോബുദ്ധികളിൽ തെറ്റിദ്ധാരണകൾ വർദ്ധിക്കുന്നത്. പ്രസ്തുത തെറ്റിദ്ധാരണതന്നെയാണ് ഒരുപ്രകാരത്തിൽ അജ്ഞാനം. താനാകുന്ന ആത്മാവിനെ മറന്ന് അല്ലാത്ത ശരീരത്തെ താനായി ബോധിക്കുന്നത് അജ്ഞാനമല്ലാതെ മറ്റെന്നാണ് ? ശരിയായ ബോധമാകുന്ന വിവേകം കൊണ്ടു മാത്രമേ ഇതിൽനിന്ന് നിവർത്തിക്കാൻ കഴിയൂ. കയറിനെ കണ്ടു പാമ്പെന്നു തെറ്റിദ്ധരിച്ച ഒരാൾക്ക് കയറിൻെറ ബോധം കൊണ്ടല്ലാതെ പാമ്പെന്ന തെറ്റിദ്ധാരണ നീങ്ങില്ലല്ലോ. അതുപോലെ ശരീരത്തെ താനെന്നു തെറ്റിദ്ധരിച്ച മുഢന്

ആത്മബോധം ഉണ്ടാകുമ്പോൾ മാത്രമേ തെറ്റിദ്ധാരണ നീങ്ങുക യുള്ളു. ഈ ശരീരത്തിലുള്ള ആത്മബുദ്ധിയും അഭിമാന വുമാണ് ഒരാൾക്ക് എല്ലാവിധ അനർത്ഥങ്ങൾക്കും കാരണം. ഇഡങ്ങളും ക്ഷണികങ്ങളുമായ വിഷയങ്ങളെ സ്നേഹിക്കേണ്ടി വരുന്നതും അതുകൊണ്ടാണ്. ബന്ധംതന്നെ ശരീരാഭിമാനം ആണെന്നു പറഞ്ഞാൽപോലും തെറ്റില്ല.

അഖണ്ഡനിത്യാദ്വയബോധശക്ത്യാ സ്ഫുരന്തമാത്മാനമനന്തവൈഭവം സമാവൃണോത്യാവൃതിശക്തിരേഷാ തമോമയീ രാഹുരിവാർക്കബിംബം.

മുറിവില്ലാത്ത നിത്യസത്യാദ്വയ ജ്ഞാനസ്വരൂപമായി വിളങ്ങുന്ന പ്രസ്തുത പരമാത്മാലൈതന്യത്തെ അത്യുള്ളു ലമായ തേളസ്സോടെ വിളങ്ങുന്ന ആദിത്യബിംബത്തെ രാഹു എന്നപോലെ തമോഗുണത്തിൻെറ ശക്തിയായ ആവരണം ശക്തിയായി മറയ്ക്കുന്നു. അതാണ് ആത്മസാക്ഷാത്ക്കാര ത്തിന്നുള്ള ഏറ്റവും വലിയ ഒരു പ്രതിബന്ധം.

139

തിരോഭൂതേ സ്വാത്മന്യമലതരതേളോവതി പുമാ– നനാത്മാനം മോഹാദയമിതി ശരീരം കലയതി തതഃ കാമക്രോധപ്രഭൃതിഭിരമും ബന്ധകഗുണൈഃ

പരംവിക്ഷേപാഖ്യാ രജസ ഉരുശക്തിർവൃഥയതി. 140 സർവ്വമംഗളസ്വരൂപമായി ആനന്ദമയമായ ആത്മസ്വരൂപം തമസ്സിൻെറ ആവരണശക്തിയാൽ മറയപ്പെട്ടപ്പോൾ ഉടനെ ജീവൻ അനാത്മാവായ ശരീരത്തെ താനെന്നഭിമാനിക്കാൻ തുടങ്ങി. അതോടെ രജോഗുണവും അതിൻെറ വിക്ഷേപ ശക്തിയും വികസിക്കാൻ തുടങ്ങി. കാമം, ക്രോധം, ലോഭം, മോഹം തുടങ്ങിയ കയറുകൾകൊണ്ട് വിക്ഷേപശക്തി ജീവനെ തമസ്സിൽനിന്ന് വിട്ടുമാറാൻ വയ്യാത്ത നിലയിൽ

ബന്ധിച്ചിടുകയും ചെയ്തു. ഇതാണ് സംസാരബന്ധത്തിൻെറ സ്വരൂപം.

മഹാമോഹഗ്രാഹഗ്രസനഗലീതാത്മാവഗമനോ ധീയോനാനവസ്ഥാം സ്വയമഭിനയം സ്തദ്ഗുണതയാ അപാരേ സംസാരേ വിഷയവിഷപൂരേ ഇലനിധൗ

141 നിമഇ്യോന്മള്യായം ഭ്രമതി കുമതിഃ കുത്സിതഗതിഃ പറയപ്പെട്ട വിക്ഷേപാവരണങ്ങളാകുന്ന രജസ്തമശക്തികളിൽ കുടുങ്ങിപ്പോയ ഇീവൻ ചിലപ്പോൾ അജ്ഞാനബന്ധമാകുന്ന വായിൽനിന്ന് രക്ഷപ്പെടത്തക്ക നിലയിലുള്ള മുതലയുടെ ആത്മബോധവാക്യങ്ങൾ മഹാന്മാരുടെ മുഖത്തിൽനിന്ന് കേൾക്കാൻ ഇടവന്നില്ല. അതുകൊണ്ട് രക്ഷപ്പെടാനിടവരുന്നില്ല. എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ രജസ്തമോരൂപിണിയായ ബുദ്ധിയുടെ വൃത്തികളെ വിശ്വസിക്കുകയും നാനാവിധങ്ങളായ അനുകരിക്കുകയും ചെയ്യുന്നതിനാൽ സംസാരിയായിത്തന്നെ കഴിയാനിടവരുന്നു. അതിനാൽ ചില ചെറിയ സാഹചര്യങ്ങൾ കിട്ടിയാലും രക്ഷപ്പെടാനിടവരാതെ വിഷയങ്ങളാകുന്ന വിഷങ്ങൾ കരയില്ലാത്ത സംസാരസമുദ്രത്തിൽ മുങ്ങിയും നിറഞ്ഞ കഴിയാനിടയാകുന്നു. വിവേകം പൊങ്ങിയും തന്നെ ഒന്നുകൊണ്ടുമാത്രമേ ആർക്കും ഈ സംസാരബന്ധത്തിൽ നിന്ന് രക്ഷപ്പെടാൻ സാധിക്കൂ.

ഭാനുപ്രഭാസഞ് ഇനിതാഭ്രപങ്ക്തിർ-ഭാനും തിരോധായ വിജ്യംഭതേ യഥാ ആത്മോദിതാഹങ്കൃതിരാത്മതത്ത്വം തഥാ തിരോധായ വിജ്യംഭതേ സ്വയം 142 ആദിത്യന്റെ പ്രഭാവംകൊണ്ടുണ്ടായ മേഫ്വങ്ങൾ ആദിത്യമണ്ഡലത്തെത്തന്നെ മറച്ച് വികസിക്കുന്നു.

അതുപോലെ ആത്മപ്രഭാവം കൊണ്ടുണ്ടായ അഹങ്കാരവും ആത്മാവിനെത്തന്നെ മറച്ച് വിഇള്യൂംഭിക്കുന്നു.

കവലിതദിനനാഥേ ദുർദ്ദിനേ സാന്ദ്രമേഫ്വൈർ– വ്യഥയതി ഹിമഝംഝാവായുരുഗ്രോ യഥൈതാൻ അവിരതതമസാത്മന്യാവൃതേ മൂഢബുദ്ധിം

ക്ഷപയതി ബഹുദുംഖൈസ്തീവ്രവിക്ഷേപശക്തിം. 143 കാർമേഫ്വങ്ങളാൽ ആദിത്യബിംബം മുടപ്പെട്ട ദുർദ്ദിനത്തിൽ നല്ല തണുപ്പുള്ള കൊടുങ്കാറ്റ് ഇനങ്ങളെ വല്ലാതെ ബാധിക്കാറുണ്ട്. അതുപോലെ തമോഗുണം ആവരണശക്തി യാൽ ആത്മാവിനെ മറയ്ക്കുമ്പോൾ പ്രസ്തുത ആവരണ സമരൂപത്തിൽ അനേകതരത്തിലുള്ള നാമരൂപങ്ങളെ സൃഷ്ടിക്കുന്ന വിക്ഷേപശക്തി മൂഢബുദ്ധികളെ സംസാരരൂപത്തിലിട്ടുവരട്ടുന്നു.

ഏതാഭ്യാമേവ ശക്തിദ്യാം ബന്ധഃ പുംസഃ സമാഗതഃ യാഭ്യാം വിമോഹിതോ ദേഹം മത്വാത്മാനം ഭ്രമതൃയം.144 പറയപ്പെട്ട വിക്ഷേപാവരണങ്ങളാകുന്ന രണ്ടുശക്തികളാണ് ജീവന് സംസാരബന്ധത്തിന് ഹേതു. പ്രസ്തുത ശക്തികളാൽ മോഹിക്കപ്പെട്ടാണ് ജീവൻ ആത്മാവിനെ മറന്ന് ശരീരത്തെ താനെന്നഭിമാനിക്കുകയും ഭ്രമിക്കുകയും ചെയ്യുന്നത്.

ബീളും സംസൃതിഭൂമിളുസ്യ തു തമോ ദേഹാത്മധീരങ്കുരോ

രാഗ: പല്ലവമംബു കർമ്മ തു വപു: സ്കന്ധോƒസവ: ശാഖികാ:

അഗ്രാണീന്ദ്രിയസംഹതിശ്ച വിഷയാ: പുഷ്പാണിദുഃഖം ഫലം

നാനാകർമ്മസമുദ്ഭവം ബഹുവിധം

ഭോക്താത്ര ജീവം ഖഗം 145

സംസാരമാകുന്ന വൃക്ഷത്തിൻെറ വിത്താണ് തമോഗുണം

അല്ലെങ്കിൽ ആവരണശക്തി. ശരീരാഭിമാനമാകുന്ന തെറ്റിദ്ധാരണയോടുകൂടിയ ബുദ്ധി തന്നെ അഹങ്കാരം. രാഗം അല്ലെങ്കിൽ പദാർത്ഥങ്ങളിലുള്ള ആസക്തി പ്രസ്തുത വൃക്ഷത്തിൻെറ തളിരാണ്. കർമ്മമാണ് വൃക്ഷത്തെ വളർത്തുന്ന ഇലം. ശാഖാസന്ധി ശരീരവും പ്രാണങ്ങൾ കൊമ്പുകളും ആണ്. ഇന്ദ്രിയങ്ങൾ ചുള്ളിക്കൊമ്പുകളും വിഷയങ്ങൾ പുഷ്പങ്ങളുമാണ്. അനേക കർമ്മങ്ങളിൽ നിന്നുണ്ടായ ബഹുവിധമായ ദുംഖമാണ് ഫലം. അവശനായ ഇീവനാകുന്ന പക്ഷി ഭോക്താവുമാണ്. ഇതാണ് സംസാരസ്വഭാവം.

അജ്ഞാനമൂലോƒയമനാത്മബന്ധോ നൈസർഗ്ഗികോƒനാദിരനന്ത ഈരിതഃ ജന്മാപൃയവ്യാധിജരാദിദുഃഖച

പ്രവാഹപാതം ഇനയതൃമുഷ്യ. 146 ജീവന് അനാത്മക്കളായ ശരീരാദികളിൽ താനെന്ന ആത്മബോധമാകുന്ന തെറ്റിദ്ധാരണ അജ്ഞാനം ഹേതുവായി ട്ടുണ്ടാകുന്നതാണ്. പ്രസ്തുത അജ്ഞാനം സ്വാഭാവികവും അനാദിയും അനന്തവുമെന്ന് പറയപ്പെട്ടുവരുന്നു. ജനനമരണങ്ങൾ, വൃദ്ധി, ജര, ദുഘം എന്നിവയെല്ലാം പ്രസ്തുത അജ്ഞാനത്തിൻെറ സൃഷ്ടികളാണ്. അവശനായ ജീവൻ അവയെല്ലാം അനുഭവിച്ച് തപിക്കുന്നു.

നാസ്ത്യൈർന്ന ശസ്ത്യൈരനിലേന വഹ്നിനാ ഛേത്തും ന ശക്യോ ന ച കർമ്മകോടിഭിഃ വിവേകവിജ്ഞാനമഹാസിനാ വിനാ ധാതുഃ പ്രസാദേന സിതേന മഞ്ളൂനാ 147 പ്രസ്തുത അജ്ഞാനബന്ധം അസ്ത്രങ്ങളെക്കൊണ്ടോ

ശസ്ത്രങ്ങളെക്കൊണ്ടോ വായുവിനെക്കൊണ്ടോ അഗ്നിയെ

ക്കൊണ്ടോ മറ്റു കർമ്മപരമ്പരകൾക്കൊണ്ടോ ഒരിക്കലും മുറിക്കാവുന്നതല്ല. ഈശ്വരൻെറ പരിപാവനമായ കാരുണ്യത്താൽ പ്രകാശിക്കുന്ന വിശുദ്ധജ്ഞാനമാകുന്ന വാളുകൊണ്ടല്ലാതെ മറ്റൊന്നുകൊണ്ടും മുറിക്കാവുന്നതല്ല അജ്ഞാനബന്ധം.

ശുതിപ്രമാണൈകമതേഃ സ്വധർമ്മ\_ നിഷ്ഠാ തയെവാത്മവിശുദ്ധിരസൃ വിശുദ്ധബുദ്ധേഃ പരമാത്മവേദനം തേനൈവ സംസാരസമൂലനാശഃ.

ശ്രുതിപ്രമാണങ്ങളെ വേണ്ടുംവണ്ണം അറിയുന്ന ഒരാൾക്ക് ശുദ്ധമായ ധർമ്മനിഷ്ഠയുണ്ടാവും. ധർമ്മനിഷ്ഠകൊണ്ട് മനഃ ശുദ്ധിയും മനഃ ശുദ്ധികൊണ്ട് ആത്മജ്ഞാനവും പ്രകാശിക്കും സംസാരവൃക്ഷത്തിൻെറ ആണിവേരടക്കമുള്ള നിശ്ശേഷനാശം പ്രസ്തുത ആത്മജ്ഞാനംകൊണ്ട് സംഭവിക്കുകയും ചെയ്യും.

148

കോശൈരന്നമയാദ്യെ:

പഞ്ചഭിരാത്മാ ന സംവൃതോ ഭാതി

നിജശക്തി സമുത്പണെ:

ഗൈവാലപടലൈരിവാംബു വാപീസ്ഥം. 149 ജലത്തിൻെറ ശക്തികൊണ്ടുതന്നെ കുളത്തിൽ ഉണ്ടായി വളർന്ന് പടരുന്ന ചണ്ടിക്കൂട്ടത്താൽ കുളത്തിലെ വെള്ളം പ്രകാശിക്കാത്തതുപോലെ തന്നിൽനിന്നുതന്നെയുണ്ടായ അന്നമയാദി പഞ്ചകോശങ്ങളാൽ മറയപ്പെട്ടാണ് ആത്മസ്വരൂപം പ്രകാശിക്കാതിരിക്കുന്നത്. ചണ്ടിക്കൂട്ടത്തെ നീക്കുമ്പോൾ ശുദ്ധജലം പ്രകാശിക്കുന്നതുപോലെ പഞ്ചകോശാവരണത്തെ നീക്കുമ്പോൾ നിർമ്മലമായ ആത്മസ്വരൂപം പ്രകാശിക്കുകയും ചെയ്യും.

തച്മൈവാലാപനയേ സമൃക്സലിലം പ്രതീയതേ ശുദ്ധം തൃഷ്ണാസന്താപഹരം സദൃഃ സൗഖൃപ്രദംപരംപുംസഃ. 150 കുളത്തിലെ ചണ്ടി നീക്കപ്പെടുമ്പോൾ ദാഹവും ഉഷ്ണവും ശമിപ്പിക്കുന്ന ശുദ്ധമായ നിർമ്മലഇലം പ്രകാശിക്കുന്നു. അതുപോലെ പഞ്ചകോശാവരണം നീക്കപ്പെടുമ്പോൾ നിർമ്മലമായ ആത്മസ്വരൂപവും പ്രകാശിക്കുന്നു.

പഞ്ചാനാമപി കോശാനാമപവാദേ വിഭാതൃയം ശുദ്ധ: നിത്യാനങ്ങെകരസഃ പ്രതൃഗ്രൂപഃ പരഃ സ്വയംജ്യോതിഃ. 151 അന്നമയാദി പഞ്ചകോശങ്ങളും നിരസിക്കപ്പെടുമ്പോൾ നിത്യാനങ്ങെകരസവും സ്വയം ജ്യോതിസ്വരൂപവും പരമവുമായ പ്രത്യാഗാത്മസ്വരൂപം സ്വയം പ്രകാശിക്കും.

ആത്മാനാത്മവിവേകഃ കർത്തവ്യോ ബന്ധമുക്തയേ വിദുഷാ തേനൈവാനന്ദീഭവതി സ്വം വിജ്ഞായ സച്ചിദാനന്ദം. 152 ശാസ്ത്രബോധവും സത്സംഗവുംകൊണ്ട് വിദ്വത്തം സമ്പാദിച്ച ഒരാൾ ആത്മാവിനെയും അനാത്മാവിനെയും തിരിച്ചറിയുന്ന ആത്മവിചാരം ചെയ്യേണ്ടതാണ്. അങ്ങനെ ചെയ്താൽ മാത്രമേ സച്ചിദാനന്ദസ്വരൂപമായ ആത്മസ്വരൂപത്തെ അറിഞ്ഞ് സ്വയം ആനന്ദിയായി ഭവിക്കുകയുള്ളൂ.

മുഞ്ജാദിഷീകാമിവ ദൃശ്യവർഗ്ഗാത് പ്രതൃഞ്ചമാത്മാനമസംഗമക്രിയം

വിവിച്യ തത്ര പ്രവിലാപ്യ സർവ്വം തദാത്മനാ തിഷ്ഠതി യഃ സ മുക്തഃ. 153 ചിത്രകാരൻ തൻെറ തൂലികക്കാവശ്യമായ പുല്ലുകളെ മുഞ്ഞപ്പൂൽക്കൂട്ടത്തിൽനിന്ന് തിരഞ്ഞെടുക്കുന്നതുപോലെ അനാത്മവർഗ്ഗത്തിൽനിന്ന് പ്രത്യാഗാത്മസ്വരൂപിയും അസംഗനുമായ ആത്മാവിനെ വിചാരം ചെയ്തറിഞ്ഞ്

ദൃശ്യവർഗ്ഗങ്ങളെ ലയിപ്പിക്കുമ്പോൾ താൻ അക്രിയനായ ആത്മാവാണെന്നറിഞ്ഞ് സ്വസ്വരൂപത്തിൽ സുഖിയായിരിക്കാൻ കഴിയും.

ദേഹോƒയമന്നഭവനോƒന്നമയസ്തു കോശ<sub>–</sub> ശ്വാന്നേനജീവതി വിനശൃതി തദ്വിഹീനഃ ത്വക്ചർമ്മമാംസരുധിരാസ്ഥി പുരീഷരാശിർ<sub>–</sub>

ന്നായം സ്വയം ഭവിതുമർഹിതി നിതൃശുദ്ധാ: 154 ഈ സ്ഥൂലശരീരത്തെ അന്നമയകോശമെന്നു പറയുന്നു. എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ ഇത് അന്നത്തിൻെറ ആവാസസ്ഥലവും അന്നം കൊണ്ടുണ്ടായതും അന്നംകൊണ്ട് നിലനിൽക്കുന്നതും അന്നമില്ലെങ്കിൽ നശിക്കുന്നതുമാണ്. പുറമേയുള്ള ത്വഗിന്ദ്രി യം, രസധാതു, മാംസം, രക്തം, അസ്ഥി, മലം എന്നിവകളുടെ പിണ്ഡമാണ് ഈ ശരീരമെന്നു പറയാം ഒരിക്കലും ഇപ്രകാരം മലിനമായ ഈ മാംസപിണ്ഡം നിതൃഗുദ്ധമുക്തസ്വരൂപമായ ആത്മാവല്ലതന്നെ.

പൂർവ്വം ഇനേരപിമൃതേരപി നായമസ്തി ഇാതക്ഷണഃ ക്ഷണഗുണോƒനിയതസ്വഭാവ നൈകോ ഇഡംച്ച ഫ്വടവത് പരിദൃശ്യമാനഃ

സ്വാത്മാ കഥം ഭവതി ഭാവവികാരവേത്താ ? 155 ഈ ശരീരം ഇനനത്തിനുമുമ്പും മരണത്തിനുശേഷവും ഇല്ലാത്തതാണെന്ന് എല്ലാവർക്കും സ്പഷ്ടമാണ്. അങ്ങനെ പൂർവ്വാപരകാലങ്ങളിൽ ഇല്ലാത്തതായതിനാൽ ഈ വർത്തമാന കാലത്തും ഉള്ളതാണെന്നുപറയാൻ ലക്ഷണമില്ലാത്തതാകുന്നു. കൂടാതെ നിമിഷംപ്രതി മാറിക്കൊണ്ടിരിക്കുന്നതും സ്ഥിരമായ ഒരു സ്വഭാവമില്ലാത്തതുമായ ഈ ശരീരം വാസ്തവത്തിൽ ഉള്ളതാവാൻ വയ്യ. എങ്കിലും ഫ്വടമെന്നപോലെ ഇതും

കാണപ്പെടുന്നുണ്ടല്ലോ എന്നാണെങ്കിൽ കാണപ്പെടുന്ന ഫ്വടം മണ്ണാണെന്നുള്ള സ്ഥിതിക്ക് ഇതും മറ്റെന്തെങ്കിലും ആയിരിക്കണം ഏതായാലും ഭാവങ്ങളെയും വികാരങ്ങളെയും സാക്ഷിരൂപേണ അറിയുന്ന ചൈതന്യസ്വരൂപമായ ആത്മാവാണ് ഈ ശരീരമെന്ന് ഒരു കാലത്തും ആർക്കും പറയാൻവയ്യ.

പാണിപാദാദിമാൻ ദേഹോ നാത്മാ വൃങ്ഗോƒപി ജീവനാത് തത്തച്ഛക്തേരനാശാച്ച ന നിയമ്യോ നിയാമകം. 156 കയ്യ്, കാല് തുടങ്ങിയ അവയവങ്ങളോടുകൂടിയ ഈ ശരീരം ഏതൊരുഭേദവുമില്ലാത്ത നിരവയവസ്വരൂപവും ചൈതനൃമാത്രവുമായ ആത്മാവാവാൻ യാതൊരു പ്രകാരത്തിലും സാദ്ധൃതയില്ല. എല്ലാ ശക്തികളുടെയും നിയാമകമായിരിക്കുന്ന ആത്മചൈതനൃം ഇന്ദ്രിയമനസ്സുകളുടെ നിയമനത്തിൽ കൂടിയ ല്ലാതെ അറിയപ്പെടാനും സാദ്ധ്യമല്ല.

ദേഹതദ്ധർമ്മതത്കർമതദവസ്ഥാദി സാക്ഷിണഃ സത ഏവ സ്വതഃസിദ്ധം തദൈവലക്ഷണ്യമാത്മനഃ. 157 ശരീരത്തെയും അതിൻെറ ഇനനമരണാദിധർമ്മങ്ങളെയും വളർച്ച, ക്ഷയം തുടങ്ങിയുള്ള കർമ്മങ്ങളെയും, ഇാഗ്രതാദി അവസ്ഥകളെയും സാക്ഷിരൂപേണ വീക്ഷിക്കുന്ന ആത്മാവ് ശരീരത്തിൽനിന്ന് വിലക്ഷണ സ്വഭാവമുള്ളതാണെന്ന് പറയേ ണ്ടതില്ലല്ലോ. ഈ വിലക്ഷണഭാവം ആത്മാവിന്ന് സ്വഭാവേന തന്നെയുള്ളതുമാണ്.

മലം പുരണ്ടതായ കോലുകൾ മാംസത്തിൽ കുത്തിത്തറച്ചു നിർത്തിയതുപോലെ ഉള്ള ഒരു മലിനവസ്തുവാണ് ഈ ശരീരം ഇത് എല്ലാ വസ്തുക്കളുടെയും ജ്ഞാതാവും സാക്ഷി

യുമായിരിക്കുന്ന ആത്മാവാവാൻ ഒരു പ്രകാരത്തിലും സാദ്ധ്യമല്ല. അതിനാൽ അന്നമയകോശമാകുന്ന ഈ സ്ഥൂലശരീരം ആത്മാവല്ല തന്നെ.

ത്വങ്മാംസമേദോ*f* സ്ഥി പുരീഷരാശാ<sub>–</sub>

വഹംമതിം മൂഢജനഃ കരോതി

വിലക്ഷണം വേത്തി വിചാരശീലോ

നിജസ്വരൂപം പരമാർത്ഥ രൂപം. 159 ത്വക്ക്, മാംസം, മേദസ്സ്, അസ്ഥി, മലം എന്നിവകളുടെ പിണ്ഡമാകുന്ന ഈ ശരീരത്തെ മൂഢന്മാർ മാത്രമാണ് താനെന്നഭിമാനിക്കുന്നത്. വിചാരശീലന്മാരായ വിവേകികൾ ഇതിൽനിന്ന് വിലക്ഷണമായിരിക്കുന്ന പരമാത്മ ചൈതന്യ ത്തെയാണ് താനെന്ന് ബോധിക്കുന്നത്.

ദേഹോƒഹമിത്യേവ ഇഡസ്യ ബുദ്ധിർ₋ ദേഹേ ച ഇീവേ വിദുഷസ്ത്വഹംധീഃ വിവേകവിജ്ഞാനവതോ മഹാത്മനോ ബ്രഹ്മാഹമിത്യേവ മതിഃ സദാത്മനി. 160 ഇഡന്മാരായിരിക്കുന്ന മൂഢന്മാർ മാത്രമാണ് ഈ ശരീരത്തെ താനെന്നഭിമാനിക്കുന്നത്. ശാസ്ത്രബോധവും സത്സംഗവും സാധിച്ച വിദ്വാന്മാർ ശരീരത്തെയും ഇീവനെയും താനെന്ന

ഭിമാനിക്കുന്നു. എന്നാൽ വിവേകവും വിജ്ഞാനവും തികഞ്ഞ മഹാത്മാവാകട്ടെ താൻ ബ്രഹ്മമാണെന്ന് ബോധിച്ച് ആത്മചൈതന്യത്തെ താനെന്നഭിമാനിക്കുന്നു.

അത്രാത്മബുദ്ധിം തൃജ മൂഢബുദ്ധേ, ത്വങ്മാംസമേദോƒസ്ഥി പുരീഷരാശൗ സർവ്വാത്മനി ബ്രഹ്മണി നിർവ്വികല്പേ കുരുഷ്വ ശാന്തിം പരമാം ഭജസ്വ. 161

അല്ലയോ മൂഢനായ മനുഷ്യാ ! ത്വക്ക്, മാംസം, മേദസ്സ്, അസ്ഥി, മലം തുടങ്ങിയ മലിനവസ്തുക്കളുടെ പിണ്ഡമാകുന്ന ഈ ശരീരത്തെ ഇനിയെങ്കിലും താനെന്നഭിമാനിക്കാതിരിക്കൂ. സർവ്വാന്തര്യാമിയും സകലവിധ വികല്പങ്ങൾക്ക് അതീതവും ആത്മചൈതന്യവുമാകുന്ന ബ്രഹ്മത്തിൽ താനെന്ന അഭിമാനത്തെ വളർത്തി ശാന്തനായിരിക്കൂ.

ദേഹേന്ദ്രിയാദാവസതി ഭ്രമോദിതാം വിദ്വാനഹന്താം ന ഇഹാതി യാവത് താവന്ന തസ്യാസ്തി വിമുക്തിവാർത്താ\_ പൃസ്തേഷ വേദാന്തനയാന്തദർശീ.

വിദ്വാനെന്ന് അഭിമാനിക്കുന്ന ഒരാൾ വേദാന്തശാസ്ത്രഞെ സാമാന്യമായി പഠിച്ചിട്ടുള്ള ആളാണെങ്കിൽ കൂടിയും ഇല്ലാത്ത വയായ ശരീരേന്ദ്രിയാദികളിൽ ഭ്രമം ഹേതുവായിട്ടുണ്ടായി ത്തീർന്ന താനെന്നഭിമാനത്തെ ഏതുവരെ അകറ്റുന്നില്ലയോ അതുവരേക്കും അയാൾക്ക് മോക്ഷത്തിൻെറ ഗന്ധംപോലും അനുഭവിക്കാൻ സാദ്ധ്യമല്ല.

162

ഛായാശരീരേ പ്രതിബിംബഗാത്രേ യത്സ്വപ്പദേഹേ ഹൃദികല്പിതാംഗേ യഥാത്മബുദ്ധിസ്തവ നാസ്തി കാചിച

ഇജീവച്ഛരിരേ ച തഥൈവ മാസ്തു. 163 വെയിലിലും മറ്റും കാണുന്ന നിഴലാകുന്ന ശരീരത്തിലും കണ്ണാടി തുടങ്ങിയ പ്രതിബിംബവസ്തുക്കളിൽ കാണുന്ന പ്രതിബിംബശരീരത്തിലും സപ്നത്തിൽ കാണുന്ന ശരീരത്തിലും മനോരാജ്യത്തിൽ തോന്നപ്പെടുന്ന ശരീരത്തിലും എപ്രകാരം ഒരാൾക്ക് ആത്മബുദ്ധിയില്ലയോ അതുപോലെ ഈ ജീവച്ഛരീരത്തിലും ആത്മബുദ്ധി ഉണ്ടാവാൻ പാടില്ലാത്തതാകുന്നു.

നൈവാത്മാപി പ്രാണമയോ വായൂവികാരോ ഗന്താഗന്താ വായുവദന്തർ ബഹിരേഷഃ

പ്രവർത്തതേfസൗ സകലക്രിയാസു. അന്നമയകോശമാകുന്ന ഈ ശരീരം ഇഡമാണെങ്കിലും പല ചേഷ്ടകളെയും ചെയ്യുന്നുണ്ടല്ലോ. അതെങ്ങനെയെന്നാണെങ്കിൽ ശരീരത്തിലുള്ള പ്രാണൻെറ ചലനം കൊണ്ടുമാത്രമാണ്. വാക്ക്, പാദം, പാണി, പായു, ഉപസ്ഥം എന്ന അഞ്ചു കർമ്മേന്ദ്രിയ ങ്ങളും പ്രാണനും കൂടിച്ചേർന്നതാണ് പ്രാണമയകോശം. അത് എപ്പോഴും ചലിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കുന്നു എന്നതിനാൽ ഇഡമായ ഈ ശരീരവും പല ചേഷ്ടകളും ചെയ്യാൻ ഇടയായിത്തീരുന്നു.

165

കർമ്മേന്ദ്രിയെം പഞ്ചഭിരഞ്ചിതോfയം പ്രാണോ ഭവേത് പ്രാണമയസ്തു കോശഃ യേനാത്മവാനന്നമയോfന്നപൂർണ്ണ:

യതസ്തതസ്ത്വം ഇഹി താം പ്രയത്നാത് ത്യക്തേ തു ചിത്തേ ന പുനർഭവാശാ. 164 മനുഷ്യർക്ക് അജ്ഞാനഹേതുവായിട്ടുണ്ടാവുന്ന ശരീരാ ത്മബുദ്ധി തന്നെയാണ് ഇനനമരണാദി ക്ലേശഭൂയിഷ്ഠമായ സംസാരാനുഭവത്തിൻെറ ബീജമെന്നുപറയാം. അതിനാൽ ശരീരമല്ലെന്ന ദൃഢവിശ്വാസംകൊണ്ട് ഒരിക്കലും താൻ അകറ്റേണ്ടതാണ്. ശരീരത്തിൽ ശരീരാഭിമാനത്തെ ഇല്ലാതെയായാൽ സംസാരത്തിലെ താനെന്നഭിമാനം മറ്റു വസ്തുക്കളിലുള്ള ആഗ്രഹവും താനേ കുറഞ്ഞുകൊള്ളും.

73

ദേഹാത്മധീരേവ നൃണാമസദ്ധിയാം

ഇന്മാദിദുഃഖപ്രഭവസ്യ ബീഇം

യസ്മാത് കിഞ്ചിത് ക്വാപി ന വേത്തീഷ്ഠമനിഷ്ടം സ്വം വാന്യം വാ കിഞ്ചന നിത്യം പരതന്ത്രഃ. 166 അന്നമയകോശമെന്നപോലെ ഈ പ്രാണമയകോശവും ആത്മാവല്ല. വായുവിൻെറ വികാരം മാത്രമാണ് ഈ പ്രാണമയ കോശം. വായുവെന്നപോലെതന്നെ ഇത് ശരീരത്തിൻെറ അകത്തും പുറത്തും വന്നും പോയും ഇരിക്കുന്നു. ഭോക്താവിൻെറ ഇഷ്ടാനിഷ്ഠങ്ങളെയോ സുഖദുഃഖങ്ങളെയോ അല്പംപോലും അറിയുന്നില്ല. തന്നെയോ മറ്റുള്ളവയെയോ തിരിച്ചറിയൂന്നില്ല. കേവലം പരതന്ത്രമാണ് ഈ പ്രാണമയ കോശം.

ജ്ഞാനേന്ദ്രിയാണി ച മനശ്ച മനോമയം സ്യാത് കോശോ മമാഹമിതി വസ്തുവികല്പഹേതും സംജ്ഞാദി ഭേദകലനാകലിതോ ബലീയാം-സ്തത്പൂർവ്വകോശമഭിപൂര്യ വിജ്യംഭതേ യം 167 കണ്ണ്, മൂക്ക്, ചെവി, നാവ്, ത്വക്ക് എന്നീ ജ്ഞാനപഞ്ചേ ന്ദ്രിയങ്ങളും മനസ്സും കൂടിച്ചേർന്നത് മനോമയകോശമാകുന്നു. വസ്തുക്കളിൽ 'ഞാൻ, എൻെറ' എന്ന അഭിമാനത്തെ കല്പിക്കലാണ് മനോമയകോശത്തിൻെറ സ്വഭാവം കൂടാതെ പദാർത്ഥങ്ങൾക്ക് നാമരൂപങ്ങളെ കല്പിക്കുന്ന ബലവത്തരമായ

ശക്തിയുമാണ് മനോമയകോശം ഇതു മുമ്പുപറഞ്ഞ പ്രാണമയ കോശത്തിൽ മുഴുവൻ നിറഞ്ഞ് സർവ്വത്ര വികസിക്കുന്നു.

പഞ്ചേന്ദ്രിയെ: പഞ്ചഭിരേവ ഹോത്യഭി:

പ്രചീയമനോ വിഷയാജ്യധാരയാ

ഇാഇല്യമാനോ ബഹുവാസനേന്ധനെ:

മനോമയാഗ്നിർവഹതി പ്രപഞ്ചം. 168 പ്രസ്തുത മനോമയകോശത്തെ മിക്കവാറും ഒരു

അഗ്നികുണ്ഡത്തോട് ഉപമിക്കാം. ദൃഗാദിപഞ്ചേന്ദ്രിയങ്ങൾ കുണ്ഡത്തിൻെറ അഞ്ചുഭാഗത്തുമിരിക്കുന്ന ഹോതാക്കളാണ്. ശബ്ദാദിപഞ്ചവിഷയങ്ങളാകുന്ന ആജ്യധാരകളെക്കൊണ്ട് മനസ്സാകുന്ന അഗ്നികുണ്ഡത്തെ തർപ്പണം ചെയ്യുന്നു. വിഷയ വാസനകളാകുന്ന വിറകിനെ ധാരാളം ജൂലിപ്പിക്കുകയും ചെയ്യുന്നു. അപ്പോൾ കത്തി ജൂലിക്കുന്ന മനോമയിയാണ് ഈ വിഷയപ്രപഞ്ചമെന്നുപറയാം.

ന ഹൃസ്തൃവിദ്യാ മനസോƒതിരിക്താ മനോ ഹൃവിദ്യാ ഭവബന്ധഹേതു: തസ്മിൻ വിനഷ്ടേ സകലം വിനഷ്ടം

വിളുംഭതേ f സൂിൻ സകലം വിളുംഭതേ. 169 മനോമയമായ ഈ പ്രപഞ്ചം മുഴുവൻ അവിദ്യാകാര്യമാണല്ലോ. എന്നാൽ മനസ്സുതന്നെയാണ് അവിദ്യ. മനസ്സോടുകൂടാതെ വേറെയൊരവിദ്യയില്ല. മനസ്സുനഷ്ടപ്പെട്ടാൽ എല്ലാ അവിദ്യയും അവിദ്യാകാര്യങ്ങളും നഷ്ടപ്പെടുന്നു. മനസ്സ് വിളുംഭിക്കുമ്പോൾ എല്ലാ അവിദ്യാകാര്യങ്ങളും വികസിക്കുകയും ചെയ്യുന്നു. ഇതിൽ നിന്ന് മനസ്സാണ് അവിദ്യയെന്ന് ബോധിക്കാൻ കഴിയും. മനസ്സ് ലയിക്കുന്ന സുഷുപ്ത്യവസ്ഥയിൽ അവിദ്യാ കാര്യങ്ങളായ ഇഗദ്വസ്തുക്കളുടെ പ്രതീതിയില്ലല്ലോ.

സംപ്ലേƒർത്ഥശൂന്യേ സ്യജതി സംശക്ത്യാ ഭോക്ത്രാദി വിശം മന ഏവ സർവ്വം തഥൈവ ഇാഗ്രത്യപീ നോ വിശേഷച

സ്തത് സർവ്വമേതന്മനസോ വിള്യംഭണം. 170 പദാർത്ഥശൂന്യമായ സ്വഹ്നവസ്ഥയിൽ തൻെറ ശക്തി കൊണ്ട് ഭോക്താവ് ഭോള്യം തുടങ്ങിയ വിശ്വത്തെ സൃഷ്ടിക്കുന്നത് മനസ്സല്ലാതെ മറ്റാരുമല്ല. ഇാഗ്രത്തിലും അതുപോലെതന്നെ.

ഈ ളാഗ്രത്തിനെ സൃഷ്ടിക്കുന്നത് മനസ്സുതന്നെയാണ്. വിശേഷമൊന്നുമില്ല. അതിനാൽ ളാഗ്രസ്വപ്നങ്ങളാകുന്ന രണ്ടവസ്ഥകളിലെ സ്ഥൂലസൂക്ഷ് മളുഗത്തുക്കളുടെ സൃഷ്ടിയെ മനസ്സൂതന്നെയാണ് ചെയ്യുന്നത്. മനസ്സില്ലാതായാൽ സ്ഥൂലസൂക്ഷ് പ്രപഞ്ചങ്ങളും ഇാഗ്രസ്വപ്നാവസ്ഥകളും ഇല്ലാതാവുകതന്നെ ചെയ്യും.

> സുഷുപ്തികാലേ മനസി പ്രലീനേ നൈവാസ്തി കിഞ്ചിത് സകലപ്രസിദ്ധേഃ അതോ മനഃകല്പിത ഏവ പുംസഃ സംസാര ഏതസ്യ ന വസ്തുതാസ്തി. 171

സുഷുപ്ത്യാവസ്ഥയിൽ മനസ്സ് ലയിക്കുന്ന ആ സമയത്ത് സ്ഥൂലസൂക്ഷ് മപ്രപഞ്ചങ്ങളുടെ യാതൊരു സ്ഫുരണവുമില്ലെന്ന് ലോകത്തിൽ പ്രസിദ്ധവും എല്ലാവർക്കും സ്ഥാനുഭവവുമാണ്. അതിനാൽ മനസ്സിനാൽ കല്പിക്കപ്പെട്ടതാണ് ജീവൻെറ സംസാരാനുഭവം അല്ലാതെ വാസ്തവത്തിൽ ഉള്ളതല്ല.

വായുനാനീയതേ മേഫ്വഃ പുനസ്തേനെവ നീയതേ മനസാകല്പ്യതേ ബന്ധോ മോക്ഷസ്തേനൈവകല്പ്യതേ 172 മേഫ്വങ്ങളെക്കൂട്ടിയോജിപ്പിക്കുന്നതും അകറ്റുന്നതും എപ്രകാരം വായുവാണോ അതുപോലെ ജീവന്ന് സംസാരബന്ധത്തിന്നും സംസാരമോക്ഷത്തിന്നും മനസ്സാണ് കാരണമെന്നുപറയാം.

ദേഹാദിസർവ്വവിഷയേ പരികല്പ്യ രാഗം ബധ്നാതി തേന പുരുഷം പശുവദ്ഗുണേന വൈരസ്യമത്ര വിഷവത് സുവിധായ പശ്വാ\_ ദേനം വിമോചയതി തന്മന ഏവ ബന്ധാത്. 173 ശരീരാദി ഉപാധികളിൽ ജീവന് അഭിനിവേശത്തെ ഉണ്ടാക്കിത്തീർത്ത് സംസാരത്തിൽ ബദ്ധനാക്കുന്നത് മനസ്സാണ്.

മനോ നാമ മഹാവ്യാഫ്രോ വിഷയാരണ്യഭൂമിഷു ചരതൃത്ര ന ഗച്ഛന്തു സാധവോ യേ മുമുക്ഷവം 176 ശബ്ദാദി വിഷയക്കാടുകളിൽ അല്ലെങ്കിൽ അന്നവസ്ത്ര കാമിനീകാഞ്ചനാദി വിഷയക്കാടുകളിൽ മനസ്സെന്നു പേരായ

വിവേകം, വൈരാഗ്യം എന്ന രണ്ടു ഗുണങ്ങൾ വളർന്നാൽ മലിനവൃത്തികളകന്ന് മനസ്സ് പരിശുദ്ധമാവും. വൃത്തിശൂന്യവും ശുദ്ധവുമായ മനസ്സ് മോക്ഷത്തിന് കാരണവുമാണ്. അതിനാൽ ബുദ്ധിമാനായ മുമുക്ഷു ആദ്യം തന്നെ വിവേകത്തേയും വൈരാഗ്യത്തേയും വളർത്തുകയാണ് വേണ്ടത്.

സ്കാഭ്യാം ദൃഢാഭ്യാം ഭവിതവ്യമഗ്രേ. 175

വിവേകവൈരാഗ്യഗുണാതിരേകാത് ശുദ്ധത്വമാസാദ്യ മനോ വിമുക്തൈൃ ഭവതൃതോ ബുദ്ധിമതോ മുമുക്ഷോ–

മോക്ഷസ്യ ശുദ്ധം വിരഇസ്തമസ്കം. 174 അതിനാൽ ഈ ജീവന് ബന്ധത്തിന്നും മോക്ഷത്തിന്നും കാരണം മനസ്സുതന്നെയാണ്. രജോഗുണവൃത്തികളെക്കൊണ്ട് മലിനമായ മനസ്സാണ് ബന്ധഹേതുവെങ്കിൽ രജസ്തമോവൃത്തി കളാകുന്ന ശുദ്ധാന്തക്കരണം മോക്ഷത്തിന്നും ഹേതുവാണ്.

ബന്ധസ്യ ഹേതുർമലിനം രജോഗുണൈർ-

ബന്ധസ്യ മോക്ഷസ്യ ച വാ വിധാനേ

തസ്മാന്മനഃ കാരണമസ്യ ഇന്തോർ-

പിന്നീട് സന്ദർഭം വരുമ്പോൾ വൈരാഗ്യത്തെ വളർത്തി ഇീവനെ എല്ലാ ബന്ധങ്ങളിൽനിന്നും മോചിപ്പിക്കുന്നതും ഇതേ മനസ്സുതന്നെയാണ്. പശുവിനെ ഒരേ ആൾതന്നെ കുറ്റിയിൽ കെട്ടുകയും അഴിക്കുകയും ചെയ്യുന്നതുപോലെ.

വലിയ സഞ്ചരിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കുന്നുണ്ട്. ഒരു വ്യാഫ്രം അതിനാൽ മുമുക്ഷുക്കളായ സഇഇനങ്ങൾ അവിടെ പോകാതി നല്ലത്. വിഷയവൈരാഗ്യവും വിവേകവും രിക്കുന്നതാണ് മോക്ഷത്തിന് രണ്ട് ഉപായങ്ങളാണെന്ന് താല്പര്യം.

മനഃപ്രസൂതേ വിഷയാനശേഷാൻ സ്ഥൂലാത്മനാ സൂക്ഷ്മതയാ ച ഭോക്തുഃ ശരീരവർണ്ണാശ്രമ ജാതിഭേദാൻ

ഗുണക്രിയാഹേതുഫലാനി നിത്യം. ഭോക്താവായ ജീവന്റ് ഭോജ്യങ്ങളായ വിഷയങ്ങളെ സൃഷ്ടിച്ചു കൊടുക്കുന്നത് മനസ്സാണ്. സ്ഥൂലരൂപം കൊണ്ട് സ്ഥൂലവിഷയങ്ങളെയും സൂക്ഷ്മഭാവംകൊണ്ട് സൂക്ഷ്മവിഷയ ങ്ങളെയും സൃഷ്ടിക്കുന്നുവെന്ന് പറയണം. അതുപോലെ ശരീരം, വർണ്ണം, ആശ്രമം, ജാതി എന്നിവയും അവയുടെ ഭേദങ്ങളും ഗുണം, ക്രിയ, ഹേതു, ഫലം എന്നിവയും എപ്പോഴും മനസ്സിൻെറ സൃഷ്ടികളാണ്. എന്നുവേണ്ട ആത്മാനുഭവമൊഴിച്ച് മറ്റെല്ലാം തന്നെയും മനസ്സിൻെറ സൃഷ്ടിയാണെന്നു പറഞ്ഞാൽ തെറ്റില്ല.

177

അസംഗചിദ്രൂപമമും വിമോഹ്യ ദേഹേന്ദ്രിയപ്രാണഗുണൈർ നിബധ്യ

അഹം വമേതി ഭ്രമയത്യജസ്രം

178 മനഃ സ്വകൃത്യേഷു ഫലോപഭുക്തിഷു. സംഗരഹിതനും ചൈതന്യസ്വരൂപനുമായിരിക്കുന്ന ജീവനെ മായകൊണ്ട് മോഹിപ്പിച്ച് സംസാരത്തിൽ വീഴ്ത്തി ശരീരം, കയറുകൾ കൊണ്ട് തുടങ്ങിയ ഇന്ദ്രിയങ്ങൾ, പ്രാണൻ ബന്ധിച്ചിടുന്നു. പിന്നീട് മനസ്സിനാൽത്തന്നെ സൃഷ്ടിക്കപ്പെട്ട ഫലാനുഭവങ്ങളിൽ എപ്പോഴും ഞാൻ എൻെറ എന്ന് ഭ്രമിപ്പിക്കുകയും ചെയ്യുന്നു. അത്ഭുതകരമായ ഈ

സംസാരബന്ധാനുഭവത്തിന് മനസ്സ് മാത്രമാണ് കാരണമെന്നു പറയണം.

അധ്യാസദോഷാത് പുരുഷസ്യ സംസൃതി<sub>–</sub> രധ്യാസബന്ധസ്ത്വമുനൈവ കല്പിതഃ രജസ്തമോ ദോഷവതോ*f* വിവേകിനോ

ജന്മാദിദുംഖസ്യ നിദാനമേതത്. 179

ശുദ്ധചൈതന്യ ഫ്വനസ്വരൂപനായ ജീവന് ജഡമായ ഈ ശരീരത്തിലുള്ള 'ഞാൻ, എൻറ' എന്ന അദ്ധ്യാസമാണ് സംസാരബന്ധത്തിനു ഹേതു. പക്ഷേ പ്രസ്തുത അദ്ധ്യാസ ബന്ധത്തെ സൃഷ്ടിച്ചതും കല്പിച്ചതും മനസ്സാണ്. ശരീരാദ്ധ്യാസം മനസ്സിൻെറ കല്പനമാത്രമാണ്. ഈ അദ്ധ്യാസബന്ധമാകട്ടെ രജസ്തമോ ദോഷംകൊണ്ട് വിവേകം നശിച്ച ജീവന് ജനനമരണദുഃഖങ്ങൾക്ക് കാരണമായിത്തീരുകയും ചെയ്തു. ഇതിനെല്ലാം ഏകഹേതു മനസ്സുമാത്രമാണ് എന്ന് പറയേ ണ്ടിയിരിക്കുന്നു.

അതഃ പ്രാഹുർമനോ∱വിദ്യാം പണ്ഡിതാസ്തത്വ ദർശിനഃ യേനൈവ ഭ്രാമൃതേ വിശ്വം വായുനേവാഭ്രമണ്ഡലം. 180 അതുകൊണ്ട് തത്വജ്ഞന്മാരായിരിക്കുന്ന പണ്ഡിതന്മാരെല്ലാം മനസ്സിനെത്തന്നെയാണ് അവിദ്യയെന്നു പറഞ്ഞുവരുന്നത്. വായുവിനാൽ മേഫ്വമണ്ഡലമെന്നപോലെ മനസ്സിനാലാണ് ഈ പ്രപഞ്ചം മുഴുവൻ ഭ്രമിപ്പിക്കപ്പെടുന്നത്.

തന്മനഃശോധനം കാര്യം പ്രയത്നേന മുമുക്ഷുണാ

വിശുദ്ധ സതി ചൈതസ്മിൻമുക്തിം കരഫലായതേ 181 വിക്ഷേപാവരണങ്ങളെക്കൊണ്ട് മലിനമായിരിക്കുന്ന പ്രസ്തുതമനസ്സിനെ ശുദ്ധീകരിക്കലാണ് ഒരു മുമുക്ഷു ആദ്യം തന്നെ ചെയ്യേണ്ടത്. എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ മനസ്സുശുദ്ധമായി

ബുദ്ധിർബുദ്ധീന്ദ്രിയൈം സാർദ്ധം സവൃത്തിം കർതൃലക്ഷണം വിജ്ഞാനമയകോശംസ്യാത് പുംസം സംസാരകാരണം. 184

ദ്രഷ്ടാ ഹി ദൃശ്യാത്മതയാ ന ദൃഷ്ട. 183 ചിലർ ഈ മനസ്സിനെതന്നെ ആത്മാവാണെന്ന് തെറ്റി ദ്ധരിക്കാറുണ്ട്. അതു തികച്ചും അബദ്ധമാണ്. മനസ്സാത്മാവല്ല. മനസ്സിന് ഉല്പത്തിലയങ്ങളും പരിണാമവും ദുഃഖാത്മകത്വവും വിഷയസ്വരൂപവും എല്ലാമുണ്ട്. ഇവയൊന്നും ആത്മാവിനില്ല. നിത്യമുക്തസ്വരൂപമായിരിക്കുന്ന പരമാത്മാവ് എല്ലാറ്റിൻെറ യും ദ്രഷ്ടാവാണ്. ഒരിക്കലും മനോമയനല്ല മനസ്സിന് അതീതനാണ്.

ദുഃഖാത്മകത്വാദ്വിഷയത്വഹേതോർ\_

ഹ്യാദൃന്തവത്ത്വാത് പരിണാമിഭാവാത്

രഇഃസ്വഭാവം സ്ധുനോതി ബുദ്ധഃ. 182 മോക്ഷം സിദ്ധിക്കണമെന്ന് അത്യാസക്തിയുള്ള ഒരാൾ ആദ്യംതന്നെ വിഷയങ്ങളിലുള്ള രതിയേയും അവയെ സാഹിക്കാനുള്ള കർമ്മങ്ങളേയും അകറ്റുകയാണ് വേണ്ടത്. എന്നാൽത്തന്നെ രളോഗുണം മിക്കവാറും നീങ്ങും. പിന്നീട് ശ്രദ്ധയോടുകൂടുംവണ്ണമുള്ള വേദാന്തശ്രവണംകൂടി സാധിച്ചാൽ ബുദ്ധിയുടെ തമസ്സു മുഴുവൻ നീങ്ങും. മനോമയോ നാപി ഭവേത് പരാത്മാ

ക്കഴിഞ്ഞാൽ മോക്ഷാനുഭൂതി കൈവരുമെന്നു തീർച്ചയാണ്. മനസ്സ് അശുദ്ധമായിരിക്കും കാലത്തോളം മോക്ഷാനുഭവം ഉണ്ടാവാനും വയ്യ.

മോക്ഷൈകസക്ത്യാ വിഷയേഷു രാഗം

നിർമൂല്യ സംന്യസ്യ ച സർവകർമ്മ സച്ഛ്റദ്ധയാ യഃ ശ്രവണാദിനിഷ്ഠോ

കരോതി കർമ്മാണ്യപി പൂർവവാസനഃ പുണ്യാന്യപുണ്യാനി ച തത് ഫലാനി. 186 കർത്താവും ഭോക്താവുമായഭിമാനിക്കുന്ന ഇീവൻെറ മുഖ്യഉപാധികൂടിയുമാണ് പ്രസ്തുത വിജ്ഞാനമയകോശം. അതിൽക്കൂടെയാണ് ഇീവഭാവം മറ്റു ഉപാധികളിലേക്കെല്ലാം വ്യാപിക്കുന്നത്. അനാദിയായ അഹങ്കാരമാണ് ഇീവൻെറ ലക്ഷണം. എല്ലാറ്റിനെയും 'ഞാനെന്നും, എൻെറതെന്നും' അഭിമാനിച്ചുകൊണ്ട് ഇന്മാന്തരവാസനകൾ അനുസരിച്ച് പുണ്യപാപാത്മകങ്ങളായ കർമ്മങ്ങളെ കർത്തൃതാബുദ്ധി

ദേഹേന്ദ്രിയാദിഷ്വഭിമന്യേതേ ഭൃശം. 185 ആത്മപ്രതിഫലനം ഹേതുവായിട്ടും ചലിക്കുന്നതും അറിവാകുന്ന ഗുണത്തോടുകൂടിയതും പ്രകൃതിയുടെ കാര്യവുമാണ് പ്രസ്തുത വിജ്ഞാനമയകോശം. 'ഞാൻ അറി യുന്നവനാണ്, ഞാൻ ചെയ്യുന്നവനാണ്' എന്നിങ്ങനെ ജ്ഞാനകർമ്മങ്ങളെകൊണ്ട് ശരീരാദികളിൽ എപ്പോഴും അഭിമാനത്തെ വളർത്തുന്നതും ഈ വിജ്ഞാനമയകോശമാണ്.

ഇതാനേന്ദ്രിയങ്ങളോടും ബുദ്ധിവൃത്തികളോടും കർത്തൃത്വാഭിമാനത്തോടും കൂടിയ ബുദ്ധി ജീവന്ന് സംസാരകാരണമായ വിജ്ഞാനമയകോശമാണ്. ഈ വിജ്ഞാനമയകോശവും ആത്മാവല്ല; ആത്മാവിൻെറ ദൃശ്യങ്ങളിൽ ഒന്നുമാത്രമാണ്.

അനുപ്രജച്ചിത് പ്രതിബിംബശക്തിർച വിജ്ഞാനസംജ്ഞഃ പ്രകൃതേർവികാരഃ

ഞ്ഞാനക്രിയാവാനഹമിത്യഇസ്രം

അനാദികാലോƒയമഹം സ്വഭാവോ

ജീവഃ സമസ്തവ്യവഹാരവോഢാ

യദാത്മധീഃ സംസരതി ഭ്രമേണ. 188 ശരീരാദികളിലും ബ്രഹ്മചര്യാദി ആശ്രമധർമ്മങ്ങളിലും കർമ്മങ്ങളിലും ഗുണങ്ങളിലുമെല്ലാം 'ഞാൻ, എൻെറ' എന്ന് അഭിമാനിക്കുന്നത് ഈ വിജ്ഞാനമയകോശമാകുന്നു. പരമാത്മാവിൻെറ സാന്നിദ്ധ്യത്താൽ വിജ്ഞാനമയകോശം തേളോമയമാണ്. ആത്മസ്വരൂപിയായിരിക്കുന്ന ജീവൻെറ മുഖ്യ ഉപാധിയും സംസാരാനുഭവങ്ങൾക്ക് മുഖ്യ ഉപകരണവുമാണ്

ദേഹാദിനിഷ്ഠാശ്രമധർമ്മകർമ്മ₋ ഗുണാഭിമാനഃ സതതം മമേതി വിജ്ഞാനകോശോƒയമതിപ്രകാശഃ പ്രകൃഷ്ഠസാന്നിധ്യവശാത് പരാത്മനഃ അതോ ഭവത്യേഷ ഉപാധിരസ്യ യദാത്മധീഃ സംസരതി ഭ്രമേണ. 188

സിപ്പാദ്യവസ്ഥാ: സുഖദു:ഖഭോഗം. 187 വിജ്ഞാനമയകോശമാകുന്ന ഉപാധിഗതനായ ജീവചൈതന്യം കർമ്മവാസനകൾക്കനുരൂപമായി ഉൽകൃഷ്ട അപകൃഷ്ട ശരീരങ്ങളിൽ ഇരുന്ന് ഊർദ്ധാധോലോകങ്ങളിൽ വരികയും പോവുകയും ചെയ്യുന്നു. ഇതുതന്നെ ജീവൻെറ സംസാരഗതി യുടെ സ്വഭാവം ജാഗ്രദാദി അവസ്ഥകളും സുഖദു:ഖാനുഭവങ്ങൾ കൂടിയും ഈ വിജ്ഞാനമയകോശത്തിൻെറ അനുഭവങ്ങളാകുന്നു.

ഭുങ്ക്തേ വിചിത്രാസ്വപി യോനിഷു വ്രജ– ന്നായാതി നിര്യാത്യധ ഊർധ്വമേഷഃ അസ്വൈവ വിജ്ഞാനമയസ്യ ജാഗ്രത്

യോടുകൂടി ആചരിക്കുന്നതും ഇീവനാണ്. അതിനാൽ ഇീവൻതന്നെ എല്ലാറ്റിനും കർത്താവും ഭോക്താവുമായി അഭിമാനിക്കുകയും ചെയ്യുന്നു. പ്രസ്തുത ഇീവനും ആത്മാവല്ലെന്ന് പറയേണ്ടതില്ലല്ലോ. ഈ വിജ്ഞാനമയകോശം.

യോƒയം വിജ്ഞാനമയഃ പ്രാണേഷു ഹൃദി സ്പുരത്യയം ജ്യോതിഃ കൂടസ്ഥഃ സന്നാത്മാ

കർത്താ ഭോക്താ ഭവത്യുപാധിസ്ഥ: 189 പരമാത്മാവിൻെറ വിജ്ഞാനമയജ്യോതിസ്സ് വിജ്ഞാനമയ കോശം വഴിക്ക് പ്രാണങ്ങളിലും ഹൃദയത്തിലും ജ്യോതി രൂപത്തിൽ പ്രസ്ഫുരിക്കുന്നു. ഹൃദയത്തിലുള്ള പ്രസ്തുത ജ്യോതിർസ്ഫുരണത്തെത്തന്നെയാണ് കൂടസ്ഥനെന്നു പറ യുന്നത്. ഉപാധിഗതനായ ഇതേ ചൈതന്യം തന്നെ ജീവസ്വരൂപേണ തന്നെ കർത്താവും ഭോക്താവുമായി അഭിമാനിക്കുകയും ചെയ്യുന്നു.

സ്വയം പരിച്ഛേദമുപേത്യ ബുദ്ധ\_

സ്കാദാത്മ്യദോഷേണ പരം മൃഷാത്മനഃ

സർവ്വാത്മക: സന്നപി വീക്ഷതേ സ്വയം

സ്വതഃ പൃഥക്തേന മൃദോ ഫ്വടാനിവ. 190 കൂടസ്ഥനാകുന്ന മുൻപറയപ്പെട്ട പരമാത്മചൈതന്യം ബുദ്ധി തത്വത്തിൻെറ സമ്പർക്കംകൊണ്ടും അതിലുള്ള താദാത്മ്യഭാവം കൊണ്ടും എങ്ങും നിറഞ്ഞവനാണെങ്കിൽകൂടി തന്നെ പരിച്ഛിന്നനും അല്പനുമായി ബോധിക്കുന്നു. എങ്ങും നിറഞ്ഞിരിക്കുന്ന മണ്ണുതന്നെ ഒരുചെറിയ ഫ്വടമായി ബോധിക്കും പോലെ.

ഉപാധിസംബന്ധവശാത് പരാത്മാ ഹ്യുപാധിധർമ്മാനനുഭാതി തദ്ഗുണഃ അയോ വികാരാനവികാരിവഹ്നിവ<sub>–</sub> ത്നദൈകരൂപോ*f* പി പരഃ സ്വഭാവാത്. 191

ഉപാധിസംബന്ധം ഹേതുവായിട്ട് പരമാത്മാവ് ആണെങ്കിലും ഇീവൻ ഉപാധിധർമ്മങ്ങളെ അനുഭവിക്കാൻ ഇടയാവുന്നു. ഇരുമ്പിൻെറ സമ്പർക്കംകൊണ്ട് നിർവ്വികാരമായ അഗ്നിയും വികാരത്തെ പ്രാപിക്കുംപോലെ.

ശിഷ്യ ഉവാചഃ-

ഭ്രമേണാപൃനൃഥാ വാസ്തു ഇീവഭാവഃ പരാത്മനഃ തദുപാധേരനാദിത്വാ ന്നാനാദേർന്നാശ ഇഷൃതേ 192 തെറ്റിദ്ധാരണകൊണ്ടാവട്ടെ അഥവാ മറ്റൊരു പ്രകാരത്തി ലാകട്ടെ നിതൃശുദ്ധമുക്തസ്വരൂപമായിരിക്കുന്ന ആത്മാവിന് ഇനനമരണാദൃനുഭവമുണ്ടാകുന്നു. ഇീവൻെറ സ്വഭാവം ഉണ്ടെന്ന് ഇനനമരണാദൃനുഭവമുണ്ടാകുന്നു. ഇീവൻെറ സ്വഭാവം ഉണ്ടെന്ന് ഇനനമരണാദൃനുഭവമുണ്ടാകുന്നു. ഇീവൻേറ സ്വഭാവം ഉണ്ടന്ന് ഇനനമരണാദൃനുഭവമുണ്ടാകുന്നു. ഇീവൻേറ സ്വഭാവം ഉണ്ടാന് ബിടുന്നു പറഞ്ഞുവല്ലോ. ഉപാധിസംബന്ധംകൊണ്ടാണ് ഇീവഭാവം ഉണ്ടായത് എന്നും പറഞ്ഞു. എന്നാൽ ആ ഉപാധിക്ക് ആദൃന്തങ്ങളില്ലെന്നാണെ ല്ലോ അതു കാണിക്കുന്നത്

അതോƒസൃ ഇീവഭാവോƒപി നിത്യാ ഭവതി സംസൃതി: ന നിവർത്തേത തന്മോക്ഷ: കഥം മേ ശ്രീഗുരോ വദ. 193 അതിനാൽ ആത്മാവിൻെറ ഇീവഭാവത്തിന്നും ഇീവൻെറ സംസാരാനുഭവത്തിനും നാശമില്ലെന്നും അവരണ്ടും നിതൃങ്ങ ളായിത്തന്നെ നിലനില്ക്കുമെന്നുമാണല്ലോ വരുന്നത്. ആ സ്ഥിതിക്ക് മോക്ഷം എങ്ങനെ സംഭവിക്കും ? മോക്ഷം സംഭവിക്കാൻ വയ്യെങ്കിൽ ശാസ്ത്രത്തിൻെറ പ്രയോജനം എന്താണെന്നും മനസ്സിലാകുന്നില്ല. അല്ലയോ ശ്രീഗുരോ, ഇവൻെറ ഈ സംശയത്തെ തീർത്തനുഗ്രഹിച്ചാലും.

ശ്രീ ഗുരുരുവാചഃ-

സമൃക്പൃഷ്ടം ത്വയാ വിദ്വൻ സാവധാനേന തച്ഛൂണു പ്രാമാണികീ ന ഭവതി ഭ്രാന്ത്യാമോഹിതകല്പനാ. 194

84

സ്വസ്യദ്രഷ്ടുർന്നിർഗുണസ്യാക്രിയസ്യ പ്രതൃഗ്ബോധാനന്ദരൂപസ്യ ബുദ്ധേഃ ഭ്രാന്ത്യാ പ്രാപ്തോ ജീവഭാവോ ന സത്യോ മോഹാപായേ നാസ്ത്യവസ്തുസ്വഭാവാത്. 196

അസംഗനും നിഷ്ക്രിയനും നിരാകൃതിയുമായ പരമാ ത്മാവിന് വെറും ഭ്രമംകൊണ്ടല്ലാതെ മറ്റെങ്ങനെയാണ് ജീവത്വവും ഉപാധിസംബന്ധവും മറ്റുമുണ്ടായിത്തീരുന്നത് ഒരിക്കലും സംഭാവൃമല്ലാത്തയാണ്. ആകാശത്തിന്ന നീലവർണ്ണമുണ്ടെന്നു പറഞ്ഞാൽ അത് ഭ്രാന്തി അല്ലാതെ മറ്റെന്താണ് ? വസ്തുശൂന്യമായ ആകാശത്തിന്നെങ്ങനെ വർണ്ണമുണ്ടാകും ? അതുപോലെ നിതൃശുദ്ധമുക്തസ്വരൂപമായ ആത്മാവിന് ജീവത്വാദിഭാവങ്ങളുമുണ്ടാവാൻ വയ്യ.

195

ന എടേതാർഥസംബന്ധോ

നഭസോ നീലതാദിവത്.

നിഷ്ക്രിയസ്യ നിരാകൃതേഃ

ഭ്രാന്തിം വിനാ ത്വസങ്ഗസ്യ

വിദ്വാനും വിവേകിയുമായ ഹേ ശിഷ്യാ, നിൻെറ ചോദ്യം തികച്ചും സംഗതമാണ് എന്നാൽ മറുപടി പറയാം. ശ്രദ്ധ യോടുകൂടി സാവകാശത്തിൽ കേട്ടു ബോധിക്കൂ. ഭ്രാന്തിക്കൊണ്ടുണ്ടായ ജീവകല്പന സത്യമോ പ്രാമാണികമോ ആവാൻവയ്യ. അതിനാൽ പരമാത്മാവിന് എപ്പോഴും ജീവത്വ മില്ലെന്നതാണ് പരമാർത്ഥം. ഭ്രമംകൊണ്ട് കയറിനെ പാമ്പാ യിട്ട് തെറ്റിദ്ധരിച്ചാലും കയറ് പാമ്പായിത്തീരാറില്ലല്ലോ. ഭ്രമം തീരുമ്പോൾ കയറ് കയറായിത്തന്നെ മാറുന്നതുപോലെ ഭ്രമം തീരുമ്പോൾ പരമാത്മാവുതന്നെയാണ്, ഒരിക്കലും ജീവനാ യിട്ടില്ലെന്ന് ബോദ്ധ്യമാവും.

പ്രപഞ്ചാനുഭവങ്ങൾക്കും ആദിയില്ലെന്നത് സ്വാഭാവികം തന്നെ.

ഉത്പന്നായാം തു വിദ്യായാമവിദ്യകമനാദ്യപി 199 അവിദ്യക്കെന്നപോലെ അവിദ്യാ കാര്യങ്ങളായ

അനാദിത്വമവിദ്യായാം കാര്യസ്യാപി തഥേഷ്യതേ 198 പ്രബോധേ സപ്പവത് സർവ്വം സഹമൂലം വിനശ്യതി അനാദൃപീദം നോ നിത്യം പ്രാഗഭാവ ഇവ സ്ഫുടം.

ഭ്രാന്തേർന്നാശേ നൈവ സർപ്പോfപി തദ്വത്. 197 ഏതൊരുവസ്തുവിലും ഏതുവരെ വസ്തുസ്വരൂപത്തിൻെറ ഭ്രമംനിലനില്ക്കുന്നുവോ അതുവരെയാണ് മിഥ്യാജ്ഞാനത്താൽ വികസിക്കപ്പെട്ട തെറ്റിദ്ധാരണയും നിലനില്ക്കുന്നത്. കയ റിൽ സർപ്പപ്രതീതി തെറ്റിദ്ധാരണയുള്ളേടത്തോളം സമയം മാത്രമാണല്ലോ നിലനില്ക്കുന്നത്. കയറെന്ന ബോധം ഉണ്ടാവുമ്പോൾ തെറ്റിദ്ധാരണയാകുന്ന സർപ്പപ്രതീതി സ്വയം പരമാത്മാവിൽ ഭ്രമംകൊണ്ട് ഇല്ലാതാകുന്നു. ഇതുപോലെ തോന്നപ്പെട്ടതാണ് ഇീവത്വം. ഭ്രമംനീങ്ങുമ്പോൾ ഇീവത്വവും സ്വഭാവേന നീങ്ങിക്കൊള്ളും.

മിഥ്യാജ്ഞാനോഇജ്യംഭിതസ്യ പ്രമാദാത് രളുാം സർപ്പോ ഭ്രാന്തികാലീന ഏവ

യാവദ് ഭ്രാന്തിസ്താവദേവാസ്യ സത്താ

സ്വയംദൃക്കും സത്വാദിഗുണരഹിതനും ആ കാരണത്താൽ ത്തന്നെ ക്രിയാശൂന്യനും, പ്രത്യക്ബോധവും ആനന്ദവുമാകുന്ന ലക്ഷണത്തോടുകൂടിയവനുമായ പരമാത്മാവിന് അവിദ്യാ സ്വരൂപിണിയായ ബുദ്ധിയുടെഭ്രമം കൊണ്ടല്ലാതെ മറ്റൊരു പ്രകാരത്തിലും ഇീവഭാവം ഉണ്ടാവാൻ വയ്യ. ഭ്രമം നീങ്ങുമ്പോൾ **ജീവഭാവം സ്വഭാവേന ഇല്ലാത്തതായിത്തീരുകയും** ചെയ്യും.

എന്നിരുന്നാലും വിദ്യപ്രകാശിച്ചു കഴിയുമ്പോൾ അവിദ്യയും അവിദ്യാകാര്യങ്ങളുമെല്ലാം സപ്പത്തിൽനിന്നുണർന്ന ഒരാൾക്ക് സപ്പദൃശ്യങ്ങളെന്നപോലെ ഇല്ലാത്തവയായിത്തീരുന്നു. ആദി യില്ലാത്തതാണെങ്കിലും വിരുദ്ധ ധർമ്മസ്വഭാവത്തിലുള്ള വിദ്യ യുടെ പ്രകാശത്തിൽ അവിദ്യക്ക് നിലനില്പില്ലാത്തതിനാൽ അന്തമുണ്ടാവുന്നു.

(ഒരു ഫ്വടം ഉണ്ടാവുന്നതിന്മുമ്പ് അതിൻെറ അഭാവമാ ണല്ലോ ഉണ്ടായിരുന്നത്. ആ അഭാവത്തിന് ആദിയില്ലെങ്കിലും ഫ്വടമുണ്ടാവുമ്പോൾ അന്തമുണ്ടാവുന്നു. ഈ സ്വഭാവത്തെ യാണ് പ്രാഗഭാവമെന്ന ഉദാഹരണംകൊണ്ട് ഇവിടെ സൂചിപ്പിക്കുന്നത്.)

അനാദേരപി വിധ്വംസഃ പ്രാഗഭാവസ്യ വീക്ഷിതഃ യദ്ബുദ്ധ്യുപാധിസംബന്ധാത് പരികല്പിതമാത്മനി. 200 ജീവത്വം ന തതോfന്യസ്തു സ്വരൂപേണ വിലക്ഷണഃ സംബന്ധസ്ത്വാത്മനോ ബുദ്ധ്യാ മിഥ്യാജ്ഞാന പുരഃസരഃ 201 മുൻശ്ലോകത്തിൽ സൂചിപ്പിച്ച പ്രോഗഭാവത്തിന്ന് ആദി യില്ലെങ്കിലും അന്തമുണ്ടെന്ന് സ്പഷ്ടമായല്ലോ. ഇതുപോലെ ബുദ്ധിയാകുന്ന ഉപാധിയിൽ ശുദ്ധചൈതന്യസ്വരൂപമായ ആത്മാവിൽ കല്പിക്കപ്പെട്ട ജീവഭാവവും ഉപാധിവിലയത്തിൽ ഇല്ലാതായിത്തീരുകതന്നെചെയ്യും. അതിനാൽ ഇീവത്വം അനാദിയാണെങ്കിലും അനന്തമല്ല. കൂടാതെ ആത്മാവിൽനിന്ന് വേറെയായി മറ്റൊരു വസ്തുവാണ് ഇീവനെന്ന തെറ്റിദ്ധാരണ യാണ് ഇീവത്വം നശിക്കില്ലെന്നുതോന്നാൻ കാരണം. ആത്മാവിൽനിന്ന് വിലക്ഷണസ്വഭാവത്തോടുകൂടിയതാണ് ജീവത്വമെങ്കിലും പ്രസ്തുത വിലക്ഷണത്വം ബുദ്ധ്യുപാധി യുടെ സംബന്ധംകൊണ്ടുണ്ടായതാണ്. ഉപാധിസംബന്ധം നീങ്ങുമ്പോൾ അതില്ലാതായിത്തീരുകയും ചെയ്യും.

വിനിവൃത്തിർഭവേത്തസ്യ സമൃഗ്ജ്ഞാനേന നാനൃഥാ ബഹ്മാത്മൈകതവിജ്ഞാനം സമൃഗ്ജ്ഞാനം ശ്രുതേർ മതം 202 മിഥ്യാജ്ഞാനത്തിൻെറ നിവൃത്തികൊണ്ടുമാത്രമേ ജീവത്വമി ല്ലാതായിത്തീരുകയുള്ളു. മററുപ്രകാരത്തിൽ വരികയില്ല. ജീവനും ആത്മാവും ഒന്നാണെന്ന അനുഭവജ്ഞാനത്തെയാണ് ശരിയായ ആത്മജ്ഞാനമെന്നുള്ളതുകൊണ്ട് സൂചിപ്പിച്ചത്. ഉപാധിവിലയത്തിൽ അത് പ്രകാശിക്കുകയും ചെയ്യും.

തദാത്മാനാത്മനോ സമൃഗ്വിവേകേനൈവ സിദ്ധ്യതി തതോവിവേകഃ കർത്തവുഃ പ്രതൃഗാത്മാ സദാത്മനോഃ 203

പ്രസ്തുത ആത്മജ്ഞാനം ആത്മാവിൻെറയും അനാത്മാവി ൻെറയും ശരിയായ തിരിച്ചറിവുകൊണ്ടുമാത്രമേ ഉണ്ടാവുക യുള്ളു. അതിനാൽ മുമുക്ഷുവായ സാധകൻ എപ്പോഴും ആത്മാനാത്മവിവേചനം ചെയ്തുകൊണ്ടിരിക്കേണ്ടതാണ്.

ഇലം പങ്കവദതൃന്തം പങ്കാപായേ ഇലം സ്ഫുടം യഥാ ഭാതി തഥാത്മാപി ദോഷാഭാവേ സ്ഫുട പ്രഭ. 204 ചളികെട്ടിയ വെള്ളത്തിൽനിന്ന് ശുദ്ധിചെയ്ത് ചളിയെ നീക്കിയാൽ എപ്രകാരം സാച്ഛനിർമ്മലമായ ഇലം സ്പഷ്ടമായി പ്രകാശിക്കുമോ അതുപോലെ ഉപാധിദോഷങ്ങൾ നീങ്ങുമ്പോൾ അനാത്മഭാവംപോയി ആ*്*മസ്വരൂപം സാച്ഛനിർമ്മലമായി പ്രകാശിക്കും. അതിനാൽ ആത്മാനാത്മവിവേകം എപ്പോഴും ചെയ്യേണ്ടതനണ്.

അസന്നിവൃത്തൗ തു സദാത്മനാ സ്ഫുടം പതീതിരേതസ്യ ഭവേത് പ്രതീചഃ തതോ നിരാസഃ തരണീയ ഏവ സദാത്മനഃ സാധ്വഹമാദിവസ്തുനഃ. 205

ഇല്ലാത്തവയായ ശരീരാദി അനാത്മവസ്തുക്കളിൽ ഉള്ള അഭിമാനത്തെയും സൽബുദ്ധിയേയും വിട്ടകറ്റിയാൽത്തന്നെ ആത്മസ്വരൂപം നിത്യനിർമ്മലമായി പ്രകാശിക്കും. അതിനാൽ അഹങ്കാരാദി അനാത്മഭാവങ്ങളെ എപ്പോഴും അകറ്റേണ്ടതാണ്.

അതോനായം പരാത്മാ സ്യാദ്വിജ്ഞാനമയശബ്ദഭാക് വികാരിത്വാഇജഡത്വാച്ച പരിച്ഛിന്നത്വഹേതുതഃ

ദൃശൃത്വാദ് വൃഭിചാരിത്വാന്നാനിത്യോ നിത്യ ഇഷ്യതേ. 206 കാരണങ്ങളെക്കൊണ്ട് ഈ വിജ്ഞാനമയ പറയപ്പെട്ട ആത്മാവല്ലെന്ന് സ്പഷ്ടമായി. കോശവും വികാരിത്വം, ഇഡതാം, പരിച്ഛേദം (മാറിക്കൊണ്ടിരിക്കൽ) എന്നീ ആത്മാവിന്നില്ലാത്തവയാണ്. എന്നാൽ മൂന്നുധർമ്മങ്ങൾ വിജ്ഞാനമയകോശത്തിന്നുണ്ടുതാനും. അതുകൊണ്ടും വിജ്ഞാ ആത്മാവല്ലെന്ന് സ്പഷ്ടമായി. ദൃശ്യത്വംകൊണ്ടും നമയകോശം മാറ്റങ്ങളെക്കൊണ്ടും ക്ഷണികത്വംകൊണ്ടുംകൂടിയും വിജ്ഞാനമയ കോശം ആത്മാവല്ലെന്ന് ബോധിക്കാൻ കഴിയും. അനന്യമായ വിജ്ഞാനമയകോശം നിത്യമായ ആത്മാവാകാൻ വയ്യ.

ആനന്ദപ്രതിബിംബചുംബിതതനുർവൃത്തിസ്തമോഇജ്യംഭിതാ സ്യാദാനന്ദമയഃ പ്രിയാദിഗുണകഃ സേഷ്ടാർത്ഥലാഭോദയഃ പുണ്യസ്യാനുഭവേ വിഭാതി കൃതിനാമാനന്ദരൂപഃ സ്വയം സർവ്വോ നന്ദതി യത്ര സാധുതനുഭൃന്മാത്രഃ പ്രയത്നം വിനാ. 207

ആനന്ദസ്വരൂപിയായിരിക്കുന്ന ആത്മാവിൻെറ തമോഗുണത്തിലുള്ളതായ പ്രതിബിംബമാണ് ആനന്ദമയകോശം. ഇഷ്ടാർത്ഥലാഭത്തിൽ മിക്കപ്പോഴും അത് പ്രകാശിക്കുന്നതാ യികാണാം. എന്നാൽ സുകൃതികൾക്ക് ഈ ആനന്ദമായ കോശം സുകൃതികർമ്മ പരിപാകമായി അപ്പഴപ്പോൾ പ്രകാശിച്ച് മറ്റൊന്നിൻെറയും അപേക്ഷ കൂടാതെ തന്നെ ആനന്ദാനുഭവത്തെ

89

തന്നിഷേധാവധിഃ സാക്ഷീ ബോധരൂപോ*f*വശിഷ്യതേ. 210 പറയപ്പെട്ട അന്നപ്രാണമനോബുദ്ധ്യാനന്ദമയങ്ങളായ അഞ്ചുകോശങ്ങളെയും ശ്രുതിയുക്തി അനുഭവങ്ങളിൽക്കൂടെ നിരൂപിച്ച് ആത്മാവല്ലെന്ന് അറിഞ്ഞ് തള്ളിക്കളയുമ്പോൾ പ്രസ്തുത പഞ്ചകോശങ്ങൾക്കും പ്രകാശിക്കുന്ന അവ അവസ്ഥാതയത്തിന്നും കേവലം സാക്ഷിമാതമായ ഒരു

തുകൊണ്ടും വികാരങ്ങളെ ഉദ്ദീപിപ്പിക്കാൻ കാരണമായ തുകൊണ്ടും ഈ എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ ആത്മാവിന്, ആനന്ദമയകോശത്തിന്നു പറയപ്പെട്ട ധർമ്മങ്ങളൊന്നുമില്ല. ആത്മലക്ഷണങ്ങൾ ആനന്ദമയ കോശത്തിനില്ല. പഞ്ചാനാമപികോശാനാം നിഷേധേ യുക്തിതഃ ശ്രുതേഃ

സോപാധികത്വാത് പ്രകൃതേർവികാരാത് കാര്യത്വഹേതോഃ സുകൃതക്രിയായാ വികാരസങ്ഫ്വാതസമാഹിതത്വാത്. 209 ആനന്ദാനുഭവത്തിൻെറ ഉപാധിയായതുകൊണ്ടും പ്രകൃതി യുടെ വികാരമായതുകൊണ്ടും സത്കർമ്മങ്ങളുടെ കാര്യമായ ആനന്ദമയകോശവും ആത്മാവല്ല.

ആനന്ദമയകോശസ്യ സുഷുപ്തൗ സ്ഫുർത്തിരുത്കടാ സ്വപ്പളാഗരയോരീഷദിഷ്ടസംദർശനാദിനാ. 208 ആനന്ദമയകോശത്തിൻെറ പൂർണ്ണമായ പരിസ്ഫുരണം സുഷുപ്തിയിലാണെന്ന് പറഞ്ഞുവല്ലോ. എന്നാൽ ഇാഗ്രസ്വപ്പാ വസ്ഥകളിലും ഇഷ്ടാർത്ഥലാഭമോ ഇഷ്ടയനസന്ദർശനമോ ഉണ്ടാവുമ്പോൾ അല്പമായി പ്രകാശിക്കുന്നുമുണ്ട്.

നൈവായമാനന്ദമയഃ പരാത്മാ

കൊടുക്കാറുമുണ്ട്. സ്വാഭാവികമായി ആനന്ദമയകോശം പ്രകാശിക്കുന്നത് സുഷുപ്പി അവസ്ഥയിലുമാണ്.

ബോധചൈതന്യം ശേഷിക്കും. ഇതുതന്നെ ആത്മാവ്.

യോ∱യമാത്മാ സ്വയംജ്യോതിഃ പഞ്ചകോശവിലക്ഷണഃ അവസ്ഥാത്രയസാക്ഷീ സന്നിർവികാരോ നിരഞ്ജനഃ സദാനന്ദഃ സ വിള്ഞേയഃ സ്വാത്മതോന വിപംമ്പിതാ. 211 പ്രസ്തുത ആത്മാവ് പഞ്ചകോശങ്ങളിൽനിന്നും വിലക്ഷ ണവും അവസ്ഥാത്രയത്തിന്ന് സാക്ഷിയുമായിട്ട് സ്വയം ജ്യോതിരൂപനായി പാരകാശിക്കുന്നു. നിർവ്വഌ്കാരനും നിർഗ്ഗുണനും എപ്പോഴും നിത്യാനന്ദമയനുമായ പ്രസ്തുത ആത്മാവിനെ ജ്ഞാനസമ്പന്നനായ മുമുക്ഷു താനെന്നറിഞ്ഞ് ഉണരേണ്ടതാണ്.

ശിഷ്യ ഉവാച\_

മിഥ്യാതേന നിഷിദ്ധേഷു കോശേഷേതേഷു പഞ്ചസു സർവ്വാഭാവം വിനാ കിഞ്ചിന്ന പശ്യാമൃത്ര ഹേ ഗുരോ, വിജ്ഞേയം കിമു വസ്ത്വസ്തി സ്വാത്മനാത്ര വിപൗ്ചിതാ. 212 ശിഷ്യൻ പറഞ്ഞു:– സർവ്വജ്ഞനായ ഭഗവൻ ! ശ്രീഗുരോ, അവിടന്നു പറഞ്ഞപ്രകാരം ഈ അനാദിപഞ്ചകോശങ്ങളും മിഥ്യകളെന്നനിലയിൽ തള്ളിക്കളയുമ്പോൾ വസ്തുശൂന്യവും സർവ്വസ്ഭാവവുമായ ഒരാകാശം മാത്രമാണല്ലോ ശേഷിക്കുന്നത്. ആകാശത്തെ വസ്തുതയെന്നു പറയുന്നതെങ്ങനെ ? ആ സ്ഥിതിക്ക് ആത്മാനാത്മവിവേകിയായ ഒരാൾ എന്തിനെ യാണ് ആത്മാവായി ഗ്രഹിക്കേണ്ടതെന്ന് മനസ്സിലാവുന്നില്ല അതിനെ വൃക്തമാക്കിത്തന്നാലും.

ശ്രീഗുരുരുവാച–

സതൃമുക്തം ത്വയാ വിദ്വന്നിപുണോƒസി വിചാരണേ അഹമാദിവികാരാസ്തേ തദഭാവോƒയമപൃഥ. 213 സർവ്വേ യേനാനുഭൂയന്തേ യം സ്വയം നാനുഭൂയതേ തമാത്മാനം വേദിതാരം വിദ്ധി ബുദ്ധ്യാ സുസുക്ഷ്മയാ. 214

വിദ്വാനും നിപുണനുമായിരിക്കുന്ന ഹേ ശിഷ്യ, അങ്ങ് വിചാരം ചെയ്യുന്നതിൽ സമർത്ഥൻതന്നെ. അഹങ്കാരാദിമിഥ്യാ വസ്തുക്കളെല്ലാം തള്ളപ്പെടുമ്പോൾ അവയെല്ലാം അതുവരെ അനുഭവിക്കുകയും സാക്ഷിരൂപേണ വീക്ഷിക്കുകയും ചെയ്തിരുന്ന ചൈതന്യം ശേഷിക്കുന്നില്ലേ. അതു ശേഷി ക്കാതിരിക്കാൻ വഴിയില്ലല്ലോ. അതുതന്നെ ആത്മാവ്. എല്ലാറ്റിൻെറയും വേത്താവും സ്വയം വേത്താവുമായ പ്രസ്തുത പരമചൈതന്യത്തെ സൂക്ഷ്മമായ ബോധംകൊണ്ട് നിരൂപിച്ചറിഞ്ഞുണരൂ. അതുതന്നെ ആത്മാവ്.

തത്സാക്ഷികം ഭവേത്തത്തദ് യദ്യദ്യേനാനുഭൂയതേ

കസ്യാപ്യനനുഭൂതാർത്ഥേ സാക്ഷിത്വം നോപയുളുതേ. 215 വസ്തുവിന് മറ്റൊരു വസ്തുവെ കാണാനിട ഒരു വരുമ്പോഴാണല്ലോ സാക്ഷിയെന്ന പേരുണ്ടാവുന്നത്. ഒന്നിനെ യും ഒരിക്കലും കാണുകയോ അറിയുകയോ ചെയ്യുന്നില്ലെങ്കിൽ എന്തു സാക്ഷിത്വമാണ് ? അനുഭവിക്കപ്പെടാത്ത പിന്നെ വസ്തുവെ സംബന്ധിച്ച് ആരും സാക്ഷിയാവാൻ വയ്യ. പഞ്ചകോശങ്ങൾക്കും അഹങ്കാരാദിവികാരങ്ങൾക്കും അവയെ അനുഭവിക്കുന്ന ഒരു സാക്ഷിചൈതന്യം ഉണ്ടായിരുന്നുവെന്ന് ബോദ്ധ്യമല്ലേ. അതുകൊണ്ടാണല്ലോ പഞ്ചകോശാദിവസ്തുക്കൾ അറിയപ്പെട്ടവയായിത്തീർന്നത്. അങ്ങനെയുള്ള ദൃശ്യ വസ്തുക്കളെല്ലാം തള്ളപ്പെടുമ്പോൾ ദ്രഷ്ടാവാകുന്ന ചൈതന്യം അവിടെ ബാക്കിയാവുമല്ലോ അതുതന്നെ ആത്മാവ്.

അസൗ സ്വസാക്ഷികോ ഭാവോ യതഃ സേവനാനുഭൂയതേ അതഃ പരം സ്വയം സാക്ഷാത് പ്രതൃഗാത്മാ ന ചേതരഃ. 216 ഈ ആത്മാവ് മറ്റെല്ലാറ്റിൻെറയും സാക്ഷിത്വം വഹിക്കുന്നതോടൊപ്പം തൻെറയും സാക്ഷിയായിട്ടിരിക്കയാണ്. അതിനാൽ പ്രസ്തുത ആത്മാവിൽനിന്ന് പരമായി

മറ്റൊന്നുമില്ലെന്ന് സ്പഷ്ടമാവുന്നു. അതുകൊണ്ടാണ് പ്രതൃഗാത്മാവെന്നു പേരുണ്ടായത്.

ജാഗ്രത്സിപ്പസുഷുപ്തിഷുസ്ഫുടതരം യോƒസൗസമുഇജ്യംഭതേ പ്രത്യഗ്രൂപതയാസദാഹമഹമിത്യന്തഃസ്ഫുരൻ നൈകധാ നാനാകാരവികാരഭാഗിന ഇമാൻ പശ്യന്നഹംധീമുഖാൻ നിത്യാനന്ദചിദാത്മനാ സ്ഫുരതി തം വിദ്ധിസ്ഥമേതം ഹൃദി. 217

ജാഗ്രദ്സപ്പസുഷുപ്തികളാകുന്ന അവസ്ഥകളിൽ അകത്തും പുറത്തുമുള്ള സർവ്വ ദൃശ്യവസ്തുക്കളിലും ഏതൊരു പ്രത്യാഗാത്മചൈതന്യമാണ് 'ഞാൻ, എൻെറ' എന്ന ഭാവത്തിൽ സ്ഫുരിക്കുന്നത്, സർവ്വവിധ ഭാവങ്ങൾക്കും കാരണമായ ബുദ്ധ്യാദികരണങ്ങളെ ആരാണോ സാക്ഷിരൂപേണ വീക്ഷിക്കുന്നത്, ആ നിത്യാനന്ദചൈതന്യം എല്ലാവരുടെയും ഹൃദയത്തിൽ എപ്പോഴും പ്രകാശിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കുന്നു. ഇതിനെത്തന്നെ ആത്മാവെന്നറിഞ്ഞാലും.

എടോദകേ ബിംബിതമർക്കബിംബ<sub>-</sub> മാലോകൃ മൂഢോ രവിമേവ മനൃതേ തഥാ ചിദാഭാസമുപാധിസംസ്ഥം ഭ്രാന്ത്യാഹമിത്യേവ ഇഡോ*f* ഭിമനൃതേ. 218

പാത്രത്തിലുള്ള വെള്ളത്തിൽ പ്രതിഫലിച്ച ആദിതൃ ബിംബത്തെ മൂഡനായബാലൻ ആദിതൃനെന്ന് തെറ്റിദ്ധരിക്കാറുണ്ട്. അതുപോലെ മൂഢന്മാർ ബുദ്ധിയാകുന്ന ഉപാധിയിൽ പ്രതിഫലിച്ച ആത്മപ്രതിബിംബത്തെ ആത്മാവാ യി അറിയുന്നു. പരിച്ഛിന്നമായ പ്രസ്തുത പ്രതിബിംബത്തെ ജീവനെന്നാണ് പറയേണ്ടത്. ബുദ്ധ്യുപാധിനീങ്ങുമ്പോൾ പ്രകാശിക്കുന്നതാണ് ആത്മസ്വരൂപം. വിവേകിയായ ഒരാൾ ഈ ആത്മാവിനെ താനെന്നറിയുന്നു.

ഫ്വടം ഇലം തദ്ഗതമർക്കബിംബം വിഹായ സർവ്വം വിനിരീക്ഷ്യതേƒർക്കഃ തടസ്ഥ ഏതത് ത്രിതയാവഭാസകഃ

സ്വയപ്പകാശോ വിദുഷാ യഥാ തഥാ. 219 ഫ്യടത്തേയും വെള്ളത്തേയും ആദിത്യപ്രതിബിംബത്തേയും തള്ളിക്കളഞ്ഞ് മേലോട്ടുനോക്കുമ്പോൾ യഥാർത്ഥ ആദിത്യനെ കാണാനിടയാവുന്നു. അതുപോലെ ബുദ്ധിയേയും ബുദ്ധിഗത പ്രതിബിംബത്തേയും അവയെ വീക്ഷിക്കുന്ന അഹങ്കാരത്തേ തള്ളിക്കളയുമ്പോഴാണ് യഥാർത്ഥമായ ആത്മസ്വരൂപം യും പ്രകാശിക്കുന്നത്. ഫ്വടാദികൾ എപ്രകാരം ആദിത്യണക്കാണാൻ തടസ്സങ്ങളാണോ അതുപോലെ ബുദ്ധ്യാദികൾ ആത്മദർശന ത്തിന്ന് തടസ്സങ്ങൾ ആണ്. അവയെ തള്ളിക്കളയുമ്പോഴാണ് അദ്വിതീയവുമായ പ്രതൃഗാത്മസ്വരൂപം പ്രകാശി സത്യവും ക്കുന്നത്.

ദേഹം ധിയം ചിത്പ്രതിബിംബമേവം വിസൂഇ്യ ബുദ്ധൗ നിഹിതം ഗുഹായാം ദ്രഷ്ടാരമാത്മാനമഖണ്ഡബോധം സർവ്വപ്രകാശം സദസദ്വിലക്ഷണം. 220 നിത്യം വിഭും സർവ്വഗതം സുസൂക്ഷ്മ-മന്തർബഹി: ശൂന്യമനന്യമാത്മന: വിജ്ഞായ സമ്യങ് നിജരൂപമേതത് പുമാൻ വിപാപ്മാ വിരളോ വിമൃത്യു:. 221 ശരീരത്തേയും ബുദ്ധിയേയും ബുദ്ധിഗതചിത്പ്രതിബിം

ബത്തേയും തള്ളിക്കളഞ്ഞ് ഹൃദയഗുഹയിൽ യാതൊരു ചൈതന്യമാണോ സർവ്വത്തിൻെറയും ദ്രഷ്ടാവായും അപരിച്ഛിന്ന ബോധസ്വരൂപമായും സർവ്വത്തേയും പ്രകാശിപ്പിക്കുന്നതായും

കാര്യകാരണങ്ങളിൽനിന്ന് വിലക്ഷണമായും പ്രകാശിക്കുന്നത്, നിത്യവും സത്യവും സർവ്വഗതവും അത്യന്തസുക്ഷ്മവും അകത്തും പുറത്തും നിറഞ്ഞതും എന്നാൽ അറിയാൻ കഴി യാത്തതുമായ ആത്മസ്വരൂപത്തെ താനെന്നറിയുന്നത് ആരാണോ ആ സുകൃതിയായ ജ്ഞാനി പാപത്തേയും രളൂസ്സിനേയും മൃത്യുവിനെയും അതിവർത്തിക്കുന്നു.

വിശോക ആനന്ദഫ്വനോ വിപശ്ചിത്

സ്വയം കുതശ്ചിന്ന ബിഭേതി കശ്ചിത്

നാന്യോfസ്തി പന്ഥാ ഭവബന്ധമുക്തേ $d_-$ 

വിനാ സ്വതത്വാവഗമം മുമുക്ഷോം. 222 ആത്മജ്ഞാനസമ്പന്നനും കൃതകൃത്യനുമായ പ്രസ്തുത മഹാത്മാവ് പിന്നീടൊരിക്കലും ശോകമോഹങ്ങളെ അനുഭവിക്കുന്നില്ല. എപ്പോഴും ആനന്ദമയനായിരിക്കുന്നു. ഒരു കാരണവശാലും ഒന്നിനെയും അദ്ദേഹം ഭയപ്പെടുന്നില്ല. മുമുക്ഷുവായിരിക്കുന്ന ഒരാൾക്ക് സംസാരബന്ധനിവൃത്തിക്ക് പറയപ്പെട്ട ആത്മജ്ഞാനാനുഭൂതിയൊഴിച്ച് വേറെ മാർഗ്ഗങ്ങളെന്നുമില്ലതാനും. അതിനാൽ ആത്മജ്ഞാനം ഒന്നുമാത്രമാണ് ബന്ധനിവൃത്തിക്കും മോക്ഷപ്രാപ്തിക്കുമുള്ള ഉപായം.

ബ്രഹ്മാഭിന്നത്വവിജ്ഞാനം ഭവമോക്ഷസ്യ കാരണം

യേനാദ്വിതീയമാനന്ദം ബ്രഹ്മ സമ്പദൃതേ ബുധൈം 223 താൻ നിതൃസതൃശുദ്ധസ്വരൂപമായ ബ്രഹ്മത്തിൽ നിന്ന് അനൃമല്ല. താൻ ബ്രഹ്മംതന്നെയാണ് എന്ന അനുഭവജ്ഞാനം മാത്രമാണ് മോക്ഷാനുഭൂതിക്ക് കാരണം. പ്രസ്തുത ബ്രഹ്മാ നുഭൂതി സാധിച്ച മഹാത്മാവ് അതുകൊണ്ടുതന്നെ അദ്വിതീ യാനന്ദ സ്വരൂപമായ ബ്രഹ്മമായിത്തീരുന്നു.

ബ്രഹ്മഭൂതസ്തു സംസൃത്വൈ വിദ്വാന്നാവർത്തതേ പുനഃ വിജ്ഞാതവൃമതഃ സമൃഗ് ബ്രഹ്മാഭിന്നത്വമാത്മനഃ 224 ബ്രഹ്മാനുഭവംകൊണ്ട് ജീവത്വംവിട്ട് ജീവന്മുക്തനായി സ്വയം ബ്രഹ്മസ്വരൂപനായിത്തീർന്ന ജ്ഞാനി പിന്നീടൊരിക്കലും സംസാരത്തിലേക്കിറങ്ങി വരുന്നില്ല. ജീവനാണല്ലോ ജനന മരണങ്ങളെ അനുഭവിക്കുന്നത്. ജീവത്വം ലയിച്ചുകഴിഞ്ഞ് മഹാത്മാവ് സ്വയം ബ്രഹ്മസ്വരൂപനാവുകയല്ലാതെ ജനന മരണങ്ങളെ അനുഭവിക്കാനിടയാവുന്നില്ല. ഈ കാരണം കൊണ്ടുതന്നെ ജീവനും ആത്മാവിന്നും ബ്രഹ്മത്തിൽനിന്ന് അഭിന്നത്വം സ്പപ്പമാണ്.

സതൃംജ്ഞാനമനന്തം ബ്രഹ്മ വിശുദ്ധം പരംസ്വതഃ സിദ്ധം നിത്യാനങ്ങെകരസം പ്രതൃഗഭിന്നം നിരന്തരം ഇയതി 225 ശാശ്വൗവും ജ്ഞാനസ്വരൂപവും അവസാനമില്ലാത്തതും ഗുണ സംബന്ധമില്ലാത്തതിനാൽ പരമപരിശുദ്ധവും എല്ലാറ്റിൽ നിന്നും അതീതവും സ്വയം പ്രകാശവും നിത്യാനന്ദഗുണസ്വരുപവും പ്രതൃഗാത്മാവിൽനിന്ന് അഭിന്നവുമായ ബ്രഹ്മചൈതന്യം നിരന്തരം വിഇയിക്കുന്നു.

സദിദം പരമാദൈ്വതം സ്വസ്മാദന്യസ്യ വസ്തുനോ*f* ഭാവാത് നഹ്യന്യദസ്തി കിഞ്ചിത്

സമൃക്പരമാർത്ഥതത്വബോധദശായാം. 226 തന്നിൽ നിന്നനൃമായി മറ്റൊന്നില്ലാത്തതിനാൽ താനാകുന്ന സച്ചിദാനന്ദ്വബഹ്മചൈതന്യം തന്നെ സതൃമായിട്ടിരിക്കുന്നത്. ഇപ്പകാരമുള്ള പരമാർത്ഥാവസ്ഥ അനുഭവപ്പെടുന്ന മഹാത്മാവിന്ന് തന്നിൽനിന്ന് അന്യമായി മറ്റൊന്നില്ലെന്ന് ബോദ്ധ്യമാവും.

ന്മൃദേവ സത്യം പരമാർത്ഥഭൂതം. 229 ആർക്കെങ്കിലും മണ്ണിൽനിന്ന് വേറെയായി പ്പടത്തെ കാണിച്ചുതരാൻ പറ്റുമോ ? ഒരിക്കലും സാദ്ധ്യമല്ല. ഈ കാരണത്താൽ മണ്ണിലുള്ള കല്പനമാത്രമാണ് ഫ്വടമെന്ന് സ്പഷ്ടമാവുന്നു. ഇതുപോലെ തന്നെയാണ് ബ്രഹ്മത്തിലുള്ള

ഫ്വടസ്യ സന്ദർശയിതും ന ശകൃതേ അതോ ഫ്വടഃ കല്പിത ഏവ മോഹാ\_

കേനാപി മൃദ്ഭിന്നതയാ സ്വരൂപം

228 മണ്ണിൻെറ കാര്യമായിരിക്കുന്ന ഫ്വടം ഒരിക്കലും മണ്ണിൽനിന്ന് വേറെയായിത്തീരുന്നില്ല. ഫ്വടമെന്നപേര് വെറും ആരോപണം മാത്രമാണ്. എപ്പോഴും മണ്ണുമാത്രമേയുള്ളു. മണ്ണിൽതോന്നപ്പെട്ട പ്രതീതിയും ഭാവനയുമാണ് ഫ്വടം. അല്ലാതെ മണ്ണിൽ നിന്ന് വേറെയായി എടമെന്ന ഒരു വസ്തുവില്ല. ഇതുപോലെ ബ്രഹ്മത്തിൽനിന്ന് വേറെയായി ജഗത്തെന്ന ഒരു വസ്തുവില്ല.

കതോ മൃഷാ കല്പിതനാമമാത്രഃ.

ന കുംഭരൂപം പൃഥഗസ്തി കുംഭഃ

കുംഭോfസ്തി സർവ്വത്ര തു മൃത്സ്വരൂപാത്

മൃത്കാര്യഭൂതോ*f* പി മൃദോ ന ഭിന്നഃ

തത്സർവ്വം ബ്രഹ്മൈവ പ്രത്യസ്താശേഷഭാവനാദോഷം. 227 മായാവിലാസംകൊണ്ട് നാനാനാമരൂപാകാരമായി കാണപ്പെ ടുന്നു. വിശ്വം മുഴുവൻ പ്രസ്തുത സത്താമാത്രമായ ബ്രഹ്മം തന്നെയാണ് മറ്റൊന്നുംതന്നെ അനുഭവിച്ചിട്ടില്ല. എങ്കിലും മനസ്സിൻെറ ദോഷംകൊണ്ട് ബ്രഹ്മവിസ്മൃതിയും പ്രപഞ്ച പ്രതീതിയും തോന്നിക്കൊണ്ടിരിക്കുന്നു എന്നുമാത്രം. ഈ അനുഭവത്തെത്തന്നെയാണ് അജ്ഞാനമെന്നും മായയെന്നും പറയുന്നത്.

യദിദം. സകലം വിശ്വം നാനാരൂപം പ്രതീതമജ്ഞാനാത്

സത്യം യദി സ്യാഇജഗദേതദാത്മനാ<sub>–</sub> നന്തത്വഹാനിർ നിഗമാപ്രമാണതാ അസത്യവാദിത്വമപീശിതുഃ സ്യാത് നൈതത് ത്രയം സാധു ഹിതം മഹാത്മനാം. 232

വയ്യല്ലോ.

നാധഷാ ഠാനാദ് ഭീന്നതാരോപതസ്യ. 251 അഥർവ്വവേദത്തിലെ വരിഷ്ഠമായ ഒരു വാക്യം ഈ ജഗത്ത് ബ്രഹ്മംതന്നെയാണെന്ന് പറയുന്നുണ്ട്. അതിനാലും ജഗത്ത് ബ്രഹ്മത്തിൽനിന്ന് അന്യമല്ലെന്ന് സ്പഷ്ടമാവുന്നുണ്ട്. കൂടാതെ ആരോപിതവസ്തു അധിഷ്ഠാനത്തിൽനിന്ന് അന്യമാവാൻ

ാണ് ബ്രഹ്മത്തിൽനിന്ന് അന്യമായുള്ള ഇഗത് പ്രതിപാദനം ബ്രഹ്മെവേദം വിശ്വമിത്യേവ വാണീ ശ്രൗതീ ബ്രൂതേƒഥർവനിഷ്ഠാ വരിഷ്ഠാ തസ്മാദേതദ് ബ്രഹ്മമാത്രം ഹി വിശ്വം നാധിഷ്ഠാനാദ് ഭിന്നതാരോപിതസ്യ. 231

അസ്തീതി യോ വക്തി ന തസ്യ മോഹോ വിനിർഗ്ഗതോ നിദ്രിതവത് പ്രഇല്പം. 230 സത്യമായിരിക്കുന്ന ബ്രഹ്മത്തിൽനിന്ന് വേറെയായി ഒന്നുംതന്നെ സംഭവിച്ചിട്ടില്ല. അതിനാൽ ഉണ്ടെന്ന് തോന്നപ്പെടുന്ന ഇഗത്ത് ബ്രഹ്മകാര്യം മാത്രമാണ്. ബ്രഹ്മത്തിൽനിന്ന് അന്യമല്ല ഇഗത്ത്. ബ്രഹ്മത്തിൽനിന്ന് അന്യമായി ഇഗത്തെന്നവസ്തു ഉണ്ടായിട്ടുണ്ടെന്ന് ആരെങ്കിലും പറയുകയാണെങ്കിൽ അദ്ദേഹത്തിന് ഭ്രമം നീങ്ങിയിട്ടില്ല എന്നേ അർത്ഥമുള്ളൂ. ഉറക്കത്തിൽനിന്ന് പകുതി ഉണർന്ന ഒരാൾ ഭ്രമംകൊണ്ട് സ്വപ്നത്തിൽ കണ്ടതിനെ പുലമ്പുന്നതുപോലെ യാണ് ബ്രഹ്മത്തിൽനിന്ന് അന്യമായുള്ള ഇഗത് പ്രതിപാദനം

തന്മാത്രമേതന്ന തതോƒന്യദസ്തി

സദ്ബ്രഹ്മകാര്യം സകലം സദേവ

ജഗത്കല്പനയും.

98

അങ്ങനെയല്ല ഈ ഇഗത്ത് സത്യമായ ബ്രഹ്മത്തിൽനിന്ന് വേറെയായി സത്യമായിത്തന്നെ ഇരിക്കുന്നുവെന്നു പറയുന്ന പക്ഷം ബ്രഹ്മത്തിൻെറ അനന്തതയെന്നഗുണം ഇല്ലാതായിത്തീരും. കൂടാതെ വേദവാക്യം പ്രാമാണ്യത ഇല്ലാത്തതുമായിത്തീരും. അതിന്നുംപുറമെ ഈശ്വരവാക്യംതന്നെ അസത്യവുമായിത്തീരും. പ്രസ്തുത മൂന്നു കാര്യങ്ങളും സംഭവിക്കാൻ വയ്യാത്തതാക യാൽ ഇഗത്ത് ബ്രഹ്മത്തിൽനിന്ന് അഭിന്നം തന്നെ.

ഇശ്വരോ വസ്തുതത്വള്ളോ ന ചാഹം തേഷ്വവസ്ഥിതഃ ന ച മത്സ്ഥാനിഭൂതാനീത്യേവമേവ വ്യചീകഥത്. 233 വസ്തുതത്ത്വസ്വരൂപത്തെ അറിയുന്ന ശ്രീകൃഷ് ണപരമാത്മാവു ഭഗവദ്ഗീതയിൽ ഭൂതങ്ങളിലോ ഭൂതങ്ങൾ തന്നെ ഞാൻ എന്നിലോ ഇരിക്കുന്നില്ലെന്ന് സ്പഷ്ടമായി പറഞ്ഞിട്ടുണ്ട്. അർത്ഥം ബ്രഹ്മത്തിൽനിന്ന് അനൃമായി അതിൻെറ മറ്റൊന്നില്ലെന്നും **ജഗത്തായി തോന്നപ്പെടുന്നവ**സ്തു വെറും പ്രതീതി മാത്രമാണ് എന്നുമാണല്ലോ.

യദി സത്യം ഭവേദ്വിശ്വം സുഷുപ്താവുപലഭ്യതാം.

യന്നോപലഭൃതേ കിഞ്ചിദതോƒസത്സപ്പവന്മൃഷാ. 234 ഇഗത്ത് സത്യമാണെങ്കിൽ എന്തുകൊണ്ടാണ് സുഷുപ്തി യിൽ അനുഭവപ്പെടാതിരിക്കുന്നത്. സത്യമാണെങ്കിൽ എപ്പോഴും അനുഭവപ്പെടേണ്ടതല്ലേ. അങ്ങനെ സംഭവിക്കാറില്ലാത്തതുകൊണ്ട് സ്വപ്പദൃശ്യങ്ങളെന്നപോലെ ഇാഗ്രദ്ദൃശ്യാകാരമായ ഈ ഇഗത്തും മിഥ്യതന്നെ.

അതഃ പൃഥങ്നാസ്തി ഇഗത് പരാത്മനഃ പൃഥക് പ്രതീതിസ്തു മൃഷാ ഗുണാദിവത് ആരോപിതസ്യാസ്തി കിമർത്ഥവത്താ<sub>–</sub> ധിഷ്ഠാനമാഭാതി തഥാ ഭ്രമേണ. 235

അതുകൊണ്ട് പരമാത്മാവായ ബ്രഹ്മത്തിൽനിന്നും വേറെ യായി ജഗത്തെന്ന വസ്തുവില്ല. ഉണ്ടെന്ന് തോന്നുന്നത് ഗുണഭാവത്താൽ പ്രകാശിക്കുന്ന ഭ്രമംകൊണ്ടുമാത്രമാണ്. ആരോപിതവസ്തുവിന് അധിഷ്ഠാനത്തിൽനിന്ന് വേറെയാ യി സത്തയുണ്ടാവാൻ വയ്യ.

ഭ്രാന്തസ്യ യദ്യദ് ഭ്രമതഃ പ്രതീതം ബ്രഹ്മൈവ തത്ത്യദജതം ഹി ശുക്തിഃ ഇദന്തയാ ബ്രഹ്മ സദൈവ രൂപൃതേ ത്വാരോപിതം ബ്രഹ്മണി നാമമാത്രം.

236 <u>ഭ്രമംകൊണ്ട് അശുദ്ധമായ പ്രജ്ഞയിൽക്കൂടെ നോക്കുമ്പോൾ</u> ഏതേതു നാമരൂപങ്ങളെ കാണുന്നുവോ അവയെല്ലാം ബ്രഹ്മം തന്നെയാണ്. അല്ലാതെ പ്രത്യേക വസ്തുക്കളല്ല. ചിപ്പിയെ വെള്ളിയായി ഗ്രഹിക്കാറുണ്ടെങ്കിലും ചിപ്പി ചിപ്പിതന്നെ, വെള്ളിയാകാറില്ല. 'ഇതു മാങ്ങയാണ്' എന്ന വാക്യം പറയ ുമ്പോൾ അതിലെ ഇതെന്നശബ്ദം ബ്രഹ്മത്തെകുറിക്കുന്നതാണ്. ഇതുപോലെ എല്ലാ വാകൃത്തിലെയും 'ഇത്, ഇത്' എന്ന ശബ്ദം നേരത്തെതന്നെയുള്ള ബ്രഹ്മത്തെക്കുറിക്കുന്നതാണ്. പിന്നീട് പറയുന്ന 'മാങ്ങ' തുടങ്ങിയ ശബ്ദങ്ങൾ കല്പനമാത്രമാണ്. അപ്പോൾ ഇത് മാങ്ങായാണെന്നു പറയു വാകൃത്തിലെ സത്താസ്വരൂപം ബ്രഹ്മവും ന്ന മാങ്ങയെന്ന പദാർത്ഥകല്പന ആരോപണവുമാണെന്ന് ബോധിക്കാൻ കഴി യുന്നുണ്ടല്ലോ. ഇതുപോലെ സകല നാമരൂപപദാർത്ഥങ്ങളും ബ്രഹ്മത്തിൽ ആരോപണം മാത്രമാണ്.

അതഃപരം ബ്രഹ്മ സദദ്വിതീയം വിശുദ്ധവിജ്ഞാനഫ്വനം നിരഞ്ജനം പ്രശാന്തമാദൃന്തവിഹീനമക്രിയം നിരന്തരാനന്ദരസസ്വരൂപം. 237

ഈ കാരണത്താൽ എല്ലാ കല്പനകളിൽനിന്നും അതീതമായ ബ്രഹ്മചൈതന്യം അദ്വിതീയവും വിജ്ഞാന ഫ്വനസ്വരൂപവും പരിശുദ്ധവും ശാന്തവും ആദ്യാവസാനങ്ങളില്ലാത്തതും കർമ്മ സംബന്ധമില്ലാത്തതും നിത്യാനന്ദസ്വരൂപവുമാണ്.

നിരസ്തമായാകൃതസർവ്വഭേദം നിത്യം സുഖം നിഷ്ക്കലപ്രമേയം അരൂപമവ്യക്തമനാഖ്യമവ്യയം ജ്യോതിഃ സ്വയം കിഞ്ചിദിദം ചകാസ്തി. 238

സകലവിധമായ കൃതഭേദങ്ങളിൽനിന്ന് അതീതവും നിത്യവും സുഖസ്വരൂപവും പരമനിഷ്ക്കളവും ഇന്നപ്രകാരത്തിലെന്ന് രൂപീകരിക്കാൻ കഴിയാത്തതും നാമരൂപങ്ങൾ ഇല്ലാത്തതും ഇന്ദ്രിയമനോബുദ്ധികൾക്ക് അതീതവും നാശരഹിതവുമായി സ്വയം പ്രകാശിക്കുന്ന അത്ഭുതകരമായ അനന്തചൈതന്യമാണ് ബ്രഹ്മതത്ത്വം.

ജ്ഞാതൃജ്ഞേയജ്ഞാനശൂന്യമനന്തം നിർവ്വികല്പകം കേവലാഖണ്ഡചിന്മാത്രം പരം തത്വം വിദുർബുധാം 239

അറിയുന്നവൻ, അറിയപ്പെടുന്നവസ്തു, അറിയൽ എന്നിങ്ങ നെയുള്ള ത്രിപുടീഭേദമില്ലാതെ അറിയുന്നവനും, അറിവും, അറിയപ്പെടുന്നവസ്തുവും ഒന്നായനിലയിൽ പ്രകാശിക്കുന്നതും അവസാനമില്ലാത്തതും സകല വികല്പങ്ങൾക്കുമതീതവും കേവലം അഖണ്ഡചൈതന്യമാത്രവും ആയ നിലയിൽ പ്രസ്തുതപരബ്രഹ്മ തത്വത്തെ അഭിജ്ഞന്മാർ സ്വരൂപേണ അറിയുന്നു.

അഹേയമനുപാദേയം മനോവാചാമഗോചരം അപ്രമേയമനാദ്യന്തം ബ്രഹ്മപൂർണ്ണമഹം മഹഃ. 240

തള്ളേണ്ടതോ കൊള്ളേണ്ടതോ ആയ ഒന്നുമില്ലാത്തതും വാങ്മനസ്സുകൾക്ക് പിടികിട്ടാത്തതും കണക്കാക്കാൻ കഴിയാത്തതും ആദ്യന്തരഹിതവുമായ നിലയിൽ പ്രസ്തുത പൂർണ്ണബ്രഹത്തെ മഹാത്മാക്കൾ താനെന്നറിയുന്നു.

തത്ത്വം പദാഭ്യാമഭിധീയമാനയോർ<sub>~</sub> ബ്രഹ്മാത്മനോഃ ശോധിതയോർ യദീത്ഥം ശ്രുത്യാ തയോസ്തത്ത്വമസീതി സമ്യ\_ ഗേകത്വമേവ പ്രതിപാദ്യതേ മുഹുഃ. 241

'തത്ത്വമസി' മഹാവാകൃത്തിൽ ഇീവനെയും ആത്മാവിനെ യും കുറിക്കുന്ന 'ത്വം' പദത്തേയും ഈശ്വരനേയും ബ്രഹ്മാത്ത യും കുറിക്കുന്ന 'തത്' പദത്തേയും വേണ്ടപോലെ ശോധന ചെയ്ത് 'അസി' ശബ്ദംകൊണ്ടു യോജിപ്പിക്കുമ്പോൾ അഭേദമായ അദ്വൈതബ്രഹ്മഭാവം പ്രകാശിക്കുമെന്ന് ശ്രുതി പലപ്രാവശ്യം പറയുന്നു.

ഐക്യം തയോർ ലക്ഷിതയോർ ന വാച്യയോർ<sub>~</sub> നിഗദ്യതേ*f* ന്യോന്യവിരുദ്ധധർമ്മിണോ: ഖദ്യോതഭാന്വോരിവരാജഭൃത്യയോ: കൂപാംബുരാശ്യോ: പരമാണുമേർവോ:. 242

'ത്വം' പദത്തിനും 'തത്' പദത്തിനും ഉള്ള ലക്ഷ്യാർത്ഥങ്ങൾക്ക് തവം പദത്തിന്ന് വാച്ച്യാർത്ഥം ജീവനും, ലക്ഷ്യാർത്ഥം ഈശ്വരനുമാണ്. 'തത്' പദത്തിനുവാച്യാർത്ഥം ആത്മാവും ലക്ഷ്യാർത്ഥം ബ്രഹ്മാവുമാണ്. മിന്നാമിനുങ്ങിന്നും ആദിത്യനു മെന്നപോലെയും രാജാവിന്നും ഭൂത്യനുമെന്നപോലെയും കിണറിനും സമുദ്രത്തിന്നുമെന്നപോലെയും പരമാണുവിനും മേരുപർവ്വതത്തിന്നുമെന്നപോലെയും ഉള്ള ഭേദങ്ങൾ

ജീവൻറയും ഈശ്വരൻെറയും പറയപ്പെട്ട ഉപാധികൾ പരമാർത്ഥങ്ങളല്ല. അവ നിരസിക്കപ്പെടുമ്പോൾ ജീവത്വവും ഈശ്വരത്തവും രണ്ടും ഇല്ലാതാവുന്നു. രാജാവിന്ന് രാജ്യം ഉപാധിയാണ്. ഭടന് കുഗ്രാമവും ഉപാധിയാണ്. രാജ്യ സംബന്ധംകൊണ്ടും കുഗ്രാമസംബന്ധംകൊണ്ടുമാണ് അവർക്ക് രാജാവെന്നും ഭടനെന്നുമുള്ള സ്ഥാനം നിലനില്ക്കുന്നത്. രാജ്യത്തേയും കുഗ്രാമത്തേയും നിരസിക്കുമ്പോൾ രാജത്വവും

ഏതാവുപാധീ പരജീവയോസ്തയോ: സമൃങ് നിരാസേ ന പരോ ന ജീവ: രാജ്യം നരേന്ദ്രസൃ ഭടസൃ ഖേടക<sub>–</sub> സ്തയോരപോഹേ ന ഭടോ ന രാജാ. 244

ഈശ്വരനും ഇീവനും തമ്മിലുള്ള വൈരുദ്ധ്യത്തിനു കാരണം ഉപാധിസംബന്ധമാണ്. ഈശ്വരന് മായാമഹത്തത്വങ്ങളും ഇീവന് പഞ്ചകോശങ്ങളും ഉപാധികളാണ്. തത്, ത്വം പദങ്ങളുടെ വാച്യാർത്ഥങ്ങളാണല്ലോ ഈശ്വരൻ, ഇീവൻ എന്നീ രണ്ടുതത്ത്വങ്ങൾ. ഉപാധിസംബന്ധം ഹേതുവായിട്ട് പ്രസ്തുത വൈരുദ്ധ്യം നീങ്ങാവുന്നതല്ല. എന്നാൽ ലക്ഷ്യാർത്ഥത്തിൽ ഉപാധിസംബന്ധമല്ലെന്നുള്ളതുകൊണ്ട് വൈരുദ്ധ്യം നിലനിൽക്കു ന്നില്ലെന്നതാണ് ശ്രുത്യഭിപ്രായം.

തയോർ വിരോധോƒയമുപാധികല്പിതോ ന വാസ്തവഃ കശ്ചിദുപാധിരേഷഃ ഈശസ്യ മായാ മഹദാദികാരണം ജീവസ്യ കാര്യം ശൂണു പഞ്ചകോശം. 243

ശോധനകൊണ്ട് നിരാകരിക്കപ്പെടുമ്പോൾ ആത്മബ്ബഹ്മെക്യം സ്വയം പ്രകാശിക്കുമെന്നാണ് ശ്രുതി സിദ്ധാന്തത്തിൻെറ സാരം. ഭടത്വവും ഇല്ലാതാവുന്നു. ഇതുപോലെ പഞ്ചകോശോപാധികൾ നിരസിക്കപ്പെടുമ്പോൾ ജീവത്വവും മയാതത്തോാപാധികൾ നിരസിക്കപ്പെടുമ്പോൾ ഈശ്വരത്വവും നഷ്ടപ്പെടുന്നു. അപ്പോൾ പ്രതൃഗാത്മഭാവം മാത്രം ശേഷിക്കുന്നു.

അഥാത ആദേശ ഇതി ശ്രുതിഃ സ്വയം നിഷേധതി ബ്രഹ്മണി കല്പിതം ദ്വയം ശ്രുതിപ്രമാണാനുഗൃഹീതബോധാത് തയോർന്നിരാസഃ കരണീയ ഏവ. 245

ബൃഹദാരണൃകോപനിഷത്തിലെ 'അഥാത ആദേശോ നേതി നേതി' എന്നവാകൃം കൊണ്ട് ബ്രഹ്മത്തിൽ കല്പിക്കപ്പെട്ട ജീവേശ്വരഭാവങ്ങൾ രണ്ടിനേയും ശ്രുതി നിഷേധിക്കുന്നു. ശ്രുതിപ്രമാണത്തെ മുൻനിർത്തിക്കൊണ്ടുള്ള ബോധം ഉള്ള ഒരാൾക്ക് ജീവേശ്വരതത്ത്വങ്ങൾക്ക് കാരണമായ പ്രസ്തുത ഉപാധികളെ നിരസിക്കാവുന്നതുമാണ്.

നേദം നേദം കല്പിതത്വാന്ന സത്യം രഇഈ ദൃഷ്ടവ്യാലവത് സ്വപ്നവച്ച ഇത്ഥം ദൃശ്യം സാധു യുക്ത്യാ വൃപോഹ്യ ഇഞ്ഞയഃ പശ്ചാദേകഭാവസ്തയോർയഃ 246

കയറിൽ തോന്നപ്പെടുന്ന സർപ്പഭാവവും സ്വപ്നത്തിലെ ദൃശൃഭാവങ്ങളും എപ്രകാരം സത്യമല്ലയോ അതുപോലെ ഇാഗ്രദവസ്ഥയിൽ കാണപ്പെടുന്ന ദൃശ്യങ്ങളും സത്യമല്ല, ഇതുസത്യമല്ല എന്നിങ്ങനെ തള്ളിക്കളഞ്ഞാൽ അവസാനം എല്ലാനാമരൂപങ്ങൾക്കും ആധാരമായ ഏകവും അദൈതവുമായ പരമാത്മതത്തിംമാത്രം അവശേഷിക്കും.

തതസ്തു തൗ ലക്ഷണയാ സൂലക്ഷ്യൗ തയോരഖണ്ഡൈകരസത്വസിദ്ധയേ

#### നാലം ഇഹത്യാ ന തഥാഇഹത്യാ കിന്തുഭയാർത്ഥാത്മികയൈവ ഭാവ്യം. 247

അനന്തരം ഇീവേശ്വരന്മാരുടെ നിരാസത്തിനുശേഷം ആത്മാ വിനും ബ്രഹ്മത്തിനും ഐക്യം സാധിക്കണം. അവയെ ലക്ഷണ സ്വരൂപേണ നിരൂപിക്കുമ്പോഴാണ് ഭേദം നീങ്ങി അഭേദം സിദ്ധമായിത്തീരുന്നത് എന്നാൽ ഇഹലക്ഷണയോ അഇഹ ലക്ഷണയോ ഇതിൽ വേണ്ടത്ര പ്രയോഇനത്തെ ചെയ്യില്ല. രണ്ടും കൂടിച്ചേർന്ന ഇഹദഇഹല്ലക്ഷണകൊണ്ടാണ് നിരൂപി ക്കേണ്ടത്. ഇഹലക്ഷണയെന്നു പറഞ്ഞാൽ ത്യാഗലക്ഷണയെ ന്നും അഇഹലക്ഷണയെന്നു പറഞ്ഞാൽ ഭാഗലക്ഷണയെന്നും ഇഹദഇഹലക്ഷണയെന്നു പറഞ്ഞാൽ ഭാഗത്യാഗലക്ഷണയെ ന്നും അർത്ഥമാണ്.

വാകൃത്തിലെ ഒരംശത്തെകൂട്ടിച്ചേർത്ത് ഉപയോഗിക്കുന്നത് ഭാഗലക്ഷണയും ഒരംശത്തെ തള്ളിക്കളഞ്ഞ് മറ്റൊരംശത്തെ കൂട്ടിച്ചേർക്കുന്നുവെന്നുവന്നാൽ അത് ഭാഗത്യാഗലക്ഷണ യുമാണ്. 'ഗംഗായാം ഫ്വോഷഃ' ഒഴുക്കുള്ളേടത്ത് തൊഴുത്തുണ്ട് എന്നാണ് ഈ വാക്യത്തിന്ന അർത്ഥം. അതുശരിയാവാൻ അതിനാൽ ഒഴുക്കിൻെറ തൊട്ടറുത്ത് വയ്യല്ലോ. തൊഴുത്തുണ്ടെന്നു മനസ്സിലാക്കണം. അപ്പോൾ ഒഴുക്കിനെ തൊട്ടടുത്ത് എന്ന പദം കൂട്ടിച്ചേർക്കുകയാണല്ലോ തള്ളി ചെയ്യുന്നത്. ഇതാണ് ത്യാഗലക്ഷണക്കുദാഹരണം. 'ശോണോ ധാവതി' ചുവപ്പ് ഓടുന്നു എന്നാണ് ഈ വാക്യത്തിന്നർത്ഥം. അവിടെ ചുവപ്പെന്നുള്ളത് ചുവന്ന കുതിരയെ സൂചിപ്പിക്കു ശോണശബ്ദത്തെ തള്ളിക്കളയാതെ ന്നതാകയാൽ 'ഗോണഃ ധാവതി' എന്നുധരിക്കണം. ഇത് ഭാഗലക്ഷണക്ക് അശ്വഃ ഉദാഹരണമാണ്. ഇഹദഇഹല്ലക്ഷണയുടെ സ്വഭാവം അടുത്ത **ശ്ലോകത്തിൽ കാണിക്കുന്നു**.

digitized by www.sreyas.in

#### 105

സ ദേവദത്തോƒയമിതീഹ ചൈകതാ വിരുദ്ധധർമ്മാംശമപാസ്യ കഥ്യതേ യഥാ തഥാ തത്ത്വമസീതി വാക്യേ വിരുദ്ധധർമ്മാനുഭയത്ര ഹിത്വാ. 248

സംലക്ഷ്യ ചിന്മാത്രതയാ സദാത്മനോ<sub>–</sub> രഖണ്ഡഭാവഃ പരിചീയതേ ബുധൈഃ ഏവം മഹാവാകൃശതേന കഥ്യതേ ബ്രഹ്മാത്മനോരൈകൃമഖണ്ഡഭാവഃ. 249

ദേവദത്തൻ' എന്നു പറയുന്നുവെന്നിരിക്കട്ടെ. 'ആ ഈ അർത്ഥം ഏതോ കാലത്ത് ആ വാകൃത്തിൻെറ ഏതോ ദേശത്തുവെച്ച് ഒരു ദേവദത്തനെ കണ്ടിട്ടുണ്ട്. ഇപ്പോൾ ഇവിടെയും ഒരു ദേവദത്തനെ കാണുന്നു. ഇവർ രണ്ടാളും ഒന്നാണെന്നാണ് താല്പര്യം. പക്ഷേ ഒന്നാണെന്ന് സമർത്ഥി ക്കുന്നത് അന്നത്തേയും കാലദേശങ്ങളെ തള്ളിക്കളഞ്ഞിട്ടാണ്. അപ്പോൾ കാലദേശങ്ങളെ തള്ളിക്കളയുകയും ദേവദത്തനെ സ്വീകരിക്കുകയും ചെയ്യു. ഇതാണ് ഇഹദഇഹല്ലക്ഷണയുടെ ഇതുപോലെ തത്പദംകൊണ്ടും ത്വംപദംകൊണ്ടും സ്വരുപം ശോധനചെയ്യ് പ്രതൃഗാത്മാവിൻെറയും ബ്രഹ്മത്തിൻെറയും വിരുദ്ധധർമ്മങ്ങളെ തള്ളിക്കളഞ്ഞ് ചിന്മാത്രത്വത്തെ മാത്രം ഐക്യം സിദ്ധമാവുന്നു. സ്വീകരിക്കുമ്പോൾ ആത്മബ്രഹ്മ ഇങ്ങനെയാണ് വിദ്വാന്മാർ ഭാഗത്യാഗലക്ഷണയിൽകൂടെ നിരൂപിച്ച് ആത്മബ്ഫൈക്യത്തെ സാധിക്കുന്നത്. ഇങ്ങനെ അനേക മഹാവാകൃങ്ങളിൽക്കുടെ വിദ്വാന്മാർ ബ്രഹ്മത്തിൻറ അദ്വെതത്തെ സാധിക്കുന്നു.

അസ്ഥൂലമിത്യേര്ഷസന്നിരസ്യ

സിദ്ധം സ്വതോ വ്യോമവദപ്രതർക്ക്യം

digitized by www.sreyas.in

106

അതോ മൃഷാമാത്രമിദം പ്രതീതം ഇഹീഹി യത്സ്വാത്മതയാ ഗൃഹീതം ബ്രഹ്മാഹമിത്യേവ വിശുദ്ധബുദ്ധ്യാ വിദ്ധി സ്വമാത്മാനമഖണ്ഡബോധം. 250

ഇങ്ങനെ സ്ഥൂലപദാർത്ഥപര്യന്തമുള്ള സർവ്വനാമരൂപ ദൃശ്യങ്ങളെയും തള്ളിക്കളയുമ്പോൾ അദൃശ്യവും അപ്രമേയ വും ആകാശതുല്യവുമായ ബ്രഹ്മചൈതന്യം മാത്രം ശേഷിക്കും. അതുതന്നെ സത്യം. അതിനാൽ കാണപ്പെടുന്ന നാമ രൂപാത്മകമായ ഈ പ്രപഞ്ചം മുഴുവൻ അസത്യമാണ്. ബ്രഹ്മം മാത്രമാണ് സത്യം. ഞാൻ പ്രസ്തുത അഖണ്ഡസച്ചിദാനന്ദാ കാരമായ ബ്രഹ്മമാകുന്നുവെന്നുറപ്പിക്കുക.

മൃത്കാര്യം സകലം ഫുടാദി സതതം മൂണ്മാത്രമേവാഖിലം തദ്വത്സഇജനിതം സദാത്മകമിദം സന്മാത്രമേവാഖിലം യസ്മാന്നാസ്തി സതഃ പരംകിമപി തത്\_ സത്യം സ ആത്മാസ്വയം തസ്മാത്തത്ത്വമസി പ്രശാന്തമമലം ബ്രഹ്മാദ്വയം യത്പരം. 251

ഫ്വടം തുടങ്ങിയ സകല മൺപാത്രങ്ങളും മണ്ണിൻെറ കാര്യം മാത്രമാണ്. അതിൽ മണ്ണല്ലാതെ മറ്റൊന്നും എപ്പോഴുമില്ല. അതുപോലെ സത്തായ ബ്രഹ്മത്തീൽ തോന്നപ്പെട്ട ഈ പ്രപഞ്ചം മൂഴുവൻ ബ്രഹ്മകാര്യവും ബ്രഹ്മമയവുമാണ്. ബ്രഹ്മത്തിൽ നിന്നന്യമായി യാതൊരു വസ്തുവും ഒരിക്കലും ഉണ്ടായിട്ടില്ല. ബ്രഹ്മം മാത്രമാണ് സത്യമായ വസ്തു. അതിനാൽ നീയും പ്രശാന്തവും നിർമ്മലവും അദ്വൈതവുമായ ആ

പരബ്രഹ്മം തന്നെയാകുന്നു.

നിദ്രാകല്പിതദേശകാലവിഷയജ്ഞാത്രാദി സർവ്വം യഥാ മിഥ്യാ തദ്വദിഹാപി ഇാഗ്രതി ഇഗത്സ്വാജ്ഞാന കാര്യത്വതഃ യസ്മാദേവമിദം ശരീരകരണപ്രാണാഹമാദ്യപ്യസത് -തസ്മാത്തത്ത്വമസിപ്രശാന്തമമലം ബ്രഹ്മാദ്വയം യത്പരം 252

സ്വപ്പത്തിൽ കാണപ്പെടുന്ന കാലം, ദേശം, കർത്താവ്, തുടങ്ങിയവയെല്ലാം ഇാഗ്രത്തിലേക്ക് ഉണരുമ്പോൾ കർമ്മം അസത്യമായിത്തീരുന്നു. അതുപോലെ **ഇാഗ്രദവസ്ഥയ**ിലെ അനുഭവങ്ങളെല്ലാം സ്വപ്ലാവസ്ഥയിൽ അസത്യമായിത്തീരുന്നു. അനുഭവം ഇാഗത്തിൻെറ മിഥ്യാത്വത്തെ ഈ സ്പഷ്ടമായി പ്രകാശിപ്പിക്കുന്നു. അതിനാൽ അഹങ്കാരാശ്രയമായിരിക്കുന്ന ശരീരം, ഇന്ദ്രിയങ്ങൾ, മനസ്സ്, ബുദ്ധി എന്നിവയൊന്നുമല്ല, സാക്ഷിമാത്രമായും ആധാരമായും ഇരിക്കുന്ന അവക്കെല്ലാം നിതൃശുദ്ധമുക്തസ്വരൂപമായ ബ്രഹ്മമാണ് ഞാനെന്ന് ബോധിക്കുക.

ജാതിനീതി കലഗോത്രദൂരഗം നാമരൂപഗുണദോഷ വർജിതം ദേശകാലവിഷയാതിവർത്തി യത് ബ്രഹ്മ തത്ത്വമസി ഭാവയാത്മനി 253

ജാതി, നീതി, കുലം, ഗോത്രം എന്നിവയിൽനിന്ന് എത്രയോ വിദൂരത്തിൽ നിൽക്കുന്നതും നാമം, രൂപം, ഗുണം, ദോഷം, എന്നിവയില്ലാത്തതായും ദേശം, കാലം തുടങ്ങിയ അതിര്ത്തി യിൽനിന്ന് അതിവർത്തിച്ചതായും യാതൊരു നിർഗുണ ബ്രഹ്മമുണ്ടോ അതാണ് ഞാനെന്ന് നീ എപ്പോഴും മനസ്സിൽ ഭാവിക്കൂ.

യത്പരം സകലവാഗഗോചരം ഗോചരം വിമലബോധചക്ഷുഷഃ ശുദ്ധചിദ്എനമനാദിവസ്തുയത് ബ്രഹ്മ തത്ത്വമസി ഭാവയാത്മനി. 254

വാക്കിന് അഗോചരവും എന്നാൽ നിർമ്മലമായ പ്രജ്ഞാചക്ഷുസ്സിന് ഗോചരവും ചൈതനൃഫ്വനസ്വരൂപവും അനാദിയുമായ യാതൊരു ബ്രഹ്മതത്വമുണ്ടോ അതാണ് നീയെ ന്ന് എപ്പോഴും ഭാവിക്കൂ.

ഷഡ്ഭിരൂർമിഭിരയോഗി യോഗിഹൃദ്ച ഭാവിതം ന കരണൈർവിഭാവിതം ബുദ്ധ്യവേദൃമനവദൃമസ്തി യത് ബ്രഹ്മ തത്ത്വമസി ഭാവയാത്മനി. 255

ശോകമോഹങ്ങൾ ക്ഷുത്പിപാസകൾ ഇരാനരകൾ ഇവ യാണ് ഷഡൂർമ്മികൾ. സംസാരസമുദ്രത്തിൻെറ പ്രബലങ്ങളായ ആറുവിധ തിരമാലകളെന്നർത്ഥം. അവയോട് യാതൊരു പ്രകാരത്തിലും സംബന്ധമില്ലാത്തതും യോഗികൾ എപ്പോഴും ഹൃദയത്തിൽ ഭാവനയിൽക്കൂടെ കണ്ടുകൊണ്ടിരിക്കുന്നതും ഇന്ദ്രിയാദികരണങ്ങളെക്കൊണ്ടും അറിയാൻ കഴിയാത്തതും ബുദ്ധിക്കുപോലും അഗോചരവും സർവ്വശ്രേഷ്ഠവുമായ യാതൊരു ബ്രഹ്മതത്വമുണ്ടോ അതാണ് നീയെന്ന് എപ്പോഴും ഭാവിക്കുക.

ഭ്രാന്തികല്പിത ഇഗദ് കലാശ്രയം സ്വാശ്രയം ച സദസദ്വിലക്ഷണം നിഷ്ക്കലം നിരൂപമാനവദ്ധി യത് ബ്രഹ്മ തത്ത്വമസി ഭാവയാത്മനി. 256

ഭ്രമംകൊണ്ട് തോന്നപ്പെടുന്ന ഇഗത് കല്പനക്ക് ആശ്രയ മായും സ്വയം നിരാശ്രയമായും സത്തെന്നോ അസത്തെന്നോ പറയാൻകഴിയാതെ സദസത്തുക്കളിൽനിന്നതീതമായും വിക്രിയ കളില്ലാത്തതായും മറ്റൊന്നുകൊണ്ടുപമിക്കാൻ കഴിയാത്തതാ യും ഉള്ള യാതൊരു ബ്രഹ്മതത്വമുണ്ടോ അതാണ് നീയെന്ന് എപ്പോഴും ഭാവിക്കുക.

ജന്മവൃദ്ധി പരിണതൃ പക്ഷയ<sub>–</sub> വ്യാധിനാശനവിഹീനമവൃയം വിശ്വസൃഷ്ട്യവവിഫ്വാതകാരണം ബ്രഹ്മ തത്ത്വമസി ഭാവയാത്മനി. 257

ജന്മം, അഭിവൃദ്ധി, മാറ്റം, ക്ഷയം, വ്യാധി, നാശം എന്നീ ആറുവിധ ഭാവങ്ങളുമില്ലാത്തതായും നാശരഹിതമായും വിശ്വത്തിൻെറ സൃഷ്ടിസ്ഥിതി സംഹാരങ്ങൾക്ക് കാരണഭൂതമാ യും ഉള്ള യാതൊരു ബ്രഹ്മമുണ്ടോ ആ ബ്രഹ്മതത്ത്വമാണ് ഞാനെന്ന് എപ്പോഴും ഭാവിക്കുക.

അസ്തഭേദമനപാസ്തലക്ഷണം നിസ്തരംഗഇലരാശിനിശ്ചലം നിത്യമുക്തമവിഭക്തമൂർത്തി യത് ബ്രഹ്മ തത്ത്വമസി ഭാവയാത്മനി. 258

ഭേദങ്ങൾകൊണ്ടോ ലക്ഷണങ്ങൾകൊണ്ടോ അറിയാൻ കഴി യാത്തതായും ത്രിവിധഭേദങ്ങൾക്കും ലക്ഷണങ്ങൾക്കും അതീതമായും തിരയടങ്ങിയ കടൽപോലെ പ്രശാന്തമായും നിത്യമുക്തമായും അഖണ്ഡപരിപൂർണ്ണമായുമുള്ള യാതൊരു ബ്രഹ്മതത്ത്വമുണ്ടോ അതാണ് നീയെന്ന് എപ്പോഴും ഭാവിക്കുക.

## digitized by www.sreyas.in

അനേകം ആഭരണസ്വരൂപങ്ങളിൽ സ്വർണ്ണമാകുന്ന ഒരേ വസ്തുതന്നെ എപ്രകാരം പലതായി പ്രകാശിക്കുന്നതായി തോന്നുന്നുവോ അതുപോലെ വിക്രിയാശൂന്യമായി സത്താമാത്രമായിരിക്കുന്ന യാതൊരു ബ്രഹ്മമാണോ

യദ്വിഭാതി സദനേകഥാഭ്രമാ<sub>-</sub> ന്നാമരൂപഗുണ വിക്രിയാത്മനാ ഹേമവത് സ്വയമവിക്രിയം സദാ ബ്രഹ്മ തത്ത്വമസി ഭാവയാത്മനി. 261

സർവ്വ വികല്പങ്ങളുമടങ്ങിയതും അനന്തവും സ്വയം നാശരഹിതവും സദസദ്വസ്തുക്കൾക്ക് അതീതവും പരവും ശാശ്വതവും സുഖസ്വരൂപവും നിർമ്മലവുമായ യാതൊരു ബ്രഹ്മതത്ത്വമുണ്ടോ അതാണ് നീയെന്നു ഭാവിക്കുക.

നിർവ്വികല്പകമനല്പമക്ഷരം യത്ക്ഷരാക്ഷരവിലക്ഷണം പരം നിത്യമവ്യയസുഖം നിരഞ്ഇനം ബ്രഹ്മ തത്ത്വമസി ഭാവയാത്മനി 260

ഏകവും അദ്വിതീയവുമാണ് ബ്രഹ്മമെങ്കിലും അനേകം വസ്തുക്കൾക്ക് കാരണഭൂതമായും സ്വയം അകാരണമായും കാര്യകാരണങ്ങൾക്ക് അതീതമായും ഉള്ള യാതൊരു ബ്രഹ്മതത്ത്വമുണ്ടോ അതാണ് നീയെന്ന് എപ്പോഴും ഭാവിക്കുക.

ഏകമേവ സദനേകകാരണം കാരണാന്തര നിരാസകാരണം കാരൃകാരണവിലക്ഷണം സ്വയം ബ്രഹ്മ തത്ത്വമസി ഭാവയാത്മനി. 259

111

നാമരൂപാകാരേണ പലതെന്നപോലെ പ്രകാശിക്കുന്നത്. അങ്ങനെ പലതായി പ്രകാശിക്കപ്പെടുമ്പോഴും ഏതൊരു ബ്രഹ്മത്തിന്നാണോ അദ്വൈതഭാവത്തിന്ന് ഭംഗമില്ലാതിരിക്കുന്നത് ആ സച്ചിദാനന്ദാകാരബ്രഹ്മമാണ് നീയെന്ന് എപ്പോഴും ഭാവിക്കുക.

യച്ചകാസ്ത്യനപരം പരാത്പരം പ്രതൃഗേകരസമാത്മ ലക്ഷണം സതൃചിത്സുഖമനന്തമവൃയം ബ്രഹ്മ തത്ത്വമസി ഭാവയാത്മനി. 262

ഏതൊരു ബ്രഹ്മം ഏകമായും അദ്വൈതമായും പരാത്പരമാ യും പ്രതൃഗാത്മസ്ഥരൂപമായും ആത്മലക്ഷണാകാരമായും വിളങ്ങു ന്നുവോ സത്യമായും ചിത്സുഖമായും അനന്തമായും അവ്യയ മായുമിരിക്കുന്ന ആ സത്താമാത്രബ്രഹ്മമാണ് നീയെന്ന് എപ്പോഴും ഭാവിക്കുക.

ഉക്ത മർത്ഥമിമമാത്മനിസ്വയം ഭാവയേത് പ്രഥിതയുക്തിഭിർധിയാ സംശയാദിരഹിതം കരാംബുവത് തേനതത്ത്വനിഗമോ ഭവിഷ്യതി. 263

ബുദ്ധിയുടെ നിഷ്കൃഷ്ടങ്ങളായ യുക്തികളെ മുൻനിർത്തി പറയപ്പെട്ട വിഷയത്തെ സംശയം, വിപരീതഭാവന തുടങ്ങിയ വൈരുദ്ധ്യങ്ങൾ കൂടാതെ കയ്യിലെ വെള്ളത്തുള്ളിയെന്നപോലെ പൂർണ്ണമായി ബോധിക്കുന്നവർക്ക് തത്താബോധം ഉണ്ടാകു ന്നതാണ്.

സംബോധമാത്രം പരിശുദ്ധതത്വം വിജ്ഞായസംഫ്വേ നൃപവച്ച സൈന്യേ

തദാശ്രയഃ സ്വാത്മനി സർവ്വദാ സ്ഥിതോ വിലാപയ ബ്രഹ്മണി വിശ്വള്ളാതം. 264

നിർഗ്ഗുണവും ജ്ഞാനമാത്രസ്ഥരൂപവുമായ പ്രസ്തുത തത്തത്തെ നിസ്സംശയസ്വരൂപേണ അറിഞ്ഞു കഴിഞ്ഞശേഷം അതിനെത്തന്നെ എല്ലായ്പ്പോഴും ആശ്രയിച്ചുകൊണ്ട് സേനകളുടെ സംഘത്തിൽ രാജാവിനെയെന്നപോലെ പ്രപഞ്ച തത്ത്വങ്ങളെയെല്ലാം അതിൽ ലയിപ്പിക്കണം.

ബുദ്ധൗ ഗുഹായാം സദസദ്വിലക്ഷണം ബ്രഹ്മാസ്തി സത്യം പരമദ്വിതീയം തദാത്മനാ യോƒത്ര വസേദ്ഗുഹായാം പുനർന്ന തസ്യാങ്ഗഗുഹാപ്രവേശഃ. 265

സത്തിൽനിന്നും അസത്തിൽനിന്നും അല്ലെങ്കിൽ കാരൃത്തിൽ നിന്നും കാരണത്തിൽനിന്നും വിലക്ഷണമായിരിക്കുന്ന ബ്രഹ്മതത്വം പരമസത്യവും അദ്വിതീയവുമായ നിലയിൽ ബുദ്ധി ഗുഹയിൽ വർത്തിക്കുന്നു. അതിനെ ശരിക്ക് അറിഞ്ഞ് ആശ്രയിക്കുന്നവർക്ക് പിന്നീട് അമ്മയുടെ ഗർഭഗുഹയിൽ പ്രവേശിക്കേണ്ടിവരില്ല.

ജ്ഞാതേവസ്തുന്യപി ബലവതീ വാസനാƒനാദിരേഷാ കർത്താഭോക്താപൃഹമിതി ദൃഢാ യസൃ സംസാരഹേതുഃ പ്രതൃഗ്ദൃഷ്ട്യാത്മനി നിവസതാ സാപനേയാ പ്രയത്നാ₋ ന്മുക്തിം പ്രാഹുസ്തദിഹ മുനയോ വാസനാതാനവം യത്. 266

പറയപ്പെട്ട നിലയിൽ ശുദ്ധമായ ആത്മതത്ത്വത്തെ നിസ്സംശയ രൂപേണ അറിഞ്ഞു കഴിഞ്ഞാൽ പിന്നെയും അനാദിയും ബലവത്തുമായ സംസാരവാസന അദ്ദേഹത്തെ പീഡിപ്പിച്ചു കൊണ്ടിരിക്കും. എല്ലാം ആത്മസ്വരൂപേണ കാണുകയും താൻ

ആത്മാവാണെന്ന ദൃഢബോധത്തെ നിലനിർത്തുകയും ചെയ്യണം അങ്ങനെ സ്ഥിരമായുള്ള അനുഷ്ഠാനം കൊണ്ടുമാത്രമേ മലിനമായ സംസാരവാസനയെ അകറ്റാൻ കഴിയൂ. വാസന യുടെ നാശം തന്നെയാണ് മോക്ഷമെന്ന് അറിവുള്ളവർ പറയുന്നു. അല്പമെങ്കിലും വിഷയവാസന നിലവിലുള്ളപ്പോൾ മുക്തിയുടെ ഗന്ധം പോലും അയാൾക്കുണ്ടാവുന്നതല്ല.

അഹംമമേതി യോ ഭാവോ ദേഹാക്ഷാദാവനാത്മനി അധ്യാസോfയം നിരസ്തവ്യോ വിദുഷാസ്വാത്മനിഷ്ഠയാ. 267

അതുപോലെ അനാത്മവസ്തുക്കളായ ശരീരം ഇന്ദ്രിയങ്ങൾ തുടങ്ങിയവയിൽ ഉള്ള 'ഞാൻ, എൻെറ' എന്ന അദ്ധ്യാസത്തേ യും വിദ്വാനായ ആത്മജ്ഞാനി സ്ഥിരമായ ആത്മനിഷ്ഠ കൊണ്ട് അകറ്റേണ്ടതാണ്.

ജ്ഞാത്വാ സ്വം പ്രതൃഗാത്മാനം ബുദ്ധിതദ്വൃത്തി സാക്ഷിണം സോfഹമിത്യേവ സദ്വൃത്ത്യാfനാത്മന്യാത്മമതിം ഇഹി. 268

ബുദ്ധിക്കും ബുദ്ധിവൃത്തികൾക്കും സാക്ഷിമാത്രമായ പ്രത്യഗാ ത്മാവിനെ താനെന്നറിഞ്ഞുണർന്ന ജ്ഞാനി പിന്നീടൊരിക്കലും അനാത്മവസ്കുക്കളിൽ ആത്മബുദ്ധിയെ ചെയ്യരുത്.

ലോകാനുവർത്തനം തൃക്താ തൃക്താ ദേഹാനുവർത്തനം ശാസ്ത്രാനുവർത്തനം തൃക്താ സാധ്യാസാപനയം കുരു. 269 ലോകാനുവർത്തനത്തേയും ശരീരാനുവർത്തനത്തേയും (ലോകത്തെ അനുസരിച്ചു ഇീവിക്കലും ശരീരത്തെ സ്നേഹിച്ചു ഇീവിക്കലും) ഉപേക്ഷിച്ച് അവസാനമായി ശാസ്ത്രാനുവർത്ത നത്തെ പോലും (ശാസ്ത്രസിദ്ധങ്ങളായ കാര്യങ്ങളെ അനുസരിക്കൽ) ഉപേക്ഷിച്ചു തന്നിൽ വന്നുചേർന്ന സർവ്വ അദ്ധ്യാസങ്ങളേയും അകറ്റി കേവലം ആത്മസ്വരൂപനായിരിക്കണം

# digitized by www.sreyas.in

അഗിൽ മുതലായ സുഗന്ധവസ്തുക്കൾ ചാണകം മുതലായ ദുർഗ്ഗന്ധവസ്തുക്കളുടെ ചിരകാല സംബന്ധംകൊണ്ട് ദുർഗ്ഗന്ധ പൂർണ്ണമായിത്തീരും. പിന്നെ അതിനെ വെള്ളംകൊണ്ട് കഴുകി യാലും ആ ദുർഗ്ഗന്ധം പോവുകയില്ല. കല്ലിൽ വെച്ച് ഉരക്കുക തന്നെ വേണം. അതുപോലെ ജീവനിൽ പറ്റികൂടിയ സംസാര

സംഫ്വർഷണേനെവ വിഭാതി സമ്യ\_ ഗ്വിധൂയമാനേ സതി ബാഹൃഗസേ. 272

ദുർഗ്ഗന്ധധൂതാ*f* ഗരുദിവ്യവാസനാ

**ഇലാദി** സമ്പർക്കവശാത് പ്രഭൂത<sub>–</sub>

സംസാരമോക്ഷത്തിന്ന് ആഗ്രഹിക്കുന്നവരുടെ പാദ ശൃംഖലകളാണ് പറയപ്പെട്ട ലോകവാസനാദി മൂന്നുവാസനകൾ. അവയെ വലിച്ചുമുറിക്കാതെയാർക്കും സംസാരകാരാഗ്രഹത്തിൽ നിന്ന് പുറത്തു വരാൻപറ്റില്ല. സംസാരബന്ധനിവൃത്തിതന്നെ മോക്ഷം വാസനതന്നെ ബന്ധം ആ സ്ഥിതിക്ക് വാസനകളെ അകറ്റാതെ എങ്ങനെ ഒരാൾ മുക്തനായിത്തീരും ?

സംസാരകാരാഗൃഹമോക്ഷമിച്ഛോ<sub>–</sub> രയോമയം പാദനിബദ്ധശൃങ്**ഖലം** വദന്തിതഇ്ജ്ഞാഃ പടുവാസനാ ത്രയം യോƒസ്മാദ്വിമുക്തഃ സമുപൈതി മുക്തിം. 271

ലോകവാസനയോ ശാസ്ത്രവാസനയോ ദേഹവാസനയോ അല്പമെങ്കിലും ഉള്ളേടത്തോളംകാലം ഒരാളിൽ ആത്മജ്ഞാനം ശുദ്ധമായും സത്യമായും പ്രകാശിക്കുകയില്ല. അതുകൊണ്ടാണ് അവ അകറ്റപ്പെടേണ്ടവയാണെന്ന് പറയുന്നത്.

ലോകവാസനയാ ഇന്തോഃ ശാസ്ത്രവാസനയാപി ച ദേഹവാസനയാ ജ്ഞാനം യഥാവണെനവ ഇായതേ. 270 വാസനകൾ നിരന്തരമായആത്മാനുഷ്ഠാനം കൊണ്ടുമാത്രമേ നീങ്ങുകയുള്ളു.

അന്തഃശ്രിതാനന്തദുരന്തവാസനാ<sub>-</sub> ധൂലീവിലിപ്താവരമാത്മ വാസഗാ പ്രജ്ഞാതി സംഫ്വർഷണതോ വിശുദ്ധാ പ്രതീയതേ ചന്ദനഗന്ധവത്സ്ഫുടം. 273

അല്പമായ ആത്മവാസനയുണ്ടെങ്കിലും അനേകം ഇന്മങ്ങളിൽ സമ്പാദിച്ച സംസാരവാസനയുടെ ചളികൊണ്ട് അത് മൂടപ്പെട്ടു പോകും. ചാണകത്തിൽ കിടന്ന ചന്ദനമുട്ടിയെന്നപോലെ സദ്വാസനകളെല്ലാം മറയപ്പെട്ടിരിക്കും. ചന്ദനമുട്ടി കല്ലിൽ ഉരക്കുംപോലെ ബോധത്തെ പ്രജ്ഞയിൽവെച്ച് ഉരച്ച് ശുദ്ധമാക്കിയാൽ മാത്രമേ ചന്ദനംപോലുള്ള സദ്വാസന പുറത്തു വരികയുള്ളു.

അനാത്മവാസനാളാലൈസ്തിരോഭൂതാത്മവാസനാ

നിത്യാത്മനിഷ്ഠയാ തേഷാം നാശേ ഭാതിസ്വയം സ്ഫുടാ. 274

അനാത്മവാസനകൊണ്ട് ആത്മവാസന നഷ്ടപ്പെട്ടിരിക്ക യാണ്. വാസ്തവത്തിൽ എല്ലാവർക്കും ആത്മവാസനയുണ്ട്. എന്നാൽ അനാത്മവാസനയാണ് അതിനെ മറയ്ക്കുന്നത്. നിരന്തര മായ ആത്മനിഷ്ഠകൊണ്ടുമാത്രമേ അവയെ അകറ്റാൻ കഴിയൂ. അതിനാൽ സാധകൻ എപ്പോഴും അലസതയില്ലാതെ ആത്മനിഷ്ഠയെ ചെയ്തുകൊണ്ടിരിക്കണം.

യഥാതഥാ പ്രതൃഗവസ്ഥിതം മന<sub>–</sub> സ്തഥാ തഥാ മുഞ്ചതി ബാഹൃവാസനാഃ നിശ്ശേഷമോക്ഷേ സതി വാസനാനാ– മാത്മാനുഭുതിഃ പ്രതിബന്ധശൂന്യാ. 275

ആത്മഭാവത്തിൽ മനസ്സ് എത്രത്തോളം രമിക്കുന്നുവോ അത്രത്തോളം ബാഹൃവാസനകൾ വിട്ടുപോവുന്നു. ബാഹൃ വാസനകൾ നിശ്ശേഷം വിട്ടുമാറിയാൽ ആത്മാനുഭവം തടസ്സമില്ലാത്തതായിത്തീരും. അതിനാൽ സാധകൻ എപ്പോഴും നിഷ്ഠയിൽതന്നെ മുഴുകിയിരിക്കണം. അലസതകൊണ്ട് വിഷയവാഷനകൾ പൊങ്ങാൻ ഇടവരുത്തരുത്.

സ്വാത്മന്യേവ സദാസ്ഥിത്വാ മനോ നശ്യതി യോഗിനഃ വാസനനാം ക്ഷയശ്ചാതഃ സ്വാധ്യാസപനയം കുരു. 276

യോഗാനുഷ്ഠാനരസികനായ സാധകൻ മനസ്സിനെ എപ്പോഴും ആത്മാവിൽത്തന്നെ ലയിപ്പിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കണം. അങ്ങനെ ചെയ്യുന്നൊരാൾക്ക് കാലംകൊണ്ട് വാസനകളെല്ലാം നശിക്കും. അതുകൊണ്ട് അധ്യാസങ്ങളെ അകറ്റി വാസനകളെ നീക്കി ആത്മാനുഭുതി പ്രകാശിക്കാൻ പറ്റിയ തോതിൽ സാധകൻ എപ്പോഴും ജാഗരൂകനായിരിക്കണം.

തമോ ദ്വാഭ്യാം രജഃ സത്വാത്സത്വം ശുദ്ധേന നശൃതി തസ്മാത്സത്വമവഷ്ട്ര സ്വാധ്യാസാപനയം കുരു. 277

സത്വരഇസ്സുകളുടെ അവലംബത്തിൽകൂടെ തമോഗുണ ത്തേയും സത്വഗുണത്തിൻെറ അവലംബത്തിൽകൂടെ രജോഗുണ ത്തേയും നിശ്ശേഷം ഇയിക്കണം പിന്നീട് ശുദ്ധമായ ആത്മഭാവം പ്രകാശിക്കുമ്പോൾ സത്വഗുണവും സ്വാഭാവികമായി നശിക്കും. അതിനാൽ സത്വഗുണത്തെ ആശ്രയിച്ച് അധ്യാസങ്ങളെ അകറ്റുന്നതിൽ സാധകൻ ജാഗരൂകനായിരിക്കണം.

പ്രാരബ്ധം പുഷ്യതി വപുരിതി നിശ്ചിത്യ നിശ്ചലഃ ധൈര്യമാലംബ്യ യത്നേന സ്ഥധ്യാസാപനയം കുരു. 278 ആ നിലയിലും അല്പമെങ്കിലും അദ്ധാനം ചെയ്യാതെ ഈ

ശരീരത്തെ എങ്ങനെ പോഷിപ്പിക്കുമെന്ന ചിന്ത അസ്ഥാനത്താണ് എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ ശരീരത്തെ നില നിർത്തുന്നതും പോഷിപ്പിക്കുന്നതും പ്രാരബ്ധകർമ്മങ്ങളാണ്. പ്രാരബ്ധത്തെ ആരും അനോഷിച്ചു പോവേണ്ടതില്ല. അതു സ്വയമേവ വന്നുചേർന്നു കൊള്ളും എന്ന ധൈര്യത്തെ അവലംബിച്ച് അധ്യാസങ്ങളെ അകറ്റി നിഷ്ഠയ്ക്ക് ഭംഗമില്ലാതിരിക്കണം.

നാഹം ഇീവഃ പരം ബ്രഹ്മേത്യതദ്വ്യാവൃത്തിപൂർവ്വകം വാസനാവേഗതഃ പ്രാപ്തസ്വാധ്യാസാപനയം കുരു. 279

ഞാൻ ശരീരമോ മനസ്സോ ഇീവനോ അല്ല; അഖണ്ഡ സച്ചിദാനന്ദാകാരമായ ബ്രഹ്മമാണ് ഞാൻ. അതിനാൽ എനിക്ക് വാസനകളോ അധ്യാസങ്ങളോ ഇല്ല. ഉണ്ടെന്നു തോന്നുന്നത് വാസനാഭ്രമം കൊണ്ടാണ്; എന്നിങ്ങനെയുള്ള ചിന്തകൊണ്ട് വാസനകളെയും അധ്യാസങ്ങളെയും അകറ്റി കൊണ്ടിരിക്കണം.

ശുത്യാ യൂക്ത്യാ സ്വാനുഭുത്യാജ്ഞാത്വാ സാർവ്വാത്മ്യമാത്മനം കച്ചിദഭാസതം പ്രാപ്തസ്വാധ്യാസാപനയം കുരു. 280

ശുതികൊണ്ടും യുക്തികൊണ്ടും അനുഭവംകൊണ്ടും ആത്മാവിൻെറ സർവ്വാത്മഭാവത്തെ അറിഞ്ഞ് ദൃഢപ്പെടുത്തണം. അപ്പോൾ മിഥ്യയായ ഈ ഇഗത്തിന് കാരണമില്ലെന്ന് ബോദ്ധ്യമാവും. കാരണമില്ലാത്ത മിഥ്യാവസ്തു ഭ്രമംകൊണ്ട് മാത്രം തോന്നപ്പെടുന്നതാണെന്നറിഞ്ഞ് അതിനെ അകറ്റി ആത്മാവിൻെറ സർവ്വാത്മഭാവത്തിൽ ലയിക്കാൻ ശ്രമിക്കണം

അനാദാനവിസർഗ്ഗാഭ്യാമീഷന്നാസ്തി ക്രിയാ മുനേഃ തദേകനിഷ്ഠയാ നിത്യം സ്വാധ്യാസാപനയം കുരു. 281

ഒരു യതിക്ക് മുഖ്യമായി രണ്ടുകർത്തവ്യങ്ങളാണുള്ളത്. തന്നിലുള്ള അനാത്മവസ്തുക്കളെ ഉപേക്ഷിക്കലും മറ്റൊന്നിനെ സ്വീകരിക്കാതിരിക്കലും. പ്രസ്തുത രണ്ടുവത്തികളെ ആചരിച്ചു കൊണ്ടുതന്നെ എല്ലാ അധ്യാസങ്ങളെയും അകറ്റാൻ കഴിയും. അങ്ങനെ അകറ്റിക്കൊണ്ടിരിക്കുകയും വേണം.

തത്ത്വമസ്യാദി വാക്യോത്ഥ ബ്രഹ്മാത്തൈകത്വ ബോധത ബ്രഹ്മണ്യാത്തത്വദാർഢ്യായ സ്വാധ്യാസാപനയം കുരു. 282

തത്ത്വമസി തുടങ്ങിയ മഹാവാക്യങ്ങൾ വഴിക്ക് ബോദ്ധ്യ പ്പെട്ട ആത്മബ്രെഫെക്യഭാവത്തെ ബാധിക്കുന്ന അദ്ധ്യാസങ്ങളെ അതേ ബോധംകൊണ്ടുതന്നെ നിരന്തരം അകറ്റിക്കൊണ്ടിരിക്കണം എങ്കിൽ മാത്രമേ ബ്രഹ്മാത്മഭാവം സ്ഥിരമായി ഒരാളിൽ നിലനില്ക്കുകയുള്ളു.

അഹംഭാവസ്യ ദേഹേ*f* സ്മിൻ നിശ്ശേഷവിലയാവധി സാവധാനേന യുക്താത്മാസ്വാധ്യാസാപനയം കുരു. 283

ഈ ശരീരത്തിൽ പറ്റിപ്പിടിച്ചു നില്ക്കുന്ന ഞാനെന്ന ഭാവത്തിൻെറ നിശ്ശേഷവിലയംവരെ ആത്മാഭ്യാസത്തിൻെറ പ്രാബല്യത്തിൽക്കൂടെ അദ്ധ്യാസങ്ങളെ അകറ്റികൊണ്ടിരിക്കണം

പ്രതീതിർഇജീവ ജഗതോം സ്വപ്നവദ് ഭാതി യാവതാ താവന്നിരന്തരം വിദ്വൻ സ്വാധ്യാസാപനയം കുരു. 284

ജീവൻെറയും ഇഗത്തിൻെറയും പ്രതീതി (തോന്നൽ) ഏതു വരെ നിലനില്ക്കുന്നുവോ സ്വപ്പദൃശ്യംപോലെ തോന്നപ്പെടുന്ന പ്രസ്തുത തത്ത്വങ്ങളുടെ നിശ്ശേഷവിലയംവരെ ആത്മനിഷ്ഠ യിലിരുന്ന് അദ്ധ്യാസങ്ങളെ അകറ്റിക്കൊണ്ടിരിക്കണം.

നിദ്രായാ ലോകവാർത്തയാം ശബ്ദാദേരപി വിസ്മൃതേം കചചിന്നാവസരം ദത്വാ ചിന്തയാത്മാനമാത്മനി. 285

ഉറങ്ങാൻവേണ്ടിയോ ലോകവ്യവഹാരത്തിനു വേണ്ടിയോ വൃഥാ വാർത്താലാപത്തിനുവേണ്ടിയോ അല്പംപോലും സമ യം കളയാതെ എപ്പോഴും ആത്മചിന്തകൊണ്ടും ആത്മാനുഭവം കൊണ്ടും മാത്രം സമയം കഴിച്ചുകൂട്ടണം. അങ്ങനെ ചെയ്യുന്നൊരാൾ കാലംകൊണ്ട് മുക്തനായിത്തീരും.

മാതാപിത്രോർമ്മലോദ്ഭുതം മലമാംസമയം വപുഃ തൃക്താ ചണ്ഡാലവദ്ദൂരം ബ്രഹ്മീഭുയ കൃതീ ഭവ. 286 അമ്മയച്ഛന്മാരുടെ മലത്തിൽനിന്നുണ്ടായതും മലമാംസമയ വുമായ ഈ ശരീരത്തെ ഒരു ചണ്ഡാളനെയെന്നപോലെ ദൂരത്തുപേക്ഷിച്ച് സ്വയം ബ്രഹ്മമായി കൃതാർത്ഥനായിരിക്കു.

ഫ്വടാകാശം മഹാകാശ ഇവാത്മാനം പരാത്മനി വിലാപ്യാഖണ്ഡഭാവേന തൂഷ്ണിം ഭവ സദാമുനേ 287

അല്പമായ എടാകാശത്തെ അനന്തമായ മഹാകാശത്തിലെന്ന പോലെ പ്രതൃഗാത്മാവിനെ അനന്തമായ പരമാത്മാവിൽ ലയിപ്പിച്ച് അപരിചിന്നഭാവനായി എപ്പോഴും കൃതാർത്ഥനാ യിരിക്കൂ.

സ്വപ്രകാശമധിഷ്ഠാനം സ്വയംഭൂയ സദാത്മനാ ബ്രഹ്മാണ്ഡമപി പിണ്ഡാണ്ഡം തൃജതാം മലഭാണ്ഡവത് 288

മിഥ്യാവസ്തുവായ ഈ ജഗത്തിന്നധിഷ്ഠാനവും സ്വയം പ്രകാശവുമായ ബ്രഹ്മത്തെ താനെന്നറിഞ്ഞ് തൻെറ പ്രകാശ ത്തിലാണ് ഈ ജഗത്ത് പ്രകാശിക്കുന്നതെന്ന് ബോധിച്ച് ജഗത്തിനെയും ശരീരത്തേയും മലമെന്നപോലെ തള്ളിക്കളഞ്ഞ് സ്വയം കൃതാർത്ഥനായിരിക്കു.

ചിദാത്മനി സദാനന്ദേ ദേഹാരൂഢാമഹംധിയം നിവേശ്യ ലിംഗമുത്സൃജ്യ കേവലോ ഭവ സർവ്വദാ. 289

121

നിത്യാനന്ദസ്വരൂപനായി ചൈതന്യപൂർണ്ണനായ ആത്മാവിനെ താനെന്ന് അഭിമാനിക്കുക. ശരീരത്തിലുള്ള താനെന്ന അധ്യാസത്തെ നിരാകരിക്കുക. സൂക്ഷ്മശരീരത്തെപ്പോലും തള്ളിക്കളഞ്ഞ് എപ്പോഴും കേവലസ്വരൂപനായിരിക്കുക. ഈ അവസ്ഥ ഒരാളെ മുക്തനാക്കിത്തീർക്കും.

യത്തൈഷ ഇഗദാഭാസോ ദർപ്പണാന്തഃപുരം യഥാ തദ്ബ്രഹ്മാഹമിതി ജ്ഞാത്വാ കൃതകൃത്യോ ഭവിഷ്യസി. 290

കണ്ണാടിയിൽ കാണുന്ന പട്ടണമെന്നപോലെ ബുദ്ധിയിൽ പ്രകാശിച്ച വാസനാസ്വരൂപമാണ് ഈ ഇഗത്ത്. അതിനെ തള്ളിക്കളഞ്ഞ് കണ്ണാടിക്കും അതിലെ പ്രതിഫലനത്തിനും കാരണമായ ചൈതന്യമാണ് അതെന്നുറച്ച് എപ്പോഴും ബ്രഹ്മമായി കൃതകൃത്യനായിരിക്കുക.

യത്സത്യഭൂതം നിജരൂപമാദ്യം ചിദദ്വയാനന്ദമരൂപമക്രിയം തദേത്യമിഥ്യാവപുരുത്സ്യജേത<sub>–</sub> ശൈലൂഷവദ് വേഷമുപാത്തമാത്മനഃ. 291

യാതൊന്ന് സത്യമായും, സ്വസ്വരൂപമായും, എല്ലാറ്റിനും മുമ്പുള്ളതായും, വൈരാഗ്യമാത്രമായും, അദ്വയമായും, ആനന്ദസ്വരൂപമായും, അരൂപമായും, ക്രിയാരഹിതമായും, ഇരിക്കുന്നുവോ ആ ബ്രഹ്മമാണ് താനെന്നുവെച്ച് വേഷക്കാരൻ വേഷത്തെ അഴിച്ച് സ്വസ്വരൂപമാകുന്നതുപോലെ ഈ ശരീരത്തെ തള്ളിക്കളഞ്ഞ് ബ്രഹ്മമായിരിക്കുക.

സർവ്വാത്മനാദൃശ്യമിദം മൃഷൈവ നൈവാഹമർത്ഥ: ക്ഷണികത്വ ദർശനാത്

ജാനാമ്യഹം സർവ്വമിതി പ്രതീതിഃ കുതോƒഹമാദേഃ ക്ഷണികസ്യ സിധ്യേത് <sub>?</sub> 292

എല്ലാ പ്രകാരത്തിലും ഈ ഇഗത്താകുന്ന ദൃശ്യം മിഥ്യ യാകുന്നു. ഇാഗ്രദാദി മൂന്നവസ്ഥകൾ മൂന്നു രൂപത്തിൽ കാണപ്പെടുന്ന ഇഗത്പ്രതീതി ഒരിക്കലും സത്യമാവാൻ വയ്യ. അതുപോലെ എപ്പോഴും ഉണ്ടാവുകയും നശിക്കുകയും ചെയ്യുന്ന അല്ലെങ്കിൽ ഉണ്ടായിയെന്നും നശിച്ചുവെന്നും തോന്നപ്പെടുന്ന അഹങ്കാരവും കേവലം മിഥ്യതന്നെ. ഞാൻ എല്ലാം അറിയു ന്നുവെന്നുള്ളതായ ബോധം എത്ര ബാലിശമാണ് ? എന്തു കൊണ്ടെന്നാൽ ഞാനെന്ന വസ്തുതന്നെ ഇല്ലാത്ത സ്ഥിതിക്ക് ആര് എന്തറിയാനാണ്. വെറും ഭ്രമമെന്നല്ലാതെ എന്തു പറയട്ടെ.

അഹം പദാർത്ഥസ്ത്വഹമാദി സാക്ഷീ നിത്യം സുഷുപ്താവപി ഭാവദർശനാത് ബ്രൂതേ ഹൃളോ നിത്യ ഇതി ശ്രുതിഃ സ്വയം തത്പ്രതൃഗാത്മാ സദസദ്വിലക്ഷണഃ 293

എന്നാൽ അഹങ്കാരം മുതൽ ദേഹപര്യന്തമുള്ള സർവ്വ വസ്തുക്കൾക്കും ഒരുപോലെ സാക്ഷിമാത്രമായിരിക്കുന്ന മറ്റൊരു ഞാനെന്നഭാവം സുഷുപ്തിയിലും ഉള്ളതായിരിക്കുന്നതിനാൽ അത് മിഥ്യയല്ല. വേദവും അഭിജ്ഞന്മാരും അതിനെത്തന്നെ യാണ് സർവ്വസാക്ഷിയെന്നും പ്രത്യഗാത്മാവെന്നും പറയുന്നത്. വ്യക്തിയുടെ പാരമാർത്ഥികസ്വരൂപവും അതുതന്നെ. അങ്ങനെ യുള്ള പ്രത്യാഗാത്മസ്വരൂപമായ അഹംഭാവം സത്തിൽനിന്നും അസത്തിൽനിന്നും അല്ലെങ്കിൽ കാര്യകാരണങ്ങളിൽനിന്നും അതീതവും വിലക്ഷണവുമാണുതാനും.

അതിനാൽ ശവസ്വരൂപമായ ഈ ശരീരത്തോടു ബന്ധപ്പെട്ടിരിക്കുന്ന കുലം, ഗോത്രം, നാമം, രൂപം, വർണ്ണം,

സ്ക്യക്ത്വാ ഭവാഖണ്ഡസുഖസ്വരൂപഃ. 196

ലിംഗസ്യ ധർമ്മാനപി കർത്തൃതാദീം-

രൂപാശ്രമേഷ്വാർദ്രശവാശ്രിതേഷു

ത്യജാഭിമാനം കുലഗോത്രനാമ\_

അതിനാൽ ഞാൻ ചൈതന്യമാത്രമായ പ്രത്യഗാത്മാവാണെന്നു ബോധിച്ച് കേവലം മാംസപിണ്ഡമായ ഈ ശരീരത്തിലുള്ള ഞാനെന്ന അഭിമാനത്തെ കളയുക. കാലത്രയത്താലും ബാധിക്ക പ്പെടാത്ത അഖണ്ഡബോധസ്വരൂപനാണ് ഞാനെന്ന് ബോധിച്ച് ശാന്തനായി കൃതകൃത്യനായിരിക്കൂ.

അതോƒഭിമാനം തൃജ മാംസപിണ്ഡേ പിണ്ഡാഭിമാനിനൃപി ബുദ്ധി കല്പിതേ കാലത്രയാബാധൃമഖണ്ഡബോധം ജ്ഞാത്വാ സ്വമാത്മാന മുപൈഹി ശാന്തി. 295

പ്രസ്തുത പ്രത്യഗാത്മാവ് മാറ്റമുള്ള എല്ലാവസ്തുക്കളുടെയും എല്ലാമാറ്റങ്ങളെയും അപ്പഴപ്പോൾ സ്പഷ്ടമായറിയുന്നു. അതേസമയത്ത് മാറ്റമില്ലാതിരിക്കുകയും ചെയ്യുന്നു. മനോരാള്യുങ്ങളെയും സിപ്നസുഷുപ്തികളെയും സാക്ഷിരൂപേണ അറിയുന്നത് പ്രസ്തുത പ്രത്യഗാത്മാവാണ്. അവയുടെയെല്ലാം ഇപ്പത്തിലയങ്ങളെ നിത്യേന കണ്ടുകൊണ്ടിരിക്കുകയും ചെയ്യുന്നു.

വികാരിണാം സർവ വികാരവേത്താ നിത്യോ*f*വികാരോ ഭവിതും സമർഹതി മനോരഥ സിപ്ന സുഷുപ്തിഷു സ്ഫുടം പുനഃ പുനർദൃഷ്മസത്ത്വമേയതോഃ. 294 ആശ്രമം എന്നിവയിലുള്ള അഭിമാനത്തെ തള്ളിക്കളയുക. അതുപോലെ സൂക്ഷ്മശരീരത്തോട് ബന്ധപ്പെട്ട കർത്തൃത്വം ഭോക്തൃത്വം എന്നിവയെയും തള്ളിക്കളഞ്ഞ് കേവലം അഖണ്ഡാനന്ദസ്വരൂപനായി കൃതാർത്ഥനായിരിക്കുക.

സന്ത്യന്യേ പ്രതിബന്ധാഃ പുംസഃ സംസാരഹേതവോ ദൃഷ്ടാഃ തേഷാമേകം മൂലം പ്രഥമവികാരോ ഭവതൃഹങ്കാരഃ 297 സംസാരത്തെ പിടിച്ചുനിർത്തുന്നവയും മോക്ഷത്തിന്നു തടസ്സത്തെ ചെയ്യുന്നവയുമായ പ്രതിബന്ധങ്ങൾ അഹങ്കാര തോടു കൂടാതെതന്നെ പലതുമുണ്ടെങ്കിലും അവക്കെല്ലാം പ്രഥമ കാരണമായിരിക്കുന്നു അഹങ്കാരം. അതിനാൽ അഹങ്കാരത്തെ തള്ളിക്കളയുന്നൊരാൾക്ക് മോക്ഷമാർഗ്ഗം പ്രായേണ സുഗമമാ യിത്തീരുമെന്ന് കരുതണം.

യാവത്സ്യാതാ സ്വസ്യ സംബന്ധോ f ഹങ്കാരേണ ദുരാത്മനാ താവന്നലേശ മാത്രാപി മുക്തിവാർത്താ വിലക്ഷണാ. 298

മറ്റെല്ലാ പ്രതിബന്ധങ്ങളും മിക്കവാറും നീങ്ങിയാലും ഏതുവരെ ആത്മാവിന് ദുഷിച്ച അഹങ്കാരത്തോടുള്ള സംബന്ധമുണ്ടോ അതുവരെയും മോക്ഷത്തിൻെറ ഗന്ധംപോലും ഒരാൾക്കുണ്ടാവാൻ വയ്യ. എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ അഹങ്കാരം അത്രമാത്രം ആത്മധർമ്മത്തിന് വിരുദ്ധമാണ്.

അഹങ്കാരഗ്രഹാന്മുക്തഃ സ്വരൂപമുപപദ്യതേ

ചന്ദ്രവദ്വിമലഃ പൂർണ്ണഃ സദാനന്ദഃ സ്വയംപ്രഭഃ 299

രാഹുവിൾനിന്ന് മോചിക്കപ്പെട്ട ചന്ദ്രവിഗ്രഹമെന്നപോലെ അഹങ്കാരഗ്രഹത്തിൽനിന്ന് മോചിതനായ ആത്മാവ് നിർമ്മലനും പൂർണ്ണനും ആനന്ദമയനും സ്വയം പ്രകാശകനുമാ യി വിളങ്ങും. രാഹുചന്ദ്രനെയെന്നപോലെയാണ് അഹങ്കാരം

ആത്മാവിനെ മറയ്ക്കുന്നതെന്നർത്ഥം.

യേ വാ പുരേ സോƒഹമിതി പ്രതീതോ ബുദ്ധ്യാപ്രക്കുപ്തസ്മസാƒതി മൂഢയാ തസ്യൈവ നിഃശേഷതയാ വിനാശേ ബ്രഹ്മാത്മഭാവഃ പ്രതിബന്ധ ശൂന്യഃ 300

തമോഗുണത്താൽ ദുഷിക്കുകയും മോഹിക്കുകയും ചെയ്ത ബുദ്ധി 'ഞാൻ, ഞാൻ' എന്ന ഈ ശരീരത്തിൽ ഉള്ള ഏതു ഫ്വടകത്തെയാണ് അഭിമാനിക്കുന്നത്. അങ്ങിനെയൊന്നില്ല. ശരീരത്തിലുള്ള ഏതൊരു ഫ്വടകവും ഞാൻ അല്ലെന്ന് എല്ലാവർക്കും അറിയാവുന്നതാണ്. എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ ശരീരത്തിലെ സർവ്വ ഫ്വടകങ്ങളും ദൃശ്യങ്ങളായിരിക്കുന്നു. ദൃശ്യം ദ്രഷ്ടാവാകാൻ വയ്യല്ലോ. അതിനാൽ ബോധംകൊണ്ട് പ്രസ്തുത അഹങ്കാരത്തെ നീക്കിയാൽ ആത്മാവിലുള്ള ശുദ്ധമായ അഹംഭാവം പ്രകാശിക്കും. അപ്പോൾ ആത്മബ്രഹ്മഭാവം തടസ്സമറ്റ തായിത്തീരുകയും ചെയ്യും.

ബ്രഹ്മാനന്ദനിധിർ മഹാബലവതാ-ഹങ്കാരഘ്വോരാഹിനാ സംവേഷ്യാത്മനി രക്ഷ്യതേ ഗുണമയൈ-ചാണ്ഡെസ്ത്രിഭിർമസ്തക്കെഃ വിജ്ഞാനാഖ്യമഹാസിനാശ്രുതിമതാ വിച്ഛിദ്യ ശീർഷത്രയം നിർമൂല്യാഹിമിമം നിധിം സുഖകരം ധീരോ*f*നു ഭോക്തും ക്ഷമഃ 301

ബ്രഹ്മാനന്ദമാകുന്ന നിധി ത്രിഗുണങ്ങളാകുന്ന മൂന്നു തലകളോടുകൂടിയ അഹങ്കാരമാകുന്ന ഭയങ്കര സർപ്പത്താൽ

digitized by www.sreyas.in

125

ചുറ്റപ്പെട്ട് തന്നിൽത്തന്നെ അടക്കിവച്ചുകൊണ്ടിരിക്കുകയാണ്. ഉപനിഷത്ത് ജ്ഞാനസമ്പന്നനും ധീരനുമായ സാധകൻ ശുദ്ധമായ ആത്മജ്ഞാനമാകുന്ന വാളുകൊണ്ട് പ്രസ്തുത സർപ്പത്തെ വെട്ടിമുറിച്ച് നീക്കി ബ്രഹ്മാനന്ദമാകുന്ന നിധിയെ സ്വായത്തമാക്കി അനുഭവിച്ച് കൃതാർത്ഥനാവുന്നു. അഹങ്കാരവും ത്രിഗുണങ്ങളും നീങ്ങുമ്പോൾ ആത്മാനന്ദം പ്രകാശിക്കുമെന്നർത്ഥം.

യാവദ്വാ യത്കിഞ്ചിദ്<sub>-</sub> വിഷദോഷസ്ഫൂർത്തിരസ്തി ചേദ്ദേഹേ കഥമാരോഗ്യായ ഭവേത് തദ്വദഹന്താപി യോഗിനോ മുക്കൈതൃ. 302

അല്പമായ വിഷബാധയെങ്കിലും ശരീരത്തിലുണ്ടാവുന്നു വെങ്കിൽ അത് എപ്രകാരം ആരോഗ്യത്തെ ബാധിക്കുമോ അതുപോലെ അല്പമായ അഹങ്കാരസ്ഫുരണംപോലും സാധകന് ആത്മസാക്ഷാത്കാരത്തിന് ബാധയായിത്തീരുകതന്നെ ചെയ്യും. അതിനാൽ അഹങ്കാരം നിശ്ശേഷം നീങ്ങിയാൽ മാത്രമേ ആത്മാനുഭവമുണ്ടാവൂ എന്നർത്ഥം.

അഹമോƒതൃന്തനിവൃത്യാ തത്കൃതച നാനാവികല്പസംഹൃത്യാ പ്രതൃക്തത്ത്വവിവേകാദി യമഹച മസൂീതി വിന്ദതേ തത്ത്വം.

അഹങ്കാരത്തിൻെറയും അഹങ്കാരകല്പിതങ്ങളായ അനേക വികല്പങ്ങളുടെയും നിശ്ശേഷനിവൃത്തിയാണ് മോക്ഷത്തിന്ന് ഹേതു. അവ നിശ്ശേഷം നീങ്ങുമ്പോൾ പ്രത്യഗാത്മാവിനെ സ്വയമേവതാനെന്നറിഞ്ഞ് ഉണരും.

303

അഹങ്കാരേ കർത്തര്യഹമിതി മതിം മുഞ്ച സഹസാ പ്രതിഫലജൂഷി സ്വസ്ഥിതിമുഷി വികാരാത്മന്യാത്മ യദദ്ധ്യാസാത് പ്രാപ്ലോ ഇനിമൃതിഇരാദുംഖ ബഹുലാ പ്രതീചശ്ചിന്മൂർത്തേസ്തവ സൂഖതനോഃ സംസൃതിരിയം. 304 മാറിമാറികൊണ്ടിരിക്കുന്നതും ആത്മപ്രതിഫലനമുണ്ടെങ്കിൽ ആത്മസ്ഥിതിയെ മറയ്ക്കുന്നതും എല്ലാറ്റിൻെറയും കൂടി കർത്തൃത്വത്തെ വഹിക്കുന്നതുമായ അഹങ്കാരത്തിൽ ഞാനെന്ന അഭിമാനത്തെ ഇല്ലാതാക്കുകതന്നെ വേണം എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ ഈ അഹങ്കാരത്തിൻെറ അദ്ധ്യാസം ഹേതുവായിട്ടാണ് പ്രതൃഗാ ത്മാവായ തനിക്ക് ചൈതന്യഭാവം നഷ്ടപ്പെട്ട് സുഖാനുഭവം നശിച്ച് ഇനനമരണഇരാദുഃഖസ്വരൂപമായ ശരീരബന്ധവും സംസാരാനുഭവവും ഉണ്ടാവാനിടവന്നത്. പ്രസ്കുത അഹങ്കാരം നിലനില്ക്കുകയും നശിക്കുന്നതുവരെ അവ ചെയ്യും. അതിനാൽ അഹങ്കാരത്തെ എത്രവേഗം കഴിയുമോ അത്രയും വേഗം അകറേറണ്ടതാണ്.

സദൈകരൂപസ്യ ചിദാന്മനോ വിഭോ...

രാനന്ദമൂർത്തേരനവദ്യകീർത്തോ:

നൈവാന്യഥാ ക്വാപ്യവികാരിണസ്കേ

വിനാഹമധ്യാസ മമുഷ്യ സംസൃതി: 305 സത്ത് ചിത്ത് .ആനന്ദസ്വരൂപനായ ആത്മാവ് നിത്യശുദ്ധ മുക്തസ്വരൂപനായി എപ്പോഴും എല്ലായിടത്തും വിളങ്ങികൊണ്ടി രിക്കുന്നുവെന്ന് പ്രസിദ്ധമാണ്. അങ്ങനെയുള്ള സച്ചിദാനന്ദാ ത്മാവിന് സംസാരബന്ധം അഹങ്കാരസംബന്ധംകൊണ്ടല്ലാതെ മറ്റൊന്നുകൊണ്ടുമുണ്ടാവാൻ വയ്യ. അതിനാൽ അഹങ്കാരം തന്നെ ബന്ധകാരണം.

തസ്മാദഹങ്കാരമിമം സ്വശതും ഭോക്തുർഗളേകണ്ടകവത് പ്രതീതം

സഞ്ജിവ്യ വിക്ഷേപശതം കരോതി നഭസ്വതാ പ്രാവൃഷി വാരിദോ യഥാം. 308 പ്രബലമായ അഹങ്കാരത്തെ നിശ്ശേഷം നശിപ്പിച്ചാൽ മാത്രം വീണ്ടും അതുപൊന്താനുള്ള സന്ദർഭം പോരാ

അതുകൊണ്ട് നിസ്സംശയവും പരമാർത്ഥവുമായ ആത്മ ജ്ഞാനത്തെ സമ്പാദിച്ച് അനാത്മവസ്തുക്കളാവുന്ന ദൃശ്യങ്ങ ളിലുള്ള സംഗത്തെ അകറ്റി അഹങ്കാരത്തെ നശിപ്പിക്കണം എങ്കിൽ മാത്രമേ സാധകൻ ആത്മാനുഭൂതിരസികനും ജീവന്മുക്തനുമാവാൻ പോകുന്നുള്ളു. ബ്രഹ്മത്തിലുള്ള നിർവ്വി കല്പാവസ്ഥതന്നെ ഇീവൻമുക്തിയുടെ ലക്ഷണം. അതിനു മുഖ്യമായ തടസ്സം അഹങ്കാരമാണെന്നും അതിനെ അകറ്റേണ്ട താണെന്നും താല്പര്യം.

307

അകറ്റലാണ് സാധകൻെറ മുഖ്യകർത്തവ്യമെന്ന് താല്പര്യം. തതോfഹ മാദേർ വിനിവർത്ത്യ വൃത്തിം

ഭുങ്ക്ഷ്വാത്മസാമ്രാജ്യസുഖം യഥേഷ്ടം. 306 അതിനാൽ ആഹാരം കഴിക്കുന്ന ഒരാളുടെ കണ്ഠത്തിൽ തറച്ച മുള്ളുപോലെ അപകടകാരിയായ ശത്രുവാണ് ഈ ആത്മജ്ഞാനമാകുന്ന മൂർച്ചയുള്ള വാളുകൊണ്ട് അഹങ്കാരം. ഇതിനെ വെട്ടി വീഴ്ത്തിയാൽ മാത്രമേ സാധകന് ആത്മാനു ഭൂതിയാകുന്ന സാമ്രാജ്യസുഖത്തെ അനുഭവിക്കാൻ കഴിയൂ. നിസ്സംശയമായ ആത്മജ്ഞാനംകൊണ്ട് അഹങ്കാരത്തെ

വിച്ചിദ്യ വിജ്ഞാനമഹാസിനാ സ്ഫുടം

സംതൃക്തരാഗഃ പരമാർത്ഥലാഭാത്

തൂഷ്ണിം സമസ്സ്വാത്മസുഖാനുഭൂത്യാ പൂര്ണാത്മനാ ബ്രഹ്മണി നിർവ്വികല്പഃ

സമൂലകൃത്തോfപി മഹാനഹം പുനർ

വ്യൂല്ലേഖിതഃ സ്യാദ്യദി ചേതസാ ക്ഷണം

ഒരു ചെറിയ സന്ദർഭം ഉണ്ടാവാതിരിക്കുകയും വേണം. കിട്ടിയാൽ നശിച്ച അഹങ്കാരം വീണ്ടും പൊന്തി വികസിച്ച് വർഷക്കാലത്തെ ആകാശത്തെ മേഫ്വങ്ങൾ എന്നപോലെ അനവധി വിക്ഷേപങ്ങൾകൊണ്ട് ആത്മാവിനെ മറയ്യും. അതിനാൽ അഹങ്കാരം നിശ്ശേഷം നശിക്കുക മാത്രമല്ല പിന്നീട് പൊന്താതിരിക്കുകയും വേണം.

നിഗൃഹൃ ശത്രോരഹമോ*f*വകാശഃ കച്ചിന്ന ദേയോ വിഷയാനുചിന്തയാ സ ഏവ സഞ്ജീവനഹേതുരസ്യ പ്രക്ഷീണഇംബീരതരോരിവാംബു.

നശിച്ചുകഴിഞ്ഞ അഹങ്കാരമാകുന്ന ശത്രുവിനെ വീണ്ടും ഉള്ളൂീവിപ്പിക്കലാണ് വിഷയസേവനം. ഉണങ്ങാൻ തുടങ്ങിയ നാരക വൃക്ഷത്തിന്ന് വെള്ളമൊഴിക്കുന്നതു എപ്രകാരം അതുവീണ്ടും തെഴുക്കാൻകാരണമായിത്തീരുമോ അതുപോലെ പിന്നീടുള്ള വിഷയസേവയും നസിച്ച അഹങ്കാരത്തെ പുനുരുഇളീവിപ്പിക്കലാണ്. അതിനാൽ സാധകൻ ഒരിക്കലും ആ പ്രവൃത്തിചെയ്യാതെ ഇാഗ്രദയായിരിക്കണം.

309

310

ദേഹാത്മനാ സംസ്ഥിത ഏവ കാമീ വിലക്ഷണഃ കാമയിതാ കഥം സ്യാത് അതോfർഥ സന്ധാന പരത്വമേവ

ഭേദപ്രസക്ത്യാ ഭവബന്ധഹേതും. ശരീരാത്മബുദ്ധിയാണ് വിഷയങ്ങളിൽ ആഗ്രഹമുണ്ടാവാൻ കാരണം, ശരീരത്തിൽനിന്നും വിഷയങ്ങളിൽനിന്നും അതീതനും വിലക്ഷണനുമാണ് ആത്മാവ്. അതിനാൽ ആത്രബോധ മുള്ളവർക്ക് ശരീരാഭിമാനമോ ശരീരാഭിമാനമുള്ളവർക്ക് വിഷയ നിവൃത്തിയോ ഉണ്ടാവാൻ വയ്യ. വൃതൃസ്തബോധമാണ് സംസാര ബന്ധത്തിന് ഹേതുവെന്ന് ഇതിൽക്കൂടെ മനസ്സിലാക്കാൻ കഴിയും.

കാര്യപ്രവർധനാത്ബീജപ്രവൃദ്ധിഃ പരിദൃശൃതേ കാര്യനാശാത്ബീജനാശസ്തസ്മാത്കാരും നിരോധയേത്. 311 കാര്യത്തിൻെറ വർദ്ധനവുകൊണ്ട് കാരണത്തിൻെറ വൃദ്ധി യും കാര്യത്തിൻെറ ക്ഷയംകൊണ്ട് കാരണത്തിൻെറ നാശവും സംഭവിക്കും. ഇവിടെ കാര്യം വിഷയസേവയും കാരണം അഹങ്കാരവുമാണ്. വിഷയസേവനംകൊണ്ട് അഹങ്കാരം വർദ്ധിക്കുമെന്നർത്ഥം. അതിനാൽ വിഷയങ്ങളെ അകറ്റി അഹങ്കാരത്തെ നശിപ്പിക്കണമെന്ന് താല്പര്യം.

വാസനാവൃദ്ധിത: കാര്യം കാര്യവൃദ്ധ്യാ ച വാസനാ വർധതേ സർവ്വഥാ പുംസഃ സംസാരോ ന നിവർത്തതേ. 312 വാസനാവൃദ്ധികൊണ്ട് കാര്യവൃദ്ധിയും കാര്യവൃദ്ധികൊണ്ട് വാസനാവൃദ്ധിയും ഒരുപോലെ സംഭവിക്കും. ഈ നിലയ്ക്കു നോക്കുമ്പോൾ ജീവന്ന് സംസാരനിവൃത്തിതന്നെ അസാദ്ധ്യ എന്നുതോന്നാം. ഇവിടെ വാസനാവൃദ്ധിയെന്നു മാണോ പറഞ്ഞത് പൂർവ്വവാസനകളുടെ വൃദ്ധിയും കാര്യമെന്ന് പറഞ്ഞത് വിഷയസേവനവുമാണ്. വിഷയസേവനം കൊണ്ട് വാസനകൾ വർദ്ധിക്കുമെന്നു പറഞ്ഞതുപോലെ വിഷയങ്ങളെ ക്ഷയിക്കുമെന്നും അകറ്റിയാൽ വാസനകൾ ധരിക്കണം.

ഇതിനെ പ്രകാശിപ്പിക്കാനാണ് ഈ കാര്യം പറഞ്ഞത്. സംസാരബന്ധവിച്ഛിഞ്ഞ്യെ തദ്ദയം പ്രദഹേദ് യതിഃ വാസനാവൃദ്ധിരേതാഭ്യാം ചിന്തയാ ക്രിയയാ ബഹഃ 313 അതിനാൽ സംസാരനിവൃത്തിക്കായിക്കൊണ്ട് യതി വാസന കളെ നിരോധിക്കുകയും വിഷയങ്ങളെ അകറ്റുകയും ചെയ്യണം വിഷയങ്ങളുടെ അനുഭവത്തേക്കാൾ ശക്തിയേറിയതാണ് അവയുടെ ചിന്തയും അവയോടുള്ള ആഗ്രഹവും. അവ രണ്ടും നിരസിക്കപ്പെട്ടാൽത്തന്നെ വാസനകൾ ക്ഷയിക്കും.

താഭ്യാം പ്രവർധമാനാ സാ സൂതേ സംസൃതിമാത്മനഃ ത്രയാണാം ച ക്ഷയോപായഃ സർവ്വാവസ്ഥാസു സർവ്വദാ. 314

വിഷയവാസന, വിഷയചിന്ത, വിഷയാനുഭവം ഇവ മൂന്നും ഒരുപോലെ ഒരു യതിക്ക് സംസാരബന്ധത്തെ വർദ്ധിപ്പിച്ചു കൊണ്ടിരിക്കുന്നവയാണ്. ഏതു സമയത്തും അവയെ അകറ്റാനുള്ള ഉപായം ചിന്തിക്കുകയും പ്രവർത്തിക്കുകയും ചെയ്യുകൊണ്ടിരിക്കണം.

സർവത്ര സർവതഃ സർവം ബ്രഹ്മമാത്രാവലോകനൈഃ

സദ്ഭാവവാസനാദാർഢ്യാത്തത്തയം ലയമശ്നുതേ. 316 എപ്പോഴും എവിടെയും എന്തിനേയും ബ്രഹ്മമായിത്തന്നെ കാണാൻ പരിശ്രമിക്കുക, മനസ്സിൻെറ വിക്ഷേപസ്ഥരൂപമായ വിളാതീയവൃത്തിപ്രവാഹത്തെ ഫലപ്രദമാകുംവണ്ണം തടഞ്ഞ് സളാതീയവൃത്തിയെ വളർത്തുക എന്നീ ചര്യകളെകൊണ്ട് വിഷയവാസന, വിഷയചിന്ത, വിഷയാസ്ഥാദനം ഇവ മൂന്നിനേ യും അകറ്റാൻ കഴിയും.

ക്രിയാനാശേ ഭവേൽ ചിന്താനാശോ ƒസ്മാദ്വാസനാക്ഷയം വാസനാപ്രക്ഷയോ മോക്ഷ സാ ജീവന്മുക്തിരിഷ്യതേ. 316 ആചരണം നിർത്തിയാൽ ചിന്തയും നശിക്കും. ചിന്തകളില്ലാ തായാൽ വാസനകളും തന്നെത്താൻ നശിക്കും. വാസനാനാശം തന്നെയാണ് ഒരു പ്രകാരത്തിൽ മോക്ഷമെന്നു പറയുന്നത്. വാസനാനാശംതന്നെ ജീവന്മുക്തിയും. അതിനാൽ ചിന്തയും കർമ്മവുമാണ് വാസനകളെ വളർത്തുന്നതെന്നും വാസനകളാണ് സംസാരത്തിൻെറ ബീജങ്ങളെന്നും ബോധിക്കേണ്ടിയിരിക്കുന്നു. അവയെ ആവുന്നത്ര നിരോധിക്കലാണ് സാധകൻെറ മുഖ്യമായ കർത്തവ്യമെന്ന് അർത്ഥം.

സദ്വാസനാസ്ഫൂർത്തി വിജ്യംഭണേ സതി ഹൃസൗ വിലീനാ ത്വഹമാദിവാസനാ അതിപ്രകൃഷ്ടാപ്യരുണപ്രഭായാം വിലീയതേ സാധു യഥാ തമിസ്രാ. 317 വാസനകൾക്ക് സദ്വാസനയെന്നും ദുർവാസനയെന്നും രണ്ട്

#### digitized by www.sreyas.in

319 കാലം നയേഥാം സതി കർമ്മബന്ധേ. പുറത്തുമുള്ള പ്രതീതിമാത്രസ്വരൂപങ്ങളായ അകത്തും ദൃശ്യങ്ങളെ മുഴുവൻ ലയിപ്പിച്ച് അഖണ്ഡസച്ചിദാനന്ദാകാര മായി ആനന്ദഫ്വനസ്വരൂപമായി വിജ്ഞാനമയമായ ആത്മ സ്വരൂപത്തെ മാത്രം എപ്പോഴും സ്മരിച്ചുംകൊണ്ട് സമാധി പരിശീലനം ചെയ്തുകൊണ്ടിരിക്കണം. കർമ്മബന്ധംകൊണ്ട്

സന്മാത്രമാനന്ദഫ്വനം വിഭാവയൻ

സമാഹിതഃ സൻ ബഹിരന്തരം വാ

ദൃശ്യം പ്രതീതം പ്രവിലാപയൻ സൻ

നൈവാസ്തിബന്ധോ ന ച ദുഃഖഗന്ധഃ ആദിത്യോദയത്തിൽ ഇരുട്ടും, ഇരുട്ട് ഹേതുവായിട്ടുള്ള അനുഭവങ്ങളും ഇല്ലാതാവുന്നതുപോലെയാണ് ആത്മാനുഭവ ത്തിൽ അദ്വയാനന്ദത്തിൻെറ അനുഭൂതിയിൽ ബന്ധദുഃഖാദികൾ ഇല്ലാതായിത്തീരുന്നത്. ആത്മാനുഭവത്തിൻെറ അഭാവമാണ് സംസാരാനുഭവത്തിൻെറ കാരണമെന്നും ആത്മാനുഭവത്തിൽ അത് നിശ്ശേഷം നശിക്കുമെന്നും അർത്ഥം.

318

ന ദൃശ്യതേ സത്യുദിതേ ദിനേശേ

തഥാദ്വയാനന്ദരസാനുഭൂതൗ

തമസ്തമഃ കാര്യമനർത്ഥളാലം

അവാന്തരവിഭാഗമുണ്ട്. രണ്ടു പ്രകാരത്തിലുള്ള വാസനകളും ്പ്രകാരത്തിൽ ഇീവന്ന് ബന്ധകാരണമാണെങ്കിലും ഒരു വളർച്ച ആശ്വാസകരമാണ്. സദ്വാസനകളുടെ എന്തു സദ്വാസനകൾ വളർന്നാൽ കൊണ്ടെന്നാൽ അഹങ്കാര ചുരുങ്ങുകയും നശിക്കുകയും മമതാകരണങ്ങൾ ചെയ്യും. ആത്മസാക്ഷാൽക്കാരത്തിൻെറ മുന്നോടിയാണ് പ്രസ്തുത അനുഭവം. ആദിത്യ ഉദയത്തിനുമുമ്പുള്ള അരുണോദയംതന്നെ തമസ്സിനെ അകറ്റുന്നതുപോലെ അഹന്താമമതകളുടെ നാശം തന്നെ ഇീവന്മുക്തി അനുഭൂതിക്ക് കാരണമായിത്തീരും.

ജീവിതം നിലനിൽക്കുന്നേടത്തോളം കാലം ഇങ്ങനെ പരിശീലിക്കുന്ന സാധകൻ അന്ത്യത്തിൽ പരമഗതിയെ പ്രാപിക്കും.

പ്രമാദോ ബ്രഹ്മനിഷ്ഠായാം ന കർത്തവും കദാചന പ്രമാദോ മൃത്യൂരിത്യാഹ ഭഗവാൻബ്രഹ്മണം സുതം 320 മുൻശ്ലോകത്തിൽ വിവരിച്ച പ്രകാരമുള്ള സമാധി പരിശീലനത്തിൽ സാധകൻ അല്പംപോലും ഉദാസീനനാവരുത്. സമാധിപരിശീലനത്തിലുള്ള ഔദാസീനൃമാണ് ഒരുപ്രകാരത്തിൽ മൃത്യൂവെന്ന് പറയേണ്ടത് എന്ന് സനൽകുമാരമഹർഷിപോലും പറഞ്ഞിരിക്കുന്നു. അതിനാൽ സാധകൻ ബ്രഹ്മനിഷ്ഠക്ക് ഒരിക്കലും ഭംഗം വരുത്താതിരിക്കാൻ ശ്രദ്ധിക്കണം.

ന പ്രമാദാദനർത്ഥോ f ന്യോ ജ്ഞാനിനഃ സ്വസ്വരൂപതഃ തതോമോഹസ്തതോ f ഹംധീസ്തതോ ബന്ധസ്തതോ വ്യഥാ. 321 ജ്ഞാനസമ്പന്നനായ സാധകൻ ബ്രഹ്മനിഷ്ഠക്ക് ഒരിക്കലും ഭംഗം വരുത്തരുതെന്ന് സൂചിപ്പിച്ചുവല്ലോ. പ്രമാദംകൊണ്ട് പലപ്പോഴും ബ്രഹ്മനിഷ്ഠക്ക് ഭംഗം വരുത്തുന്നു എന്നുവന്നാൽ മോഹവും അഹങ്കാരവും ബന്ധവും അതു ഹേതുവായിട്ടുള്ള ദു:ഖങ്ങളും എല്ലാം വീണ്ടും വന്നുചേരും. അതിനാൽ സാധനാകാലം കഴിയുന്നതുവരെയും സാധകൻ നിഷ്ഠയിൽ ജാഗരൂകനായിരിക്കണം.

വിഷയാഭിമുഖം ദൃഷ്പാ വിദ്വാംസമപി വിസ്മൃതിഃ വിക്ഷേപയതി ധീദോഷൈർയോഷാ ഇാരമിവ പ്രിയം. 322 കൂടാതെ നിഷ്ഠാസമയത്തോ മറ്റു സമയങ്ങളിലോ എപ്പോഴും സാധകൻെറ ബുദ്ധി വിഷയത്തിന്ന് അഭിമുഖമായിത്തീരരുത്. തനിക്ക് ഇഞാനമുണ്ട് വിഷയം തന്നെ ബാധിക്കില്ല എന്നെല്ലാം തോന്നിയാലും വിഷയത്തോടുള്ള ആഭിമുഖ്യം വിവേകത്തെ നഷ്പ്പെടുത്തി സാധകനെ സംസാരത്തിൽ

വീഴ്ത്തുകതന്നെ ചെയ്യുമെന്ന് ഓർമ്മിക്കണം. കുലടാ തൻെറ ഇഷ്ടയാരനെ ഭ്രമിപ്പിക്കുംപോലെ.

യഥാപകൃഷ്ടം ശൈവാലം ക്ഷണമാത്രം ന തിഷ്ഠതി ആവൃണോതി തഥാ മായാ പ്രാജ്ഞാം വാപി പരാങ്മുഖം. 323 കുളത്തിലെ ചണ്ടി രണ്ട് കൈകളെകൊണ്ട് നീക്കിയാലും കുറച്ച് സമയംപോലും നീങ്ങിനില്ക്കാതെ പെട്ടെന്നുവന്ന് വെള്ളത്തെ മൂടുന്നത് എപ്രകാരമോ അതുപോലെ മായയും എപ്പോഴും ബുദ്ധിയെ മറച്ചുകൊണ്ടിരിക്കും. വിദ്വാനായാലും അതിന്ന് കുറവൊന്നുമില്ല. അതിനാൽ വിഷയാഭിമുഖം ഉണ്ടാവാതിരിക്കാൻ എപ്പോഴും ശ്രമിക്കേണ്ടതാണ്.

ലക്ഷ്യച്യുതം ചേദ്യദി ചിത്തമീഷദ്–

ബഹിർമ്മുഖം സന്നിപതേത്തതസ്തതഃ

പ്രമാദതഃ പ്രച്യുതകേലികന്ദുകഃ

സോപാനപങ്ക്തൗ പതിതോ യഥാ തഥാ. 324 മനസ്സ് ലക്ഷ്യത്തെ വിട്ട് ഒരു നിമിഷനേരം തെറ്റിയാൽ മതി കളിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കുന്ന പന്ത് കോവണിപ്പടിയിൽ വീണാൽ എപ്രകാരമാണോ താഴോട്ട് താഴോട്ട് പതിക്കുന്നത് അതുപോലെ ചിത്തവും താഴോട്ട് പതിച്ചുകൊള്ളുകയും ചെയ്യുന്നു. അതിനാൽ എപ്പോഴും ചിത്തം ലക്ഷ്യത്തിൽനിന്ന് മാറിപോകാതിരിക്കാൻ പ്രത്യേകം ശ്രദ്ധിക്കേണ്ടതാണ്.

വിഷയേഷ്വാവിശച്ചേതഃ സങ്കല്പയതി തദ്ഗുണാൻ സമൃക്സങ്കല്പനാത്കാമഃ കാമാത്പുംസഃ പ്രവർത്തനം. 325 വിഷയങ്ങളിൽ മനസ്സ് പതിക്കാൻ ഇടവന്നാൽ അതാതു വിഷയങ്ങളുടെ ഗുണങ്ങളെ സങ്കല്പിക്കാൻ തുടങ്ങും. സങ്കല്പം വളർന്നാൽ ആഗ്രഹവും ആഗ്രഹംകൊണ്ട് പ്രവൃത്തിയും സംഭവിക്കുകയും ചെയ്യും. അതിനാൽ ചിത്തം ലക്ഷ്യത്തെ വിട്ടുമാറാനോ വിഷയത്തിലേക്ക് ഇറങ്ങാനോ ഇടവരാതെ ഇരിക്കേണ്ടതാണ്.

ജീവിച്ചിരിക്കുമ്പോൾതന്നെ ഒരാൾ കൈവലൃത്തെ സാധിക്കേണ്ടതാണ്. മരണാനന്തരം സാധിക്കുമെന്ന് വിചാരിച്ച് അലസനായി ഇരിക്കുകയല്ല വേണ്ടത്. ജീവിച്ചിരിക്കുമ്പോൾ ത്തന്നെ കൈവല്യം സാധിച്ച ഒരാൾക്കാണ് മരണാനന്തരവും കേവലാനുഭൂതി ഇണ്ടാവുന്നത്. കേവലഭാവത്തിന്ന് തടസ്സമാ

328

വിദേഹേ സ ച കേവലഃ യത്കിഞ്ചിത്പശ്യതോ ഭേദം ഭയം ബ്രൂതേ യഇുഃശ്രുതിഃ

ജീവതോ യസ്യ കൈവല്യം

വിവേകിനോ ബ്രഹ്മവിദം സമാധൗ

സമാഹിതഃ സിദ്ധിമുപൈതി സമ്യക് സമാഹിതാത്മാ ഭവ സാവധാനഃ 327 അതിനാൽ ബ്രഹ്മജ്ഞാനസമ്പന്നനായ വിവേകിക്ക് ലക്ഷ്യ ഭ്രംശമാവുന്ന പ്രമാദത്തിൽനിന്നന്യമായി മറ്റൊരു മൃത്യുവില്ലെന്ന് പറയണം. മൃത്യുതന്നെയാണ് പ്രമാദം. സമാധിയിൽത്തന്നെ മുഴുകിയിരിക്കുന്ന സാധകൻ കാലംകൊണ്ട് ശരിയാംവണ്ണം ആത്മസിദ്ധിയെ പ്രാപിക്കുന്നു. അതിനാൽ സാവകാശത്തിൽ സമാധിനിഷ്ഠയെ പരിപാലിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കയാണ് വേണ്ടത്.

പതിതസ്യ വിനാ നാശം പുനർനാരോഹ ഈക്ഷ്യതേ സങ്കല്പം വർഇളുചേത്തസ്മാത് സർവ്വാനർത്ഥസ്യ കാരണം 326 വിഷയപ്രവൃത്തികൊണ്ട് ലക്ഷ്യമായ സ്വരൂപത്തിൽനിന്ന് ഭ്രംശവും ഭ്രംശംകൊണ്ട് അധഃപതനവും സംഭവിക്കും. അധഃപതി ച്ചൊരാൾക്ക് നാശമല്ലാതെ പുനരാരോഹം സംഭവിക്കാൻ വിഷമമാണ്. അതിനാൽ സർവ്വ അനർത്ഥങ്ങൾക്കും കാരണ മായ സങ്കല്പത്തെ സാധകൻ സർവ്വഥാ വർഇളിക്കേണ്ടതാണ്. അതഃ പ്രമാദാന്ന പരോfസ്തി മൃത്യുർ–

തതഃസ്വരൂപവിഭ്രംശോ വിഭ്രഷ്ടസ്തു പതത്യധഃ

### digitized by www.sreyas.in

മഹത്ത്വമാത്മീയമുപൈതി നിത്യം മിഥ്യാഭിസന്ധാനരതസ്തു നശ്യേദ് ദൃഷ്ടം തദേതദ്യദചൗരചൗരയോ: 331 സത്യവും ഇഗത്ത് മിഥ്യയുമാണ്. മിഥ്യയായ ബ്രഹ്മം **ജഗത്തിനെ എപ്പോഴും അനുസന്ധാനം ചെയ്യുന്ന** ഒരാൾക്ക്

സത്യാഭിസന്ധാനരതോ വിമുക്തോ

ഉപൈതി ദുഃഖോപരി ദുഃഖഇാതം നിഷിദ്ധകർത്താ സ മലിമ്ലു ചോ യഥാ. 330 ശ്രുതികളാലും സ്മൃതികളാലും ന്യായശാസ്ത്രത്താലും മറ്റു അനേകം ശാസ്ത്രങ്ങളാലും നിഷേധിക്കപ്പെട്ട ശരീരാദി ദൃശ്യങ്ങളിൽ ആരാണോ 'ഞാൻ' എന്നും 'എൻെറ'തെന്നുമുള്ള ആത്വബുദ്ധിയെ പളർത്തുന്നത് അങ്ങനെയുള്ളൊരാൾ നിഷിദ്ധങ്ങളായ മോഷണാദികുറ്റങ്ങൾ ചെയ്തവനെന്നപോലെ ദു:ഖത്തിനുമേൽ ദു:ഖത്തെ അനുഭവിക്കേണ്ടതായി വരുന്നു.

ദൃശ്യേƒത്ര യഃ സ്വാത്മമതിം കരോതി

ശ്രുതിസ്മൃതിന്യായ ശതൈർനിഷിദ്ധേ

329 യദ്വീക്ഷിതം ഭിന്നതയാ പ്രമാദാത്. വിദ്വാനായ മഹാത്മാവ് എപ്പോഴെങ്കിലും പ്രമാദംകൊണ്ടോ വാസനാവിശ്ശേഷംകൊണ്ടോ അനന്തവും അഖണ്ഡവുമായ ബ്രഹ്മ തത്വത്തിൽ അല്പമായിട്ടെങ്കിലും ഭേദത്തെ കാണുന്നുവെങ്കിൽ ആ ഭേദഭാവംതന്നെ അദ്ദേഹത്തിന്ന് ഭയകാരണമായിത്തിരാം.

ബ്രഹ്മണ്യനന്തെfപ്യണുമാതഭേദം പശ്യത്യഥാമുഷ്യ ഭയം തദൈവ

യദാ കദാ വാപി വിപശ്ചിദേഷ

തൈത്തിരീയശുതി പറയുന്നുണ്ട്.

യി ഇീവിച്ചിരിക്കുമ്പോൾത്തന്നെ ഭേദഭാവം നിലനില്ക്കുന്നു ജീവന്ന് ഭയമുണ്ടാവുമെന്ന് വെങ്കിൽ മരണാനന്തരം ആ

# digitized by www.sreyas.in

ദുർവാസനാമേവ തതസ്തതോƒധികാം ജ്ഞാത്വാ വിവേകൈഃ പരിഹൃത്യ ബാഹ്യം സ്വാത്മാനുസന്ധിം വിദധീത നിത്യം. 333 ബാഹ്യപ്രപഞ്ചത്തെത്തന്നെ എപ്പോഴും സ്മരിച്ചുകൊണ്ടും

ബാഹ്യാനുസന്ധിഃ പരിവർധയേത്ഫലം

സുഖയതി നനു നിഷ്ഠാ ബ്രഹ്മണീ സ്വാനുഭൂത്യാ ഹരതി പരമവിദ്യാകാര്യദുഃഖം പ്രതീതം. 332 യമനിയമങ്ങളും ശമദമങ്ങളുമുള്ള ഇഞാനസമ്പന്നറായ സന്ന്യാസി ബന്ധകാരണമായ സംസാരദൃശ്യങ്ങളെ സ്മരിക്ക പോലും ചെയ്യാതെ എപ്പോഴും അപ്രമേയവും സത്താമാത്രവും സച്ചിദാനന്ദാകാരവുമായ ആത്മസ്വരൂപത്തെ താനെന്ന് ബോധിച്ചുപാസിക്കുന്നു. സ്വാനുഭൂതിയോടുകൂടിയ പ്രസ്തുത ബ്രഹ്മനിഷ്ഠ അദ്ദേഹത്തെ അത്യന്തസുഖാനുഭവത്തിലേക്ക് നയിക്കുകയും അവിദ്യാകാര്യവും ദുഃഖപൂർണ്ണവുമായ പ്രപഞ്ചത്തിൽനിന്ന് നിവർത്തിപ്പിക്കുകയും ചെയ്യുന്നു. അതിനാൽ എപ്പോഴും ആത്മാനുസന്ധാനം ഉള്ള ഒരാൾക്കു മാത്രമേ പ്രപഞ്ചനിവൃത്തിയും ആത്മപ്രോഹ്തിയുമുണ്ടാവൂ എന്നർത്ഥം.

മിഥ്യാനുഭവമല്ലാതെ സത്യാനുഭവമുണ്ടാവാൻ വയ്യ. അതിനാൽ എപ്പോഴും ആത്മാവിനെ അനുസന്ധാനം ചെയ്തുകൊണ്ടിരിക്കുന്ന സാധകൻ അപ്രമേയമായ ആത്മപ്രഭാവത്തേയും എപ്പോഴും പ്രപഞ്ചത്തെ അനുസന്ധാനം ചെയ്തുകൊണ്ടിരിക്കുന്ന മൂഢൻ ബന്ധദുഃഖ അജ്ഞാനങ്ങളേയും ജനനമരണങ്ങളെയും അനുഭവിക്കുന്നു. കള്ളനും സത്യവാനും തമ്മിൽ എത്ര വ്യത്യാസമുണ്ടോ അത്രയും വ്യത്യാസമുണ്ട് ആത്മോപാസകനും വിഷയോപാസകനും തമ്മിൽ എന്നു പറഞ്ഞാൽ തെറ്റില്ല. യതിരസദനുസന്ധിം ബന്ധഹേതും വിഹായ

സ്വയമയമഹമസ്മീത്യാത്മ ദൃഷ്ട്ട്വൈ തിഷ്ഠേത്

അതിൽത്തന്നെ രമിച്ചുകൊണ്ടും കഴിയുന്നൊരാൾക്ക് ദുർവ്വാസനകൾ വർദ്ധിക്കലാണ് ഫലം. ദുർവ്വാസനകളെക്കൊണ്ട് വീണ്ടും വീണ്ടും ഇന്മമൃത്യുക്കളും സംഭവിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കും. ഇതാർക്കും ഇഷ്ടമുള്ള കാര്യമല്ല. അതിനാൽ ഈ പരമാർത്ഥത്തെ വിവേകം കൊണ്ടറിഞ്ഞ് എപ്പോഴും പ്രജ്ഞയെ പ്രപഞ്ചത്തിൽ നിന്ന് വിടർത്തി ആത്മാവിൽ ദൃഢപ്പെടുത്തേണ്ടതാണ്.

ബാഹ്യേ നിരുദ്ധേ മനസഃ പ്രസന്നതാ

മനഃപ്രസാദേ പരമാത്മദർശനം

തസ്മിൻ സുദൃഷ്ടേ ഭവബന്ധനാശോ

ബഹിർനിരോധഃ പദവീ വിമുക്തേഃ. 334 അനാത്മദൃശ്യങ്ങളെ മുഴുവൻ വിസ്മരിക്കാൻ കഴിഞ്ഞാൽ മനസ്സ് പ്രസന്നവും സന്തുഷ്ടവുമായിത്തീരും. ത്തന്നെ മനസ്സിൽനിന്ന് സന്തുഷ്ടവും പ്രസന്നവുമായിരിക്കുന്ന വിദൂരത്തല്ല ആത്മദർശനം. അതിനാൽ അനാത്മചിന്തയും അനാത്മവസ്തുക്കളിലുള്ള സംശയവുമാണ് പ്രജ്ഞയെ ആത്മാവിൽനിന്ന് അകറ്റികൊണ്ട് പോവുന്നത്. അതിനെവിട്ട് ആത്മാവിൽ സുദൃഢമായിക്കഴിഞ്ഞാൽ പജ്ഞ സംസാര നിവൃത്തിയും ആത്മപ്രാപ്ലിയും സുലഭമായെന്ന് പറയാം.

> കഃ പണ്ഡിതഃസൻ സദസദ്വിവേകീ ശ്രൂതിപ്രമാണഃ പരമാർത്ഥദർശീ

**ഇാനൻ ഹി കുര്യാദസതോ***f*വലംബം

സ്വപാതഹേതോ: ശിശുവന്മുമൂക്ഷു: ? 335 താൻ കഴിക്കുന്നത് വിഷമാണെന്ന് ബോദ്ധ്യമായാൽ ജീവിതത്തിൽ ആശയുള്ള ഏതൊരാളും അതുകഴിക്കാറില്ല. അതുപോലെ സത്യാസത്യങ്ങളെ അല്ലെങ്കിൽ ആത്മാനാത്മാക്കളെ തിരിച്ചറിയുന്ന പണ്ഡിതനായ മുമുക്ഷു ഒരിക്കലും തൻെറ നാശത്തിന്നു കാരണമായ അനാത്മചിന്തയേയോ അനാത്മ

### digitized by www.sreyas.in

പൂർണ്ണാത്മനാ യഃ സ്ഥിത ഏവ മുക്തഃ 337 **ഇഗത്തിൽ** സർവ്വ ചരാചരങ്ങളാകുന്ന ജീവരാശികളുടെ യും അകത്തും പുറത്തുമെന്നുവേണ്ട, എല്ലായിടത്തും ഏതൊരു സച്ചിദാനന്ദചൈതന്യം നിറഞ്ഞിരിക്കുന്നുവോ ഏതൊരു അപരിച്ഛിന്നചൈതന്യം സർവ്വത്തിനും ആശ്രയമായിരിക്കു ന്നുവോ ഏതൊരു ചൈതന്യത്തിൽ എല്ലാം വിളങ്ങുന്നുവോ

ജ്ഞാനാത്മനാധാരതയാ വിലോകൃ

ത്യക്താഖിലോപാധിരഖണ്ഡരൂപഃ

അന്തർബഹിം സ്വം സ്ഥിരഇംഗമേഷു

സ്വപ്നസ്തയോർഭിന്ന ഗുണാശ്രയത്വാത്. 336 ശരീരാഭിമാനിയായ മൂഢന് ഒരിക്കലും മുക്തിക്കധികാരമില്ല. എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ ശരീരം അനാത്മാവും ഇഡവും അസത്തുമാണ്. ഇങ്ങനെയുള്ള മാംസപിണ്ഡമാണ് താനെന്ന് ബോധിക്കുന്ന ഒരാൾക്ക് ആത്മാനുഭൂതിയെങ്ങിനെയുണ്ടാവും ? അതുപോലെ മുക്തിക്കാധികാരിയായ ഒരാൾക്ക് ശരീരത്തിൽ താനെന്നഭിമാനമുണ്ടാവുകയുമില്ല. താൻ ആത്മാവാണെന്ന് ബോധമുള്ള ആൾക്കാണ് മുക്തിക്കധികാരം. അങ്ങനെയുള്ള ഒരാൾ ഒരിക്കലും താൻ ശരീരമാണെന്ന് അഭിമാനിക്കയു മില്ല. ഉറങ്ങിക്കിടക്കുന്ന ഒരാൾക്ക് ഇാഗ്രദാവസ്ഥയോ ഉണർന്നിരിക്കുന്ന ഒരാൾക്ക് സുഷുപ്തിയോ ഉണ്ടാവാൻ വയ്യ. അതുപോലെതന്നെയാണ് ഇഞാനാജ്ഞാനങ്ങളുടെയും കഥ.

സുപ്തസ്യ നോ ജാഗരണം ന ജാഗ്രതഃ

മുക്തസ്യ ദേഹാദ്യഭിമത്യഭാവം

കയും വേണം.

ദേഹാദിസംസക്തി മതോ ന മുക്തിഃ

സംഗത്തേയോ വളർത്തില്ല. മറിച്ച് ആത്മാനുസന്ധാനത്തേ യും ആത്മാനുസംഗത്തേയും വളർത്തുകയും ചെയ്യും. സംസാര നിവൃത്തിക്കും മുക്തിക്കുമുള്ള ഹേതു അതാണെന്ന് പറയു

ആ സച്ചിദാനന്ദാകാരമായ നിതൃശുദ്ധബ്രഹ്മമാണ് താനെന്ന് ബോധിച്ച് സർവ്വോപാധികളേയും തള്ളിക്കളഞ്ഞ് സ്വസ്വരൂപാ നുഭൂതിയിൽ മുഴുകിയിരിക്കുന്ന മഹാത്മാവാണ് മുക്തിക്ക ധികാരിയായിട്ടിരിക്കുന്നത്.

> സർവ്വാത്മനാ ബന്ധ വിമുക്തി ഹേതുഃ സർവ്വാത്മഭാവാന്ന പരോ*f* സ്തി കശ്ചിത് ദൃശ്യാഗ്രഹേ സത്യുപപദ്യതേ*f* സൗ

സർവ്വാത്മഭാവോ ƒസ്യ സദാത്മനിഷ്ഠയാ. 338 എല്ലാ പ്രകാരത്തിലും ബന്ധനിവൃത്തിക്കുള്ള ഏക ഹേതു ബ്രഹ്മത്തിൻെറ ആത്മാവിൻെറ സർവാത്മഭാവത്തെ അറിഞ്ഞ് അതിൽത്തന്നെ നിഷ്ഠയോടെ ഇരിക്കലാണ്. ദൃശ്യങ്ങളെ എപ്പോഴും നിരസിച്ചുകൊണ്ടും സർവ്വാത്മഭാവത്തെ എപ്പോഴും വളർത്തിക്കൊണ്ടും ഇരിക്കുന്ന ഒരാൾ കാലംകൊണ്ട് മുക്തനാ യിത്തീരും.

> ദൃശ്യസ്യാഗ്രഹണം കഥം നു ഫ്വടതേ ദേഹാത്മനാ തിഷ്ഠതോ ബാഹ്യാർത്ഥാനുഭവ പ്രസക്ത മനസ സ്തത്തത്കിയാം കുർവതഃ സന്ന്യസ്താഖില ധർമ്മകർമ്മവിഷയൈർ-നിത്യാത്മനിഷ്ഠാപരൈ-സ്ത്ത്വള്ളെണ്ടാകരണീയമാത്മനി സദാ-

നന്ദേച്ഛുഭിർയത്നതഃ. 339 ശരീരത്തെ താനായും തൻെറതായും അഭിമാനിച്ചുകൊണ്ടും ലോകവ്യവഹാരത്തിൽ മുഴുകിയും ലോകപദാർത്ഥങ്ങളെ ആഗ്രഹിച്ചും അനുഭവിച്ചും കഴിഞ്ഞുകൂടുന്ന ഒരു മൂഢന്ന് ഒരിക്കലും ദൃശ്യനിരോധം സാദ്ധ്യമല്ലെന്ന് പറയണം. ശരീരം തന്നെ ഒരു ദൃശ്യമാണല്ലോ. അതുപോലെ ലോക

പദാർത്ഥങ്ങളെല്ലാം ദൃശ്യങ്ങളാണ്. അവയെയെല്ലാം സത്യമാ യി കണ്ടുകൊണ്ടും അനുഭവിച്ചുകൊണ്ടും കഴിയുന്നവനാണ് മൂഢൻ. അങ്ങനെയുള്ള ഒരാൾക്ക് ദൃശ്യനിരോധം സാദ്ധ്യമല്ലെന്നുതന്നെ പറയണം ദൃശ്യനിരോധമില്ലാത്ത ഒരാൾക്ക് മോക്ഷാനുഭവവും ഉണ്ടാവാൻ വഴിയില്ല. അതിനാൽ എല്ലാവിധ കർമ്മങ്ങളേയും ധർമ്മങ്ങളേയും വിഷയങ്ങളേയും സമ്പൂർണ്ണ മാകുംവണ്ണം നിഷേധിച്ച് നിത്യാനന്ദസ്വരൂപമായിരിക്കുന്ന ആത്മാവിൽ എപ്പോഴും നിഷ്ഠയോടുകൂടി ഇരിക്കുന്ന ഇഞാനിയാണ് മുക്തിക്കധിക്കരിയായിട്ടിരിക്കുന്നത്. അങ്ങനെ യുള്ള ഇഞാനി കാലംകൊണ്ട് തൻെറ സമ്പൂർണ്ണവിരക്തി യാലും ആതൈമകനിഷ്ഠയാലും മുക്തിനായിത്തീരുകയും ചെയ്യും

സർവാത്മ്യസിദ്ധയേ ഭിക്ഷോ: കൃതശ്രവണ കർമ്മണ: സമാധിം വിദധാത്യേഷാ ശാന്തോ ദാന്ത ഇതിശ്രുതി: 340 സ്വാനുഭൂതി രസികനായ ആചാര്യൻെറ മുഖത്തിൽ നിന്ന് ശരിയായ ശ്രവണം സിദ്ധിച്ച മുമുക്ഷു സർവ്വാത്മഭാവത്തെ സാധിക്കാനായി നിരന്തരം സമാധിപരിശീലനം ചെയ്തു കൊണ്ടിരിക്കണം. ശ്രവണത്തിൻെറ പരമ ഫലമായ നിദിധ്യാസവും ഇതുതന്നെയാണ്. സമാധി പരിശീലനത്താൽ കാലംകൊണ്ട് സർവാത്മഭാവം അനുഭവപ്പെടുകയും ചെയ്യും. 'ശാന്തോ ദാന്ത' എന്നാരംഭിക്കുന്ന ശ്രുതിവാക്യവും ഇതേ തെവത്തത്തന്നെയാണ് പ്രതിപാദിക്കുന്നത്.

> ആരൂഢശക്തേരഹമോ വിനാശഃ കർത്തും ന ശക്യഃ സഹസാപി പണ്ഡിതൈഃ യേ നിർവികല്പാഖ്യസമാധി നിശ്ചലാ<sub>–</sub>

സ്താനന്തരാനന്തഭവാ ഹി വാസനാം. 341 ശക്തിയേറിയ ഒന്നാണ് അഹങ്കാരം. വിദ്വാന്മാർക്ക്പോലും അതിനെ എളുപ്പത്തിൽ നശിപ്പിക്കാൻ സാധിക്കാറില്ല. ആ സ്ഥിതിക്ക് മറ്റുള്ളവരുടെ കഥ പറയേണ്ടതില്ലല്ലോ. നിർവ്വികല്പ

സമാധിയിൽ മാത്രമാണ് അഹങ്കാരം നിശ്ശേഷവും നശിക്കുന്നത്. എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ വാസനകളാണ് അഹങ്കാരത്തിൻെറ ആണിവേര്. അവയാകട്ടെ നിർവികല്പസമാധിയിലല്ലാതെ മറ്റൊരു പ്രകാരത്തിലും നശിക്കുകയുമില്ല. അതിനാൽ അല്പ സമയമെങ്കിലും നിർവികല്പസമാധി കിട്ടിയ ഒരാൾക്ക് മാത്രമേ അഹങ്കാരം നിശ്ശേഷം നശിക്കുകയുള്ളു. അതിനാൽ സമാധി പരിശീലനം മുമുക്ഷുവിന് ഒഴിവാക്കാൻ പാടില്ലാത്ത ഒന്നാണെന്ന അർത്ഥം.

അഹംബുങ്ധ്യെവ മോഹിന്യാ

യോജയിത്വാ വൃതേർ ബലാത്

വിക്ഷേപശക്തിഃ പുരുഷം

വിക്ഷേപയതി തദ്ഗുണൈം. 342

തമസ്സും രജസ്സുമാകുന്ന രണ്ടു ഗുണങ്ങളുടെ പ്രബലങ്ങളായ ശക്തികളാണ് ആവരണവും വിക്ഷേപവും. ആവരണശക്തി സത്യമായ ആത്മാവിനെ മറച്ച് ജീവനെ അഹങ്കാരമാകുന്ന മോഹിനിയോട് കൂട്ടി യോജിപ്പിക്കുന്നു. പ്രസ്തുത അഹങ്കാര മാകട്ടെ വിക്ഷേപശക്തിയുടെ സഹായത്തോടെ ജീവനെ സർവ്വ വസ്തുക്കളിലും ബന്ധിക്കുകയും ചെയ്യുന്നു.

കാമിയായ പുരുഷനെ സൗഭാഗ്യവതിയായ ഒരു വേശ്യക്ക് എങ്ങനെയൊക്കെ വേണമെങ്കിലും പ്രവർത്തിപ്പിക്കാൻ കഴി യുമല്ലോ. അതുപോലെയാണ് അഹങ്കാരം ജീവനെ വിക്ഷേപശക്തി കൊണ്ട് മോഹിപ്പിക്കുകയും ബന്ധിക്കുക യും ചെയ്യുന്നത്.

> വിക്ഷേപശക്തി വിഇയോ വിഷമോ വിധാതും നിശ്ശേഷമാവരണ ശക്തിനിവൃത്തിഭാവേ ദൃഗ്ദൃശൃയോഃ സ്ഫുടപയോ ഇലവദ്വിഭാഗേ നശേൃത്തദാവരണമാത്മനി ച സ്വഭാവാത്

നിംസംശയേന ഭവതി പ്രതിബന്ധ ശൂന്യോ വിക്ഷേപണം ന ഹിതദാ യതി ചേൻമൃഷാർത്ഥേ. 343 ആരരണശക്തിയെ ഫലപ്രദമാകുംവണ്ണം നിരോധിക്കാതെ ആർക്കും വിക്ഷേപശക്തിയെ ഇയിക്കാൻ സാദ്ധ്യമല്ല. കയ കയറെന്നറിയാതെ റിനെ കയറിൽ തോന്നപ്പെട്ട പാമ്പ് ഇല്ലാതാവാൻ വയ്യല്ലോ. അതുപോലെയാണ് വിക്ഷേപാവരണ ങ്ങളുടെ അവസ്ഥ അവ രണ്ടും ഒന്നിച്ച് കൂടിച്ചേർന്നിരിക്ക യാണ്. വിക്ഷേപത്തിന് ആവരണവും ആവരണത്തിന്ന് വിക്ഷേപവും കാരണമാണെന്ന് പറയാം. പാലും വെള്ളവു അവരണ്ടും ഒന്നിച്ച് കൂടിച്ചേർന്നിരിക്കുന്നു. മെന്നപോലെ പാലിനേയും വെള്ളത്തേയും തിരിച്ചറിഞ്ഞ് എന്നാൽ വെള്ളത്തെ നീക്കുമ്പോൾ പാല് ശേഷിക്കുമല്ലോ. ഇതുപോലെ ഒന്നിച്ചു കൂടിച്ചേർന്നിരിക്കുന്ന ആത്മാവും അനാത്മാവുമാകുന്ന രണ്ടുസ്വരൂപങ്ങളെ വേർതിരിച്ചറിയുമ്പോൾ അനാത്മാവ് ഇല്ലാതാവുകയും ആത്മാവ് ശേഷിക്കുകയും ചെയ്യും. നീക്കി ഇതുപോലെ ആവരണത്തെ സത്യമായ ആത്മസ്വരൂപത്തെ അറിയുമ്പോൾ വിക്ഷേപം സ്വാഭാവികമാ യി ഇല്ലാതായിത്തീരും. ഇങ്ങനെ വിക്ഷേപാവരണങ്ങൾ രണ്ടും ഇല്ലാതായിത്തീരുമ്പോൾ ആത്മദർശനവും ആത്മാനുഭൂതിയും ഒരാൾക്ക് പ്രതിബന്ധമില്ലാതെ സാധിക്കുമെന്നത് നിസ്സംശയ മാണ്.

സമൃഗ്വിവേകഃ സ്ഫുടബോധജന്യോ വിഭജ്യ ദൃഗ്ദൃശ്യപദാർത്ഥതത്ത്വം ഛിനത്തി മായാകൃതമോഹബന്ധം യസ്മാദ്വിമുക്തസ്യ പുനർന്ന സംസൃതിഃ. ശരിയാംവണ്ണം തിരിച്ചറിയലാണ് ആത്മാനാത്മാക്കളെ

കയറിനെ ശരിക്കറിയുമ്പോൾ അതുവരെ അറിയ ജ്ഞാനം. പ്പെട്ടിരുന്ന പാമ്പില്ലാതായിത്തീരുമെന്നത് സ്വാഭാവികമാണ്.

344

അതുപോലെ ഉള്ളതായ ആത്മാവിനെ അറിയുമ്പോൾ ഇല്ലാത്തതായ അനാത്മാവ് അല്ലെങ്കിൽ ദൃശ്യം സ്വാഭാവികമാ യും ഇല്ലാത്തതായിത്തീരും. അതോടെ മായയാൽ ചെയ്യപ്പെട്ട മോഹബന്ധം എന്നന്നേക്കുമായി ഇല്ലാതായിത്തീരുന്നു. അങ്ങനെയുള്ള മഹാത്മാവിനെ പിന്നീട് ഇന്മമൃത്യുക്കൾ ബാധിക്കുന്നുമില്ല.

പരാവരൈകത്വ വിവേകവഹ്നിർ\_

ദഹത്യവിദ്യാഗഹനം ഹൃശേഷം

കിം സ്യാത് പുനഃ സംസരണസ്യ ബീജ\_

മദൈചതഭാവം സമുപേയുഷോfസ്യ. 345

ജീവാത്മപരമാത്മ ഐക്യസ്വരൂപമായ പരമജ്ഞാനം ഒരാൾക്ക് സിദ്ധിച്ചാൽ പ്രസ്തുത ജ്ഞാനമാകുന്ന അഗ്നിഅവിദ്യമയമായ മുഴുവൻ ദഹിപ്പിക്കുകതന്നെ കാടിനെ ചെയ്യും. അപ്പോൾ അദ്വൈതമായ അഖണ്ഡജ്ഞാനം ഒന്നുമാത്രമാണ് അദ്ദേഹ ത്തിലുള്ളതെന്നതിനാൽ സംസാരത്തിൻെറ ബീളും നഷ്ട പ്പെട്ടുവെന്നു പറയണം. അതിനാൽ പിന്നീട് പ്രസ്തുത മഹാത്മാ വിൽ **ജന്മമൃത്യുസ്വരൂപമായ സംസാരത്തിൻെറ** യാതൊരു അങ്കുരവും തെഴുക്കുന്നതുമല്ല. അതിനാൽ അതോടെ ജീവന്മുക്തനായെന്നർത്ഥം.

> ആവരണസ്യ നിവൃത്തിർച ഭവതിചസമ്യക് പദാർത്ഥ ദർശനതഃ മിഥ്യാജ്ഞാനവിനാശച

സ്തദ്ദദ്വിക്ഷേപജനിതദുംഖനിവൃത്തിം. 346 വേണ്ടുംവണ്ണം ആത്മവിചാരം ചെയ്ത് വസ്തുവിവേകം സാധിച്ച ഒരാൾക്ക് ആവരണശക്തി നിലനിൽക്കാൻ വയ്യ. ആവരണ മെന്നു പറഞ്ഞാൽ മറവെന്നർത്ഥം. മറക്കപ്പെട്ട വസ്തുവായ ആത്മതത്ത്വം പ്രകാശിക്കുമ്പോൾ പിന്നീട് മറവിന്ന് നിലനിൽപുണ്ടാവാൻ വയ്യല്ലോ. ഈ മിഥ്യാവസ്തു ബോധമാണ്

വിക്ഷേപം. സത്യവസ്തു പ്രകാശിക്കുമ്പോൾ മിഥ്യാവസ്തു പ്രകാശിക്കാൻ വയ്യ. അതിനാൽ ആവരണം നീങ്ങിയാൽ വിക്ഷേപം സ്വാഭാവികമായി നശിച്ചുകൊള്ളും. രണ്ടിന്നും കാരണം ആത്മബോധം ഒന്നുതന്നെ.

> എതത് ത്രിതയം ദൃഷ്ടം സമൃഗ്രഇജു സ്വരൂപവിജ്ഞാനാത് തസ്മാദ്വസ്തു സതത്ത്വം

ജ്ഞാതവ്യം ബന്ധമുക്തയേ വിദൂഷാ. 347 കയറെന്ന ബോധമില്ലായൂ ആവരണവും കയറിൽ പാമ്പെന്നതോന്നൽ വിക്ഷേപവുമാണ്. സമൃക്ബോധമി ല്ലാത്തതുകൊണ്ടാണ് ഇതുരണ്ടും നിലനില്ക്കുന്നത്. കയ റെന്നറിയലാണ് സമ്യക്ബോധം അതറിയപ്പെടുമ്പോൾ പ്രസ്തുത വിക്ഷേപാവരണങ്ങൾ രണ്ടും ഇല്ലാതായിത്തീരും. അതുപോലെ വസ്തുതത്ത്വമാകുന്ന ആത്മാവിനെ അറിയായ്കയാണ് ആവരണം. ശരീരാദികളെ സത്യബുദ്ധിയോടെ അറിയലാണ് വിക്ഷേപം. ആത്മാവാണെന്ന സമൃക്ബോധം താൻ ഉണ്ടാകുമ്പോൾ വിക്ഷേപാവരണങ്ങൾ രണ്ടും ഇല്ലാതാവും. അതിനാൽ വസ്തുവിചാരം ചെയ്തു ആത്മബോധം വേണ്ടുംവണ്ണം പ്രകാശിക്കലാണ് സംസാരനിവൃത്തിക്കും ബന്ധനിവൃത്തിക്കും മുഖ്യഹേതുവെന്നു താല്പര്യം.

> അയോƒനിയോഗാദിവ സൽസമന്വയാ ന്മാത്രാദിരൂപേണ വിള്യംഭതേ ധീഃ തത്കാര്യമേതദ്വിതയം യതോ മൃഷാ ദൃഷ്ടം ഭ്രമസ്വപ്പമനോരഥേഷു. 348 തതോവികാരാഃ പ്രകൃതേരഹം മുഖാഃ ദേഹാവസാനാ വിഷയാശ്ച സർവ്വേ ക്ഷണേƒനൃഥാ ഭാവിതയാ ഹൃമീഷാച മസത്ത്വമാത്മാ തു കദാപി നാനൃഥാ. 349

digitized by www.sreyas.in

ബുദ്ധ്യാദി സാക്ഷീ സദസദ്വിലക്ഷണ: അഹംപദ പ്രതൃയലക്ഷിതാർത്ഥ: പ്രതൃക്സദാനന്ദ എന്നപരാത്മാ. 350 നിത്യവും അദ്വയവും അപരിച്ഛിന്നവും ചൈതന്യമാത്രവും

നിത്യാദ്വയാഖണ്ഡചിദേകരൂപോ

ഇരുമ്പിന് പലവിധ മാറ്റങ്ങളു അഗ്നിസംബന്ധംകൊണ്ട് മുണ്ടാവാറുണ്ടെങ്കിലും ഇരുമ്പിൻെറ സമ്പർക്കംകൊണ്ട് അഗ്നിക്ക് യാതൊരു മാറ്റവുമുണ്ടാവാറില്ല. അതുപോലെ ആത്മസംബന്ധം കൊണ്ട് ബുദ്ധിക്ക് പലവിധ മാറ്റങ്ങളുമുണ്ടാകുന്നു. പ്രസ്തുത മാറ്റങ്ങളാണ് ബുദ്ധിയുടെ ഓർമ്മകളും വികാരങ്ങളും വൃത്തികളുമെല്ലാം. അവ സിപ്പദൃശ്യങ്ങളെന്നപോലെയോ മനോരാജ്യത്തിലുള്ള ദൃശ്യങ്ങൾ എന്നപോലെയോ ക്ഷണികങ്ങളും അസത്സ്വരൂപങ്ങളുമാണ്. ഭ്രമംകൊണ്ടും പലപ്പോഴും പലതും തോന്നപ്പെടാറുണ്ട്. അവയ്ക്കും സത്യത്വമില്ല. സത്യവസ്തുവിന്ന് ഒരിക്കലും മാറ്റമുണ്ടാവാനും വയ്യ. അതാണ് ആത്മാവിന്ന് എപ്പോഴും മാറ്റമുണ്ടാവാത്തത്. പ്രകൃതി സ്വരൂപങ്ങളാകുന്ന ബുദ്ധിവൃത്തികളിൽ നിന്നാണ് പിന്നീട് പ്രപഞ്ചദൃശ്യങ്ങളെല്ലാമുണ്ടാവുന്നത്. അവയെല്ലാം ക്ഷണികങ്ങൾ ആണെന്നു പറയേണ്ടതില്ലല്ലോ. ശരീരപാതത്തിൽ എല്ലാംതന്നെ നശിക്കുന്നു. എന്നാൽ ആത്മാവിനുമാത്രം എപ്പോഴും ഏതു ഇതിൽനിന്ന് പിധത്തിലുള്ള മാറ്റവും സംഭവിക്കുന്നില്ല. ആത്മാവുമാത്രം സത്യവും മറ്റെല്ലാം മിഥ്യയുമാണെന്ന് തെളി യുന്നുണ്ടല്ലോ. സത്യത്തിൻെറ വിസ്മൃതിയാണ് മിഥ്യയുടെ ഉൽപത്തിക്കും നിലനിൽപ്പിന്നും കാരണം. അതിനാൽ ആത്മാ നുഭവത്തിൽ മറ്റെല്ലാം സ്വാഭാവികമായും ഇല്ലാതായിത്തീരുന്നു. ആത്മാവുമാത്രമേ സത്യമായുള്ളുവെന്നും ഇപ്പോഴും ആ സത്യം മാത്രമേ നിലനില്ക്കുന്നുള്ളുവെന്നും ഇതുകൊണ്ട് തെളിയു ന്നുണ്ടല്ലോ.

ഭേദരഹിതവും ബുദ്ധ്യാദി ഉപാധികൾക്ക് സാക്ഷിമാത്രവും സത്തിൽനിന്നും അസത്തിൽനിന്നും അതീതവും ഞാനെന്ന ഭാവത്തിന്ന് പരമാവലംബവും എപ്പോഴും ആനന്ദഫ്വന സ്വരൂപവുമാണ് പ്രതൃഗാത്മാവെന്നറിയപ്പെടുന്ന താൻ, അല്ലെങ്കിൽ ആത്മസ്വരൂപം.

ഇത്ഥം വിപശ്ചിത്സദസദ്ധിഭഇ്യ

നിശ്ചിത്യ തത്ത്വം നിളബോധദൃഷ്യാ

ജ്ഞാത്വാ സ്വമാത്മാനമഖണ്ഡബോധം

തേഭ്യോ വിമുക്തഃ സ്വയമേവ ശാമ്യതി. 351 ഇപ്രകാരം സത്തായിരിക്കുന്ന പ്രത്യഗാത്മാവിനെയും അസത്തായിരിക്കുന്ന പ്രപഞ്ചത്തേയും തിരിച്ചറിയുന്ന വിദ്വാൻ തൻെറ ബോധദൃഷ്ടികൊണ്ട് സദസത്തുക്കളെ ശരിക്ക് വേർതിരിച്ച് അസത് സ്വരൂപങ്ങളായ പ്രപഞ്ചവസ്തുക്കളെയെ ല്ലാം തള്ളിക്കളഞ്ഞ് പ്രത്യഗാത്മസ്വരൂപനായി അവസ്ഥിതി ചെയ്യലാണ് നിഷ്ഠ. നിഷ്ഠയിൽ സ്ഥിരത കിട്ടിയ ഒരാൾക്ക് അസത്വസ്തുക്കളുടെ സംബന്ധമോ അതുഹേതുവായിട്ടുള്ള ദുംഖങ്ങളോ പിന്നീടൊരിക്കലും ഉണ്ടാവുന്നതല്ല.

അജ്ഞാനഹൃദയഗ്രന്ഥേർന്നിശ്ശേഷവിലയസ്തദാ

സമാധിനാവികല്പേന യദാദൈവതാത്മദർശനം. 352 പറയപ്പെട്ട രൂപത്തിലുള്ള ബ്രഹ്മനിഷ്ഠയെ പാലിക്കുന്ന ഒരാൾക്ക് തൻെറ അജ്ഞാനമാകുന്ന ഹൃദയഗ്രന്ഥി അചിരേണ പൊട്ടിച്ചിതറിപ്പോകും. അതു പൊട്ടിക്കഴിഞ്ഞാൽ അഖണ്ഡാ ത്മാനുഭൂതിയാകുന്ന നിർവ്വികല്പസമാധിക്ക് തടസ്സമില്ലാതാവുക യും ചെയ്യും.

ത്വമഹമിദമിതീയം കല്പനാ ബുദ്ധിദോഷാത് പ്രഭവതി പരമാത്മനുദ്വയേ നിർവിശേഷേ പ്രവിലസതി സമാധാവസ്യ സർവ്വോ വികല്പോ വിലയനമുപഗച്ഛേദ്വസ്തുതത്ത്വാവധ്യത്യാ. 353

അഖണ്ഡസച്ചിദാനന്ദാകാരമായ അദ്വൈതബ്രഹ്മത്തിൽ ബുദ്ധി ദോഷം ഹേതുവായിട്ട് തോന്നപ്പെടുന്ന കല്പനകളാണ് 'ഞാൻ' 'നീ' 'അത്' 'ഇത്' എന്നീ ഭാവങ്ങളെല്ലാം. നിർവ്വികല്പ സമാധിയിൽ അവയെല്ലാം ലയിച്ചില്ലാതെയായിത്തീരും. അതുകൊണ്ടാണ് നിർവ്വികല്പസമാധിയിൽ മാത്രമേ എല്ലാ ഭേദഭാവങ്ങളും നീങ്ങി അദ്വൈതാനുഭൂതി നിരാവരണമാകും വണ്ണം പ്രകാശിക്കുകയുള്ളുവെന്നു പറയാൻ കാരണം. ബുദ്ധി വികല്പങ്ങളാണ് ഭേദഭാവങ്ങൾ. സർവ്വവികല്പങ്ങളും അടങ്ങുന്നതാണ് നിർവ്വികല്പാനുഭവം. അതിനാൽ നിർവ്വികല്പ സമാധിയിൽ സകല ഭേദവികല്പങ്ങളും അടങ്ങിയ സ്വരൂപം പ്രകാശിക്കുമെന്നത് നിസ്സംശയമാണ്. എന്നാൽ മിക്കപ്പോഴും സമാധി പരിശീലനം ചെയ്യുന്ന ഒരാൾക്കുമാത്രമേ കാലംകൊണ്ട് നിർവ്വികല്പസമാധി അനുഭവപ്പെടുകയുള്ളൂ.

ശാന്തോ ദാന്ത: പരമുപരത: ക്ഷാന്തിയുക്ത: സമാധിം കുർവ്വന്നിത്യം കലയതി യതി: സ്വസ്യ സർവാത്മഭാവം തേനാവിദ്യാതിമിരഇനിതാൻ സാധു ദഗ്ദ്ധ്വാവികല്പാൻ ബ്രഹ്മാകൃത്യാനിവസതി സുഖം നിഷ്ക്രിയോ നിർവികല്പഃ 354 തിതിക്ഷ, ഉപരതി അതായത് ഇന്ദ്രിയ ശമം, ദമം, മനസ്സുകളുടെ അടക്കം, തിതിക്ഷ, വിഷയനിവൃത്തി എന്നീ ഗുണങ്ങൾ സുദൃഢങ്ങളായിത്തിർന്ന സാധകനാണ് സമാധി പരിശീലനം സഫലമായിത്തീരുന്നത്. സമാധിപരിശീലന ത്തോടൊപ്പം ആത്മാവിൻെറ സർവാത്മഭാവത്തെ ഉപാസിക്കു കയുംകൂടി ചെയ്യുന്നുവെങ്കിൽ വളരെ വേഗത്തിൽ ബുദ്ധി വികല്പങ്ങൾ നീങ്ങി നിർവ്വികല്പഭാവം അനുഭവപ്പെടും. നിർവികല്പഭാവംകൊണ്ട് അവിദ്യയാകുന്ന അന്ധകാരത്തിൽ തോന്നപ്പെട്ട സർവ്വവികല്പങ്ങളും അടങ്ങി സർവാത്മഭാവംകൂടി പ്രകാശിക്കും. അങ്ങനെ സർവ്വാത്മഭാവത്തോടുകൂടി ബ്രഹ്മാകാരനായി വർത്തിക്കുന്ന യോഗി കർമ്മങ്ങളുടെയോ

ഭേദവികല്പങ്ങളുടെയോ ഗന്ധംപോലുമില്ലാതെ നിരതിശയമായ ആത്മാനന്ദത്തെ അനുഭവിച്ച് സുഖിക്കാനിടയാവുന്നു.

> സമാഹിതാ യേ പ്രവിലാപ്യ ബാഹ്യം ശ്രോത്രാദി ചേതഃ സ്വമഹം ചിദാത്മനി ത ഏവ മുക്താ ഭവ പാശബസൈർ–

നാന്യേ തു പാരോക്ഷ്യകഥാഭിധായിനഃ. 355 ബാഹ്യവസ്തുക്കളെ എല്ലാം ലയിപ്പിച്ച് ഇന്ദ്രിയങ്ങളെ മനസ്സിലും മനസ്സിനെ അഹങ്കാരത്തിലും അഹങ്കാരത്തെ അവിദ്യയിലും അവിദ്യയെ ആത്മാവിലും ലയിപ്പിച്ച് ആരാണോ അദ്വൈതഭാവസമാധിയിൽ മുഴുകിയിരിക്കുന്നത് അവരാണ് സംസാരപാശത്തെ മുറിച്ചവർ. അല്ലാതെ അനുഭവമില്ലാതെ പരാക്ഷരൂപത്തിൽ വേദാന്തതത്വങ്ങളെ നിശ്ചയരൂപത്തിലല്ലാതെ പറയുന്നവരല്ല.

> ഉപാധി ഭേദാത് സ്വയമേവ ഭിദ്യതേ ചോപാധ്യപോഹേ സ്വയമേവ കേവലഃ തസ്മാദുപാധേർവിലയായ വിദ്വാൻ

വസേത് സദാകല്പ സമാധിനിഷ്ഠയാ. 356 ആത്മാവ് ഏകനും അദ്വയനുമാണ്. എന്നാൽ നാനാത്ത്വം എങ്ങനെ വന്നുവെന്നാണെങ്കിൽ ഉപാധിസംബന്ധംകൊണ്ടു ണ്ടായിത്തീർന്നതാണ്. അതിനാൽ ഉപാധിവിലയമാണ് ആത്മാ വിൻെറ അദ്വൈതഭാവം അനുഭവപ്പെടുവാൻ ആവശ്യമായി ട്ടിരിക്കുന്നത്. നിർവ്വികല്പാനുഭവം കൊണ്ടുമാത്രമേ ഉപാധികൾ നിശ്ശേഷം ലയിക്കുകയുള്ളു. അതിനാൽ സാധകൻ എപ്പോഴും നിർവ്വികല്പാനുഭവത്തിനായികൊണ്ട് പ്രയത്നിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കുക തന്നെ വേണം.

സതി സക്തോ നരോ യാതി സദ്ഭാവം ഹ്യേകനിഷ്ഠ കീടകോ ഭ്രമരം ധ്യായൻ ഭ്രമരത്യായ കല്പതേ. 357

ഒരു വസ്തുവിലുള്ള ഏകാനുഭാവംകൊണ്ട് ചിത്തം തദാകാരമായിത്തീരുമെന്നത് നിസ്നംശയമാണ്. കൃമി വേട്ടാളൻെറ ചിന്തകൊണ്ട് വേട്ടാളനായിത്തീരാറുണ്ടല്ലോ. അതുപോലെ സാധകനും നിരന്തരമായ ബ്രഹ്മചിന്താഭ്യാസംകൊണ്ട് ബ്രഹ്മാകാരനായിത്തീരുമെന്നത് നിസ്തംശയമാണ്.

> ക്രിയാന്തരാസക്തിമപാസ്യ കീടകോ ധ്യായന്നാളിത്വം ഹൃളിഭാവമൃച്ഛതി തദൈവ യോഗീ പരമാത്മതത്തവം ധ്യാത്വാ സമായാതി തദേകനിഷ്ഠയാ.

അന്യക്രിയാരാഹിത്യത്തോടുകൂടി കൃമിചെയ്യുന്ന വേട്ടാള ധ്യാനം അതിനെ വേട്ടാളനാക്കിത്തീർക്കുന്നുവെന്നത് ലോകത്തിൽ സുവിദിതമാണ്. അതുപോലെ യോഗിയും അന്യചിന്താരഹിതനായി ബ്രഹ്മതത്ത്വധ്യാനത്തിൽത്തന്നെ മുഴുകിയിരിക്കുമെങ്കിൽ ബ്രഹ്മാകാരനായിത്തീരുമെന്നതും നിസ്തംശയമാണ്.

358

359

അതീവ സൂക്ഷ്മം പരമാത്മതത്ത്വം ന സ്ഥൂലദൃഷ്ട്യാ പ്രതിപത്തുമർഹതി സമാധിനാത്യന്ത സുസൂക്ഷ്മവൃത്ത്യാ ജ്ഞാതവൃമാരൈൃരതിശുദ്ധബുദ്ധിഭിഃ

വ്രഹതത്താം അത്യന്തസൂക്ഷ്മമാണ്. അതിനാൽ സമാധി യിലെ അത്യന്തസൂക്ഷ്മമായ ജ്ഞാനദൃഷ്ടികൊണ്ടല്ലാതെ മറ്റൊന്നുകൊണ്ടും അറിയത്തക്കതുമല്ല. ഇന്ദ്രിയമനോബുദ്ധി കളാകുന്ന സ്ഥൂലദൃക്കുകൾക്കും ബുദ്ധിവൃത്തിയാകുന്ന ഭൗതികജ്ഞാനത്തിനും അഗോചരമാണ് ആത്മസ്വരൂപം. അതിനാൽ സമാധിദൃഷ്ടിയിൽകൂടെയല്ലാതെ ആത്മതത്ത്വത്തെ സാക്ഷാത്കരിക്കാൻ കഴിയില്ലെന്ന് താല്പര്യം. പരമജ്ഞാനികൾ കൂടിയും സമാധിദൃഷ്ടിയിൽ കൂടി മാത്രമാണ് ആത്മതത്ത്വത്തെ അറിയുന്നത്.

പ്രസ്തുത നിർവ്വികല്പസമാധിയുടെ ലാഭംകൊണ്ട് യോഗി യുടെ വാസനാഗ്രന്ഥി പൊട്ടിച്ചിതറുകയും സർവ്വകർമ്മങ്ങളും നശിക്കുകയും ചെയ്യും. അപ്പോൾ പ്രയത്നം കൂടാതെതന്നെ

പ്രാപിക്കും. അപ്പോഴാണ് ആനന്ദരസാനുഭവസ്വരൂപമായ നിർവ്വികല്പസമാധി സിദ്ധമായിത്തീരുന്നത്. സമാധിനാനേന സമസ്തവാസനാ\_ ഗ്രന്ഥേർവിനാശോfഖിലകർമ്മനാശഃ

അതിനാൽ യോഗി എപ്പോഴും ധ്യാനനിഷ്ഠകൊണ്ട് മനസ്സിനെ പുടപാകം ചെയ്യുകൊണ്ടിരിക്കണം. അഭ്യാസപ്രാബല്യ

ഗുണങ്ങളാകുന്ന മാലിന്യം നീങ്ങി നിർമ്മലമായി ത്താൽ ത്തീർന്ന മനസ്സ് ബ്രഹ്മത്തിൽ എത്തിച്ചേർന്ന് തദാകാരതയെ

> അന്തർബഹിം സർവ്വത ഏവ സർവ്വദാ സ്വരൂപവിസ്ഫൂർത്തിരയത്തം സ്യാത്.

> സ്കതോ*f*ദ്വയാനന്ദരസാനുഭാവകഃ.

361

362

പക്വം മനോ ബ്രഹ്മണി ലീയതേ യദാ തദാ സമാധിഃ സ വികല്പവർഇളുിത<sub>–</sub>

ഗുണമാലിന്യങ്ങൾ നീങ്ങി സ്വസ്വരൂപത്തെ അറിയാൻ കഴിയുന്നതായിത്തീരുകയുള്ളു. നിരന്തരാഭ്യാസവശാത്തദിത്ഥം

ധ്യാനേന സന്ത്യയ്ക്കു സമേതി തത്ത്വം. 360 ചളി പിടിച്ച സുവർണ്ണക്കട്ടി അഗ്നിയിൽ വേണ്ടത്ര കാച്ചി സ്ഫുടപാകം ചെയ്താലേ സ്വസ്വരൂപത്തെ പ്രാപിക്കയുള്ളു. അതുപോലെ ത്രിഗുണങ്ങളാകുന്ന മാലിന്യംകൊണ്ട് മലിനമാ യിരിക്കുന്ന മനസ്സും ധ്യാനാഗ്നിയിൽ വേണ്ടത്ര പുടപാകം ചെയ്യാലേ ആത്മാവാകുന്ന

ത്യക്ത്വാ മലം സ്വാത്മഗുണം സമൃച്ഛതി

തഥാ മനഃ സത്വരഇസ്തമോമലം

അകത്തും പുറത്തും എങ്ങും നിറഞ്ഞിരിക്കുന്ന ബ്രഹ്മാനു ഭവത്താൽ യോഗി കൃതാർത്ഥനാവുകയും ചെയ്യും.

ശ്രുതേ: ശതഗുണം വിദ്യാന്മനനം മനനാദപി നിദിധ്യാസം ലക്ഷഗുണമനന്തം നിർവ്വികല്പകം. 363 ശ്രവണം, മനനം, നിദിദ്ധ്യാസം ഇങ്ങനെ മൂന്നാണല്ലോ ജ്ഞാനത്തിൻെറ അഭ്യാസങ്ങൾ. ശ്രവണം സർവ്വോൽകൃഷ്ടമാണ് എന്നിരുന്നാലും ശ്രവണത്തേക്കാൾ നൂറിരട്ടി ഫലാധിക്യമുണ്ട് മനനത്തിനെന്നു പറയണം. മനനത്തേക്കാളും ഒരുലക്ഷം ഗുണം കൂടും നിദിദ്ധ്യാസത്തിനെന്നും പറയണം. എന്നാൽ ഒരു നിമിഷനേരത്തെ നിർവ്വികല്പാനുഭവത്തിന് ഇവയേക്കാളെല്ലാം

എത്രയോ അധികം ഫലാനുഭൂതിയും അനന്തമായ ഗുണവുമുണ്ടെന്ന് പറയണം അതിനാൽ ഒരു നിമിഷമെങ്കിലും നിർവ്വികല്പസമാധി സാധിച്ചവൻ ധന്യധന്യനാണ്.

നിർവ്വികല്പകസമാധിനാസ്ഫുടം

ബ്രഹ്മതത്ത്വമവഗമൃതേ ധ്രുവം

നാനൃഥി ചലതയാ മനോഗതേഃ

പ്രതൃയാന്തരവിമിശ്രിതം ഭവേത്. 364 നിർവ്വികല്പസമാധിയിൽ മനസ്സ് പരമനിശ്ചലമായിരിക്കും. ഈ നിശ്ചലത മറ്റേതൊരു സമയത്തും കിട്ടാൻ വിഷമമാണ് ചഞ്ചലതയുള്ളപ്പോഴെല്ലാം വികല്പങ്ങൾ വന്നുകൊണ്ടിരിക്കുക യും ചെയ്യും നിശ്ചലമായ ചിത്തം ബ്രഹ്മതത്ത്വത്തെ സ്പഷ്ടമായ റിയുന്നു. അതാണ് നിർവ്വികല്പസമാധിയിൽ മാത്രമാണ് ബ്രഹ്മ തത്ത്വാനുഭൂതി സുഗമമായിത്തീരുന്നതെന്നു പറയാൻ കാരണം. എന്തുകൊണ്ടാണ് നിർവ്വികല്പാവസ്ഥയിൽമാത്രം മനസ്സ് നിശ്ചലമാകുന്നത് എന്നാണെങ്കിൽ രണ്ടാമതൊന്നിന്റെ പ്രതീതി ഇല്ലാത്തതുകൊണ്ടും ആനന്ദാനുഭവത്തിൻെറ പൂർണ്ണതകൊണ്ടു മാണെന്നും പറയണം.

അതഃ സമാധത്സ്വ യതേന്ദ്രിയഃ സൻ നിരന്തരം ശാന്തമനാഃ പ്രതീചി വിധ്വംസയ ധ്വാന്തമനാദ്യവിദ്യയാ

കൃതം സദേകത്വവിലോകനേന. 365 അതിനാൽ എപ്പോഴും ഇന്ദ്രിയങ്ങളെ മനസ്സിലാക്കി മനസ്സിനെ പ്രതൃഗാത്മാവിൽ ലയിപ്പിക്കാനായി ശ്രമിക്കുക. അതുതന്നെയാണ് സമാധിപരിശീലനം വെളിച്ചംകൊണ്ടുമാത്രമേ ഇരുട്ടിനെ നീക്കാൻ കഴിയുകയുള്ളൂ. അതുപോലെ അനാദി യായ അവിദ്യയാൽ ചെയ്യപ്പെട്ട അള്ഞാനമാകുന്ന അന്ധകാ രഞ്ഞനീക്കി ഇഞാനത്തെ പരത്താൻ ആത്മപ്രകാശത്തിനു മാത്രമേ കഴിയുകയുള്ളൂ. അങ്ങനെയുള്ള ആത്മപ്രകാശാനുഭൂതി നിർവ്വികല്പസമാധികൊണ്ട് അനുഭവപ്പെടും.

യോഗസ്യ പ്രഥമം ദ്വാരം വാങ്നിരോധോ ƒ പരിഗ്രഹ: നിരാശാ ച നിരീഹാ ച നിതൃമേകാന്തശീലതാ. 366 യോഗപരിശീലനത്തിൻെറ ഒന്നാമത്തെ പടിതന്നെ വാഗിന്ദ്രിയ ത്തെ അടക്കലും മറ്റുള്ളവരിൽനിന്ന് ഒന്നും സ്വീകരിക്കാ തിരിക്കലും ആഗ്രഹമില്ലാതിരിക്കലും ലാലസത്വമില്ലാ തിരിക്കലും ഏകാന്തത്തിൽ ഒറ്റക്കിരിക്കാൻ പരിചയിക്കലുമാണ്. അവതന്നെ ഇല്ലാത്തൊരാൾക്ക് എന്തുയോഗമാണ് ഉണ്ടാവാൻ പോകുന്നത്. യോഗത്തിൽ സ്ഥിരമായ നിഷ്ഠയില്ലെങ്കിൽ സമാധിയോ സമാധിയില്ലെങ്കിൽ ആത്മാനുഭവമോ ഉണ്ടാവാൻ വഴിയില്ലെന്ന് പറയേണ്ടതില്ലല്ലോ.

> ഏകാന്തസ്ഥിതിരിന്ദ്രിയോപരമണേ ഹേതുർദമശ്ചേതസഃ സംരോധേ കരണം ശമേന വിലയം യായാദഹം വാസനാ തേനാനന്ദരസാനുഭൂതിരചലാ ബ്രാഹ്മീ സദാ യോഗിന\_

സ്തസ്മാച്ചിത്തനിരോധ ഏവ സതതം

367 കാര്യ: പ്രയത്നോ മുനേഃ. ഇന്ദ്രിയങ്ങളെ അടക്കാൻ ഏറ്റവും പറ്റിയ മാർഗ്ഗമാണ് ഏകാന്തവാസം. അതുപോലെ ദമം മനസ്സിനേയും അടക്കാൻ പറ്റിയ സാധനയാണ്. ഏകാന്തത്തിൽ ശമദമങ്ങളോടുകൂടി ഒറ്റക്ക് ഇരിക്കുന്ന സാധകന് ഇന്ദിരയമനസ്സുകളെ സുലഭമാ യി അടക്കാൻ സാധിക്കും. അങ്ങനെ കരണങ്ങൾക്ക് ഉപശമം വന്നുകഴിഞ്ഞാൽ അഹങ്കാരവാസനയും തന്നെത്താൻ ലയി ക്കാൻ തുടങ്ങും. അഹങ്കാരം ലയിക്കുമ്പോൾ അലൗകികവും ദിവ്യവുമായ ആത്മാനന്ദം അനുഭവപ്പെടാൻ തുടങ്ങും. അതുകൊണ്ടുതന്നെ ക്രമേണ ചിത്തത്തിന്നു ഏകാഗ്രതയും നിശ്ചലതയും വന്നുചേരും. കാലംകൊണ്ട് ചിത്തവിലയവും നിർവ്വികല്പസമാധിയും അനുഭവപ്പെടുകയും ചെയ്യും. അതിനാൽ എത്രയൊക്കെ പ്രയത്നിക്കേണ്ടിവന്നാലും ചിത്തവിലയം സാധിക്കേണ്ടതാണ്. ചിത്തവിലയംകൊണ്ടുമാത്രമേ യോഗിക്ക് ആത്മാനുഭവമുണ്ടാവാൻ പോകുന്നുള്ളു.

> വാചം നിയച്ഛാത്മനി തം നിയച്ഛ ബുദ്ധൗ ധിയം യച്ഛ ച ബുദ്ധി സാക്ഷിണി തം ചാപി പൂർണാത്മനി നിർവ്വികല്പേ

വിലാപൃ ശാന്തിം പരമാം ഭജസ്വ. 368 വാക്കിനെ മനസ്സിലും മനസ്സിനെ അഹങ്കാരത്തിലും അഹങ്കാരത്തെ ബുദ്ധിയിലും ബുദ്ധിയെ പ്രതൃഗാത്മാവിലും പ്രതൃഗാത്മാവിനെ പരമാത്മാവിലും ലയിപ്പിക്കുന്ന യോഗി പരമനിർവ്വികല്പമായ അവസ്ഥയെ പ്രാപിച്ച് പരമശാന്തിയെ അനുഭവിക്കുന്നതാണ്.

> ദേഹപ്രാണേന്ദ്രിയ മനോ\_ ബുദ്ധ്യാദിഭിരുപാധിഭിഃ

യൈർ യൈർവൃത്തേ: സമായോഗ\_

സ്തത്തദ്ഭാവോ f സ്യയോഗിനഃ. 369 ശരീരം, പ്രാണൻ, ഇന്ദ്രിയങ്ങൾ, മനസ്സ്, ബുദ്ധി എന്നീ ഉപാധികളിൽ ഏതേതിൻെറ ഏതേതു വൃത്തികളോട് സംബന്ധമുണ്ടാവുന്നുവോ അപ്പഴപ്പോൾ യോഗിയുടെ സ്വഭാവവും തദാകാരമായിരിക്കും.

തന്നിവൃത്യാ മുനേഃ സമൃക്സർവോപരമണം സുഖം സംദൃശ്യതേ സദാനന്ദരസാനുഭവവിപ്ലവഃ. 370 അതിനാൽ അങ്ങനെയുള്ള ഉപാധികളോടോ അവയുടെ വൃത്തികളോടോ എപ്പോഴും ചേരാതിരിക്കലാണ് യോഗിക്ക് നിതൃനിരന്തരമായ ആനന്ദാനുഭവത്തിന്ന് കാരണം. അതിനാൽ ഉപാധികളെയും വൃത്തികളെയും സ്പർശിക്കാതിരിക്കലാണ് നിത്യാനുഭവത്തിന് ഹേതുവെന്നർത്ഥം.

അന്തസ്ത്യാഗോ ബഹിസ്ത്യാഗോ വിരക്തസ്യൈവയുള്യതേ തൃജതൃന്തർബഹിഃസംഗം വിരക്തസ്തു മുമുക്ഷയാ. 371 ബഹിസ്തു വിഷയൈഃ സംഗം തഥാന്തരഹമാദിഭിഃ വിരക്ത ഏവ ശക്നോതി തൃക്തും ബ്രഹ്മണി നിഷ്ഠിതഃ 372

തീവവൈരാഗ്യമുള്ള ഒരാൾക്കുമാത്രമേ അകത്തും പുറത്തു മുള്ള എല്ലാ വിഷയങ്ങളുടെയും ത്യാഗത്തെ നിലനിർത്താൻ കഴിയൂ. നിസ്സംഗതയില്ലാതെ സംസാരനിവൃത്തിയോ സംസാര നിവൃത്തിയില്ലാതെ മോക്ഷാനുഭവമോ ഉണ്ടാവാൻ വയ്യ. അതിനാൽ മുമുക്ഷു അകത്തും പുറത്തുമുള്ള സർവ്വ വസ്തുക്കളിലും തീവ്രമായ നിസ്സംഗതയെ വളർത്തേണ്ടതാണ്. പുറമേ വിഷയങ്ങളും അകത്ത് അഹങ്കാരാദികളുമാണ്. സംഗത്തിന്ന് ഹേതു. ബ്രഹ്മനിഷ്ഠകൊണ്ട് തീവ്രവൈരാഗ്യം വന്നവർക്ക് മാത്രമേ അവയെ അകറ്റാൻ കഴിയൂ. അതിനാൽ മുമുക്ഷു ബ്രഹ്മനിഷ്ഠനും തീവ്രവിരക്തനുമായിരിക്കണം.

വൈരാഗ്യബോധൗ പുരുഷസ്യ പക്ഷിവത് പക്ഷൗ വിജാനീഹി വിചക്ഷണാ ത്വം വിമുക്തി സൗധാഗ്രതലാധിരോഹണം

താഭ്യാം വിനാ നാനൃതരേണ സിധൃതി. 373 പക്ഷിക്ക് ചിറകുകളെന്നപോലെ മുമുക്ഷുവിനും മോക്ഷമാളികയിൽ പറന്നെത്താനുള്ള മുഖ്യോപകരണങ്ങൾ ജ്ഞാനവൈരാഗൃങ്ങളാകുന്ന രണ്ടു ചിറകുകളാണ്. നിസ്സംശ യവും അഭേദവുമായിരിക്കുന്ന ആത്മജ്ഞാനത്തോടും സംസാര നിവൃത്തിയാകുന്ന വൈരാഗൃത്തോടും കൂടാതെ ഒരാൾക്ക് മുക്തനാവാൻ കഴിയില്ലെന്ന് താല്പര്യം.

അത്യന്തവൈരാഗ്യവതഃ സമാധിഃ

സമാഹിതസ്യൈവ ദൃഢപ്രബോധഃ

പ്രബുദ്ധതത്ത്വസ്യ ഹി ബന്ധമുക്തിർ-

മുക്താത്മനോ നിത്യസുഖാനുഭൂതിഃ.

374

തീവ്രവൈരാഗ്യംകൊണ്ട് തികച്ചും സംസാരനിവർത്തനായ ഒരാൾക്കുമാത്രമേ സമാധി അനുഭവപ്പെടുകയുള്ളു. സമാധി പരിശീലനംകൊണ്ട് വാസനകൾ നിശ്ശേഷം നശിക്കുമ്പോഴാണ് ആത്മജ്ഞാനം സുദൃഢമായിത്തീരുന്നത്. ആത്മജ്ഞാനം കൊണ്ട് മുക്തനും ജീവന്മുക്തികൊണ്ട് നിത്യസുഖാനുഭൂതി കൊണ്ട് മുക്തനും ജീവന്മുക്തികൊണ്ട് നിത്യസുഖാനുഭൂതി രസികനുമായിത്തീരുകയും ചെയ്യും. അതിനാൽ മോക്ഷാ നുഭൂതിക്ക് തീവ്രവൈരാഗ്യം ഒഴിക്കാൻ പാടില്ലാത്ത ഒന്നാണെന്നർത്ഥം.

> വൈരാഗ്യാന്ന പരം സുഖസ്യ ഇനകം പശ്യാമി വശ്യാത്മനാ-സ്തച്ചേച്ഛുദ്ധതരാത്മബോധസഹിതം സ്വാരാജ്യ സാമ്രാജ്യധുക് ഏതദ്ദ്വാരമജ്യസമുക്തിയുവതേർ-യസ്മാത്ത്വമസ്മാത്പരം

സർവ്വതാസ്പൃഹയാ സദാത്മനി സദാ

പ്രജ്ഞാം കുരു ശ്രേയസേ. 375

പ്രപഞ്ചത്തിലാണ് എല്ലാവര<sub>്മം</sub> സുഖത്തെ അനേഷിക്കു ന്നതെങ്കിലും പ്രപഞ്ചനിവൃത്തിയാണ് സുഖത്തിൻെറ ഹേതു. അതിനാൽ വിഷയസംഗമല്ല വിഷയവൈരാഗ്യമാണ് സുഖ ത്തിന്നു കാരണം. പ്രസ്തുത വൈരാഗ്യം ആത്മജ്ഞാനത്തോടു കൂടിച്ചേരുന്നുവെങ്കിൽ സ്വർഗ്ഗീയസുഖത്തിന് മറ്റൊന്നും വേണ്ടതില്ല. ജ്ഞാനവൈരാഗ്യങ്ങൾ ഒന്നിച്ചു കൂടിച്ചേർന്നുള്ള സമരസാവസ്ഥ സ്വർഗ്ഗാനുഭൂതിയാണെന്നു പറയാം. കാലം ആത്മാനുഭൂതിരസികനായി സ്വസ്വരൂപത്തെ കാണ്ട് പ്രാപിക്കുകയും ചെയ്യും. അതിനാൽ മോക്ഷത്തിൻെറ മുഖ്യോ പായങ്ങൾ ജ്ഞാനവൈരാഗ്യങ്ങളാണെന്നു താല്പര്യം. വൈരാഗ്യമില്ലാത്ത ഒരാൾക്ക് എത്രയൊക്കെ ജ്ഞാനമുണ്ടെന്നു പറഞ്ഞാലും അതു മോക്ഷത്തിന് കാരണമാവാനും പോകുന്നില്ല. ആശാം ഛിന്ധി വിഷോപമേഷു വിഷയേഷേം

> ഷൈവ മൃത്യോഃ സൃതി₋ സ്തൃക്താാ ഇാതികുലാശ്രമേഷ്വഭിമതിം മുഞ്ചാതിദൂരാത്ക്രിയാഃ ദേഹാദാവസതിത്യഇാത്മധിഷണാം പ്രജ്ഞാം കുരുഷ്വാത്മനി ത്വം ദ്രഷ്ടാസ്യമനോ∫സി നിർദ്വയപരം ബ്രാസി യദ്വസ്സുതഃ.

വിഷതുല്യങ്ങളാണ് വിഷയങ്ങൾ. അവയിലുള്ള ആഗ്രഹം ഒരാളെ മൃത്യുവിലേക്ക് നയിക്കാലല്ലാതെ ഒരിക്കലും അമൃതത്വത്തിലേക്കെത്തിക്കില്ല. അതുപോലെ കുലം, ഗോത്രം, വർണ്ണം തുടങ്ങിയ ഉപാധികളിലുള്ള അഭിമാനവും സംസാരത്തിൽ പിടിച്ചുകെട്ടുന്ന കയറാണ്. അജ്ഞാന കാര്യങ്ങളായ കർമ്മങ്ങളെ അവ എങ്ങനെയുള്ളവയായാലും

376

മുമുക്ഷു ഉപേക്ഷിക്കേണ്ടവയാണ്. കൂടാതെ ശരീരാദി അസദ്വ സ്തുക്കളിൽ അല്ലെങ്കിൽ ദൃശ്യങ്ങളിൽ ഞാനെന്നും എൻേറ നെന്നുമുള്ള അഭിമാനം മുമുക്ഷുവിനെ അധഃപതിപ്പിക്കുന്ന ഒന്നാണ്. ആത്മാവിലാണ് എപ്പോഴും താനെന്നഭിമാനത്തോടു കൂടി പ്രജ്ഞയെ നിർത്തേണ്ടത്. നീ വാസ്തവത്തിൽ എല്ലാറ്റിൻെറയും ദ്രഷ്ടാവാണ്, ദൃശ്യമല്ല. നീ മനസ്സല്ല, മനസ്സിന്ന് സാക്ഷിയായിരിക്കുന്ന ആത്മചൈതന്യമാണ്. അതിനാൽ നീ സാക്ഷാൽ പരബ്രഹ്മമാണ് ഇതാണ് പരമാർത്ഥം. ഈ പരമാർത്ഥത്തെ ബോധിച്ച് ആത്മാവിൽ പ്രജ്ഞയെ എപ്പോഴും നിലനിർത്തികൊണ്ടിരിക്കലാണ് ഒരു മുമുക്ഷു ചെയ്യേണ്ടത്. ലക്ഷ്യേ ബ്രഹ്മണി മാനസം ദൃഢതരം സംസ്ഥാപ്യ ബാഹ്യേന്ദിയം

സ്വസ്ഥാനേ വിനിവേശ്യ നിശ്ചലതനു\_

**ചോപേക്ഷ്യ ദേഹസ്ഥിതിം** 

ബ്രഹ്മാത്തൈക്യമുപേത്യ തന്മയതയാ ചാഖണ്ഡവൃത്ത്യാനിശം

ബ്രഹ്മാനന്ദരസം പിബാത്മനി മുദാ ശൂന്വൈഃ കിമന്വൈർഭ്രമൈഃ.

ലക്ഷ്യമാകുന്ന ബ്രഹ്മത്തിൽ മനസ്സിനെ പൂർണ്ണമാകുംവണ്ണം ലയിപ്പിക്കുകയും ബാഹ്യേന്ദ്രിയത്തെ സ്വസ്ഥാനത്ത് നിശ്ചല മാക്കിത്തീർക്കുകയും പതുക്കെപതുക്കെ ശരീരത്തെത്തന്നെ വിസ്മരിക്കുകയും ചെയ്തുകൊണ്ട് ആത്മാവിൽ അഖണ്ഡാത്മ സ്വരൂപത്തിൽ ബോധത്തെ ലയിപ്പിക്കാൻ ശ്രമിക്കണം. അങ്ങനെ അഭ്യസിക്കുന്ന ഒരാൾക്ക് നിത്യാനന്ദസ്വരൂപമായ ബ്രഹ്മരസത്തെ ഇഷ്ടംപോലെ ആസ്വദിക്കാൻ കഴിയും. അതിനെവിട്ട് ഈ സംസാരത്തിൽ അലഞ്ഞിട്ടെന്തുകാര്യം.

377

അനാത്മചിന്തനം തൃക്ത്വാ കശ്മലം ദുഃഖകാരണം ചിന്തയാത്മാനമാനന്ദരൂപം യന്മുക്തികാരണം. 379

ചിന്ത അനാത്മവസ്തുക്കളിൽത്തന്നെ മുഴുകിയിരിക്കലാണ് ദുബത്തിന്നുകാരണം മനസ്സിൻെ മാലിന്യഹേതുവും അതുതന്നെ. എന്നാൽ അതേചിന്തയെത്തന്നെ അനാത്മവസ്തുക്കളെ വിട്ട് ആത്മസ്വരൂപത്തിലേക്ക് ഉയർത്തുന്നുവെങ്കിൽ അതുതന്നെ ആനന്ദത്തിന്നും മുക്തിക്കുകൂടിയും കാരണമാവുകയും ചെയ്യും.

ഏഷ സ്വയം ജ്യോതിരശേഷസാക്ഷീ

വിജ്ഞാനകോശേ വിലസത്യഇസ്രം

ലക്ഷ്യം വിധായൈനമസദ്വിലക്ഷണം

അഖണ്ഡവൃത്ത്യാത്മയതാനുഭാവയ 379

സ്വയം ജ്യോതിസ്വരൂപവും എല്ലാറ്റിനും സാക്ഷി മാത്രവുമായ ആത്മചൈതന്യം എപ്പോഴും വിജ്ഞാനകോശത്തിൽ പ്രകാശിച്ചു കൊണ്ടിരിക്കുന്നു. അസത്തായ ദൃശ്യത്തിൽനിന്ന് വിലക്ഷണ മായിരിക്കുന്ന പ്രസ്തുത ആത്മസ്വരൂപത്തെ ലക്ഷ്യമാക്കി അഖണ്ഡവൃത്തിയോടുകൂടി നിദിദ്ധ്യാസം ചെയ്യുന്നുവെങ്കിൽ അതുതന്നെ മുക്തിക്കുകാരണമായിത്തീരും.

ഏതമച്ഛിന്നയാ വൃത്ത്യാ പ്രത്യയാന്തരശൂന്യയാ

ഉല്ലേഖയൻ വിജാനീയാത് സ്വസ്വരൂപതയാ സ്ഫുടം. 380 അദ്വൈതവും അപരിച്ഛിന്നസ്വരൂപവും ആയ പ്രസ്തുത ആത്മാവിനെ മറ്റൊന്നിലേക്കും പോവാത്ത സുദൃഢമായ ബുദ്ധി വൃത്തികൊണ്ട് സ്വസ്വരൂപമെന്നറിഞ്ഞ് ഉപാസിക്കുന്നുവെങ്കിൽ കാലംകൊണ്ട് മുക്തനായിത്തീരും.

അത്രാത്മത്വം ദൃഢീകുർവ്വന്നഹമാദിഷു സംത്യജൻ ഉദാസീനതയാ തേഷു തിഷ്ഠേത് സ്ഫുടഫ്വടാദിവത്. 381 പ്രസ്തുത ആത്മതത്ത്വത്തെ താനെന്നറിഞ്ഞുറപ്പിച്ച് അഹ കാരാദിഭാവങ്ങളെ തള്ളിക്കളഞ്ഞ് മറ്റൊന്നിലും താല്പര്യമില്ലാത്ത ഉദാസീനനായി എന്നാൽ ആത്മാവിൽ ജാഗ്രത്തായി ഫ്വടപടാദികളെന്നപോലെ നിശ്ചലനായിരിക്കുന്ന ബ്രഹ്മനിഷ്ഠൻ

കാലംകൊണ്ട് മുക്തനായിത്തീരും.

വിശുദ്ധമന്തഃകരണം സ്വരൂപേ

നിവേശി സാക്ഷിണൃവബോധമാത്രേ

ശനൈഃ ശനൈർനിശ്ചലതാമുപാനയൻ

പൂർണ്ണം സ്വമേവാനുവിലാകയേത്നതഃ. 382 ബോധമാത്രസ്വരൂപനും സർവ്വസാക്ഷിയുമായ ആത്മാവിൽ ശുദ്ധമാക്കപ്പെട്ട അന്തഃകരണത്തെ ദൃഢമാകുംവണ്ണം നിവേശി പ്പിച്ച് പതുക്കെപതുക്കെ നിശ്ചലതയെ പ്രാപിക്കുമെങ്കിൽ പൃര്ണ്ണ ബ്രഹ്മാനുഭൂതിക്ക് പാത്രമായിത്തീരുന്നതാണ്.

ദേഫേന്ദ്രിയപ്രാണമനോfഹാമാദിഭിഃ

സ്വജ്ഞാനക്നുപ്ലൈരഖിലെരുപാധിഭിഃ

വിമുക്തമാത്മാനമഖണ്ഡരൂപം

പൂർണ്ണം മഹാകാശമിവാവലോകയേത്. 383 തൻെറ തന്നെ അജ്ഞാനംകൊണ്ട് കല്പിക്കപ്പെട്ട ശരീരം, മനസ്സ്, ബുദ്ധി, പ്രാണൻ, അഹങ്കാരം തുടങ്ങിയ എല്ലാ ഉപാധികളിൽനിന്നും വിട്ടുമാറിയതും ഒന്നിനോടും യാതൊരു സംബന്ധമില്ലാത്തതും അഖണ്ഡസ്വരൂപവുമായ ആത്മാവിനെ മഹാകാശമെന്നപോലെ ബോധിച്ച് പ്രജ്ഞകൊണ്ടുപാസി കണം. ഇങ്ങനെ നിഷ്ഠയിൽത്തന്നെ മുഴുകിയിരിക്കുന്ന സാധകൻ ക്രമേണ ബ്രഹ്മാനഭൂതിരസികനായിത്തീരും.

ഫ്വടകലശകുസൂലസൂചിമുഖ്യൈർ\_

ഗഗനമുപാധിശതൈർ വിമുക്തമേകം

ഭവതി ന വിവിധം തഥൈവ ശുദ്ധം

പരമഹമാദി വിമുക്തമേകമേവ. 384

ഉപാധി സംബന്ധംകൊണ്ടാണ് ആകാശത്തിന്ന് നാനാത്വവും ക്ഷയവൃദ്ധികളും തോന്നപ്പെടുന്നത്. അതുപോലെ ആത്മാവിനും ഉപാധിബന്ധംകൊണ്ടാണ് നാനാത്വവും വലുപ്പചെറുപ്പവും തോന്നപ്പെടുന്നത്. കുടം, ചട്ടി, പാന, കൊട്ട, സൂചി

മുതലായവയാണ് ആകാശത്തിൻെറ ഉപാധികളെങ്കിൽ ശരീരം മനസ്സ്, ബുദ്ധി, പ്രാണൻ, ഇന്ദ്രിയങ്ങൾ മുതലായവയാണ് ആത്മാവിൻറ ഉപാധികൾ. ഉപാധികളെ വിട്ട ആകാശം എങ്ങനെ എങ്ങും നിറഞ്ഞ മഹാകാശമായിത്തീരുന്നുവോ അതുപോലെ ഉപാധികൾ വിസൂരിക്കപ്പെടുമ്പോൾ പരമാത്മാവും അഖണ്ഡസച്ചിദാനന്ദാകാരവും ഏകവും അദൈതവുമായി പ്രകാശിക്കും.

ബ്രഹ്മാദിസ്തംബപര്യന്താ മൃഷാമാത്ര ഉപാധയഃ തതഃ പൂർണ്ണം സ്ഥമാത്മാനം പശ്യേദേകാത്മനാ സ്ഥിതം. 385 ബ്രഹ്മം മുതൽ പരമാണുവരെയുള്ള എല്ലാ വസ്തുക്കളും ആത്മാവിന്നുപാധികളാണെങ്കിലും അവയെല്ലാം മിഥ്യകളും പ്രതീതിമാത്രങ്ങളുമാണ്. സതൃബോധത്തിൽ 💷 ആത്മ അവയെല്ലാം ഇല്ലാതായിത്തീരും അപ്പോൾ ദർശനത്തിൽ അഖണ്ഡവും അദ്വൈതവുമായ സച്ചിദാനന്ദബ്രഹ്മം മാത്രമേ ഉള്ളൂ മറ്റൊന്നും സംഭവിച്ചിട്ടില്ല എന്നു ബോദ്ധ്യമാവും. ഈ നിഷ്ഠയെ നിരന്തരം പാലിക്കുന്നവർക്ക് പിന്നീട് ദൈശതബോധം അങ്കുരിക്കുന്നതുമല്ല.

> യത്ര ഭ്രാന്ത്യാ കല്പിതം തദ്വിവേകേ തത്തന്മാത്രം നൈവ തസ്മാദ്വിഭിന്നം ഭ്രാന്തേർന്നാശേ ഭ്രാന്തിദൃഷ്ടാഹിതത്ത്വം

രഇളുസ്തദ്വദ്വിശ്വമാത്മസ്വരൂപം എപ്പോഴെപ്പോൾ ഭ്രാന്തികൊണ്ട് മിഥ്യാദൃശ്യങ്ങൾ തോന്ന പ്പെടുന്നുവോ അപ്പോഴപ്പോൾ വിവേകംകൊണ്ട് അവയെ നിരോധിക്കുക തന്നെവേണം. ഭ്രാന്തിയുടെ നിശ്ശേഷവിലയ ത്തെ ദ്രഷ്ടാവായ താനൊഴിച്ച് – ആത്മാവൊഴിച്ച് – മറ്റൊന്നും സംഭവിച്ചിട്ടില്ലെന്ന് ബോദ്ധ്യമാവും. വെളിച്ചത്ത് തന്നെ നോക്കുമ്പോൾ പാമ്പായി തോന്നപ്പെട്ടത് കയറാണെന്നറി യും പോലെ വിശ്വമായി തോന്നപ്പെട്ടതും ആത്മാവുതന്നെ

386

#### digitized by www.sreyas.in

സർവ്വം ചിദേവൈകരസം വിശുദ്ധം. 389 സമുദ്രത്തിൽ ഭ്രമംകൊണ്ട് തോന്നപ്പെടുന്ന തിര, നുര, കുമിള തുടങ്ങിയവയെല്ലാം സമുദ്രജലം മാത്രമാണ്. സമുദ്രജലത്തിൽ നിന്നന്യമായി മറ്റൊന്നും തന്നെ ഉണ്ടായി ട്ടില്ല. ശരീരം മുതൽ അതുപോലെ അഹങ്കാരംവരെയുള്ള എല്ലാ ദൃശ്യവസ്തുക്കളും സച്ചിദാനന്ദചൈതന്യത്തിൽ ഭ്രമംകൊണ്ട് തോന്നപ്പെടുന്നവ മാത്രമാണ്. ആത്മാവിൽ നിന്നന്യമായി

ചിദേവ ദേഹാദ്യഹമന്തമേതത്\_

സർവ്വം സ്വരൂപേണ ഇലം യഥാ തഥാ

തരങ്ഗഫനഭ്രമബുദ്ബുദാദി

അതുപോലെ അകത്തും പുറത്തും, താഴെയും മേലെയും, ഇടത്തും വലത്തും, കിഴക്കും പടിഞ്ഞാറും എന്നുവേണ്ട എല്ലാ യിടത്തും എന്നാൽ നിറയപ്പെട്ടിരിക്കുന്നുവെന്നും ഞാൻ സർവ്വത വ്യാപ്തനാണെന്നും എന്നിൽ നിന്നന്യമായി മറ്റൊന്നുംതന്നെ സംഭവിച്ചിട്ടില്ലെന്നും ഞാൻ അഖണ്ഡസച്ചിദാനന്ദപ്രവഹ്മ ചൈതന്യമാണെന്നും ബോദ്ധ്യമാവുകയും ചെയ്യും.

തഥോപരിഷ്ടാത് സ്വയമപ്യധസ്താത്. 388

സ്വയം പുരസ്താത് സ്വയമേവ പംബാത് സ്വയം ഹൃവാച്യാം സ്വയമപ്പുദീച്യാം

യാനാം സ്വായം ചാപി ബഹിം സിയം ച

അന്തഃ സ്വയം ചാപി ബഹിഃ സ്വയം ച

യാണെന്ന് ബോദ്ധ്യപ്പെടും. സ്വയംബ്രഹ്മാ സ്വയം വിഷ്ണുഃ സ്വയമിന്ദ്രഃ സ്വയംശിവഃ സ്വയംവിശ്വമിദം സർവ്വം സ്വസ്മാദന്യന്ന കിഞ്ചന. 387 ഞാൻ തന്നെ സ്വയംമേവ ബ്രഹ്മാവും വിഷ്ണുവും ഇന്ദ്രനും ശിവനും എന്നുവേണ്ട ഈ വിശ്വമൊട്ടാകെത്തന്നെയും ഞാൻ മാത്രമാണെന്നും എന്നിൽ നിന്നന്യമായി മറ്റൊന്നുംതന്നെ സംഭവിച്ചിട്ടില്ലെന്നും ബോദ്ധ്യമായിത്തീരും. എപ്പോഴും ഒന്നുംതന്നെ സംഭവിച്ചിട്ടില്ലെന്നതാണ് പരമാർത്ഥം. ഭ്രമം നീങ്ങുമ്പോൾ അതു ബോദ്ധ്യമാവുകയും ചെയ്യും. സദേവേദം സർവ്വം ഇഗദവഗതം വാങ്മനസയോ: സതോƒന്യന്നാസ്ത്യേവ പ്രകൃതിപരസീമ്നി സ്ഥിതവതഃ പൃഥക് കിം മൃത്സ്നായാഃ കലശഫ്വടകുംഭാദ്യവഗതം <u></u>?

വദത്യേവ ഭ്രാന്തസ്ത്വമഹമിതി മായാമദിരയാ. 390 വാക്കിനും മനസ്സിനും വിഷയമായി നാമരൂപാത്മകമായി രിക്കുന്ന ഈ പ്രപഞ്ചം മുഴുവൻ ബ്രഹ്മചൈതന്യം മാത്രമാണ്. പ്രകൃതിക്കതീതമായിരിക്കുന്ന പരമലൈതനൃത്തിൽ തോന്നപ്പെടു ന്നവയാണ് പ്രപഞ്ചപദാർത്ഥങ്ങളെല്ലാം തന്നെയും. ഫ്വടം, പാന, ചട്ടി മുതലായവസ്തുക്കളിൽ മണ്ണല്ലാതെ മറ്റൊന്നുമില്ലെന്നുള്ളത് എപ്രകാരം ബോധിക്കാൻ കഴിയുന്നുവോ അതുപോലെ മിഥ്യാ ഭ്രമസ്വരൂപങ്ങളായ ശരീരാദികളിലും ബ്രഹ്മചൈതന്യമല്ലാതെ മറ്റൊന്നും തന്നെ ഇല്ല. എന്നിരിക്കെ ശരീരാദികളെ ഞാനെന്നും എൻറതെന്നും അവയെത്തന്നെ നീയെന്നും ഞാനെന്നും മറ്റും വ്യവഹരിക്കുന്നത് ഭ്രമമല്ലാതെ മറ്റെന്താണ് ?

ക്രിയാസമഭിഹാരേണ യത്ര നാനൃദിതി ശ്രുതിം സ്രവീതി ദൈ്വതരാഹിത്യം മിഥ്യാദ്ധ്യാസനിവൃത്തയേ. 391 അങ്ങെതമാണ് സത്യമെന്നും ബ്രഹ്മത്തിൽനിന്ന് അന്യമാ യി മറ്റൊന്നില്ലെന്നും കർമ്മികൾക്ക് ദൈ്വതരാഹിത്യമുണ്ടാവാൻ വേണ്ടിയാണ് ഇങ്ങനെ പറയുന്നതെന്നും ശ്രുതി സ്പഷ്ടമാക്കി യിട്ടുണ്ട്. ഇതിൽനിന്ന് ശ്രുതിയുടെയും സിദ്ധാന്തം അദൈ്വതം മാത്രമാണെന്ന് സ്പഷ്ടമാവുന്നു.

> ആകാശവന്നിർമ്മല നിർവ്വികല്പം നിസ്സീമനിഃ സ്പന്ദനനിർവ്വികാരം. അന്തർബഹിഃ ശൂന്യമനന്യമദ്വയം

സ്വയം പരം ബ്രഹ്മകിമസ്തി ബോദ്ധ്യം 392 താൻ തന്നെ സ്വയമേവ ആകാശമെന്നപോലെ നിർമ്മലമാ

യും മറ്റൊന്നിൻെറ സ്ഫുരണമില്ലാത്തതായും അഖണ്ഡമായും നിശ്ചലമായും നിർവ്വികാരമായും അകവും പുറവുമില്ലാത്ത നിലയിൽ ഏകമായി എല്ലായിടത്തും നിറഞ്ഞിരിക്കുന്ന ബ്രഹ്മമാണെന്ന് ബോദ്ധ്യമാവുമ്പോൾ ആ മഹാത്മാവിന് പിന്നെ മറ്റെന്താണ് ബോധിക്കാനുള്ളത് ? വക്തവ്യം കിമു വിദ്യതേƒത്ര ബഹുധാ ബ്രഹ്മൈവ ജീവഃ സ്വയം ബ്രഹ്മെതഇജഗദാതതം തു സകലം ബ്രഹ്മോദ്വിതീയം ശ്രുതിഃ ബ്രഹ്മൈവാഹമിതി പ്രബുദ്ധമതയഃ സംത്യക്തബാഹ്യാഃ സ്ഫുടം

ബ്രഹ്മീഭൂയ വസന്തി സന്തതചിദാ<sub>–</sub>

നന്ദാത്മനൈതദ്ധ്രുവം. 393

ഇഗത്തു മുഴുവൻ ബ്രഹ്മത്താൽ നിറയപ്പെട്ടതാണ്. ബ്രഹ്മം അദ്വിതീയമാണെന്നാണ് ശ്രുതിയുടെ സിദ്ധാന്തം. ശ്രുതിയു ക്തൃനുഭവങ്ങളെകൊണ്ട് ഇീവൻ ബ്രഹ്മംതന്നെയാണെന്ന് ബോദ്ധ്യമായിട്ടുണ്ട് പ്രബുദ്ധന്മാരായ ജ്ഞാനികൾ തങ്ങൾ ബ്രഹ്മമാണെന്നറിഞ്ഞ് ബാഹൃപ്രപഞ്ചത്തെ വിസ്മരിക്കുന്നുണ്ട്. ചൈതന്യസ്വരൂപന്മാരായിത്തന്നെ വർത്തിക്കുന്നു. ഞാനും ബ്രഹ്മ മാണെന്നു ബോദ്ധ്യമായി. ഈ സ്ഥിതിക്ക് ഇനിയെന്താണ് പറയാനുള്ളത്.

ഇഹി മലമയകേശേ∱ഹംധിയോത്ഥാപിതാശാം പ്രസഭമനിലകല്പേ ലിങ്ഗദേഹേ∱പി പശ്ചാത് നിഗമഗദിതകീർത്തിം നിത്യമാനന്ദമൂർത്തിം സ്വയമിതി പരിചീയ ബ്രഹ്മരൂപേണ തിഷ്ഠ. 394 മലിനമായ വിജ്ഞാനമയകോശത്തിലുള്ള അഹങ്കാരത്താൽ ഉദ്ദീപിപ്പിക്കപ്പെടുന്ന ആശകളെയെല്ലാം വലിച്ചുകളയൂ. അതു പോലെ വായുസദൃശമായ സൂക്ഷ്മശരീരത്തെയും തള്ളി

164

ന ദൃശൃതേ കശ്ചിദയം വികല്പഃ പ്രഇല്പമാത്രഃ പരിശിഷൃതേ യതഃ. digitized by www.sreyas.in

397

പരാത്മനി ബ്രഹ്മണി നിർവ്വികല്പേ

സ്വയമേവ പരം ബ്രഹ്മപൂർണ്ണമദ്വയമക്രിയം. 396 ഭ്രമംകൊണ്ട് ആത്മാവിൽ ആരോപിക്കപ്പെട്ട ശരീരാദി ദൃശ്യവസ്തുക്കളുടെ സമ്പൂർണ്ണ നിരാസംകൊണ്ടുതന്നെ ഒരാൾ അക്രിയവും അദ്വൈതവും പൂർണ്ണവുമായ പരബ്രഹ്മമാണെന്ന നുഭവപ്പെടും. സമാഹിതായാം സതി ചിത്തവൃത്തൗ

യദാത്മാനം ശുദ്ധം കലയതി ശിവാകാരമചലം തദാ തേഭ്യോ മുക്തോഭവതി ഹി തദാഹ ശ്രുതിരപി. 395 ഇനനം, മരണം, വ്യാധി തുടങ്ങിയവകൊണ്ട് മറ്റുള്ളവർക്കും തനിക്കും ക്ലേശത്തെ ഉണ്ടാക്കിത്തീർക്കുന്നതും കേവലം ശവാകാരവുമായ ഈ ശരീരത്തെ താനെന്നറിയുമ്പോഴാണ് ജീവൻ അശുദ്ധനായിത്തീരുന്നത്. മംഗളാകാരവും പരമ നിശ്ചലവും ശുദ്ധവുമായിരിക്കുന്ന ആത്മാവാണ് താനെ ന്നറിഞ്ഞ് ഉണരുമ്പോൾ ശുദ്ധനും സുഖിയുമായിത്തീരുന്നു നിതൃശുദ്ധമുക്തസ്വരൂപമായ തന്നെ അനൃതളഡദുംഖസ്വരൂപമായ ശരീരമായി കാണലാണ് ദുംഖത്തിന്നും ബന്ധത്തിന്നും കാരണം ഇതുതന്നെയാണ് ശ്രുതിയും പറയുന്നത് ശരീരമല്ല ആത്മാ വാണ് താനെന്ന അനുഭവത്തോടുകൂടിയ അറിവുതന്നെ മോക്ഷം സ്വാത്മന്യാരോപിതാശേഷാഭാസവസ്തുനിരാസതം

ശവാകാരം യാവദ്ഭളുതി മനുഇസ്താവദശുചിഃ പരേഭ്യഃ സ്യാത്ക്ലേശോ ഇനനമരണവ്യാധിനിലയഃ

മാറ്റിക്കളഞ്ഞ് മറക്കാൻ ശ്രമിക്കൂ. വേദങ്ങളിൽ കീർത്തി ക്കപ്പെട്ടതും സ്വയം ആനന്ദഫ്വനസ്വരൂപവുമായ ബ്രഹ്മമാണ് താനെന്നുറപ്പിക്കൂ. പ്രസ്തുതനിഷ്ഠയിൽനിന്ന് ഒരിക്കലും ഇളകാതെ ബ്രഹ്മാനുഭൂതി രസികനായിത്തന്നെ ഇരിക്കൂ.

165

വികല്പമാണ് പ്രപഞ്ചം. അതായത് മറ്റൊന്നില്ലാത്ത അദ്വൈതമായ ആത്മാവിൽ മറ്റുപലതിൻേറയും പ്രതീതി ഉണ്ടാ യിത്തീരലിനെയാണ് വികല്പമെന്നു പറയുന്നത് വികല്പ ങ്ങൾക്ക് ഹേതു ചിത്തവൃത്തികളാണ്. പരമാത്മാവാകുന്ന ബ്രഹ്മത്തിൽ ചിത്തവൃത്തികൾ മുഴുവൻ ലയിപ്പിക്കപ്പെടുമ്പോൾ ജഗത്തിൻെറ യാതൊരു സ്ഫുരണവുമുണ്ടാവാൻ വയ്യ. ജഗത്തെന്നൊരുവസ്തു ഉണ്ടായിരുന്നുവെന്ന ഇല്പനം മാത്രമേ ശേഷിക്കുകയുള്ളു. ഇതിനാൽ ദൃശ്യങ്ങൾ വൃത്തിസ്വരൂപ ങ്ങളാണെന്നും വൃത്തികൾ ആത്മാവിൽ ലയിക്കുമെന്നും സ്പഷ്ടമാവുന്നുണ്ടല്ലോ. സർവ്വവൃത്തികളും അടങ്ങി ഇഞാന സ്വരൂപം മാത്രമാവലാണ് സമാധി. അങ്ങനെയുള്ള സമാധി യിൽ യാതൊരുവികല്പത്തിൻെറയും സ്ഫുരണമില്ലതാനും.

അസത്കല്പോ വികല്പോƒയം വിശ്വമിത്യേകവസ്തുനി നിർവ്വികാരേ നിരാകാരേ നിർവ്വിശേഷേ ഭിദാ കുതം 398 ഏകവും അദൈതവുമായ ബ്രഹ്മത്തിൽ നാനാത്വസ്വരൂപവും പ്രപഞ്ചമെന്നുപേരുള്ളതുമായ ഈ വികല്പം കേവലം കല്പനാമാത്രമാണ്, ഒരിക്കലും സത്യമാവാൻവയ്യ. നിർവ്വികാരവും നിരാകാരവും നിർവ്വിശേഷവുമായ ബ്രഹ്മതത്ത്വത്തിൽ എങ്ങനെ നാനാത്വസ്വരൂപമായ പ്രപഞ്ചപ്രതിഭാവമുണ്ടാവും. അതു സംഭാവ്യമല്ലതന്നെ.

ദ്രഷ്ടൃദർശനദൃശ്യാദിഭാവശൂനൈ്യകവസ്തുനി

നിർവ്വികാരേ നിരാകാരേ നിർവ്വിശേഷേ ഭിദാ കുതഃ 399 ദ്രഷ്ടാവ്, ദർശനം, ദൃശ്യം എന്നീ ഭാവങ്ങളില്ലാത്ത അദ്വൈതവും നിർവ്വികാരവും നിരാകാരവും നിർവ്വിശേഷവുമായ ബ്രഹ്മചൈതനൃത്തിൽ ഭേദഭാവം എങ്ങനെ സംഭവിക്കും. ഒരിക്കലും സംഭവിക്കാൻ വയ്യതന്നെ.

കല്പാർണ്ണവ ഇവാത്യന്തപരിപൂർണ്ണൈകവസ്തുനി നിർവ്വികാരേ നിരാകാരേ നിർവ്വിശേഷേ ഭിദാ കുതഃ 400

ജഗത്തെല്ലാം ലയിച്ചുപോയ പ്രളയകാലത്തെ സമുദ്രമെന്ന പോലെ പൂർണ്ണവും ഏകവും നിർവ്വികാരവും നിരാകാരവും നിർവ്വിശേഷവുമായ ബ്രഹ്മത്തിൽ എങ്ങനെ ഭേദങ്ങൾ ഉണ്ടാകും ? ഒരിക്കലും സംഭവിക്കാൻ വയ്യതന്നെ.

തേജസീവ തമോ യത്ര പ്രലീനം ഭ്രാന്തികാരണം അദ്വതീയേ പരേ തത്തേ നിർവ്വിശേഷേ ഭിദാ കുതഃ 401 പ്രകാശത്തിൽ ഇരുട്ടെന്നപോലെ ഭ്രമത്തിന്നു കാരണമാ യി അജ്ഞാനം മുഴുവൻ ഏതൊന്നിൽ ലയിച്ചില്ലാതായി ത്തീരുന്നുവോ അദ്വിതീയവും പരമസത്യവും നിർവ്വിശേഷവുമായ ആ ബ്രഹ്മത്തിൽ ഭേദഭാവമെങ്ങനെ സംഭവിക്കും ? സംഭവിക്കാൻ വയ്യതന്നെ.

ഏകാത്മകേ പരേതത്തേ। ഭേദവാർത്താ കഥം വസേത് സുഷുപ്തൗ സുഖമാത്രയാം ഭേദഃ കേനാവലോകിതഃ 402 അദ്വൈതവും പരമദൃശ്യവുമായ ബ്രഹ്മത്തിൽ ഭേദഭാവം എങ്ങനെ നിലനിൽക്കും ? ഒരിക്കലും സാദ്ധ്യമല്ല തന്നെ. സുഖമാത്രസ്വരൂപമായ സുഷുപ്തിയിൽ ആരെങ്കിലും ഭേദത്തെ കാണാറുണ്ടോ ? അതുപോലെ ബ്രഹ്മാനുഭൂതിയിലും ഭേദമില്ല തന്നെ.

ന ഹൃസ്തി വിശ്വം പരതത്ത്വബോധാത് സദാത്മനി ബ്രഹ്മണി നിർവ്വികല്പേ കാലത്രയേ നാപൃഹിരീക്ഷിതോ ഗുണേ നഹൃംബുബിന്ദുർമൃഗതൃഷ്ണികായാം. 403

കാലത്രയത്തിലും കയറിൽ പാമ്പിനേയോ മൃഗതൃഷ്ണ യിൽ വെള്ളത്തേയോ ആരും കാണാറില്ല. കാണുന്നുവെന്ന പ്രതീതി മാത്രമേ ഉണ്ടാവാറുള്ളു. അത് ഭ്രമംകൊണ്ടു ണ്ടാവുന്നതുമാണ്. സത്യം അറിയപ്പെടുമ്പോൾ ഭ്രമം നീങ്ങുക യും ചെയ്യും. അതുപോലെ നിർവ്വികല്പമായി തത്ത്വസ്വരൂപമായ ബ്രഹ്മത്തിലും പ്രപഞ്ചത്തിൻെറ അസ്തിത്ത്വമില്ല. ഭ്രമംകൊണ്ട്

അസ്തിത്ത്വമുണ്ടെന്ന് തോന്നുകമാത്രമാണ് ചെയ്യുന്നത്. സത്യമായ ബ്രഹ്മത്തെ അറിയുമ്പോൾ ഭ്രമം ഇല്ലാതാവുകയും ചെയ്യും.

മായാമാത്രമിദം ദൈ്വതമദൈ്വതം പരമാർത്ഥതഃ ഇതി ബ്രൂതേ ശ്രുതിം സാക്ഷാത് സുഷുപ്ലാവനുഭൂയതേ. 404 ദൈ്യതസ്വരൂപമായ ഈ ഇഗത്ത് മായാസ്വരൂപം മാത്രമാണ്. അദ്വൈതമായ ബ്രഹ്മംമാത്രമാണ് സത്യം. ഈ പരമാർത്ഥത്തെ ശ്രുതി വ്യക്തമാക്കുന്നു. സുഷുപ്തിയിൽ ഈ വസ്തുത ഓരോരു ത്തർക്കും അനുഭവവുമാണ്.

അനനൃത്വമധിഷ്ഠാനാദാരോപൃസ്യ നിരീക്ഷിതം പണ്ഡിതൈരഇളുസർപ്പാദൗ വികല്പോ ഭ്രാന്തിജീവനം 405 ആരോപൃത്തിന്ന് അധിഷ്ഠാനത്തിൽനിന്ന് വേറെയായി സത്തയില്ലെന്ന് രഇളുസർപ്പാദികളിൽക്കൂടെ പണ്ഡിതന്മാർ വ്യക്തമാക്കിയിരിക്കുന്നു. ഭേദഭാവം ഭ്രമംകൊണ്ടു കാണപ്പെടു ന്നതാണ്. അധിഷ്ഠാനത്തെ അറിയുമ്പോൾ ആരോപവും ഇല്ലാതായിത്തീരുന്നതുതന്നെ അതിനുദാഹരണവുമാണ്. ബ്രഹ്മം അധിഷ്ഠാനവും ജഗത്ത് ആരോപവുമാണ്. അതിനാൽ **ജഗത്തിന്ന് ബ്രഹ്മത്തിൽനിന്ന് വേറെയായി സത്തയി**ല്ല. ഭേദപ്രതീതി ഭ്രമംകൊണ്ട് വന്നതാണ്. ബ്രഹ്മത്തെ അറിയു

മ്പോൾ അതില്ലാതാവുകയും ചെയ്യും. ചിത്തമൂലോ വികല്പോfയം ചിത്താഭാവേ ന കശ്ചന അതശ്ചിത്തം സമാദേഹി പ്രത്യഗ്രൂപേ പരാത്മനി. വികല്പം മനോമയമാണ്. മനസ്സ് പ്രപഞ്ചമെന്ന ഈ ഉള്ളപ്പോൾ മാത്രമേ അതിന് നിലനില്പുള്ളു. മനസ്സ് ലയി ക്കുന്ന സുഷുപ്തിയിൽ ആരും പ്രപഞ്ചത്തെ അറിയാനില്ല. അതിനാൽ പ്രത്യഗാത്മസ്വരൂപിയായ പരമാത്മാവിൽ മനസ്സിനെ

406

ലയിപ്പിക്കലാണ് ആവശ്യം. മനസ്സ് ലയിച്ചാൽ പ്രപഞ്ച മെന്നൊന്നില്ല.

# digitized by www.sreyas.in

ശമിതഗുണവികാരം ശാശ്വതം ശാന്തമേകം ഹൃദികലയതി വിദ്വാൻ ബ്രഹ്മപൂർണ്ണം സമാധൗ: 409 ഇനനമരണങ്ങളോ ഭാവാഭാവങ്ങളോ ഇല്ലാത്തവസ്തു സ്വരൂപമായും നിശ്ചലമായ ഇലരാശിപോലെ നിർമ്മലമായും നാമശൂന്യമായും ഗുണഭാവങ്ങളില്ലാത്തതായും ശാശ്വതമായും ശാന്തമായും ഏകമായുമുള്ള പൂർണ്ണ ബ്രഹ്മാനുഭവത്തെ

സ്തിമിത സലിലരാശി പ്രഖ്യമാഖ്യാവിഹീനം

അഇരമമരമസ്താഭാവവസ്തു സ്വരൂപം

നിഗമവചനസിദ്ധം നിതൃമസ്മത് പ്രസിദ്ധം ഹൃദി കലയതി വിദ്വാൻ ബ്രഹ്മപൂർണ്ണം സമാധൗ. 408 പ്രകൃതിയിൽനിന്നും വികൃതിയിൽനിന്നും അതീതവും ഭാവനക്കതീതമായ ഭാവസ്വരൂപവും സമരസവും എന്നാൽ ഒന്നിനോടും സമാനമല്ലാത്തതും അഭിമാനശൂനൃവും വേദവാകൃ ങ്ങളാൽ അറിയപ്പെടാവുന്നതും എപ്പോഴും ഞാനെന്നഭാവത്തിൽ പ്രകാശിക്കുന്നതും ആയ പൂർണ്ണബ്രഹ്മാനുഭവത്തെ വിദ്വാനായ മഹാത്മാവ് സമാധിയിൽ അനുഭവിച്ച് കൃതാർത്ഥനാവുന്നു.

സമരസമസമാനം മാനസംബന്ധദൂരം

പ്രകൃതിവികൃതിശൂന്യം ഭാവനാതീതഭാവം

നിരുപമമതിവേലം നിതൃമുക്തം നിരീഹം നിരവധിഗഗനാഭം നിഷ്ക്കലം നിർവ്വികല്പം ഹൃദി കലയതി വിദാൻ ബ്രഹ്മ പൂർണ്ണം സമാധൗ. 407 നിരന്തര ബോധസ്വരൂപവും ആനന്ദഫ്വനസ്വരൂപവും ഉപമിക്കാൻ കഴിയാത്തതും ശേഷ്ഠവും നിത്യമുക്തവും ആഗ്രഹാദിവൃത്തികളില്ലാത്തതും അപരിഛിന്നവും ആകാശ സദൃശവും കലകളില്ലാത്തതും വികല്പങ്ങളറ്റതും ആയ പൂർണ്ണബ്രഹ്മാനുഭവത്തെ വിദ്യാസമ്പന്നനായ മഹാത്മാവ് സമാധിയിൽ അനുഭവിച്ച് കൃതാർത്ഥനാവുന്നു.

കിമപി സതതബോധം കേവലാനന്ദരൂപം

വിദ്വാനായ മഹാത്മാവ് സമാധിയിൽ ഹൃദയത്തിൽവെച്ച് അനുഭവിച്ച് കൃതാർത്ഥനാവുന്നു.

> സമാഹിതാന്തഃകരണഃ സ്വരൂപേ വിലോകയാത്മാനമഖണ്ഡവൈഭവം വിച്ഛിന്ധി ബന്ധം ഭവഗന്ധഗന്ധിതം യതേനപുംസ്ത്വം സഫലീകുരുഷ്വ.

അന്തഃകരണത്തെ സമാധിയിൽ ലയിപ്പിച്ച് അഖണ്ഡ വൈഭവമായിരിക്കുന്ന ആത്മാവിനെ അറിഞ്ഞുണരാൻ ശ്രമിക്കു. സംസാരഗന്ധത്തോടുകൂടിയ അജ്ഞാനബന്ധത്തെ മുറിച്ചുകള യാൻ ശ്രമിക്കൂ. അതിനെത്ര പ്രയത്നം ചെയ്യേണ്ടിവന്നാലും അധികമല്ല. എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ പുരുഷജന്മത്തിൻെറ സാഫല്യ മാണ് ആ അനുഭവം. അതിനാൽ പണിപ്പെട്ടും ഇന്മത്തെ സഫലമാക്കാൻ ശ്രമിക്കു.

410

സർവോപാധി വിനിർമ്മുക്തം സച്ചിദാനന്ദമദ്വയം ഭാവയാത്മാനമാത്മസ്ഥം ന ഭൂയം കല്പസേ ƒ ധനേ. 411 എല്ലാ ഉപാധികളിൽനിന്നും വിട്ടുമാറിയതും സത്ത് ചിത്ത് \_ ആനന്ദ ലക്ഷണങ്ങളുള്ളതും അദൈ്വെതവുമായ ആത്മാവിനെ നിരന്തരം ഉപാസിക്കുന്നുവെങ്കിൽ പിന്നീടൊരിക്കലും ഈ സംസാരമാർഗ്ഗത്തിലേക്ക് മടങ്ങേണ്ടിവരില്ല.

ഛായേവ പുംസഃ പരിദൃശ്യമാന\_

മാഭാസരൂപേണ ഫലാനുഭൂത്യാ

ശരീരമാരാച്ഛവവന്നിരസ്തം

പുനർന്ന സന്ധത്ത ഇദം മഹാത്മാ. 412

നിഴലെന്നപോലെ പുരുഷനെ അനുഗമിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കുന്നതും ആഭാസസ്വരൂപവും കർമ്മഫലാനുഭൂതിക്കുള്ള ഉപകരണവും ആയ ഈ ശരീരത്തെ ശവത്തെയെന്നപോലെ നിരസിച്ചുകഴിഞ്ഞാൽ ആ മഹാത്മാവ് പിന്നീട് ഈ സംസാരത്തിലേക്ക് മടങ്ങേണ്ടി വരില്ല.

## digitized by www.sreyas.in

നന്ദാത്മനി ബ്രഹ്മണി ലീനവൃത്തിം. പ്രാരബ്ബമാകുന്ന കയറുകൊണ്ട് കെട്ടപ്പെട്ട ഈ ശരീരം ഇരുന്നാലും പോയാലും ഇഞാനിക്ക് ഒരുപോലെയാണ്. കഴുത്തിലിട്ട മാലപോയാലും ഇല്ലെങ്കിലും എങ്ങനെയാണോ പശുവിന് ചിന്തയില്ലാത്തത് തത്വജ്ഞാനിയായ മഹാത്മാവ് ആനന്ദസ്വരൂപമായ ബ്രഹ്മത്തിൽ ചിത്തവൃത്തിയെ ലയിപ്പി

പ്രയാതു വാ തിഷ്ഠതു ഗോരിവ സ്രക്

ന തത്പുനഃ പശ്യതി തത്ത്വവേത്താ\_

പ്രാരബ്ബസൂത്രഗ്രഥിതം ശരീരം

നിർവ്വികല്പ്യബഹ്മത്തിൽ നിരന്തരം ബോധാനന്ദസ്വരൂപനായി അധിവസിക്കുന്നു ജ്ഞാനനിഷ്ഠനായ മഹാത്മാവ്.

അഭിമാനത്തെ ആണിവേരോടുകൂടി ദഹിപ്പിച്ചശേഷം ലുള്ള

തതഃ സ്വയം നിത്യവിശുദ്ധബോധാ\_

സമൂലമേതത് പരദഹ്യ വഹ്നൗ

നന്ദാത്മനാ തിഷ്ഠതി വിദ്വരിഷ്ഠം.

ആത്ഥള്ഞാനമാകുന്ന അഗ്നിയിൽ ഈ ശരീരോപാധിയി

414

415

സദാത്മനി ബ്രഹ്മണി നിർവ്വികല്പേ

അഥ പുനരപി നൈഷ സൂര്യതാം വാന്തവസ്തു 413 സൂരണവിഷയഭൂതം കല്പതേ കുത്സനായ നിരന്തരബോധസ്വരൂപവും ആനന്ദഫ്വനവുമായ ആത്മ സ്വരൂപത്തെ താനെന്നറിഞ്ഞ് മലിനവും ഇഡവുമായ ഈ ശരീരോപാധിയെ വിദൂരത്തിൽ തള്ളിക്കളയാൻ ശ്രമിക്കുക. പിന്നീടതിനെ സൂരിക്കാൻപോലും ഇടവരരുത്. ഛർദ്ദിച്ച വീണ്ടും സൂരിക്കുന്നതുതന്നെ വൃത്തികെട്ട വസ്തുവിനെ പ്രവൃത്തിയാണല്ലോ. അതുപോലെ ശരീരത്തെയും വീണ്ടും സൂരിക്കാനിടവരാത്ത വിധത്തിൽ തള്ളിക്കളയണം.

സതതവിമലബോധാനന്ദരൂപം സമേത്യ

ത്യഇ ഇഡമല രൂപോപാധിമേതം സുദൂരേ

ച്ചിരിക്കയല്ലാതെ ഈ ശരീരം പോയോ ഇല്ലയോ എന്ന് ചിന്തിക്കാറില്ല.

അഖണ്ഡാനന്ദമാത്മാനം

വിജ്ഞായ സ്വസ്വരൂപതഃ

കിമിച്ഛൻ കസ്യ വാ ഹേതോർ\_

ദേഹം പുഷ്ണാതി തത്ത്വവിത് 416 അഖണ്ഡാനന്ദസ്വരൂപമായ ആത്മാവിനെ സ്വസ്വരൂപമായി അറിഞ്ഞുകൊണ്ടിരിക്കുന്ന ഇഞാനി പിന്നയെന്തിനുവേണ്ടി അല്ലെങ്കിൽ ആർക്കുവേണ്ടി ഈ ശരീരത്തെ പോഷിപ്പിക്കുക യോ സൂരിക്കുകയോ ചെയ്യണം <sub>?</sub>

സംസിദ്ധസ്യ ഫലം തേത്തഇജീവന്മുക്തസ്യ യോഗിനഃ ബഹിരന്തഃ സദാനന്ദരസാസ്വാദനമാത്മനി. 417 ജീവൻ മുക്തിയുടേയും ആത്മസിദ്ധിയുടേയും പരമമായ ഫലം അകത്തുംപുറത്തും എപ്പോഴും എല്ലാപ്രകാരത്തിലും ആത്മാനന്ദത്തെ അനുഭവിക്കാൻ മാത്രമാണ്.

> വൈരാഗ്യസ്യ ഫലം ബോധോ ബോധസ്യോപരതിഃ ഫലം

സ്വാനന്ദാനുഭവാച്ഛാന്തി\_

രേഷൈവോപരതേഃ ഫലം. 418 വൈരാഗൃത്തിന്ന് ഇഞാനവും ഇഞാനത്തിന് ഉപരതിയും ഉപരതിക്ക് ആത്മാനന്ദവും ആത്മാനന്ദത്തിന് പരമശാന്തിയും ഫലങ്ങളാണ്. ഈ സ്ഥിതിക്ക് പരമശാന്തനും ആനന്ദമത്തനു മായ യോഗി മറ്റെന്തിനെ പ്രതീക്ഷിക്കും

യദ്യുത്തരോത്തരാഭാവഃ പൂർവ്വപൂർവ്വന്തു നിഷ്ഫലം നിവൃത്തിഃ പരമാ തൃപ്തിരാനന്ദോƒനുപമഃ സ്വതഃ. 419 രണ്ടാമതുപറഞ്ഞ കാര്യങ്ങൾക്ക് കാരണമാണ് പൂർവ്വോ ക്താനുഭവം. അതായത് ജ്ഞാനത്തിന് വൈരാഗ്യവും, ഉപരതിക്ക് ജ്ഞാനവും, ആനന്ദാനുഭവത്തിന് ഉപരതിയും,

ശാന്തിക്ക് ആനന്ദാനുഭവവും കാരണങ്ങളാണ്. കാര്യങ്ങളി ല്ലെങ്കിൽ കാരണംകൊണ്ട് വിശേഷിച്ച് പ്രയോജനമൊന്നുമില്ല. അതായത് ഇഞാനത്തിന്ന് ഉപയോഗപ്പെടാത്ത വൈരാഗ്യവും ഉപരതിക്ക് ഉപയോഗപ്പെടാത്ത ഇഞാനവും ആനന്ദാനുഭവത്തിന് ഉപയോഗപ്പെടാത്ത ഉപരതിയും ശാന്തിക്ക് ഉപയോഗപ്പെടാത്ത ആനന്ദവും നിഷ്ഫലങ്ങളാണെന്നർത്ഥം. നിവൃത്തിയെന്നു പറഞ്ഞാൽ പരമസംതൃപ്തിയെന്നർത്ഥമാണ്. അതില്ലെങ്കിൽ മറ്റൊക്കെ നിഷ്ഫലംതന്നെ. ആനന്ദമെന്നത് വിവരിക്കാൻ കഴിയാത്തതും അനുഭവൈകവേദ്യവുമാണ്. ആനന്ദത്തിൽ നിന്നാണ് സംതൃപ്തിയുണ്ടാവുന്നത്.

ദുഷ്യദു:ഖേഷ്വനുദേദഗോ വിദ്യായാ: പ്രസ്തുതം ഫലം യത്കൃതം ഭ്രാന്തിവേലായാം നനാകർമ്മ ഇൂഗുപ്പിതം പശ്ചാന്നരോ വിവേകേന തത്കഥം കർത്തുമർഹതി? 420 സംസാരത്തിൽ ഇീവിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കുന്ന ഏതൊരാൾക്കും ദു:ഖാനുഭവങ്ങൾ വന്നുംപോയുമിരിക്കും. അതും സംസാര ത്തിൻെറ സ്വഭാവമാണ്. അങ്ങനെ വന്നുചേരുന്ന ദു:ഖാനുഭ വങ്ങളിൽ ചിന്തയോ ആവലാതിയോ പരിഭ്രമമോ ഇല്ലാതി രിക്കലാണ് വിദ്യയുടെ അല്ലെങ്കിൽ ഇഞാനത്തിൻെറ ഫലം. ചിത്തവിഭ്രാന്തിയുള്ളപ്പോൾ ലഇളുാകരങ്ങളായ പല പ്രവൃത്തികളും ചെയ്തുവെന്നുവന്നേക്കാം. എന്നാൽ ചിത്ത സ്ഥൈര്യം സംഭവിച്ചശേഷവും ആദ്യം ചെയ്തിരുന്ന ലഇളുാ കരങ്ങളായ പ്രവൃത്തികളെ ചെയ്യാൻ ആരാണ് ഒരുങ്ങുക !

വിദ്യാഫലം സ്യാദസതോ നിവൃത്തിഃ

പ്രവൃത്തിരജ്ഞാനഫലം. തദീക്ഷിതം

തളു് ജ്ഞാജ്ഞയോർ യന്മൃഗതൃഷ്ണികാദൗ

നോ ചേദ്വദാംദൃഷ്ടഫലം കിമസ്മാത് 421 അസത്തും ഇഡവുമായ പ്രപഞ്ചത്തിൽനിന്നുള്ള പരിപൂർണ്ണ നിവൃത്തിയാണ് വിദ്യയുടെ അല്ലെങ്കിൽ ജ്ഞാനത്തിൻെറ

ഫലം. അതുപോലെ പ്രപഞ്ചവ്യവഹാരത്തിലും ലോകാനുഭ വത്തിലും മുഴുകലാണ് അജ്ഞാനത്തിൻെറയും ഫലം. ഇങ്ങനെ സംഭവിക്കുന്നില്ലെങ്കിൽ വിദ്വാനും അവിദ്വാനും തമ്മിൽ പിന്നെ യെന്താണ് ഭേദം ? വിദ്യയുടെ ദൃഷ്ടഫലമാണ് സംസാര നിവൃത്തി. അവിദ്യയുടെ ദൃഷ്ടഫലം സംസാരാനുഭവവുമാണ്. ഇവ രണ്ടും വിദ്വാൻെറയും അവിദ്വാൻെറയും ദൃഷ്ട ഫലങ്ങളുമാണ്. ഇങ്ങനെ സംഭവിക്കുന്നില്ലെങ്കിൽ വിദ്വാനും അവിദ്വാനും വിദ്യക്കും അവിദ്യക്കും മൃഗതൃഷ്ണികക്കെന്ന പോലെ എന്താണ് ദൃഷ്ടഫലം ?

അജ്ഞാനഹൃദയഗ്രന്ഥേർവിനാശോ യദ്യശേഷതഃ

അനിച്ഛോർവിഷയം കിന്നൂ പ്രവൃത്തേം കാരണം സ്വതം 422 അജ്ഞാനഗ്രന്ഥി പൊട്ടിച്ചിതറിയ ജ്ഞാനിക്ക് ഈ പ്രപഞ്ചത്തിൽ തന്നെ ആകർഷിക്കുന്ന ഒരു വിഷയവും ഉണ്ടാവാൻ വയ്യ. പിന്നെ ആ ജ്ഞാനി എങ്ങനെ പ്രവർത്തി യിലേക്കിറങ്ങും

> വാസനാനുദയോ ഭോഗ്യേ വൈരാഗ്യസ്യ പരോƒവധിഃ അഹംഭാവോ ദയാഭാവോ ബോധസ്യ പരമാവധിഃ ലീനവൃത്തേരനുത്പത്തിർ-മര്യാദോപരതേസ്റ്റു സാ.

423

വിരക്തനായ ഒരാൾക്ക് വാസനകൾ ഉദിച്ചുവികസിക്കില്ല. വാസനകൾ പൊന്താതെ ഇരിക്കുന്നു എന്നതാണ് വിരക്തി യുടെ ലക്ഷണം. അതുപോലെ അഹങ്കാരത്തിൻെറ സ്ഫുരണം പോലുമുണ്ടാവാതിരിക്കലാണ് ഇഞാനത്തിൻെറയും ലക്ഷണം. അഹങ്കാരിയായ ഒരാളെ ഇഞാനിയെന്നു പറയുന്നതിന് അർത്ഥമില്ല. അതുപോലെ ഉപരതിയും വീണ്ടും വിഷയ സമ്പർക്കമുണ്ടാവാതിരിക്കലാണ്. വിട്ടുപോന്ന വിഷയങ്ങളെ

വീണ്ടും ആഗ്രഹിക്കുകയോ അനുഭവിക്കുകയോ ചെയ്യുന്നു വെങ്കിൽ അത് ഉപരതിയില്ലായ്മയുടെ ലക്ഷണമാണ്. വിരക്തൻ ജ്ഞാനിയും ജ്ഞാനി ഉപരതനും ആയിരിക്കും. ബ്രഹ്മാകാരതയാ സദാ സ്ഥിതതയാ നിർമുക്ത ബാഹ്യാർത്ഥധീ– രന്യാവേദിത ഭോഗ്യഭോഗകലനോ നിദ്രാലുവദ് ബാലവത്

സ്വപ്നാലോകിതലോകവഇജഗദിദം

പശ്യൻ കചചില്ലബ്ലധീ\_

രാസ്തേ കശ്ചിദനന്തപുണ്യഫലഭുഗ് -

ധന്യ: സ മാന്യോ ഭുവി. 424 എപ്പോഴും ബാഹ്യപ്രപഞ്ചവുമായി യാതൊരു സംബന്ധവു മില്ലാത്തവനും ചിലപ്പോൾ മറ്റുള്ളവരുടെ നിർബന്ധത്തിനു വഴങ്ങി ഉറക്കത്തിലെന്നപോലെയോ ബാലനെന്നപോലെയോ അനുഭവിക്കുന്നവനും കണ്ണുതുറന്നാൽ സ്വപ്നത്തിൽക്കണ്ട പദാർത്ഥത്തെയെന്നപോലെ ഈ ലോകത്തെ കാണുന്നവനുമായ യോഗി അനന്തപൂണ്യങ്ങളുടെ ഫലമായാണ് പ്രസ്തുത അവസ്ഥ യിലെത്തിച്ചേർന്നത്. അദ്ദേഹം ഈ ലോകത്തിൽവെച്ച് ഏറ്റവും ധന്യധന്യനും മാന്യനുമാണ് എന്നുപറയണം.

സ്ഥിതപ്രജ്ഞോ യതിരയം യഃ സദാനന്ദമശ്നുതേ ബ്രഹ്മണ്യേവ വിലീനാത്മാ നിർവികാരോ വിനിഷ്ക്രിയഃ 425 എപ്പോഴും ബ്രഹ്മാനന്ദത്തിൽത്തന്നെ മുഴുകിയിരിക്കുന്ന യോഗിയെയാണ് സ്ഥിതപ്രജ്ഞനെന്നും പറയുന്നത്. അദ്ദേഹം എപ്പോഴും ഒരു കർമ്മവും ചെയ്യാതെ ഒരു വികാരത്തിന്നും അടിമപ്പെടാതെ എപ്പോഴും ബ്രഹ്മാനുഭൂതിയിൽത്തന്നെ ലയി ച്ചിരിക്കും.

ബ്രഹ്മാത്മനോ: ശോധിതയോരേകഭാവാവഗാഹിനീ നിർവ്വികല്പാ ച ചിന്മാത്രാ വൃത്തി: പ്രജ്ഞേതി കഥ്യതേ

സുസ്ഥിതാസൗ ഭവേദ്യസ്യ സ്ഥിതപ്രജ്ഞ: സ ഉച്യതേ. 426 ആത്മാവിനെയും ബ്രഹ്മത്തേയും നിരൂപിച്ചറിഞ്ഞ് ഭേദങ്ങളെ തള്ളിക്കളഞ്ഞ് നിർവ്വികല്പമായ ഐക്യാനുഭൂതിയിൽത്തന്നെ വർത്തിക്കുന്ന വൃത്തിയെയാണ് പ്രജ്ഞയെന്നു പറയുന്നത്. പ്രസ്തുത പ്രജ്ഞ എപ്പോഴും ആർക്ക് നിശ്ചലമായിരിക്കുന്നുവോ അങ്ങനെയുള്ള ആളെയാണ് സ്ഥിതപ്രജ്ഞനെന്നു പറയു ന്നത്.

യസ്യ സ്ഥിതാ ഭവേത് പ്രജ്ഞാ യസ്യാനന്ദോ നിരന്തരം പ്രപഞ്ചോ വിസ്മൃതപ്രായം സ ജീവന്മുക്ത ഇഷ്യതേ. 427 പറയപ്പെട്ട പ്രജ്ഞാനവൃത്തി സ്ഥിരമായിരിക്കുകയും ആനന്ദത്തിന് മുറിവില്ലാതിരിക്കുകയും പ്രപഞ്ചം വിസ്മൃതപ്രായ മായിരിക്കുകയും ചെയ്ത മഹാത്മാവിനെയാണ് ജീവന്മുക്തനെന്നു പറയുന്നത്.

ലീനധീരപി ജാഗർത്തി ജാഗ്രദ്ധർമ്മവിവർജിത:

ബോധോ നിർവാസനോയസ്യ സ ഇീവന്മുക്ത ഇഷ്യതേ. 428 ചിത്തം മിക്കവാറും ലീനപ്രായമാണ്. അതിനാൽ അവസ്ഥാ ത്രയമുണ്ടാവാൻ വഴിയില്ല. എങ്കിലും ഇാഗ്രദവസ്ഥയുണ്ട്. ഇാഗ്രദവസ്ഥയുണ്ടെങ്കിലും വിഷയഗ്രഹണാദി ഇാഗ്രദ്ധർമ്മ ങ്ങളില്ല. ബോധം തികച്ചും നിർവ്വാസനമാണ്. അങ്ങനെയുള്ള മഹാത്മാവിനെയും ഇീവന്മുക്തൻ എന്നു പറയുന്നു.

ശാന്തസംസാരകലനം കലാവാനപി നിഷ്ക്കലം യസ്യ ചിത്തം വിനിശ്ചിന്തം സ ഇീവന്മുക്ത ഇഷ്യതേ. 429 സംസാരത്തിലേക്ക് അഭിമുഖനായിരിക്കുന്നുവെന്നു തോന്നാ മെങ്കിലും സംസാരവുമായി യാതൊരു സംബന്ധവുമില്ലാത്ത വനാണ്. ഇന്ദ്രിയാദി കരണങ്ങളെല്ലാമുണ്ടെങ്കിലും ഒന്നിനും വിഷയസംബന്ധമോ ചേഷ്ടയോ ഇല്ല. ചിത്തം എല്ലാസമയ ത്തും ചിന്താശൂന്യമായി ആകാശസദൃശമായിരിക്കുന്നു. ആനന്ദാനുഭവത്തിനും കുറവില്ല. അങ്ങനെയുള്ള മഹാത്മാ

വിനെയും ഇീവന്മുക്തനെന്നു പറയുന്നു.

വർത്തമാനോ f പി ദേഹേ f സൂിൻ ഛായാവദനുവർത്തിനി അഹന്താമമതാഭാവോ ജീവന്മുക്തസ്യ ലക്ഷണം. 430 ഈ സ്ഥൂല ശരീരം നിലനിൽ ക്കുന്നുണ്ടെങ്കിലും നിഴലെന്നപോലെ മാത്രമാണ്. നിഴലിൽ ആർക്കും ഞാനെന്നോ എൻേറതെന്നോ അഭിമാനമുണ്ടാവാറില്ലല്ലോ. അതുപോലെ ഈ ശരീരത്തിലും ഒരിക്കലും അഹന്താമമതകളില്ലാതിരിക്കുന്നു വെന്നതും ജീവന്മുക്തൻെറ ലക്ഷണമാണ്.

അതീതാനനുസന്ധാനം ഭവിഷ്യദവിചാരണം

ഔദാസീന്യമപി പ്രാപ്തേ ഇീവന്മുക്തസ്യ ലക്ഷണം 431 കഴിഞ്ഞതിനെ ഓർമ്മിക്കാതിരിക്കുക, വരാൻ പോകുന്നതിനെ ചിന്തിക്കാതിരിക്കുക, വന്നുചേർന്നതിൽ ഉദാസീനനായിരിക്കുക, ഇങ്ങനെ കാലത്രയത്തോട് സംബന്ധമില്ലാതിരിക്കുന്നു എന്നതും ഇീവന്മുക്തൻെറ ലക്ഷമാണ്.

ഗുണദോഷവിശിഷ് ടേƒസ്മിൻ സ്വഭാവേന വിലക്ഷണേ സർവത്ര സമദർശിത്വം ഇീവന്മുക്തസ്യ ലക്ഷണം. 432 സ്വസ്വരൂപമായ ബ്രഹ്മസ്വരൂപത്തിൽ നിന്നും വൃത്യസ്തങ്ങളായ അനേകഗുണദോഷങ്ങളോടും നാമരൂപങ്ങളോടുംകൂടി വൃതൃസ്തങ്ങളായിരിക്കുന്നു പ്രപഞ്ചവസ്തുക്കൾ എന്നിരുന്നാലും ഒന്നിലും അല്പം പോലും ഗുണദോഷഭേദമോ വൃത്യാസമോ തോന്നാതെ എപ്പോഴും എല്ലാറ്റിനെയും ബ്രഹ്മമായി കണ്ടു കൊണ്ടിരിക്കുകയെന്നതും ഇീവന്മുക്തൻെറ ലക്ഷണമാണ്.

ഇഷ്ടാനിഷ്ടാർത്ഥസംപ്രാപ്തൗ സമദർശിതയാƒത്മനി ഉഭയത്രാവികാരിത്വം ജീവന്മുക്തസ്യ ലക്ഷണം. 433 ഇഷ്ടങ്ങളും അനിഷ്ടങ്ങളുമായ പല അനുഭവങ്ങളും പ്രപഞ്ചത്തിലുണ്ടാവാം. എങ്കിലും അവയിലൊന്നിലും ഭേദം കാണാതെ എപ്പോഴും എല്ലാറ്റിലും നിർവ്വികാരതയെ മാതം

നിലനിർത്തുവെന്നതും ഇീവന്മുക്തൻെറ ലക്ഷണമാണ്.

ബ്രഹ്മാനന്ദരസാസ്വാദസക്തചിത്തതയാ യതേഃ അന്തർബഹിരവിജ്ഞാനം ജീവന്മുക്തസ്യ ലക്ഷണം. 434 ബ്രഹ്മാനന്ദരസാസ്വാദത്തിൽ നിരന്തരം മുഴുകിയിരിക്കുന്നതു കൊണ്ട് ബാഹ്യാഭ്യന്തരബോധംതന്നെ മിക്കപ്പോഴും ഇല്ലാതിരി കുന്നുവെന്നതും ജീവന്മുക്തൻെറ ലക്ഷണമാണ്.

ദേഹേന്ദ്രിയാദൗ കർത്തവ്യേ മമാഹംഭാവവർഇളുിതഃ ഔദാസീന്യേന യസ്തിഷ്ഠേത് സ ജീവന്മുക്തലക്ഷണഃ. 435 ശരീരേന്ദ്രിയാദികരണങ്ങളിലും കർത്തവ്യങ്ങളായ കർമ്മങ്ങ ളിലും 'ഞാൻ, എൻെറ' എന്നഭിമാനമില്ലാതിരിക്കുന്നതും ജീവന്മു ക്തൻെറ ലക്ഷണമാകുന്നു.

വിജ്ഞാത ആത്മനോയസ്യ ബ്രഹ്മഭാവം ശ്രുതേർ ബലാത് ഭവബന്ധവിനിർമുക്കം സ ജീവന്മുക്തലക്ഷണം 436 വേദവാകൃങ്ങളെ വേണ്ടുംവണ്ണം വിചാരം ചെയ്ത് ആത്മ ബ്രഹ്മൈക്യഭാവത്തെ ദൃഢമായി ബോധിച്ച് സംസാര ബന്ധത്തെ ദൃഢമായി മുറിച്ചുകളഞ്ഞ മഹാത്മാവിൻെറ അവസ്ഥയൂം ജീവന്മുക്തത്വം തന്നെ.

ദേഹേന്ദ്രിയേഷ്പഹംഭാവ ഇദം ഭാവസ്തദന്യകേ

യസ്യ നോ ഭവതഃ ക്വാപി സ ഇീവന്മുക്ത ഇഷ്യതേ. 437 ശരീരേന്ദ്രിയാദികളിൽ ഞാരനന്നും അന്യവസ്തുക്കളിൽ ഇതെന്നും ഉള്ള ഭാവവും അഭിമാനവും കേവലം ഇല്ലാതിരി കുന്നത് ഇീവന്മുക്തലക്ഷണമാകുന്നു.

ന പ്രതൃഗ് ബ്രഹ്മണോർ ഭേദം കദാപി ബ്രഹ്മസർഗയോ: പ്രജ്ഞയാ യോ വിജാനാതി സ ജീവന്മുക്ത ലക്ഷണം 438 പ്രതൃഗാത്മാവിനും ബ്രഹ്മത്തിന്നും തമ്മിലും ബ്രഹ്മത്തിന്നും പ്രപഞ്ചത്തിനും തമ്മിലും യാതൊരു ഭേദവുമില്ലെന്നറിഞ്ഞ് എപ്പോഴും എല്ലാറ്റിനെയും ബ്രഹ്മമയമായി മാത്രം കാണുകയെ

ന്നതും ജീവന്മുക്തലക്ഷമാകുന്നു.

സാധുഭി: പൂജ്യമാനേ f സൂിൻ പീഡ്യമാനേ f പി ദുർഇളുനെ: സമഭാവോ ഭവേദ്യസ്യ സ ജീവന്മുക്ത ലക്ഷണം 439 സഇജനങ്ങൾ തന്നെ ഭക്തിവിശ്വാസങ്ങളോടുകൂടി പൂജിക്കു മ്പോഴും ദുർഇജനങ്ങൾ വെറുപ്പോടുകൂടി ഉപദ്രവിക്കുമ്പോഴും ഏതൊരു മഹാത്മാവിന്ന് ഭേദഭാവമുണ്ടാവുന്നില്ലയോ അതു ജീവന്മുക്തലക്ഷണമാകുന്നു.

> യതുപ്രവിഷ്യാ വിഷയാഃ പരേരിതാ നദീപ്രവാഹാ ഇവ വാരിരാശൗ ലീയന്തി സന്മാത്രതയാ ന വിക്രിയാ<sub>~</sub>

സ്പർശമുണ്ടായാലും ഇല്ലെങ്കിലും സംസാരമുക്തനാണ്.

മുത്പാദയന്ത്യേഷ യതിർവിമുക്തഃ. 440 യാതൊരാളിലാണോ പരപ്രേരണയാൽ വിഷയങ്ങൾ വന്നു ചേർന്നാലും അവ സമുദ്രത്തിൽ നദികളെന്നപോലെ കൂടിച്ചേർന്ന് താദാത്മ്യം പ്രാപിക്കലല്ലാതെ വികാരങ്ങൾക്ക് കാരണമാകുന്നില്ലയോ അങ്ങനെയുള്ള മഹാത്മാവ് വിഷയ

വിജ്ഞാതബ്രഹ്മതത്ത്വസ്യ യഥാപൂർവ്വം ന സംസൃതി: അസ്തിചേന്ന സ വിജ്ഞാതബ്രഹ്മഭാവോ ബഹിർമുഖഃ. 441 ഒരാൾക്ക് വിഷയാഭിമുഖ്യ അറിഞ്ഞ ബ്രഹ്മതത്ത്വത്തെ മുണ്ടാവില്ല. വിഷയങ്ങളിൽനിന്ന് നിവൃത്തിയും തീവ്ര വൈരാഗ്യവും അദ്ദേഹത്തിന്നുണ്ടാവും. അങ്ങനെയല്ലാതെ പഴയ തന്നെ വിഷയാഭിമുഖ്യമുണ്ടെങ്കിൽ അദ്ദേഹം തുപോലെ അറിഞ്ഞിട്ടില്ലെന്ന് അർത്ഥം. കരണങ്ങൾ പ്രപഹ്തത്ത്വത്തെ ബഹിർമുഖങ്ങളാണ്. ജ്ഞാനിയുടെ കരണങ്ങൾ എപ്പോഴും അന്തർമുഖങ്ങളായിരിക്കും. മൂഢൻെറ കരണങ്ങൾ ബഹിർമുഖങ്ങളുമായിരിക്കും. ഈ ലക്ഷണം കൊണ്ടുതന്നെ ജ്ഞാതാജ്ഞാതന്മാരെ തിരിച്ചറിയാൻ കഴിയും.

പ്രാചീനവാസനാവേഗാദസൗ സംസരതീതി ചേത് ന സദേകത്വവിജ്ഞാനാന്മന്ദീഭവതി വാസനാ. 442 പൂർവ്വജന്മങ്ങളിലെ സംസാരവാസനകൾ നിശ്ശേഷം നശിച്ചിട്ടില്ലാത്തതിനാൽ പിലപ്പോൾ യോഗി സംസാരവിഷയ ങ്ങളിൽ രമിച്ചാലും അത് അധംപതനത്തിന് കാരണമാകുന്നില്ല. മാത്രമല്ല എപ്പോഴുമുള്ള സദ്വസ്തുവിജ്ഞാനംകൊണ്ട് വാസന കളുടെ കാഠിന്യം കുറയുകയും ചെയ്യും.

അതൃന്തകാമുകസ്യാപി വൃത്തിഃ കുണ്ഠതി മാതരി തഥൈവ ബ്രഹ്മണി ഇഞാതേ പൂർണ്ണാനന്ദേ മനീഷിണഃ 443 കാമവികാരംകൊണ്ട് ആർത്തനാണ് ഒരാളെങ്കിലും അദ്ദേഹത്തിന്നും സ്വന്തം മാതാവിനെ കാണുമ്പോൾ വികാരം മന്ദീഭവിക്കും. അതുപോലെ പൂർണ്ണാനന്ദസ്വരൂപമായിരിക്കുന്ന ബ്രഹ്മതത്ത്വത്തെ അറിഞ്ഞ വിദ്വാന് വിഷയവാസന മന്ദീഭവി ക്കുകതന്നെ ചെയ്യും.

നിദിധ്യാസനശീലസ്യ ബാഹ്യപ്രത്യയ ഈക്ഷ്യതേ

ബ്രവീതി ശ്രുതിരേതസ്യ പ്രാരബ്ലം ഫലദർശനാത് 444 അഖണ്ഡസച്ചിദാനന്ദബ്രഹ്മത്തെത്തന്നെ എപ്പോഴും തൈല ധാരപോലെ മുറിവില്ലാതെ നിദിദ്ധ്യാസനംചെയ്യുന്ന ആളെയും ബാഹ്യപ്രപഞ്ചം ബാധിക്കുന്നുവെങ്കിൽ അത് പ്രാരാബ്ധ ത്തിൻെറ കാഠിന്യംകൊണ്ടാണെന്നാണ് ശ്രൂതിയുടെയും അഭിപ്രായം.

സുഖാദ്യനുഭവോയാവത് താവത്പാരബ്ബമിഷ്യതേ

ഫലോദയം ക്രിയാപൂർവ്വോ നിഷ്ക്രിയോ നഹി കുത്രചിത്. 445 യോഗിക്ക് പ്രാപഞ്ചികമായ സുഖദുഃഖാനുഭവങ്ങൾ എതുവരെയുണ്ടോ അതുവരെയും പ്രാരബ്ദം ഉണ്ടെന്നർത്ഥമാണ്. പ്രാരബ്ദകർമ്മങ്ങളാണ് ഫലത്തെകൊടുക്കുന്നത് കർമ്മമില്ലാ ത്തിടത്ത് ഫലമുണ്ടാവില്ല.

അഹം ബ്രഹ്മേതി വിജ്ഞാനാത് കല്പകോടിശതാർഇജിതം സഞ്ചിതം വിലയം യാതി പ്രബോധാത് സ്വപ്നകർമ്മവത് 446 ഞാൻ ബ്രഹ്മമാണെന്നറിയുന്ന ഒരാളുടെ അനേകകോടി ജന്മങ്ങളിലെ സഞ്ചിതവാസനകൾ ആ അറിവുകൊണ്ടുതന്നെ നശിക്കാനിടയാവുന്നു. സ്വപ്നത്തിൽനിന്ന് ഉണർന്ന ഒരാൾക്ക് പ്രസ്തുത ഉണർവുകൊണ്ടുതന്നെ സ്വപ്നദ്യശ്യാനുഭവങ്ങൾ ഇല്ലാതവുന്നുവല്ലോ. അതുപോലെ സ്വപ്നസമാനമായ കർമ്മ വാസനാസഞ്ചയവും ആത്മജ്ഞാനമാകുന്ന ഉണർവു കൊണ്ടില്ലാതായിത്തീരുന്നു.

യത്കൃതം സിപ്പവേലായാം പുണ്യം വാ പാപമുല്ബണം സുപ്ലോത്ഥിതസ്യ കിം തത്സ്യാത് സിർഗ്ഗായ നരകായ വാ 447 സിപ്പാവസ്ഥയിൽ പുണ്യപാപപരങ്ങളായ എന്തെന്ത് കർമ്മങ്ങൾ ചെയ്തതായി തോന്നിയാലൂം അവയൊന്നും ഇാഗ്രദ വസ്ഥയിൽ സിർഗ്ഗനരക അനുഭവങ്ങൾക്ക് കാരണമാവുന്നില്ല. അതുപോലെ ആത്മബോധമാവുന്ന ഇാഗത്തിൽ സിപ്പ സമാനമായ അജ്ഞാനാവസ്ഥയിലെ കർമ്മവാസനകൾ ഫലകാരണങ്ങളാവുന്നില്ല.

സ്വമസങ്ഗമുദാസീനം പരിജ്ഞായ നഭോ യഥാ

ന ശ്ലിഷ്യതേ ച യത് കിഞ്ചിത് കദാചിദ് ഭാവികർമ്മഭിഃ 448 താനാകുന്ന ആത്മാവിനെ ആകാശംപോലെ നിർമ്മലവും അപരിഛിന്നവും എന്നാൽ ഉദാസീനവുമായി അറിഞ്ഞു വർത്തിക്കുന്ന ജ്ഞാനിക്ക് ഭാവികർമ്മങ്ങളും ഫലഭുക്തിക്ക് കാരണമാവുന്നില്ല.

ന നഭോ ഫ്വടയോഗേന സുരാഗന്ധേന ലിപൃതേ തഥാത്മോപാധിയോഗേന തദ്ധമൈർണൈർവ ലിപൃതേ. 449 ഫ്വടത്തിൽ മദ്യം നിറയ്ക്കാറുണ്ടെങ്കിലും അതേഫ്വടത്തിലുള്ള ആകാശത്തെ മദ്യഗന്ധം ബാധിക്കാറില്ല. അതുപോലെ ആത്മചൈതന്യം ശരീരത്തെ അധിഷ്ഠാനം ചെയ്താലും

ശരീരധർമ്മങ്ങളുടെ ബാധയെ അനുഭവിക്കാറില്ല. ഇഞാനോദയാത് പുരാരബ്ധം കർമ്മള്ഞാനാന്ന നശ്യതി അദത്വാ സ്വഫലം ലക്ഷ്യമുദ്ദിശ്യോത്സൃഷ്ട ബാണവത്. 450 ഇഞാനോദയത്തിന്ന് മുമ്പു ചെയ്യപ്പെട്ടതായ കർമ്മങ്ങളുടെ ഫലങ്ങൾ ഇഞാനിയും അനുഭവിക്കേണ്ടിവരുന്നു. അതാണ് ഇഞാനികൾക്കും പ്രാരബ്ബമുണ്ടെന്നുവരാൻ കാരണം. ലക്ഷ്യത്തെ അഭിമുഖീകരിച്ച് അയച്ചബാണം വില്ലിൽനിന്ന് വിട്ടശേഷം ലക്ഷ്യത്തെ സ്പർശിക്കാതിരിക്കയില്ലല്ലോ. അതുപോലെ

പ്രാരബ്ലകർമ്മം ഇഞാനിയേയും ബാധിക്കാതിരിക്കുന്നില്ല. വ്യാഫ്രബുദ്ധ്യാവിനിർമുക്കോ ബാണഃ പശ്ചാത്തു ഗോമതൗ ന തിഷ്ഠതി ഛിനത്ത്യേവ ലക്ഷ്യം വേഗേന നിർഭരം. 451 ഒരു കുറുക്കനെക്കണ്ട് വ്യാഫ്ര്വമാണെന്ന് തെറ്റിദ്ധരിച്ച് യോദ്ധാവ് ബാണത്തെ അയച്ചു. ബാണം വില്ലിൽ നിന്ന് വിട്ട ശേഷമാണ് അത് വ്യാഫ്ര്വമല്ല കുറുക്കനാണെന്ന് മനസ്സിലായത്. പക്ഷേ ആ അറിവ്കൊണ്ടുമാത്രം വില്ലിൽ നിന്ന് വിട്ട ബാണം കുറുക്കനെ കൊല്ലാതിരിക്കില്ലല്ലോ. ഇതുപോലെയാണ് ഇഞാനോദയത്തിനു മുമ്പ് ചെയ്തകർമ്മം പ്രാരബ്ലരൂപേണ ഇഞാനിയേയും ബാധിക്കുന്നത്.

പ്രാരബ്ലം ബലവത്തരം ഖലു വിദാം

ഭോഗേന തസ്യ ക്ഷയഃ

സമൃഗ്ജ്ഞാനഹുതാശനേന വിലയഃ

പ്രാക്സഞ്ചിതാഗാമിനാം

ബ്രഹ്മാത്തെക്യമാവേക്ഷ്യ തന്മയതയാ

യേ സർവദാ സംസ്ഥിതാ\_

സ്തേഷാം തത്തിതയം ന ഹി ക്വചിദപി ബ്രൈമവ തേ നിർഗുണം. 452 ജ്ഞാനികൾക്കും പ്രാരബ്ലകർമ്മം പ്രബലമാണെന്നു പറയണം. അനുഭവംകൊണ്ടുമാത്രമേ ജ്ഞാനികൾക്കുപോലും പ്രാരബ്ല

കർമ്മംനശിക്കുകയുള്ളുവെന്നാണിരിക്കുന്നത്. എന്നാൽ നിസ്സംശയവും സുദൃഢവുമായ ആത്മജ്ഞാനസമ്പത്തികൊണ്ട് സഞ്ചിതവും ആഗാമിയുമായ രണ്ടുവിധ കർമ്മവാസനകൾ നശിക്കും. എപ്പോഴും ആത്മബ്ഫൈക്യാനുഭൂതിരസികനാ യി നിർഗുണബ്രഹ്മായിത്തന്നെ വർത്തിക്കുന്നു ഒരാളെങ്കിൽ അദ്ദേഹത്തിൻെറ കഥവേറെയാണ് അദ്ദേഹം ജ്ഞാനിയല്ല. കേവലം ബ്രഹ്മം തന്നെയാണ്. അതിനാൽ പ്രസ്തുത മൂന്നുവിധ കർമ്മങ്ങളും അദ്ദേഹത്തിന്ന് ബാധകമല്ല.

ഉപാധിതാദാത്മ്യ വിഹീന കേവല\_

ബ്രഹ്മാത്മനൈവാത്മനി തിഷ്ഠതോ മുനേഃ

പ്രാരബ്ലസദ്ഭാവകഥാ ന യുക്താ

സ്വപ്പാർത്ഥസംബന്ധ കഥേവളാഗ്രതഃ 453

ഉപാധികളിൽ അല്പംപോലും താദാത്മഭാവമില്ലാതെ ബ്രഹ്മാകാര നായിത്തന്നെ എപ്പോഴും വർത്തിക്കുന്ന മഹാത്മാവിന്ന് പ്രാരബ്ലം ബാധകമല്ല. ഇാഗ്രദവസ്ഥയിൽ സ്വപ്നാനുഭവമെന്നപോലെ അതും അദ്ദേഹത്തിന്ന് മിഥ്യയാണ്.

> ന ഹി പ്രബുദ്ധഃ പ്രതിഭാസദേഹേ ദേഹോപയോഗിനൃപി ച പ്രപഞ്ചേ കരോതൃഹന്താം മമതാമിദന്താം

കിന്തു സ്വയം തിഷ്ഠതി ജാഗരേണ. 454 ആത്മപ്രബുദ്ധനായജ്ഞാനി പ്രതിഭാസം മാത്രമായ ഈ ശരീരത്തിലോ ശരീരത്തിന്ന് ഉപയോഗപ്രദമായ പ്രപഞ്ചത്തിലോ ഞാനെന്നോ എൻെറതെന്നോ ഇതെന്നോ ഉള്ള അഭിമാനത്തെ വെക്കുകയില്ല. കേവലം ബ്രഹ്മസ്വരൂപനായിത്തന്നെ അദ്ദേഹം ഉണർന്നിരിക്കും. ഉണർന്നിരിക്കുകയെന്നുപറഞ്ഞാൽ പ്രപഞ്ച ബോധത്തിലല്ല. പ്രപഞ്ചബോധത്തിലും ശരീരബോധത്തിലും അദ്ദേഹം ഉറങ്ങുകയായിരിക്കും. ആത്മബോധത്തിലും ആത്മാനുഭവത്തിലുമാണ് ഉണർന്നിരിക്കുന്നത്.

ന തസ്യ മിഥ്യാർത്ഥസമർത്ഥനേച്ചാ

ന സംഗ്രഹസ്തഇ്ളഗതോfപി ദൃഷ്ട

തതാനുവൃത്തിര്യദി ചേന്മൃഷാർത്ഥേ

ന നിദ്രയാ മുക്ത ഇതീഷ്യതേ ധ്രുവം. 455 ബ്രഹ്മാകാരനായജ്ഞാനി മിഥ്യയായ ഈ പ്രപഞ്ചത്തെ സത്യമെന്നു ബോധിക്കുകയോ സമർത്ഥിക്കാനൊരുങ്ങുകയോ ചെയ്യില്ല. പ്രപഞ്ചാനുഭവങ്ങളെ അനുഭവിക്കുകയുമില്ല. കേവലം ബ്രഹ്മസ്വരൂപനായിരിക്കുന്നുവെന്ന് മാത്രം. ചിലപ്പോഴെങ്കിലും ഈ ജഗത്തിനെ സത്യമായി ബോധിക്കുകയോ ചില പദാർത്ഥങ്ങളെയെങ്കിലും അനുഭവിക്കുകയോ ചെയ്യുന്നുവെങ്കിൽ അദ്ദേഹം ബ്രഹ്മാനുഭവത്തിൽ പൂർണ്ണനല്ലെന്നു ബോധിക്കുക യും വേണം.

> തദ്വത്പരേ ബ്രഹ്മണി വർത്തമാനഃ സദാത്മനാ തിഷ്ഠതി നാനൃദീക്ഷതേ സ്മൃതിര്യഥാ സ്വപ്നരിലോകിതാർത്ഥേ തഥാ വിദഃ പ്രാശനമോചനാദൗ.

അതുപോലെ ബ്രഹ്മാകാരനായ ഇഞാനി ബ്രഹ്മത്തെയ ല്ലാതെ മറ്റൊന്നിനെയും എപ്പോഴും കാണുന്നില്ല സ്വപ്പദൃഷ്ട പദാർത്ഥങ്ങളുടെ സ്വീകാരതിരസ്ക്കാരങ്ങളെ ആരും ഓർമ്മിക്കാ റില്ലല്ലോ. പദാർത്ഥമേ ഇല്ലാത്തതാണെങ്കിൽ പിന്നെ അതിനെ സ്വീകരിക്കലോ ഉപേക്ഷിക്കലോ ഉണ്ടാവാൻ വയ്യല്ലോ. അതുപോലെ ഇഗത്തിൻെറ മിഥ്യാനുഭവത്തിൽ ബ്രഹ്മാനുഭൂതി രസികനായിരിക്കുന്ന ഇഞാനീ ഇഗത്തിനെ കേവലം അറി യുന്നില്ലാത്തതിനാൽ അദ്ദേഹത്തിന് ഇഗത്പദാർത്ഥങ്ങളുടെ സ്വീകരണമോ ത്യാഗമോ രണ്ടും സംഭവിക്കുന്നില്ല.

456

കർമ്മണാ നിർമ്മിതോ ദേഹഃ പ്രാരബ്ലം തസ്യ കല്ല്യതാം നാനാദേരാത്മനോ യുക്തം നൈവാത്മാ കർമ്മനിർമ്മിതഃ 457

ശരീരം കർമ്മത്താൽ രൂപപ്പെട്ടതാണ് പ്രാരബ്ധമെന്ന ഒന്നുണ്ടെങ്കിൽ അതും ശരീരത്തിന് മാത്രമുള്ളതാണ് അല്ലാതെ ആത്മാവിന്നുള്ളതല്ല. ആത്മാവ് അനാദിയും അനന്തവും കർമ്മ സംബന്ധമില്ലാത്തതുമാണ്. അതിനാൽ കർമ്മനിർമ്മിതമല്ല ആത്മാവ്. അതുകൊണ്ട് കർമ്മം ഏതുരൂപത്തിലുള്ളതാ യാലും അത് ആത്മാവിനെ ബാധിക്കയുമില്ല. താൻ ആത്മാവാണെന്നതിനാൽ തനിക്ക് യാതൊരു കർമ്മ സംബന്ധവുമില്ല. ഇതാണ് ജ്ഞാനിയുടെ നിശ്ചയം.

അളോനിത്യം ശാശ്വത ഇതിബ്രൂതേ ശ്രുതിരമോഫ്വവാക് തദാത്മനാ തിഷ്ഠതോ fസ്യ കുതം പ്രാരാബ്ല കല്പന 458 ശ്രുതിവാക്യം സത്യമാണ് അതൊരിക്കലും മിഥ്യയാവാൻ വയ്യ. ആത്മാവ് ഇന്മാദിരഹിതവും നിത്യവും ശാശ്വതവു മാണെന്ന് ശ്രുതി പറയുന്നു. ആ സ്ഥിതിക്ക് ആത്മാവായി രിക്കുന്ന തനിക്ക് എങ്ങനെ പ്രാരബ്ലാദി സംബന്ധമുണ്ടാവും ഒരിക്കലും തനിക്ക് ഒരു കർമ്മസംബന്ധവുമില്ല. ഇതാണ് ഇഞാനിയുടെ നിശ്വയം.

പ്രാരബ്ലം സിധ്യതി തദാ യദാ ദേഹാത്മനാ സ്ഥിതിഃ ദേഹാത്മഭാവോ നൈവേഷ്ടഃ പ്രാരബ്ലം തൃജതാമതഃ. 459 മിഥ്യയായ ശരീരത്തെ സത്യമായ ആത്മാവായി വിശ്വസി ക്കുന്ന മൂഢന്മാർക്കുള്ളതാണ് പ്രാരബ്ലാദി കർമ്മസംബന്ധം. എതുവരെ ശരീരത്തെ താനായി ബോധിക്കുന്നുവോ അതുവരെയും പ്രാരബ്ലം അനുഭവിക്കേണ്ടതായി വന്നേക്കാം. എന്നാൽ ശരീരത്തെത്തന്നെ വിസ്മരിച്ച് ആത്മസ്വരൂപനാ യിരിക്കുന്ന ഇഞാനിക്കെന്തു പ്രാരബ്ബമാണ്. പ്രാരബ്ലാദി കർമ്മ സംബന്ധങ്ങൾ അജ്ഞാനികളായ മൂഢന്മാർക്കുള്ളതാണ്. താൻ ഇഞാനസ്വരൂപനായ ആത്മാവാണ്. അതിനാൽ തനിക്കൊരു കർമ്മസംബന്ധവുമില്ല. ഇതാണ് ഇഞാനികളുടെ നിശ്വയം.

## ശരീരസ്യാപിപ്രാരബ്ബ കല്പനാ ഭ്രാന്തിരേവ ഹി അധ്യസ്തസ്യ കുതഃ സത്ത്വമസത്യസ്യ കുതോ ഇനിഃ അജാതസ്യ കുതോ നാശഃ പ്രാരബ്ബമസതഃ കുതഃ ? 460 ശരീരത്തിന് പ്രാരബ്ബം ഉണ്ടെന്നുപറയുന്നതും ഒരു പ്രകാര ത്തിൽ ഭ്രമംതന്നെയാണ്. ആത്മാവിലുള്ള അദ്ധ്യാസം മാത്രമാണ് ശരീരം. അതിനാൽ ശരീരത്തിന് അസ്തിത്വമില്ല. ആത്മാവിനേ അസ്തിത്വമുള്ളു. അസ്തിത്വമില്ലെങ്കിൽ ഇല്ലാത്ത വസ്തുവിന് എങ്ങനെ കർമ്മസംബന്ധമുണ്ടാകും ? എങ്കിലും ഉണ്ടായതാണ് ശരീരമെന്ന് വിചാരിക്കുന്നുണ്ടെങ്കിൽ ഇല്ലാത്തതെങ്ങനെ ഉള്ളതായിത്തീരും ? ഉള്ളത് ഇല്ലാത്തതായിത്തീരാനും കഴി യില്ല. ശരീരം നശിക്കുന്നതാണല്ലോ. അതിനാൽ ശരീരം ഇല്ലാത്തതാണെന്ന് സ്പഷ്ടമാണ്. ഇല്ലാത്ത ശരീരത്തിനെങ്ങനെ പ്രാരബ്ബം ഉണ്ടായിത്തീരും.

ഇണാനേനാജ്ഞാനകാര്യസ്യ സമൂലസ്യ ലയോ യദി തിഷ്ഠതൃയം കഥം ദേഹ ഇതി ശങ്കാവതോ ഇഡാൻ സമാധാതും ബാഹൃദൃഷ്യാ പ്രാരബ്ലം വദതി ശ്രുതി: 461 ഇഞാനംകൊണ്ട് ശരീരാദി അജ്ഞാനകാര്യങ്ങളെല്ലാം നശിക്കുമെന്നാണല്ലോ ശാസ്ത്രസിദ്ധാന്തം. എന്നാൽ ജ്ഞാനി യായിത്തീർന്ന ഇദ്ദേഹത്തിന്ന് ഇപ്പോഴും ശരീരം നിലനിൽക്കു നുണ്ടല്ലോ ! അതെങ്ങനെ എന്നു ശങ്കിക്കുന്ന ഇഡന്മാരായ മൂഢന്മാരെ സമാധാനിപ്പിക്കാൻവേണ്ടിയാണ് ശ്രൂതി പ്രാരബ്ബത്തെ നിർവ്വചിച്ചിരിക്കുന്നത്. അല്ലാതെ പ്രാരബ്ബം സത്യമാണെന്നുള്ള അർത്ഥത്തിലല്ല.

ന തു ദേഹാദിസതൃത്വബോധനായ വിപശ്ചിതാം യതഃ ശ്രൂതേരഭിപ്രായഃ പരമാർത്തൈകഗോചരഃ 462 സതൃത്തെ പ്രകാശിപ്പിക്കുന്ന ശ്രുതിയുടെ അഭിപ്രായം ഇതാണ്. അതുകൊണ്ടാണ് മൂഢന്മാരെ തൃപ്തിപ്പെടുത്താൻ

വേണ്ടി പ്രാരബ്ബത്തെ സൂചിപ്പിച്ചത്. അല്ലാതെ വിദ്വാന്മാർക്ക് ശരീരാദികളിൽ സത്യബുദ്ധിയുണ്ടാക്കാൻ വേണ്ടിയല്ല.

പരിപൂർണ്ണമനാദ്യന്തമപ്രമേയമവിക്രിയം

ഏകമേവാദ്വയം ബ്രഹ്മ നേഹ നാനാസ്തി കിഞ്ചന. 463 അപരിഛിന്നസച്ചിദാനന്ദാകാരവും ആദിമദ്ധ്യാവസാനങ്ങളി ല്ലാത്തതും കണക്കാക്കാൻ കഴിയാത്തതും വികാരശൂന്യവും ഏകവുമായ ബ്രഹ്മതത്വം അദ്വയമാണ്. അതിൽനിന്നന്യമാ യി മറ്റൊന്നുംതന്നെ ഉണ്ടായിട്ടില്ല. നാനാത്വം ഭ്രമം മാത്രമാണ്. സദ്എനം ചിദ്എനം നിത്യമാനന്ദഎനമക്രിയം

ഏകമേവാദ്വയം ബ്രഹ്മ നേഹ നാനാസ്തി കിഞ്ചന. 464 ഫ്വനീഭൂതസത്തായും ചൈതനൃഫ്വനസ്വരൂപമായും ആനന്ദ ഫ്വനമായും ക്രിയാശൂന്യമായും ഏകമായുമിരിക്കുന്ന ബ്രഹ്മതത്വം അദ്വയമാണ്. ഇതിൽനിന്നനൃമായി മറ്റൊന്നുംതന്നെ സംഭവി ച്ചിട്ടില്ല. നാനാത്വം മിഥ്യയും ഭ്രമമാത്രവുമാണ്.

പ്രത്യഗേകരസം പൂർണ്ണമനന്തം സർവ്വതോമുഖം

ഏകമേവാദ്വയം ബ്രഹ്മ നേഹ നാനാസ്തി കിഞ്ചന. 465 പ്രതൃഗാത്മാവായും പൂർണ്ണമായും അവസാനമില്ലാത്തതാ യും എങ്ങുംനിറഞ്ഞതായും ഏകമായുമുള്ള ബ്രഹ്മം അദ്വയ മാണ്. നാനാത്വം സംഭവിച്ചിട്ടില്ലാത്തതും മിഥ്യയുമാണ്.

അഹേയമനുപാദേയമനാദേയമനാശ്രയം

ഏകമേവാദ്വയം ബ്രഹ്മ നേഹ നാനാസ്തി കിഞ്ചന. 466 തള്ളേണ്ടതോ കൊള്ളേണ്ടതോ ചേർക്കേണ്ടതോ ആയ ഒന്നുമില്ലാത്തതും സർവ്വതന്ത്രസ്വതന്ത്രവും ഏകവുമായ ബ്രഹ്മതത്വം അദ്വയമാണ്. അതിൽനിന്നന്യമായി ഒന്നുംതന്നെ സംഭവിച്ചിട്ടില്ല. നാനാത്വം മിഥ്യയും സംഭവിച്ചിട്ടില്ലാത്തതുമാണ്. നിർഗുണം നിഷ്ക്കലം സൂക്ഷ്മം നിർവ്വികല്പം നിരജ്ഞനം ഏകമേവാദ്വയം ബ്രഹ്മ നേഹ നാനാസ്തി കിഞ്ചന. 467

ഗുണരഹിതവും നിഷ്കളവും ഇന്ദ്രിയാദികരണങ്ങൾക്ക് അഗോചരവും മറ്റൊന്നില്ലാത്തതും നിരഞ്ഇനവും ഏകവുമായ ബ്രഹ്മം അദ്വയമാണ്. നാനാത്വം സംഭവിച്ചിട്ടില്ലാത്തതും ഭ്രമവുമാണ്.

അനിരൂപ്യ സ്വരൂപം യന്മനോവാചാമഗോചരം

ഏകമേവാദ്വയം ബ്രഹ്മ നേഹ നാനാസ്തി കിഞ്ചന. 468 ചിന്തകൾക്ക് അതീതവും മനോവാക്കുകൾക്ക് അഗോചരവും ഏകവുമായ ബ്രഹ്മം അദ്വയമാണ്. നാനാത്വം സംഭവി ച്ചിട്ടില്ലാത്തതും ഭ്രമവും മാത്രമാണ്.

സത്സമൃദ്ധം സ്വതഃസിദ്ധം ശുദ്ധം ബുദ്ധമനീദൃശം

ഏകമേവാദ്വയം ബ്രഹ്മ നേഹ നാനാസ്തി കിഞ്ചന. 469 സതൃപൂർണ്ണവും സ്വഭാവേന എങ്ങും നിറഞ്ഞതും ഗുണ രഹിതവും ബോധസ്വരൂപവും ഇന്നപ്രകാരത്തിലെന്ന് ഊഹിക്കാൻ കഴിയാത്തതും ഏകവുമായ ബ്രഹ്മം അദ്വയ മാണ്. നാനാത്വം കല്പനാമാത്രമാണ്.

> നിരസ്തരാഗാ വിനിരസ്തഭോഗാഃ ശാന്താഃ സുദാന്താ യതയോ മഹാന്തഃ വിജ്ഞായ തത്ത്വം പരമേതദന്തേ

പ്രാപ്ലാ: പരം നിർവൃതിചാത്മയോഗാത്. 470 രാഗാദി വികാരശൂന്യരും ഭോഗനിവൃത്തന്മാരും മനസ്സടങ്ങിയ ശാന്തന്മാരും ദമംകൊണ്ട് എല്ലാകാരണങ്ങളെയും നിയമിച്ചവരും മഹാത്മാക്കളുമായ യതികൾ ഈ തത്ത്വത്തെ അറിഞ്ഞിട്ട് ആത്മബ്ഫൈക്യൊനുഭൂതികൊണ്ട് പരമപദപ്രാപ്തന്മാരായി ആത്മനിർവൃതിയെ അനുഭവിക്കുന്നു.

> ഭവാനപീദം പരതത്ത്വമാത്മനഃ സ്വരൂപമാനന്ദഫ്വനം വിചാര്യ വിധൂയ മോഹം സ്വമനഃ പ്രകല്പിതം മുക്തഃ കൃതാർത്ഥോ ഭവതു പ്രബുദ്ധഃ. 471

താങ്കളും ഇങ്ങനെ ആത്മാവിൻെറ ഈ പരമതത്ത്വത്തെ യും ആനന്ദഫ്വനസ്വരൂപത്തെയും വിചാരം ചെയ്തുറപ്പിച്ചിട്ട് തൻെറ മനസ്സിനാൽ കല്പിക്കപ്പെട്ട മിഥ്യാഭ്രമമാകുന്ന സംസാര ബാധയെ വിട്ട് മുക്തനും പ്രബുദ്ധനുമായി കൃതാർത്ഥനാ യിത്തീരാനിടവരട്ടെ

സമാധിനാ സാധു വിനിശ്ചലാത്മനാ

പശ്യാത്മതത്ത്വം സ്ഫുടബോധചക്ഷുഷാ

നിസ്സംശയം സമ്യഗവേക്ഷിതശ്ചേത്

ശ്രുതഃ പദാർത്ഥോ ന പുനർവികല്പുതേ. 472 പരമനിശ്ചലമായ സമാധിയിൽ സ്പഷ്ടമായി പ്രകാശിക്കുന്ന ജ്ഞാനദൃഷ്ടികൊണ്ട് ഈ ആത്മതത്ത്വത്തെ ഒരിക്കൽ സംശയ രഹിതമാവുംവണ്ണം വീക്ഷിച്ചുവെങ്കിൽ പിന്നീട് കേട്ടതായ കാര്യങ്ങളെക്കുറിച്ച് യാതൊരു സംശയവുമുണ്ടാകുന്നതല്ല.

സ്വസ്യാവിദ്യാബന്ധസംബന്ധമോക്ഷാത്

സത്യജ്ഞാനാനന്ദരൂപാത്മലബ്ധൗ

ശാസ്ത്രം യുക്തിർദേശികോക്തിഃ പ്രമാണം

ചാന്തസ്സിദ്ധാ സ്വാനുഭൂതിം പ്രമാണം. 473 താൻ തന്നെ ഉണ്ടാക്കിത്തീർത്ത അവിദ്യാബന്ധത്തെ നിരസിച്ച് സത്യജ്ഞാനാനന്ദസ്വരൂപമായ ആത്മാവിൻെറ ലബ്ലിക്ക് ശാസ്ത്രവും യുക്തിയും ആചാര്യ ഉപദേശവും തൻെറ തന്നെ അനുഭവവും പ്രമാണങ്ങളാണ്. ഇവയിൽ എതെങ്കിലും ഒന്നുണ്ടെങ്കിൽത്തന്നെ ഒരാൾ മുക്തനാവു മെന്നിരിക്കെ നാലു പ്രമാണങ്ങളും സാധിച്ച ഒരാളുടെ കഥ പറയാനില്ലല്ലോ.

ബന്ധോ മോക്ഷശ്ച തൃപ്തിശ്ച ചിന്താരോഗ്യക്ഷുദാദയഃ സ്വേനെവവേദ്യാ യജ്ജ്ഞാനം പരേഷാമാനുമാനികം 474 അവരവരുടെ ബന്ധം, മോക്ഷം, തൃപ്തി, ചിന്ത, ആരോഗ്യം, വിശപ്പ് തുടങ്ങിയ അനുഭവങ്ങൾ അവരവർക്ക് മാത്രം അറിയ

ത്തക്കവയാണ്. മറ്റുള്ളവർക്ക് അവയെ ഊഹിക്കാൻ മാത്രമേ കഴിയുകയുള്ളു.

തടസ്ഥിതാ ബോധയന്തി ഗുരവഃ ശ്രുതയോ യഥാ പ്രജ്ഞയൈവ തരേദ്വിദ്വാനീശ്വരാനുഗൃഹീയതായ 475 ആചാര്യന്മാരും വേദവാക്യങ്ങളും സംസാരസമുദ്രത്തിൻെറ കരയിൽനിന്ന് അതിനെ കടക്കാനുള്ള മാർഗ്ഗങ്ങളെ നിർദ്ദേശിക്കുക മാത്രമേ ചെയ്യുന്നുള്ളു. കടക്കേണ്ടത് ഈശ്വരാ നുഗ്രഹത്താൽ ഉദ്ബുദ്ധയായ തൻെറ പ്രജ്ഞ തന്നെയാണ്. സ്വാനുഭൂത്യാ സ്വയം ജ്ഞാത്വാ സ്വമാത്മാനമഖണ്ഡിതം സംസിദ്ധ: സസുഖംതിഷ്ഠേന്നിർവികല്പാത്മനാത്മനി. 476 അപരിച്ചിന്നസച്ചിദാനന്ദാകാരമായ താനാകുന്ന ആത്മ സ്വരൂപത്തെ സ്വാനുഭൂതികൊണ്ട് തന്നെത്താൻ അറിയണം. മറ്റൊരാൾക്ക് അറിയിച്ചുതരാൻ സാദ്ധ്യമല്ല. അറിഞ്ഞുകഴി ഞ്ഞാൽ വികല്പങ്ങളില്ലാതെ എപ്പോഴും ആത്മസ്വരൂപനായിത്ത ന്നയിരിക്കണം.

> വേദാന്തസിദ്ധാന്ത ധിരുക്തിരേഷാ ബ്രൈഫവ ജീവ: സകലം ജഗച്ച അഖണ്ഡരൂപസ്ഥിതിരേവ മോക്ഷോ ബ്രഹ്മാദ്വിതീയേ ശ്രുതയ: പ്രമാണം. 477

വേദാന്തശാസ്ത്രത്തിൻെറ പരമസിദ്ധാന്തം ഇതാണ്. കർത്താവും ഭോക്താവുമാകുന്ന ജീവനും കർമ്മഭോജ്യസ്ഥരൂപമായ ജഗത്തും എല്ലാം ബ്രഹ്മം മാത്രമാണ്. ബ്രഹ്മത്തിൽ നിന്നന്യമായി മറ്റൊന്നുംതന്നെ സംഭവിച്ചിട്ടില്ല. അതിനാൽ ബ്രഹ്മം അദ്വിതീയമാണ്. അഖണ്ഡരൂപസ്ഥിതി തന്നെയാണ് മോക്ഷം. ഈ വിഷയത്തിൽ വേദങ്ങൾ പ്രമാണങ്ങളാണ്.

ഇതി ഗുരുവചനാത് ശ്രുതിപ്രമാണാത്

പരമവഗമ്യ സ തത്ത്വമാത്മയുക്ത്യാ

പ്രശമിതകരണ: സമാഹിതാത്മാ

ക്വചിദചലാകൃതിരാത്മനിഷ്ഠിതോ*f* ഭൂത്. 478 ആചാര്യൻെറ ഉപദേശത്തെ ഇത്രയും കേട്ടതായ ശിഷ്യൻ നിരൂപണം കൊണ്ടും പ്രമാണങ്ങളായ വേദവാക്യങ്ങളുടെ ആചാര്യോപദേശംകൊണ്ടും യുക്തിയോടുകൂടിയ സ്വന്തം ചിന്തകൊണ്ടും പരമമായ ആത്മതത്ത്വത്തെ അറിഞ്ഞു. അറിഞ്ഞതോടെ ബാഹ്യാഭൃന്തരങ്ങളായ സകലകരണങ്ങളു മടങ്ങി പരമനിശ്ചലനായി സർവ്വചിന്തകളുമടങ്ങി ആത്മ നിഷ്ഠയിൽ സുദൃഢസമാധിസ്ഥനായിരുന്നു.

കഞ്ചിത്കാലം സമാധായ പരേബ്രഹ്മണി മാനസം ഉത്ഥായ പരമാനന്ദാദിദം വചനമബ്രവീത്. 479 അങ്ങനെ കുറച്ചുകാലം മനസ്സിനെ ബ്രഹ്മത്തിൽ ലയിപ്പിച്ച് സമാധിനിഷ്ഠനായിരുന്നശേഷം വീണ്ടും ഉണർന്നെഴുന്നേറ്റ് ഇപ്രകാരമുള്ള വാക്കുകളെ പറയാൻ തുടങ്ങി.

ബുദ്ധിർവിനഷ്ടാ ഗലിതാ പ്രവൃത്തിർ-

ബ്രഹ്മാത്മനോരകേതയാധിഗത്യാ

ഇദം ന ജാനേfപ്യനിദം ന ജാനേ

കിം വാ കിയദ്വാ സുഖമസ്ത്യപാരം 480 ആശ്ചര്യം ! ആശ്ചര്യം ! ആത്മബ്രെഫെക്യാനുഭൂതികൊണ്ട് എൻറ സംസാരബുദ്ധിതന്നെ നഷ്ടപ്പെട്ടു. പ്രവൃത്തി കേവലം വീണുപോയി. ഇതിനെയോ ഇതല്ലാത്തതിനെയോ ഞാൻ അറിയുന്നില്ല. എന്തോ എങ്ങനെയോ അപാരമായ ഒരു സുഖത്തെ അനുഭവിക്കുന്നു എന്നു മാത്രം പറയാം.

വാചാ വക്തുമശകൃമേവ മനസാ മന്തും ന വാ ശകൃതേ സ്വാനന്ദാമൃതപൂരപൂരിതപരബ്രഹ്മാംബുധേർവ്വൈഭവം അംഭോരാശിവിശീർണ്ണവാർഷികശിലാഭാവം ഭഇന്മേ മനോ യസ്യാംശാംശലവേ വിലീനമധുനാനന്ദാത്മനാ നിർവൃതം. 481

ആത്മാനന്ദമാകുന്ന അമൃതത്താൽ നിറയപ്പെട്ട പരബ്രഹ്മ സമുദ്രത്തിൻെറ വൈഭവത്തെ വാക്കുകൊണ്ടു പറയാനോ മനസ്സുകൊണ്ട് വിചാരിക്കാനോ കഴിയില്ലതന്നെ. സമുദ്രത്തിൽ വീണതായ ആലിപ്പഴമെന്നപോലെ ബ്രഹ്മതത്വത്തിൽ പതിച്ചതായ എൻെറ മനസ്സ് അതിൻെറ ഒരു ബിന്ദു അനുഭവിച്ചപ്പോൾത്തന്നെ അപരിമേയമായ ആനന്ദാനുഭൂതികൊണ്ട് നിർവൃതിയടഞ്ഞതാ യിത്തീർന്നു. ആശ്ചര്യം

ക്വ ഗതം കേന വാ നീതം കുത്ര ലീനമിദം ഇഗത് അധുനൈവ മയാ ദൃഷ്ടം നാസ്തി കിം മഹദദ്ഭുതം. 482 ഞാൻ ഇത്രനേരവും കണ്ടിരുന്ന ഇഗത്ത് എവിടെപ്പോയി ! എന്തൊരാശ്ചര്യമാണിത്. ഞാൻ കണ്ടിരുന്ന ഇഗത്തിനെ ആരാണ് കൊണ്ടുപോയത് ! അല്ലെങ്കിൽ എവിടെയാണ് ലയിപ്പിച്ചത് ! ഇപ്പോൾത്തന്നെ അല്പംമുമ്പുവരെ ഞാൻ കണ്ടിരുന്നതാണല്ലോ ഇഗത്ത്. അങ്ങനെയുള്ള ഇഗത്തെവിടെ പ്പോയി ഇതിൽപരമായ ആശ്ചര്യം മറ്റെന്താണുള്ളത്.

കിം ഹേയം കിമുപാദേയം കിമനൃത് കിം വിലക്ഷണം അഖണ്ഡാനന്ദപീയൂഷപൂർണ്ണേബ്രഹ്മമഹാർണ്ണവേ. 483 അപരിച്ഛിന്നമായ ആത്മാനന്ദാമൃതത്താൽ നിറയപ്പെട്ട പരി പൂർണ്ണമായ ഈ ബ്രഹ്മമഹാസമുദ്രത്തെ ഞാൻ എങ്ങനെ പറയട്ടെ. ഇതിലെന്താണ് ഏടുക്കേണ്ടത് ഏന്താണ് തള്ളേണ്ടത് അങ്ങനെയൊന്നും തന്നെഇല്ല. തള്ളേണ്ടതും കൊള്ളേണ്ടതുമായ ഒന്നുമില്ലാത്തതും അന്യമായോ വിരുദ്ധമാ യോ ഒന്നുമില്ലാത്ത ഈ അദ്വൈതബ്രഹ്മത്തെക്കുറിച്ചും ഒന്നുംതന്നെ നിർവ്വചിക്കാൻ ആർക്കും സാദ്ധ്യമല്ലതന്നെ.

ന കിഞ്ചിദത്ര പശ്യാമി ന ശൃണോമി ന വേദ്മൃഹം സ്വാത്മനൈവ സദാനന്ദരൂപേണാസ്മി വിലക്ഷണ:. 484 ഈ ബ്രഹ്മാനന്ദാമൃതാനുഭവത്തിൽ ഞാൻ മറ്റൊന്നിനേ യും കാണുകയോ കേൾക്കുകയോ അറിയുകയോ ചെയ്യുന്നില്ല.

# ആശ്ചര്യമെന്നല്ലാതെന്തു പറയട്ടെ ! നമോ നമസ്തേ ഗുരവേ മഹാത്മനേ വിമുക്തസങ് ഗായ സദുത്തമായ നിത്യാദ്വയാനന്ദരസസ്വരൂപിണേ ഭൂമ്നേ സദാപാരദയാംബുധാന്മേ. 485 യത്കടാക്ഷശശിസാന്ദ്രചന്ദ്രികാ\_ പാതധൂതഭവതാപജശ്രമഃ

പ്രാപ്തവാനഹമഖണ്ഡവൈഭവാ\_

നന്ദമാത്മപദമക്ഷയം ക്ഷണാത്. 486

മഹാത്മാവായി, സംസാരസംഗനിവർത്തനായി, സഇജന നിത്യവും അദ്വയാനന്ദസ്വരൂപ ങ്ങളിൽവെച്ചത്ത്യുത്തമനായി വുമായ ബ്രഹ്മസ്വരൂപനായി അപാരമായ കാരുണ്യത്തിന്നാശ്രയ മായിരിക്കുന്ന എൻെ ആചാര്യനായിക്കൊണ്ട് വീണ്ടും വീണ്ടും നമസ്ക്കാരം. യാതൊരാളുടെ കടാക്ഷമാകുന്ന പൂർണ്ണചന്ദ്രനിൽ നിന്നൊഴുകിയ ഉപദേശങ്ങളാകുന്ന ചന്ദ്രികയുടെ അനുഭൂതി കൊണ്ടാണോ എൻെ സംസാരതാപം തീരാനിടയായിത്തീർന്നത് അഖണ്ഡമാകുന്ന ആനന്ദവൈഭവത്തെ അല്ലെങ്കിൽ ഞാൻ നാശരഹിതമായിരിക്കുന്ന ആത്മാനുഭവത്തെ ക്ഷണനേരം കൊണ്ട് പ്രാപിക്കാനിടയായത് അപ്രകാരമുള്ള പരമാചാര്യ നാകുന്ന എൻെറ ഗുരുനാഥനായിക്കൊണ്ട് വീണ്ടും വീണ്ടും നമസ്ക്കാരം.

ധന്യാ fഹം കൃതകൃത്യോ fഹം വിമുക്തോ fഹം ഭവഗ്രഹാത് നിത്യാനന്ദസ്വരൂപോ fഹം പൂർണ്ണോ fഹം ത്വദനുഗ്രഹാത്. 487 പ്രസ്തുത പരമാചാര്യൻെറ അനുഗ്രഹത്താൽ ഞാൻ ധന്യ ധന്യനും കൃതകൃത്യനും സംസാരബന്ധത്തിൽനിന്ന് മുക്തനും നിത്യാനന്ദസ്വരൂപനും പൂർണ്ണനുമായിത്തീരുകയും ചെയ്തു. അഹോ ഭാഗ്യം ! ഭാഗ്യം. !

#### 193

അസംഗോ f ഹമനംഗോ f ഹമലിംഗോ f ഹമഭംഗുരഃ പ്രശാന്തോ f ഹമനന്തോ f ഹമമലോ f ഹം ചിരന്തനഃ 488 ഞാൻ വിഷയസംഗമില്ലാത്തവനും ശരീരബന്ധമില്ലാത്തവനും സ്ത്രീപരുഷാദി ലിംഗഭേദമില്ലാത്തവനും നാശരഹിതനും പ്രശാന്തനും അപരിച്ഛിന്നനും പരമനിർമ്മലനും എന്നെന്നുമുള്ള വനുമായിത്തീരുകയും ചെയ്തു. അഹോ ! ഭാഗ്യം ! അകർത്താഹമഭോക്താഹമവികാരോ f ഹമക്രിയഃ ശൂദ്ധബോധസ്വരൂപോ f ഹം കേവലോ f ഹം സദാശിവഃ 489 ഞാൻ അകർത്താവും അഭോക്താവും വികാരരഹിതനും ക്രിയാശൂന്യനും ശുദ്ധബോധസ്വരൂപനും കേവലം സദാശിവനു

മായിത്തീർന്നു. അഹോ ! ഭാഗ്യം !

ദ്രഷ്ടു: ശ്രോതുർവക്തു: കർത്തുർ\_ ഭോക്തുർവിഭിന്ന ഏവാഹം

നിത്യനിരന്തരനിഷ്ക്രിയനിഃസീമാ\_

സങ്ഗപൂർണ്ണബോധാത്മാ. 490 ഞാൻ ദ്രഷ്ടാവോ ശ്രോതാവോ വക്താവോ കർത്താവോ ഭോക്താവോ അല്ല. അങ്ങനെയുള്ള ഭാവങ്ങളിൽ നിന്നെല്ലാം ഞാൻ അതീതനാണ്. ഞാൻ നിത്യനും നിരന്തരം നിഷ്ക്രിയ നും അതിർത്തിയില്ലാത്തവനും സംഗരഹിതനും പൂർണ്ണ ബോധസ്വരൂപനുമാണ്.

നാഹമിദം നാഹമദോ∱പ്യുഭയോരവഭാസകം പരംശുദ്ധം ബാഹ്യാഭൃന്തരശൂന്യം പൂർണ്ണം ബ്രഹ്മാദ്വിതീയമേവാഹം 491 ഞാൻ, 'ഇത്, അത്' എന്നുപറയപ്പെടുന്ന പദാർത്ഥങ്ങളല്ല. അങ്ങനെയുള്ള പദാർത്ഥങ്ങളെല്ലാം ഏതൊരു ചൈതനൃത്തിൽ വിളങ്ങുന്നതായി തോന്നുന്നുവോ ആ പരമ ചൈതനൃമാകുന്ന ആത്മാവാകുന്നു ഞാൻ. എനിക്ക് അകമോ പുറമോ മറ്റുഭേദങ്ങളോ ഇല്ല. എങ്ങുംനിറഞ്ഞ പൂർണ്ണബ്രഹ്മതത്ത്വമാണ്

ഞാൻ.

നിരുപമമനാദിതത്ത്വം ത്വമഹമിദമദ ഇതി കല്പനാദൂരം നിത്യാനങ്ങെകരസം സത്യം ബ്രഹ്മാദ്വിതീയമേവാഹം. 492 മറ്റൊന്നുകൊണ്ടുപമിച്ച് ബോധ്യപ്പെടുത്താൻ കഴിയാത്തതും ആദ്യന്തങ്ങളില്ലാത്തതും 'നീ, ഞാൻ, ഇത്, അത്' എന്നീ കല്പനകളിൽനിന്ന് അതീതവും നിത്യാനന്ദസ്വരൂപവും ഏകരസാത്മകവും സത്യവുമായ അദ്വതീയബ്രഹ്മം തന്നെ ഞാൻ.

നാരായണോƒഹം നരകാന്തകോƒഹം പുരാന്തകോƒഹം പുരുഷോƒഹമീശഃ അഖണ്ഡബോധോƒഹമശേഷസാക്ഷീ നിരീശ്വരോƒഹം നിരഹം ച നിർമ്മമഃ.

നരകാന്തകനായ നാരായണനും പുരാന്തകനായ പരമേശ്വരനും പുരുഷോത്തമനായ ഈശ്വരനും ഞാൻതന്നെ. എന്നിൽ നിന്നന്യമായി ഒന്നുംതന്നെ ഇല്ല. ഞാൻ അഖണ്ഡബോധ സ്വരൂപനും സർവ്വസാക്ഷിയും ഈശ്വരന്മാർക്ക് അതീതനും 'ഞാൻ, എൻെറ' എന്ന കല്പനകളിൽനിന്ന് വിദൂരവർത്തിയു മായ അഖണ്ഡബ്രഹമാകുന്നു.

493

സർവേഷുഭൂതേഷ്വഹമേവ സംസ്ഥിതോ ജ്ഞാനാത്മനാന്തർ ബഹിരാശ്രയഃ സൻ ഭോക്താ ച ഭോഗ്യം സ്വയമേവ സർവം യദ്യത്പൃഥഗ്ദൃഷ്യമിദന്തയാ പുരാ. 494

ചരാചരങ്ങളാകുന്ന സർവ്വജീവരാശികളും ഇഞാനസ്വരൂപേണ അകത്തും പുറത്തും നിറഞ്ഞിരിക്കുന്ന ആത്മസ്വരൂപം ഞാൻതന്നെ. മുമ്പ് ഭോക്താവ് ഭോജ്യമെന്നഭേദത്തിൽ കാണപ്പെട്ടിരുന്നതും എന്നെതന്നെയാണ്. ഭോക്താവും ഭോജ്യവുമെന്നു വേണ്ട എല്ലാം ഞാൻ തന്നെയാണ്.

മയ്യഖണ്ഡസുഖാംഭോധൗ ബഹുധാ വിശ്വവീചയഃ ഉത്പദ്യന്തേ വിലീയന്തേ മായാമാരൂതവിഭ്രമാത്. 495

ഞാനാകുന്ന അഖണ്ഡസുഖസമുദ്രത്തിൽ-പരമാത്മാവിൽ-അപ്പഴപ്പോൾ മായയാകുന്ന കാറ്റ് വീശുമ്പോൾ പ്രപഞ്ചമാകുന്ന തിരമാലകൾ പൊന്തുകയും താഴുകയും ചെയ്യുന്നു. അതുതന്നെ സൃഷ്പിസ്ഥിതിസംഹാരങ്ങൾ.

സ്ഥൂലാദിഭാവാ മയി കല്പതാ ഭ്രമാ\_

ദാരോപിതാനുസ്ഫുരണേന ലോകൈം

കാലേ യഥാ കല്പകവത്സരായ\_

നർത്ഥാദയോ നിഷ്ക്കലനിർവ്വികല്പേ. 496 അനാദിയും അനന്തവുമായിരിക്കുന്ന കാലശക്തിയും മാ യാഭ്രമംകൊണ്ട് മനുഷ്യർ കല്പം, വത്സരം, അയനം, ഋതൃ എന്നിങ്ങനെ കല്പിക്കുംപോലെ നിഷ്ക്കളനും നിർവ്വികല്പനുമാ യിരിക്കുന്ന എന്നിലും മായാഭ്രമംകൊണ്ട് സ്ഥൂലസൂക്ഷ്മ കാരണഭാവങ്ങൾ കല്പിക്കപ്പെടുക മാത്രമാണ് ചെയ്യുന്നത്. വാസ്തവത്തിൽ ഞാനാകൂന്ന പരമചൈതന്യത്തിന് സ്ഥുല സൂക്ഷ്മാദി ഭാവങ്ങളൊന്നുമില്ല.

ആരോപിതം നാശ്രയദൂഷകം ഭവേത്

കദാപി മൂഡൈർമതിദോഷ ദൂഷിതൈഃ

നാർദ്രീകരോത്യൂഷരഭൂമിഭാഗം

മരീചികാവാരി മഹാപ്രവാഹം 497

ഭേദങ്ങളില്ലാത്ത എന്നിൽ സ്ഥൂലസൂക്ഷ്മാദിഭാവങ്ങൾ കല്പിക്കപ്പെട്ടാലും അതുകൊണ്ട് എനിക്ക് ദോഷങ്ങളൊന്നു മുണ്ടാവുന്നില്ല. കല്പിക്കുന്നവരുടെ മൂഢത വളരുന്നുവെന്നുമാത്രം മൃഗതൃഷ്ണാജലംകൊണ്ട് വരണ്ടപ്രദേശത്തെ നനയ്ക്കാൻ കഴിയാത്തതുപോലെയാണ് സ്ഥൂലാദികല്പനകൾകൊണ്ട് എനിക്കും ഭേദമുണ്ടാക്കാൻ കഴിയാത്തത്.

> ആകാശവല്ലേപവിദൂരഗോfഹ മാദിത്യവദ്ഭാസ്യവിലക്ഷണോfഹം

ആഹാര്യവന്നിത്യവിനിശ്ചലോfഹ\_

മംഭോധിവത് പാരവിവർഇജിതോ ƒ ഹം. 498 ഞാൻ ആകാശമെന്നപോലെ ഒന്നിനോടും പറ്റിച്ചേരാത്ത നിസംഗനും ആദിത്യനെന്നപോലെ പ്രകാശ്യവസ്തുക്കളിൽ നിന്നതീതനും പർവ്വതമെന്നപോലെ നിശ്ചലനും സമുദ്രമെന്നപോലെ അതിർത്തിയില്ലാത്തവനുമാണ്. ഈ കാരണത്താൽത്തന്നെ അപരിഛിന്ന ബ്രഹ്മചൈതന്യമാണ് ഞാൻ.

ദേഹേന സംബന്ഥോ മേഫ്വേനേവ വിഹായസഃ n മേ അത: കുതോ മേ തദ്ധർമ്മാ ഇാഗ്രത്സപ്പ സുഷുപ്തയ: 499 സഞ്ചരിക്കുന്നുണ്ടെങ്കിലും മേഎങ്ങൾ ആകാശത്തിൽ ആകാശത്തിന്ന് മേഫ്വങ്ങളുമായി യാതൊരു സംബന്ധവുമില്ല. അതുപോലെ ഞാൻദേഹത്തോട് ചേർന്നുനില്ക്കുന്നുണ്ടെങ്കിലും ദേഹവുമായി സംബന്ധവുമില്ല. പിന്നെ യാതൊരു ദേഹധർമ്മങ്ങളായ ജാഗ്രത് സ്വപ്നസുഷുപ്തികൾ എങ്ങനെ ഒരിക്കലും ബാധിക്കില്ല. ബാധിക്കും. എന്നെ ഞാൻ അവസ്ഥാതയത്തിൽ നിന്നതീതനാണെന്നർത്ഥം.

> ഉപാധിരായാതി സ ഏവ ഗച്ഛതി സ ഏവ കർമ്മാണി കരോതി ഭുംക്തേ സ ഏവ ഇീര്യൻ മ്രിയതേ സദാഹം കുലാദ്രിവന്നിശ്ചല ഏവ സംസ്ഥിതഃ

ഉപാധിയാണ് ശരീരം ഉപഹിത ചൈതന്യമാണ് ആത്മാവ്. ഉപാധിയുടെ ധർമ്മമാണ് ഇനനവും മരണവും കർമ്മാചരണവും ഫലഭുക്തിയും ഇീർണ്ണമാവലുമെല്ലാം. ഞാൻ ആത്മാവാണ്. ഉപാധിയുമായി ഒരു സംബന്ധവുമില്ല. അതിനാൽ ഉപാധി ധർമ്മങ്ങളായ ഇനനമരണാദികൾ എങ്ങനെ എന്നെ ബാധിക്കും ഒരിക്കലും ബാധിക്കില്ലെന്നർത്ഥം. ഞാൻ ഒന്നിനാലും ചലിപ്പിക്കപ്പെടാതെ കുലപർവ്വതമെന്നപോലെ എപ്പോഴും

500

digitized by www.sreyas.in

ന സാക്ഷിണം സാക്ഷ്യധർമ്മാഃ സംസ്പൃശന്തി വിലക്ഷണം 504 അവികാരമുദാസീനം ഗൃഹധർമ്മാഃ പ്രദീപവത്.

ന സ്പൃശത്യേവ യത് കിഞ്ചിത് പുരുഷം തദ്വിലക്ഷണം. 503 ബിംബപ്രതിബിംബങ്ങളിൽ പ്രതിബിംബത്തിന്നുണ്ടാവുന്ന ശീതോഷ്ണാദിഭാവങ്ങളോ നന്മതിന്മകളോ ബിംബത്തിന്നു ബിംബമാണ് ആത്മാവ്. പ്രതിബിംബമാണ് ണ്ടാവാൻവയ്യ. അതിനാൽ ശരീരത്തിൽ തോന്നപ്പെടുന്ന ശരീരം. സുഖദുഃഖങ്ങളോ ശീതോഷ്ണങ്ങളോ ആത്മാവിന്ന് ബാധകമല്ലെന്നർത്ഥം.

502 ബ്രൂതേ ഹൃനമ്പാഗതമിതൃപി ശ്രുതിഃ. നിരിന്ദ്രിയനും ചിത്തശൂന്യനും അഖണ്ഡസുഖസ്വരൂപനുമായ എനിക്ക് കർമ്മങ്ങൾതന്നെ സംഭാവ്യമല്ല. പിന്നെ പുണ്യ പാപങ്ങളെങ്ങനെയുണ്ടാകും അവയൊന്നും സംഭാവ്യമല്ലെന്നാണ് ശ്രുതിയുടെ സിദ്ധാന്തം. ഛായയാ സ്പൃഷ്മുഷ്ണം വാ ശീതം വാ സുഷ്ഠുദുഷ്ഠുവാ

പുണ്യാദി പാപാനി നിരിന്ദ്രിയസ്യ നിശ്ചതസോ നിർവികൃതേർന്നിരാകൃതോ

കുതോ മമാഖണ്ഡസുഖാനുഭൂതേർ-

ഏകാത്മകോ യോ നിബിഡോ നിരന്തരോ വ്യോമേവ പൂർണ്ണ: സ കഥം നു ചേഷ്തേ ? 501 അപരിച്ഛിന്നനും സത്താമാത്രനുമായ എനിക്ക് പ്രവൃത്തി യോ നിവൃത്തിയോ ഇല്ല. അഖണ്ഡസ്വരൂപനാകയാൽ എങ്ങും ആകാശമെന്നപോലെ മുറിവില്ലാതിരിക്കുന്ന നിറഞ്ഞ് എനിക്കെങ്ങനെ ചേഷ്ടകളുണ്ടാകും ? അതിനാൽ കർമ്മങ്ങളോ കർമ്മസംബന്ധമോ ആത്മാവാകുന്ന എനിക്കില്ലെന്നർത്ഥം.

മേ പ്രവൃത്തിർന്ന ച മേ നിവൃത്തിഃ m സദൈകരൂപസ്യ നിരംശകസ്യ

198 നിശ്ചലമായി നിൽക്കുന്നു.

സാക്ഷ്യവസ്തുക്കളുടെ ധർമ്മങ്ങൾ അവയിൽനിന്ന് വൃതൃസ്തനായിരിക്കുന്ന സാക്ഷിയെ സ്പർശിക്കുന്നില്ല. ബുദ്ധ്യാദി ഉപാധികൾക്ക് സാക്ഷിമാത്രനായിരിക്കുന്ന ആത്മാവിനെ ബുദ്ധ്യാദികളുടെ ധർമ്മങ്ങൾ ബാധിക്കുന്നില്ലെന്നർത്ഥം. ഗൃഹത്തിൽ പലകാര്യങ്ങളും നടക്കും. അവയ്കെല്ലാം സാക്ഷി മാത്രമാണ് ദീപം. ഗൃഹത്തേയും ഗൃഹകാര്യങ്ങളെയുമെല്ലാം പ്രകാശിപ്പിക്കുന്നത് ദീപമാണ്. എങ്കിലും ദീപം നിർവ്വികാരവും ഉദാസീനവുമായിരിക്കുന്നു. എന്നാൽ ഗൃഹകർമ്മങ്ങൾ ദീപത്തെ ബന്ധിക്കുകയില്ലല്ലോ അതുപോലെ ശരീരമാകുന്ന ഗൃഹത്തിന്നും അതിലെ സർവ്വവ്യവഹാരങ്ങൾക്കും സാക്ഷി മാത്രമാണ് ആത്മാവ്. പ്രസ്തുത ധർമ്മങ്ങളൊന്നും തന്നെ ആത്മാവിനെ ബന്ധിക്കുന്നില്ല.

> രവേർയഥാ കർമ്മണി സാക്ഷിഭാവോ വഹ്നോർയഥാ ദാഹനിയാമകത്വം രള്ളോർയഥാരോപിതവസ്തുസംഗ<sub>്</sub>

സ്തഫൈവ കൂടസ്ഥചിദാത്മനോ മേ. 505

എപ്പോഴും എല്ലാവരുംചെയ്യുന്ന എല്ലാകർമ്മങ്ങൾക്കും ആദിത്യൻ സാക്ഷിമാത്രമാണ്. എങ്കിലും ആവക കർമ്മ ങ്ങളൊന്നുംതന്നെ ആദിത്യനെ ബാധിക്കാറില്ല. അഗ്നിയിൽ പലതും ദഹിക്കാറുണ്ട്. കയറിൽ പാമ്പ് തുടങ്ങിയ പല വസ്തുക്കളേയും ആരോപിക്കാറുണ്ട്. ആരോപിത പദാർത്ഥങ്ങ ളൊന്നും കയറിനെ ബാധിക്കാറില്ല. ഇതുപോലെ കേവലം കൂടസ്ഥനും ചിദാത്മവുമായ എന്നെയും ശരീരാദി ഉപാധികളുടെ ധർമ്മങ്ങളൊന്നുംതന്നെ ബാധിക്കുന്നില്ല.

> കർത്താപി വാ കാരയിതാപി നാഹം ഭോക്താപി വാ ഭോജയിതാപി നാഹം ദ്രഷ്ടാപി വാ ദർശയിതാപി നാഹം സോ*f*ഹം സ്വയം ജ്യോതിരനീദൃഗാത്മാ. 506

ഞാൻ ഒന്നിൻെറയും കർത്താവല്ല, കാരയിതാവുമല്ല. (ചെയ്യിക്കുന്നവൻ) അതുപോലെ ഒന്നിൻെറയും ഭോക്താവോ അനുഭവിക്കുന്നവനോ രണ്ടുമല്ല. കാണുന്നവനും കാണിക്കു ന്നവനുമല്ല. അപ്രകാരമുള്ള ഞാൻ ഇന്നപ്രകാരത്തിലുള്ളതെന്നു പറയാൻ കഴിയാത്ത ആത്മചൈതന്യമാകുന്നു.

ചലത്യുപാധൗ പ്രതിബിംബലൗല്യ

മൗപാധികം മൂഢധിയോ നയന്തി

സ്വബിംബഭൂതം രവിവദ്വിനിഷ്ക്രിയം

കർത്താസ്മി ഭോക്താസ്മി ഹതോ സ്മി ഹേതി. 507 ഇലം ചലിക്കുമ്പോൾ ഇലത്തിൽ പ്രതിബിംബിച്ചതായ ആദിത്യപ്രതിബിംബവും ചലിക്കുന്നതായി തോന്നാം. അതു കാണുന്ന മൂഢന്മാർ യഥാർത്ഥമായ ആദിത്യബിംബം ചലിക്കുന്നു എന്ന് തെറ്റിദ്ധരിക്കാറുണ്ട്. എന്നാൽ ആദിത്യബിംബത്തിനല്ല പ്രതിബിംബോപാധിയായ ഇലത്തിനാണ് ചലനമെന്ന് ഇഞാനി കൾ ബോധിക്കുന്നു. അതുപോലെ ശരീരാദ്യുപാധികളുടെ ഇനനമരണാദിഭാവങ്ങളും സുഖദുഃഖാദ്യനുഭവങ്ങളും നിഷ്ക്കള കനായ ആത്മാവിനുള്ളതാണെന്ന് മൂഢന്മാർ തെറ്റിദ്ധരിക്കുന്നു. ആത്മാവാകുന്ന ഞാൻ എപ്പോഴും ഒരു വികാരവുമില്ലാതെ നിശ്ചലനും നിഷ്ക്കളങ്കനുമായിരിക്കുക മാത്രമാണ് ചെയ്യുന്നത്.

ഇലേ വാപി സ്ഥലേ വാപി ലുഠതോഷ ഇഡാത്മകഃ നാഹം വിലിപ്യേ തദ്ധർമ്മൈർഎടധർമ്മൈർന്നഭോ യഥാ. 508 എടത്തിലുള്ള ധർമ്മങ്ങൾ എടാകാശത്തെ ബാധിക്കാറില്ല. ആകാശം എപ്പോഴും നിർലിപ്തമായിരിക്കുന്നു. ഇതുപോലെ ഇഡമായ ഈ ശരീരത്തിൻെറ ധർമ്മങ്ങൾ നിർവ്വികല്പ സ്വരൂപനായ ആത്മാവിനെയും ബാധിക്കുന്നില്ല. ഇഡമായ ഈ ശരീരം വെള്ളത്തിലോ കരയിലോ എവിടെക്കിടന്നാലും ഇനിക്കുകയോ മരിക്കുകയോ എന്തുചെയ്യാലും

201

ശുദ്ധചൈതന്യമായ ആത്മാവിന്നും അവ ഒന്നും ബാധിക്കുന്നില്ല. കർതൃത്വഭോക്തൃത്വഖലത്വമത്തതാ\_

ജഡത്വബദ്ധത്വവിമുക്തതാദയ:

ബുദ്ധേർവികല്പ ന തു സന്തി വസ്തുതഃ

സ്വസ്തിൻപരേ ബ്രഹ്മണി കേവലേƒദ്വയേ. 509 കർത്തൃത്വം, ഭോക്തൃത്വം, ഖലത്വം, സൽഗുണത്വം, ഇഡത്വം, ഉന്മത്തത, ബദ്ധത്വം, മുക്തത്വം എന്നിവയെല്ലാം ബുദ്ധിയുടെ വികല്പങ്ങൾ മാത്രമാണ്. കേവലവും അദ്വൈതവും പരമാ ത്മാവുമായ പരമചൈതനൃത്തിൽ അവ ഒന്നും ബാധിക്കുന്നില്ല. സച്ചിദാനന്ദചൈതനൃമാകുന്ന ഞാൻ ഒരിക്കലും കർത്താവോ, ഭോക്താവോ, ഇാതനോ, മൃതനോ, ബദ്ധനോ, മുക്തനോ ആയിട്ടില്ല. ആവുന്നുമില്ല. നിതൃശുദ്ധമുക്തസ്വരൂപമാണ് ആത്മസ്വരൂപം.

> സന്തു വികാരാഃ പ്രകൃതേർദശധാ ശതധാ സഹസ്രധാ വാപി കിം മേ സംഗചിതേസ്തൈർന്നഫ്വനഃ

ക്വചിദംബരം സ്പൃശതി <sub>?</sub> 510 മായയുടെ വികാരങ്ങൾ പത്തോ നൂറോ ആയിരമോ എത്രയെ ങ്കിലുമുണ്ടാവട്ടെ. എങ്ങനെയെല്ലാം വൃതൃസ്തങ്ങളുമായി ക്കൊള്ളട്ടെ. അവയൊന്നും മേഫ്വം ആകാശത്തെ സ്പർശിക്കാ ത്തതുപോലെ നിതൃമുക്തചൈതനൃമാകുന്ന എന്നെ സ്പർശിക്ക പോലും ചെയ്യുന്നില്ല.

അവ്യക്താദിസ്ഥൂലപര്യന്തമേത\_

ദ്വിശ്വം യത്രാഭാസമാത്രം പ്രതീതം

വ്യോമപ്രഖ്യം സുക്ഷ്മമാദ്യന്തഹീനം

ബ്രഹ്മാദൈതം യത്തദേവാഹമസ്മി. 511

സുഷുപ്തിയിലെ ദൃശ്യത്തെയാണ് അവ്യക്തമെന്നു പറയു ന്നത്. അതിനെത്തന്നെ അവിദ്യയെന്നും മൂലാവിദ്യയെന്നും

പറഞ്ഞുവരുന്നു. അവിടംമുതൽക്കാണ് സൃഷ്ടിയുടെ ആരംഭം. സ്ഥൂലശരീരം സൃഷ്ടിയുടെ പര്യവസാനവുമാണ്. അപ്പോൾ അവൃക്തംമുതൽ സ്ഥൂലശരീരം വരെയാണ് സൃഷ്ടിസ്വരൂപ ങ്ങളെന്നു പറയാം. അവയെല്ലാം ബ്രഹ്മാഭാസങ്ങളുമാകുന്നു. എന്നാൽ ഞാൻ അവയിൽപ്പെട്ട ഒന്നുമല്ല. ആകാശംപോലെ സർവ്വത്ര വ്യാപ്തവും നിശ്ചലവും നിർലിപ്തവും സത്താമാത്രവുമായ ബ്രഹ്മചൈതന്യമാണ്.

> സർവ്വാധാരം സർവ്വവസ്തുപ്രകാശം സർവ്വാകാരം സർവ്വഗം സർവ്വശൂന്യം നിത്യം ശുദ്ധം നിശ്ചലം നിർവ്വികല്പം ബ്രഹ്മാദൈവതം യത്തദേവാഹമസ്മി.

ഫ്വടത്തിന്ന് മണ്ണെന്നപോലെയും ആഭരണത്തിന് സ്വർണ്ണ മെന്നപോലെയും എല്ലാ നാമരൂപങ്ങൾക്കും ആധാരമായും എല്ലാറ്റിനെയും പ്രകാശിപ്പിക്കുന്ന ചൈതന്യമായും എല്ലാറ്റിൻെറ യും ആകൃതിയിലും എന്നാൽ എല്ലായിടത്തും നിറഞ്ഞും ഒന്നിനോടും സംബന്ധമില്ലാത്തതായും നിത്യമായും ശുദ്ധമാ യും നിശ്ചലമായും മറ്റൊന്നിൻെറ സ്ഫുരണമില്ലാത്തതായും അദ്വൈതമായും ഇരിക്കുന്ന സത്താമാത്ര ബ്രഹ്മമാണ് ഞാൻ.

512

യത് പ്രത്യസ്താശേഷമായാ വിശേഷം

പ്രത്യഗ്രൂപം പ്രത്യയാഗമുതാനം

**സത്യജ്ഞാനാനന്തമാനന്ദ**രൂപം

ബ്രഹ്മാദൈവതം യത്തദേവാഹമസ്മി. 513

യാതൊരു പരമതത്ത്വം സർവ്വമായാവിശേഷങ്ങളെയും അതിവർത്തിച്ചതായും പ്രത്യഗാത്മസ്വരൂപമായും ഉപമകളെ കൊണ്ട് പ്രകാശിപ്പിക്കാൻ കഴിയാത്തതായും സത്യമായും ജ്ഞാനമായും അനന്തമായും ആനന്ദരൂപമായുമുള്ള യാതൊരു അദ്വൈത്യബഹ്മചൈതന്യമുണ്ടോ അതുതന്നെ ഞാൻ.

നിഷ്ക്രിയോƒ്സ്മ്യവികാരോƒ്സൂി നിഷ്ക്കലോƒ്സൂി നിരാകൃതിഃ നിർവികല്പോƒ്സൂി നിത്യോƒ്സൂി

നിരാലംബോ f സൂിനിർദ്വയം 514 ആത്മാവാകുന്ന ഞാൻ കർമ്മസംബന്ധമില്ലാത്തവനും വികാര ങ്ങളില്ലാത്തവനും കലനകളില്ലാത്തവനും ആകൃതിയില്ലാത്തവനും മറ്റൊന്നിൻെറ സ്ഫുരണമില്ലാത്തവനും നിത്യനും ഒന്നിനേ

യും ആശ്രയിക്കാത്തവനും എല്ലാറ്റിന്നും ആശ്രയമായും അദ്വൈതമായുമുള്ള ബ്രഹ്മമാകുന്നു.

സർവാത്മകോ fഹം സർവോ fഹം സർവാതീതോ fഹമദ്വയഃ കേവലാഖണ്ഡബോധോ fഹമാനന്ദോ fഹം നിരന്തരഃ 515 ഞാൻ സർവ്വസ്വരൂപനും എന്നാൽ സ്വയം രൂപമില്ലാത്തവനും എല്ലായിടത്തും നിറഞ്ഞവനും എല്ലാറ്റിനെയും അനിവർത്തി ച്ചവനും അദ്വൈതനും കേവലനും അഖണ്ഡബോധസ്വരൂപനും ആനന്ദസ്വരൂപനുമായ ആത്മാവാകുന്നു.

സ്വാരാജ്യസാമ്രാജ്യ വിഭൂതിരേഷാ

ഭവത്കൃപാശ്രീമഹിമപ്രസാദാത്

പ്രാപ്താ മയാ ശ്രീഗുരവേ മഹാത്മനേ

നമോ നമസ്തേ f സ്തു പുനർനമോ f സ്തു. 516 അല്ലയോ മഹാത്മാവായ ആചാര്യവരു, അവിടുത്തെ കാരുണ്യ ഐശ്വര്യ പ്രസാദത്താൽ ഞാൻ ഈ ആത്മസാമ്രാജ്യത്തിൻെറ അനുഭൂതിരസികനായിത്തീർന്നു എന്നു പറയട്ടെ. എന്നെ ഇത്ര യും ഉയർത്തിയ അവിടേക്കായിക്കൊണ്ട് വീണ്ടും വീണ്ടും അനേക നമസ്ക്കാരങ്ങൾ.

മഹാസ്വപ്പേ മായാകൃതഇനിഇരാമൃത്യു ഗഹനേ ഭ്രമന്തം ക്ലിശ്യന്തം ബഹുലതരതാപൈരനുദിനം അഹങ്കാരവ്യാഫ്രിവ്വവിതമിമമതൃന്ത കൃപയാ പ്രബോധ്യപ്രസ്വാപാത്പരമവിതവാന്മാമസി ഗുരോ 517

മായയാൽ ചെയ്യപ്പെട്ട ഇനനമരണാകാരമായ മഹാസപ്പ മാകുന്ന ഈ സംസാരത്തിൽ അനേകതരത്തിലുള്ള തെറ്റി ദ്ധാരണകളോടുകൂടി ക്ലേശിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കുന്നവനും അനേക തരത്തിലുള്ള താപങ്ങളെ അനുഭവിച്ച് തപിക്കുന്നവനും അഹങ്കാരമാകുന്ന വ്യാഫ്രത്താൽ ആക്രമിക്കപ്പെട്ടവനുമായ ഇവനെ കാരുണ്യത്തോടു കൂടുംവണ്ണം മായാസപ്പത്തിൽ നിന്നുണർത്തി രക്ഷിച്ച പരമാത്മാവായ ആചാര്യവര്യ. അങ്ങേക്കായിക്കൊണ്ട് വീണ്ടും വീണ്ടും നമസ്ക്കാരം.

നമസ്തസ്മൈസദൈകസ്മൈകസ്മൈചിന്മഹസേ നമഃ യദേതദ്വിശ്വരൂപേണ രാജതേ ഗുരുരാജ തേ. 518 ഏകനും അദ്വിതീയനുമായ ഏതൊരു പരമാത്മാവിൻെറ ചൈതനൃമഹിമയാണോ ഈ പ്രപഞ്ചാകാരമായിപോലും പ്രകാശിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കുന്നത് അപ്രകാരമുള്ള പരമാത്മാവാകുന്ന ഹേ ആചാര്യശ്രേഷ്ഠ, അങ്ങേക്കായിക്കൊണ്ട് വീണ്ടും വീണ്ടും നമസ്ക്കാരം.

> ഇതി നതമവലോക്യ ശിഷ്യവര്യം സമധിഗതാത്മസുഖം പ്രബുദ്ധതത്ത്വം പ്രമുദിത ഹൃദയംസ ദേശീകേന്ദ്രഃ പുനരിദമാഹ വചഃ പരം മഹാത്മാ.

പുനരിദമാഹ വചഃ പരം മഹാത്മാ. 519 തൻറ ഉപദേശംകൊണ്ട് ഗ്രിയായ തത്ത്വബോധമുദിച്ച് ആത്മാനന്ദരസികനായി തന്നെ സ്തുതിച്ച് നമസ്ക്കരിച്ച ആ ശിഷ്യനെനോക്കി സന്തുഷ്ടപിത്തനായ ആചാര്യവര്യൻ വീണ്ടും ഇപ്രകാരം പറഞ്ഞു.

> ബ്രഹ്മപ്രത്യയസന്തതിർജഗദതോ ബ്രൈഹ്മവ തത് സർവതഃ പശ്യാദ്ധ്യാത്മദൃശാ പ്രശാന്ത മനസാ സർവാസ്വവസ്ഥാസ്വപി

രൂപാദന്യദവേക്ഷിതം കിമഭിത<sub>~</sub> ശ്വക്ഷുഷ്മതാം ദൃശ്യതേ

തദ്വദ് ബ്രഹ്മവിദം സതഃ കിമപരം ബുദ്ധേർവിഹാരാസ്പദം.

പുണ്യാത്മാവായ ഹേ ശിഷ്യ, ചുറ്റുപാടും കാണുന്ന ഈ ജഗത്തെല്ലാം ബ്രഹ്മത്തിൽ നിന്നുണ്ടായതും ബ്രഹ്മമയവും ആകുന്നു. ബ്രഹ്മത്തിൽനിന്നന്യമായി മറ്റൊന്നുംതന്നെ ഉണ്ടാ യിട്ടില്ലെന്നതാണ് പരമാർത്ഥം. അതിനാൽ ഏതവസ്ഥയിലും എന്തിനെ നോക്കുമ്പോഴും ബ്രഹ്മദൃഷ്ടിയോടുകൂടിമാത്രം നോക്കുകയും അറിയുകയും ചെയ്യണം. അന്യഭാവമുണ്ടാവാൻ ഇടവരരുത്. കണ്ണുള്ളവരായ സാധാരണ മനുഷ്യർ ചുറ്റുപാടുമുള്ള രൂപങ്ങളെമാത്രമാണല്ലോ കാണുന്നത്. അതുപോലെ ബ്രഹ്മജ്ഞാനി എങ്ങും നിറഞ്ഞ ബ്രഹ്മത്തെ മാത്രമേ എപ്പോഴും കാണാറുള്ളു.

കസ്താം പരാനന്ദരസാനുഭൂതി-

മുത്സൃഇ്യ ശൂന്വേഷു രമേത വിദ്വാൻ

ചന്ദ്രേ മഹാഹ്ലാദിനി ദീപ്യമാനേ

ചിത്രേന്ദുമാലോകയിതും ക ഇച്ഛേത് ? 521 അപ്രമേയമായ ബ്രഹ്മാനന്ദത്തിൽ എപ്പോഴും മുഴുകിയിരി ക്കാമെന്നുള്ളതാണ് ഇഞാനിയുടെ അവസ്ഥ. അതു സ്വായ ത്തമായിട്ടുള്ള യാതൊരാളും പിന്നീട് ഇഡങ്ങളായ വിഷയ ങ്ങളിൽ രമിക്കാറില്ല. അങ്ങനെ ഒരു താല്പര്യമുണ്ടാവാനും ഇടവരില്ല. മനസ്സിനെ ആഹ്ലാദിപ്പിക്കുന്ന പൂർണ്ണചന്ദ്രൻ ഉദിച്ച് പ്രകാശിക്കുമ്പോൾ ആർക്കെങ്കിലും ചിത്രത്തിലുള്ള ചന്ദ്രനെ നോക്കാൻ തോന്നുമോ ? അതുപോലെയാണ് ആത്മാനുഭൂതി രസികനായ മഹാത്മാവും വിഷയങ്ങളിൽനിന്ന് പിന്തിരി ഞ്ഞിരിക്കുന്നത്.

205

520

അസത്പദാർത്ഥാനുഭവേന കിഞ്ചി.. ന്ന ഹ്യസ്തി തൃപ്തിർന്ന ച ദുഃഖഹാനിഃ

തദദ്വയാനന്ദരസാനുഭൂത്യാ

തൃപ്ല: സുഖം തിഷ്ഠ സദാത്മ നിഷ്ഠയാ. 522 ഇല്ലാത്തവയായ പ്രപഞ്ചപദാർത്ഥങ്ങളുടെ അനുഭവംകൊണ്ട് അല്പമെങ്കിലും സുഖാനുഭവമോ ദുഃഖനിവൃത്തിയോ ഉണ്ടാവുന്നില്ല. അതുകൊണ്ട് എപ്പോഴും ആത്മനിഷ്ഠയിലിരുന്ന് അദ്വയാനന്ദരസത്തെത്തന്നെ അനുഭവിച്ച് കൃതാർത്ഥനാവാൻ ശ്രമിക്കു.

സ്വമേവ സർവ്വഥാ പശ്യന്മന്യമാനഃ സ്വമദ്വയം

സ്വാനന്ദമനുഭുഞ് ഇാനഃ കാലം നയ മഹാമതേ 523 ആത്മാവിനെത്തന്നെ എപ്പോഴും കണ്ടുകൊണ്ടും ആത്മാവിനെത്തന്നെ സ്പർശിച്ചുകൊണ്ടും അറിഞ്ഞുകൊണ്ടും ആത്മാനന്ദത്തിൽത്തന്നെ മുഴുകിക്കൊണ്ടും ബുദ്ധിമാനായ

ശിഷ്യ, ശിഷ്ടമായ കാലത്തെ കഴിച്ചുകൂട്ടൂ. അഖണ്ഡബോധാത്മനി നിർവ്വകല്പേ വികല്പനം വ്യോമ്നി പുരഃ പ്രകല്പനം തദദ്വയാനന്ദമയാത്മനാ സദാ

ശാന്തിം പരാമേത്യ ഭഇസ്വ മൗനം. 524 അഖണ്ഡപരിപൂർണ്ണവും നിർവ്വികല്പവുമായ പരമാത്മാവിൽ മറ്റൊരു വസ്തുവിൻെറ പ്രതീതി ഉണ്ടായിത്തീരുകയെന്നത് ആകാശത്തിൽ പട്ടണത്തെ കാണുംപോലെയാണ്. വസ്തു ശൂന്യമായ ആകാശത്തിൽ മറ്റൊന്നുമുണ്ടാവാൻ വയ്യല്ലോ. അതുപോലെ അദ്വയാനന്ദാത്മാവിൽ മറ്റൊന്നിൻെറ പ്രതീതി ഉണ്ടാവാനും വയ്യ. അതിനാൽ അദ്വയാനന്ദാനുഭൂതിരസിക നായി ശാന്തിയിൽമുഴുകി എപ്പോഴും മൗനിയായിരുന്ന് കാലം കഴിച്ചുകൂട്ടു.

തൂഷ്ണീമവസ്ഥാ പരമോപശാന്തിർ<sub>–</sub> ബുദ്ധേരസത് കല്പവികല്പഹേതോഃ ബ്രഹ്മാത്മനോ ബ്രഹ്മവിദോ മഹാത്മനോ

യത്രാദ്വയാനന്ദസുഖം നിരന്തരം. 525

ബുദ്ധിയുടെ മിഥ്യാകല്പനകളെയും വികല്പങ്ങളെയും അകറ്റി നിർത്താൻ പറ്റുന്ന മൗനാവസ്ഥ പരമശാന്തിക്ക് കാരണമാണ് ബ്രഹ്മജ്ഞാനികൾ എപ്പോഴും ഇങ്ങനെയുള്ള മൗനാവസ്ഥ കൊണ്ട് അദ്വയബ്രഹ്മാനന്ദാനുഭൂതി രസികന്മാരായി ബ്രഹ്മത്തോട് താദാത്മും പ്രാപിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കുന്നു.

നാസ്തി നിർവാസനാന്മൗനാത് പരം സുഖകൃദുത്തമം വിജ്ഞാതാത്മസ്വരൂപസ്യ സ്വാനന്ദരസപായിനഃ. 526 ആത്മജ്ഞാനസമ്പന്നനും ആത്മാനന്ദരസികനുമായ ജ്ഞാനിക്ക് വാസനാസംബന്ധമില്ലാത്ത മൗനത്തേക്കാൾ ശ്രേഷ്ഠമായി മറ്റൊരനുഷ്ഠാനവുമില്ല.

ഗച്ഛം സ്തീഷ്ഠന്നുപവിശൻ ശയാനോ വാന്യഥാപി വാ യഥേച്ഛയാ വസേദ്വിദ്വാനാത്മാരാമഃ സദാ മുനിഃ 527 ആത്മാരാമനും എപ്പോഴും മൗനശീലനുമായ ജ്ഞാനി ഇരുന്നുകൊണ്ടോ കിടന്നുകൊണ്ടോ സഞ്ചരിച്ചുകൊണ്ടോ എങ്ങനെയെങ്കിലും കാലം കഴിച്ചുകൂട്ടും.

ന ദേശകാലാസന ദിഗ്യമാദി–

ലക്ഷ്യാദ്യപേക്ഷാ പ്രതിബദ്ധവൃത്തേ:

സംസിദ്ധതത്ത്വസ്യ മഹാത്മനോfസ്തി

സ്വവേദനേ കാ നിയമാദ്യപേക്ഷാ 528 തത്ത്വസിദ്ധിവന്ന മഹാത്മാവിന് കാലം, ദേശം, ആചാരം, അനുഷ്ഠാനം തുടങ്ങിയവയൊന്നും ബാധകമല്ല. വൃത്തികള ടങ്ങാത്തവർക്കാണ് അവയെല്ലാം നോക്കേണ്ടതായിട്ടിരിക്കുന്നത്. വൃത്തികൾ നിശ്ശേഷം അടങ്ങിവന്നവനാണ് ഇഞാനി.

അതിനാൽ അദ്ദേഹത്തിന്ന് കാലദേശാചാരാദികൾ ഒന്നും തന്നെ ബാധകമാവുന്നില്ല.

ഫ്വടോ∫യമിതി വിജ്ഞാതും നിയമഃ കോ ന്വപേക്ഷൃതേ വിനാ പ്രമാണസുഷ്ഠുത്വം യസ്മിൻ സതി പദാർത്ഥധീഃ 529 ഫ്വടത്തെ ഫ്വടമാണെന്നറിയാൻ ആരും പ്രമാണത്തെ അപേക്ഷിക്കുകയോ ഇപധ്യാനങ്ങളെ ആചരിക്കുകയോ ചെയ്യാറില്ല. എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ ഫ്വടം നേരത്തെ തന്നെ അറിയപ്പെട്ട വസ്തുവാണ്. അതിനാൽ ആത്മാനുഭവത്തിനു വേണ്ടി അദ്ദേഹം പ്രമാണങ്ങളെ ആശ്രയിക്കുകയോ സാധനകളെ അനുഷ്ഠിക്കുകയോ ചെയ്യേണ്ടതില്ല. വിധിനി ഷേധങ്ങളിൽനിന്ന് നിവർത്തനും സർവ്വതന്ത്രസ്വതന്ത്രനും ഉച്ചുംഖലനുമാണ് ഇഞാനി.

അയമാത്മാ നിതൃസിദ്ധ: പ്രമാണേ സതി ഭാസതേ ന ദേശം നാപി വാ കാലം ന ശുദ്ധിം വാപൃപേക്ഷതേ. 530 ഇഞാനിക്ക് ആത്മസ്വരൂപം നിതൃസിദ്ധമാണ്. സ്വാനുഭവം കൊണ്ട് തൃപ്തനായ അദ്ദേഹത്തിന് ഒരു പ്രമാണത്തിൻെറ യും അപേക്ഷയില്ല. അതുപോലെ കാലദേശാചരണങ്ങളുടെ യും അപേക്ഷയില്ല.

ദേവദത്തോ f ഹമിത്യേതദിജ്ഞാനം നിരപേക്ഷകം തദദ് ബ്രഹ്മവിദോ f പൃസൃ ബ്രഹ്മാഹമിതി വേദനം. 531 ഇദ്ദേഹം ദേവദത്തനെന്ന ആളാണെന്നറിയുന്നതിന് സാധാരണക്കാർക്ക് ഒരു പ്രമാണവും ആവശ്യമില്ല. അതുപോലെ താൻ ആത്മാവാണെന്ന് അനുഭവപ്പെട്ട ജ്ഞാനിക്ക് ആത്മബോധത്തിന്നും മറ്റൊന്നിൻെറയും അപേക്ഷയില്ല.

ഭാനുനേവ ഇഗത്സർവം ഭാസതേ യസ്യ തേഇസാ അനാത്മകമസത്തുച്ഛം കിം നു തസ്യാവഭാസകം. 532 അല്ലെങ്കിൽ ഇഗത്തിനെ ആദിത്യനെന്നപോലെ വിശ്വത്തെ മുഴുവൻ പ്രകാശിപ്പിക്കുന്ന അനന്തമായ ആത്മള്യ്യോതിസ്സിനെ

# digitized by www.sreyas.in

നിരന്തരാനന്ദരസേന തൃപ്തഃ. 535 സംസാരമുക്തനായ ബ്രഹ്മള്ഞാനി വിഷയങ്ങൾ കിട്ടാതിരിക്കുമ്പോൾ ദുഃഖിക്കുകയോ വന്നുചേരുമ്പോൾ സന്തോഷിക്കുകയോ വിഷയങ്ങളോട് ഒട്ടിച്ചേരുകയോ വിഷയ ങ്ങളെ വെറുക്കുകയോ ചെയ്യുന്നില്ല. തന്നിൽത്തന്നെ എപ്പോഴും രമിച്ചും ക്രീഡിച്ചും ആനന്ദിച്ചുംതന്നെ സന്തുഷ്ടനായിക്കഴി

സ്വസ്റ്റിൻ സദാ ക്രീഡതി നന്ദതി സ്വയം

ന ഖിദ്യതേ നോ വിഷയൈഃ പ്രമോദതേ

രിൽ

ന സഇജതേ നാപി വിരജ്യതേ ച

വെച്ച് ഉത്തമോത്തമനാകുന്നു.

വും ആകുന്നു. അപ്രകാരമുള്ള ഈ പരമാത്മാവിനെ അറിഞ്ഞ് സംസാരബന്ധത്തിൽനിന്ന് മുക്തനായ ബ്രഹ്മജ്ഞാനി മനുഷ്യ

ഇയത്യയം ബ്രഹ്മവിദുത്തമോത്തമഃ ഈ ആത്മാവ് സ്വയം ഇ്ല്യോതിരൂപനും അനന്തശക്തനും

കണക്കാക്കാൻ കഴിയാത്തവനും സർവ്വാനുഭവങ്ങൾക്കും ആശ്രയ

534

യമേവ വിജ്ഞായ വിമുക്തബന്ധോ

രാത്മാപ്രമേയഃ സകലാനുഭൂതിഃ

ഏഷ സ്വയം ജ്യോതിരനന്തശക്തി\_

പ്പിക്കാൻ പരമാത്മാവല്ലാതെ മറ്റാരുമില്ല.

അർത്ഥവത്തുക്കളും പ്രകാശിപ്പിക്കപ്പെടുന്നവകളുമായിരിക്കു ആ പരമതത്ത്വത്തെ – പരമാത്മാവിനെ – പ്രകാശി ന്നുവോ

തുച്ഛമായ ഏതൊരു വസ്തുവിനാണ് പ്രകാശിപ്പിക്കാൻ കഴി യൂന്നത്.

വേദശാസ്ത്രപുരാണാനി ഭൂതാനി സകലാനൃപി

യേനാർത്ഥവന്തി തം കിന്നു വിജ്ഞാതാരം പ്രകാശയേത്. 533 വേദശാസ്ത്രപുരാണങ്ങളും ഇതിഹാസങ്ങളും മറ്റ് അനേകം ഗ്രന്ഥങ്ങളും ഉണ്ടെങ്കിലും ചരാചരങ്ങളാകുന്ന ജീവരാശി കളുമുണ്ടെങ്കിലും അവയെല്ലാം യാതൊരു ചൈതന്യത്താൽ യുന്നു, പ്രസ്തുത മഹാത്മാവ്.

ക്ഷുധാം ദേഹേവ്യഥാം തൃക്ത്വാ ബാലഃ ക്രീഡതി വസ്തുനി തഥൈവ വിദ്വാൻ രമതേ നിർമമോ നിരഹം സുഖീ. 536 ബാലൻ വിശപ്പിനേയും ശരീരക്ഷീണത്തേയും മറന്ന് എപ്രകാരം ഉത്സാഹമായി കളിക്കോപ്പെടുത്തുകളിക്കുന്നുവോ അതുപോലെ ആത്മജ്ഞാനി 'ഞാൻ, എൻെറ' എന്ന അഭി മാനത്തെ മറന്ന് തന്നിൽത്തന്നെ രമിച്ച് സുഖമായിരിക്കുന്നു.

> ചിന്താശൂന്യമദൈന്യഭൈക്ഷമശനം പാനം സരിദ്വാരിഷു സ്വാതന്ത്ര്യേണ നിരംകുശാ സ്ഥിതിരഭീർ-നിദ്രാശ്മശാനേ വനേ വസ്ത്രം ക്ഷാളനശോഷണാദിരഹിതം ദിഗ്വാസ്തു ശയ്യാ മഹീ സഞ്ചാരോ നിഗമാന്തവീഥിഷു വിദാം ക്രീഡാ പരേ ബ്രഹ്മണി.

മഹാത്മാക്കളായ ആത്മജ്ഞാനികളുടെ ജീവിതം ആശ്ചര്യ കരമാണ്. ചിന്തയോടും ക്ലേശത്തോടും കൂടാതെ കിട്ടുന്ന ഭിക്ഷാന്നം ആഹാരമായും, നദീജലം പാനജലമായും അവർക്കുപകരിക്കുന്ന സ്വാതന്ത്ര്യത്തോടുകൂടി നിർഭയമായ സ്ഥിതിയും അവരെ ഊർഇള സ്വലന്മാരാക്കുന്നു. ഉറക്കം, ജനബാധയില്ലാത്ത ശ്മശാനത്തിലോ വനത്തിലോ നടത്തും. തിരുമ്പലോ ഉണക്കലോ ഇല്ലാത്തവസ്ത്രം, അതുമില്ലെങ്കിൽ നഗ്നത, കിടക്കാനുള്ള ശയ്യ ഭൂമി, വേദാന്തമാർഗ്ഗത്തിൽ സഞ്ചാരം, ബ്രഹ്മക്രീഡ ഇതൊക്കെയാണ് അവരുടെ ജീവിത സാഹചര്യങ്ങൾ. ആശ്ചര്യമെന്നല്ലാതെ എന്തു പറയട്ടെ !

537

വിമാനമാലംബ്യ ശരീരമേതദ് \_

ഭുനക്ത്യശേഷാൻ വിഷയാനുപസ്ഥിതാൻ

യോ f വൃക്തലിങ് ഗോ f നനുഷക്തബാഹൃഃ. 538 ആത്മജ്ഞാനിയായ മഹാത്മാവ് അഭിമാനമില്ലാതെ ശരീരസന്ധാരണം ചെയ്യുന്നു. കുട്ടികളെപ്പോലെ മറ്റുള്ളവരുടെ പ്രേരണകൊണ്ട് വന്നുചേർന്ന വിഷയങ്ങളെ അനുഭവിക്കുന്നു. ആളെ തിരിച്ചറിയാവുന്ന യാതൊരു ലക്ഷണവുമില്ലാതെ ലോകബാഹൃനായി സഞ്ചരിക്കുന്നു. അത്യാശ്ചര്യമെന്നല്ലാതെ എന്തു പറയട്ടെ !

> ദിഗംബരോ വാപി ച സാംബരോ വാ ത്വഗംബരോ വാപി ചിദംബരസ്ഥഃ ഉന്മത്തവദ്വാപി ച ബാലവദ്വാ

പിശാചവദ്ധപി ചരത്യവന്യാം. 539

ചിദാകാശവാസിയായ ആത്മജ്ഞാനി ചിലപ്പോൾ ദിഗംബരനായും ചിലപ്പോൾ അംബര(വസ്ത്രം)ത്തോടുകൂടിയ വനായും ഉന്മത്തനെപ്പോലെയോ ബാലനെപ്പോലെയോ പിശാചിനെപ്പോലെയോ ഭൂമിയിൽ ചുറ്റി നടക്കുന്നു.

കാമാന്നിഷ്ക്കാമരൂപീ സംഘരത്യേകചരോ മുനിഃ സ്വാത്മനൈവ സദാ തുഷ്ടഃ സ്വയം സർവാത്മനാ സ്ഥിതം. 540 ആത്മജ്ഞാനി പരമനിഷ്ക്കാമനായിത്തന്നെ കാമങ്ങളെ അനുഭവിക്കുന്നു. ഏകാകിയായി ലോകം മുഴുവൻ സഞ്ചരിക്കുന്നു. ആത്മരാമനും സ്വയം സന്തുഷ്യനുമായിരിക്കുന്നു. എങ്ങും നിറഞ്ഞ പരമഭാവത്തിൽത്തന്നെ വർത്തിക്കുകയും ചെയ്യുന്നു. ആശ്ചര്യമെന്നല്ലാതെയെന്തുപറയട്ടെ !

> കചിന്മൂഢോ വിദ്വാൻ കച്ചിദപി മഹാരാജവിഭവഃ കച്ചിദ് ഭ്രാന്തഃ സൗമുഃ കച്ചിദജഗരാചാര കലിതഃ കച്ചിത്പാത്രീഭൂതഃ കച്ചിദവമതഃ ക്വാപ്യവിദിത<sub>–</sub> ശ്വരത്യേവം പ്രാജ്ഞഃ സതതപരമാനന്ദസുഖിതഃ. 541

ആത്മഇളാനസമ്പന്നനായ മഹാത്മാവ് ചിലപ്പോൾ മഹാമൂഢനെന്നപോലെയും മറ്റുചിലപ്പോൾ മഹാവിദ്വാനെന്ന പോലെയും വേറെ ചിലപ്പോൾ മഹാരാളാവെന്നപോലെ സർവ്വവിഭവസമ്പന്നനെന്നപോലെയും ചിലപ്പോൾ ഭ്രാന്തനെന്ന പോലെയും ചിലപ്പോൾ സൗമ്യനെന്നപോലെയും മറ്റുചിലപ്പോൾ പെരുമ്പാമ്പെന്നപോലെ കിടന്നിടത്തുതന്നെ കിടക്കുന്നവനെന്ന പോലെയും മറ്റുചിലപ്പോൾ അപമാനിക്കപ്പെട്ടവനെന്നപോലെ യും എവിടെയും ആരാലും അറിയപ്പെടാത്തവനായി സഞ്ചരിക്കുന്നു. എന്നാലും എപ്പോഴും പരമാനന്ദത്തിൽത്തന്നെ മുഴുകിയിരിക്കുകയും ചെയ്യൂന്നു. ആശ്ചര്യമെന്നല്ലാതെ എന്തുപറയട്ടെ !

നിർധനോ fപി സദാതുഷ്ടോ fപ്യസഹായോ മഹാബലഃ നിതൃതൃപ്തോ fപൃഭുഞ് ഇാനോ fപൃസമഃ സമദർശനഃ 542 ആത്മ ജ്ഞാനി നിർദ്ധനനാണെങ്കിലും എപ്പോഴും സന്തുഷ്യനായും സഹായത്തിനാരുമില്ലെങ്കിലും പരമബലവാനാ യും ഒന്നും അനുഭവിക്കുന്നില്ലെങ്കിലും നിതൃതൃപ്തനായും ആരോടും തുലൃനല്ലെങ്കിലും എല്ലാവരിലും സമദർശനത്തോടും കൂടിയിരിക്കുന്നു.

അപി കുർവന്നകുർവാണഘാഭോക്താ ഫലഭോഗ്യപി ശരീരൃപൃശരീര്യേഷ പരിച്ഛിനോ∱പി സർവഗം. 543 ആത്മജ്ഞാനിയായ മഹാത്മാവ് ചിലതുചെയ്യുന്നുണ്ടെങ്കിലും ഒന്നും ചെയ്യാത്തവനായും ചിലഭോഗങ്ങൾ അനുഭവിക്കുന്നു ണ്ടെങ്കിലും അഭോക്താവായും ശരീരത്തോടുകൂടിയവനാണെ ങിലും അശരീരനായും പരിച്ഛിന്നനാണെങ്കിലും എങ്ങും നിറഞ്ഞ വനായുമിരിക്കുന്നു.

അശരീരം സദാ സന്തമിമം ബ്രഹ്മവിദം കചചിത് പ്രിയാപ്രിയേ ന സ്പൂശതസ്തഥൈവ ച ശുഭാശുഭേ. 544

ശരീരമുണ്ടെങ്കിലും ശരീരത്തിൻെറ ഓർമ്മയില്ലാതെ അശരീരനായിരിക്കുന്ന ഈ ജ്ഞാനിയെ ഇഷ്ടാനിഷ്ടങ്ങളോ ശുഭാശുഭങ്ങളോ സ്പർശിക്കപോലും ചെയ്യുന്നില്ല. ആശ്ചര്യ മെന്നല്ലാതെ എന്തുപറയട്ടെ !

സ്ഥൂലാദി സംബന്ധവതോfഭിമാനിനം

സുഖം ച ദുഃഖം ച ശുഭാശുഭേ ച

വിധ്വസ്ത ബന്ധസ്യ സദാത്മനോ മുനേ:

കുത: ശുഭം വാപ്യ ശുഭം ഫലം വാ ? 545 സ്ഥൂലസൂക്ഷ്മകാരണ ശരീരങ്ങളെ അഭിമാനിക്കുകയും അവയോട് സംബന്ധപ്പെട്ടിരിക്കുകയും ചെയ്യുന്ന മൂഢനെ മാത്രമേ സുഖദു:ഖങ്ങളും ശുഭാശുഭങ്ങളും ബാധിക്കുകയുള്ളു. എല്ലാബന്ധങ്ങളിൽനിന്നും വിമുക്തനും അഭിമാനലേശം പോലുമില്ലാത്തവനും ആത്മജ്ഞാനിയുമായ മഹാത്മാവിനെ സുഖമോ ദു:ഖമോ ആയ ഫലം എങ്ങനെ ബാധിക്കും ?

തമസാ ഗ്രസ്തവദ് ഭാനാദഗ്രസ്തോ*f* പി രവിർഇജനൈ: ഗ്രസ്ത ഇതുുചുതേ ഭ്രാന്ത്യാ ഹൃജ്ഞാത്വാ വസ്തുലക്ഷണം. 546 അന്ധകാരത്തെ ആദിത്യനല്ലാതെ അന്ധകാരം ആദിത്യനെ വിഴുങ്ങാറില്ല. എങ്കിലും ചിലപ്പോൾ ആദിത്യൻെറ ശോഭ മങ്ങാറുണ്ട്. ആ സമയത്ത് വസ്തുലക്ഷണമറിയാത്ത മൂഢന്മാർ ഭ്രമംകൊണ്ട് ആദിത്യനെ അന്ധകാരം വിഴുങ്ങിയെന്ന് പറ യാറുണ്ട്. അതുപോലെയാണ് ആത്മജ്ഞാനിയായ മഹാത്മാവിനെ ശരീരാദി ഉപാധികളുടെ ക്ലേശങ്ങൾ അനുഭവിക്കേണ്ടിവരുന്നുണ്ടെന്നു തോന്നുന്നതും.

തദ്വദ്ദേഹാദി ബന്ധേഭ്യോ വിമുക്തം ബ്രഹ്മവിത്തമം പശൃന്തി ദേഹിവന്മുഢാം ശരീരാഭാസദർശനാത്. 547 അതുപോലെതന്നെ ശരീരാദി സംബന്ധമില്ലാത്ത ആത്മള്ഞാനിയായ മഹാത്മാവിനെ കാണുന്ന മൂഢന്മാരായ

214

ജനങ്ങൾ ശരീരതെ കാനുന്നു എന്നതുകൊണ്ട് ശരീരിയാ യിത്തന്നെ കരുതുന്നതും. വാസ്തവത്തിൽ അദ്ദേഹത്തിന്ന് ശരീരാദി ഉപാധികളുടെ യാതൊരു സംബന്ധവുമില്ല. എങ്കിലും വസ്തുലക്ഷണമറിയാത്ത മൂഢന്മാർക്ക് ഈ പരമാർത്ഥത്തെ അറിയാൻ കഴിയുന്നില്ല.

അഹിർന്നിർല്വയനീം വായം മുക്ത്വാ ദേഹംതുതിഷ്ഠതി ഇതസ്തത ശ്വാല്യമാനോ യത് കിഞ്ചിത് പ്രാണവായുനാ. 548 സർപ്പം തൻെറ ശരീരത്തിൻെറ പുറന്തോലാകുന്ന വളയൂരി ക്കളഞ്ഞ് ഇീവിക്കുംപോലെയാണ് ആത്മജ്ഞാനികൾ ശരീരത്തെ അറിയാതെതന്നെ ഇീവിക്കുന്നത്. പ്രാണവായു പ്രസ്തുതശരീരത്തെ അങ്ങിങ്ങു ചലിപ്പിക്കുന്നുവെന്നേയുള്ളൂ. വാസ്തവത്തിൽ അവർക്ക് ശരീരസംബന്ധമൊന്നുമില്ല.

സ്രോതസാ നീയതേ ദാരു യഥാ നിമ്നോന്നതസ്ഥലം ദെവേന നീയതേ ദേഹോ യഥാ കാലോപഭുക്തിഷു. 549 ഒഴുക്കുള്ള ഇലപ്രവാഹത്തിൽക്കൂടെ വലിയനദി മരങ്ങളെ കൊണ്ടുപോകാറുണ്ട്. അവ ഇലപ്രവാഹത്തിൻെറ ഒഴുക്കിന നുസരിച്ച് സ്ഥാഭാവികമായും അങ്ങിങ്ങ് നീങ്ങിക്കൊണ്ടിരിക്കും അതിന്ന് ആരുടെയും പ്രേരണയൊന്നും ആവശ്യമില്ല. അതു പോലെ ജ്ഞാനിയുടെ ശരീരവും നിയതിയുടെ പ്രവാഹത്തിന നുസരിച്ച് സ്ഥാഭാവികമായി നീംദിക്കൊണ്ടിരിക്കും. അതിനും ആരുടേയും പ്രേരണ ആവശ്യമില്ല.

പ്രാരബ്ലകർമ്മപരികല്പിതവാസനാഭിഃ

സംസാരിവച്ചരതി ഭൂക്തിഷു മുക്തദേഹഃ

സിദ്ധ: സ്വയം വസതി സാക്ഷിവദത്ര തൂഷ്ണീം ചക്രസ്യ മൂലമിവ കല്പവികല്പശൂനു:. 550 അവശിഷ്ടപ്രാരബ്ല കർമ്മത്തിൻെറ ഫലമായി ചിലപ്പോൾ ജ്ഞാനിയും സംസാരിയെപ്പോലെ വിഷയങ്ങളനുഭവിക്കുന്നതാ യിക്കണ്ടേക്കാം. എന്നാൽ ആത്മസിദ്ധനാകട്ടെ ചക്രത്തിൻെറ

മൂലമെന്നപോലെ സാക്ഷിയായി ഇരിക്കലല്ലാതെ ഒരിക്കലും വിഷയങ്ങളോട് ബന്ധപ്പെടുകയുമില്ല.

> നൈവേന്ദ്രിയാണി വിഷയേഷു നിയുങ്ക്തഏഷ നൈവാപയുങ്ക്ത ഉപദർശന ലക്ഷണസ്ഥഃ നൈവ ക്രിയാഫലമപീഷദവേക്ഷതേ സഃ സ്വാനന്ദസാന്ദ്രരസപാനസുമത്തചിത്തഃ 551

എന്നാൽ ആത്മാനന്ദരസത്തിൻെറ നിരന്തരാസ്വാദനത്താൽ ഉന്മത്തനെപ്പോലെയിരിക്കുന്ന ആത്മസിദ്ധനാകട്ടെ വിഷയങ്ങളെ ആസ്വദിക്കുകയോ ഇന്ദ്രിയങ്ങളെ പ്രേരിപ്പിക്കുകയോ നിയ ന്ത്രിക്കുകയോ കർമ്മഫലങ്ങളെ പ്രതീക്ഷിക്കുകയോ ചെയ്യാതെ കേവലം സാക്ഷിമാത്രനായിരിക്കുന്നു.

ലക്ഷ്യാലക്ഷ്യഗതിം തൃക്ത്വാ യസ്തിഷ്ഠേത് കേവലാത്മനാ ശിവ ഏവ സ്വയം സാക്ഷാദയം ബ്രഹ്മവിദുത്തമഃ. 552 ലക്ഷ്യാലക്ഷ്യങ്ങളുടെ തിരിച്ചറിവുപോലുമില്ലാതെ കേവലം ആത്മസ്വരൂപനായിരിക്കുന്ന മഹാത്മാവ് സാക്ഷാൽ പരമേശ്വരൻ തന്നെയാണ്. ബ്രഹ്മജ്ഞാനികളിൽവെച്ച് അത്യുത്തമനും അദ്ദേഹംതന്നെയാണ്.

**ഇീ**വന്നേവ സദാ മുക്തഃ

കൃതാർത്ഥോ ബ്രഹ്മവിത്തമഃ

ഉപാധിനാശാദ് ബ്രഹ്മൈവ സൻ

ബ്രഹ്മാപ്യേതി നിർദ്വയം 553

ജീവിച്ചിരിക്കുമ്പോൾത്തന്നെ എപ്പോഴും മുക്തനും കൃതാർത്ഥനും ബ്രഹ്മജ്ഞാനികളിൽ അത്യുത്തമനുമായ മഹാത്മാവ് ഉപാധിനാശത്തിൽ കേവലം അദ്വൈതബ്രഹ്മംതന്നെ ആയിത്തീരുന്നു.

ശൈലൂഷോ വേഷസദ്ഭാവാഭാവയോശ്ചയഥാപുമാൻ തഥൈവ ബ്രഹ്മവിത്ശ്രേഷ്ഠഃ സദാ ബ്രഹ്മൈവ നാപരഃ. 554 വേഷക്കാരൻ വേഷംകെട്ടിയപ്പോഴും അല്ലാത്തപ്പോഴും

സാധാരണ ആളായിത്തന്നെ ഇരിക്കയാണല്ലോ. അതുപോലെ ബ്രഹ്മജ്ഞാനി ശരീരമുള്ളപ്പോഴും ഇല്ലാത്തപ്പോഴും ബ്രഹ്മമാ യിത്തന്നെ ഇരിക്കും.

> യത്രക്വാപി വിശീർണ്ണം സത് പർണ്ണമിവ തരോർവ്വപുഃ പതതായ് ബ്രഹ്മീഭൂതസ്യ യതേഃ

പ്രാഗേവ തച്ചിദഗ്നിനാ ദഗ്ദ്ധം. 555

നേരത്തെതന്നെ ആത്മജ്ഞാനാഗ്നിയിൽ ശരീരത്തെ ദഹിപ്പിച്ചുകഴിഞ്ഞ സിദ്ധമഹാത്മാവിൻെറ ശരീരം വൃക്ഷ ത്തിൻെറ ഇലകൊഴിയുംപോലെ പിന്നീട് എവിടെയെങ്കിലും വീണുപോവാം. ശരീരം വീണാലും ഇല്ലെങ്കിലും അദ്ദേഹം ബ്രഹ്മംതന്നെ.

സദാത്മനി ബ്രഹ്മണി തിഷ്ഠതോ മുനേഃ

പൂർണ്ണാദ്വയാനന്ദമയാത്മനാ സദാ

ന ദേശകാലാദ്യുചിതപ്രതീക്ഷാ

ത്വങ്മാംസവിട് പിണ്ഡവിസർഇജനായ 556 എപ്പോഴും ബ്രഹ്മത്തിൽത്തന്നെ ബ്രഹ്മാകാരനായി നിതൃ നിരതിശയാനന്ദസ്വരൂപനായി വർത്തിക്കുന്ന ഇഞാനിക്ക് ത്വങ്മാംസമൃട്പിണ്ഡമാകുന്ന ഈ ശരീരത്തെ ഉപേക്ഷിക്കുന്ന തിന്ന് കാലവും ദേശവും നോക്കേണ്ടതില്ല. എപ്പോൾ വേണ മെങ്കിലും, എവിടെ വേണമെങ്കിലും അതിനെ തള്ളിക്കളയു ന്നുവെന്നുമാത്രം.

ദേഹസൃ മോക്ഷോ നോ മോക്ഷോ

ന ദണ്ഡസ്യ കമണ്ഡലോ:

അവിദ്യാ ഹൃദയഗ്രന്ഥി-

മോക്ഷോ മോക്ഷോ യതസ്തതം. 557 ശരീരത്തിൻേറയോ ദണ്ഡകമണ്ഡലുകളുടേയോ നിരാസമല്ല

ജ്ഞാനിയുടെ മോക്ഷം. അവിദ്യയാൽ സംഘടിപ്പിക്കപ്പെട്ട ഹൃദയഗ്രന്ഥിയുടെ (അജ്ഞാനഗ്രന്ഥിയുടെ) പൊട്ടിച്ചിതറലാണ് ജ്ഞാനിയുടെ മോക്ഷം.

കുല്യായാമഥ നദ്യാം വാ ശിവക്ഷേത്രെƒപി ചത്വരേ പർണ്ണം പതതി ചേത്തേന തരോഃ കിം നു ശുഭാശുഭം 558 വെള്ളം ഒഴുകുന്ന തോട്ടിലോ, നദിയിലോ, ശിവ ക്ഷേത്രത്തിലോ, നാല്ക്കൂട്ടപ്പെരുവഴിയിലോ എവിടെ അതിനെറ ഇല വീണാലും വൃക്ഷത്തിന്ന് അതുകൊണ്ട് ശുഭാശുഭങ്ങളൊ ന്നുമില്ല. ഇതുപോലെ ഇഞാനിക്കും തനെറ ഇഡമായ ശരീരം എപ്പോൾ എവിടെ വീണുപോയാലും അതുകൊണ്ട് ശുഭാശുഭ ങ്ങളൊന്നുമില്ല.

> പത്രസ്യ പുഷ്പസ്യ ഫലസ്യ നാശവ\_ ദ്ദേഹേന്ദ്രിയപ്രാണധിയാം വിനാശഃ നൈവാത്മനഃ സ്വസ്യ സദാത്മകസ്യാ\_ നന്ദാകൃതേർവൃക്ഷവദസ്തി ചൈഷഃ.

വൃക്ഷത്തിൻെറ ഇലയോ, പുഷ്പമോ, കായയോ, വീണു പോവുന്നതുകൊണ്ട് വൃക്ഷമാകുന്ന വൃക്തിക്ക് നാശമൊന്നും സംഭവിക്കുന്നില്ല. അതുപോലെ സച്ചിദാനന്ദചൈതനൃ സ്ഥരൂപനായ ആത്മാവിന്നും ശരീരം, മനസ്സ്, പ്രാണൻ, ഇന്ദ്രിയ ങൾ എന്നിവ വിട്ടുപോവുന്നതുകൊണ്ട് യാതൊരു നാശവും സംഭവിക്കുന്നില്ല.

559

പ്രജ്ഞാനഫ്വന ഇത്യാത്മലക്ഷണം സത്യസൂചകം

അനൂദ്യൗപാധികസൈൃവ കഥയന്തി വിനാശനം. 560 ആത്മാവിനെ പ്രജ്ഞാനഫ്വനമെന്നു പറയാറുണ്ട്. ഫ്വനീഭൂതജ്ഞാനസ്വരൂപമെന്നർത്ഥം. പ്രസ്തുത സ്വരൂപകല്പന സതൃമാണ്. എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ ഉപാധികൾക്ക് മാത്രമേ നാശത്തെ പറയുന്നുള്ളു. ആത്മാവിന്നു നാശമില്ല. അതിനാൽ

പ്രജ്ഞാനഫ്വനം തന്നെ ആത്മാവ്.

അവിനാശീ വാ അരേ f യമാത്മേതി ശ്രുതിരാത്മനഃ പ്രബ്രവീത്യവിനാശിത്വം വിനശ്യത്സു വികാരിഷു. 561 'അരേ അയം ആത്മാ f വിനാശീ' എന്നിങ്ങനെ ശ്രുതി ആത്മാവിൻെറ നാശരഹിതത്തിത്തെ പ്രകാശിപ്പിക്കുന്നുണ്ട്. 'എടോ ഈ ആത്മാവ് നാശമില്ലാത്തതാണ്' എന്നാണ് പ്രസ്തുത ശ്രൂതി വാക്യത്തിന്നർത്ഥം. വികാരമുള്ള എല്ലാ ഉപാധി പദാർത്ഥങ്ങളും നശിച്ച ശേഷവും നിർവ്വികാരമായ ആത്മാവ് നിലനില്ക്കുന്നുവെന്നാണ് ശ്രുതിയുടെ സിദ്ധാന്തം.

പാഷാണവൃക്ഷതൃണധാന്യകടാംബരാദ്യാ

ദഗ്ദ്ധാ ഭവന്തി ഹി മൃദേവ യഥാ തഥൈവ

ദേഹേന്ദ്രിയാസുമന ആദി സമസ്തദൃശ്യം

ഇഞാനാന്നിദഗ്ദ്ധമുപയാതി പരമാത്മഭാവം. 562 അന്നി കത്തിളുലിക്കുമ്പോൾ ഭൂമിയിൽക്കിടക്കുന്ന കല്ല്, വൃക്ഷം, പുല്ല്, ചണ്ടി തുടങ്ങിയ വസ്തുക്കൾ അഗ്നിയിൽ ദഹിച്ച് ഭൂമിയോട് താദാത്മുഭാവത്തെ പ്രാപിക്കുന്നു. അതുപോലെ ശരീരം, ഇന്ദ്രിയങ്ങൾ, പ്രാണൻ, മനസ്സ് തുടങ്ങിയ ഉപാധികൾ ആത്മജ്ഞാനമാകുന്ന അഗ്നിയിൽ ദഹിച്ച് ആത്മാവോട് താദാത്മുഭാവത്തെ പ്രാപിക്കുന്നു. എല്ലാം ദഹിച്ചു കഴിഞ്ഞ് ആത്മാവുമാത്രം േരം ിക്കുന്നുവെന്നർത്ഥം.

വിലക്ഷണം യഥാ ധാന്തം ലീയതേ ഭാനുതേജസി തഥൈവ സകലം ദൃശ്യം ബ്രഹ്മണി പ്രവിലീയതേ. 563 വിലക്ഷണമായ അന്ധകാരം ആദിത്യപ്രകാശത്തിൽ ലയി ക്കുന്നതുപോലെ ആത്മാവിൽനിന്ന് വിലക്ഷണമായ ദൃശ്യ പ്രപഞ്ചമെല്ലാം ആത്മാവിൽത്തന്നെ ലയിച്ച് താദാത്മ്യഭാവമട യുന്നു.

ഫുടേ നഷ്ടേ യഥാ വ്യോമ വ്യോമൈവ ഭവതി സ്ഫുടം തഥൈവോപാധിവിലയേ ബ്രഹ്മൈവ ബ്രഹ്മവിത് സ്വയം. 564

ഫ്വടംപൊട്ടിത്തകരുമ്പോൾ ഫ്വടത്തിലുണ്ടായിരുന്ന ഫ്വടാകാശം ആകാശം മാത്രമായിത്തീരുന്നതുപോലെ ഉപാധികളുടെ വിലയ ത്തിൽ ബ്രഹ്മജ്ഞാനി ബ്രഹ്മമാത്രമായിത്തീരുന്നു.

ക്ഷീരംക്ഷീരേ യഥാക്ഷിപ്തം തൈലം തൈലേ ഇലംഇലേ സംയുക്തമേകതാം യാതി തഥാത്മന്യാത്മവിന്മുനിഃ. 565 ക്ഷീരത്തെ ക്ഷീരത്തിലും തൈലത്തെ തൈലത്തിലും ഇലത്തെ ഇലത്തിലും ചേർക്കുമ്പോൾ എങ്ങനെ ഒന്നായി താദാത്മ്യം പ്രാപിക്കുന്നുവോ അതുപോലെ ആത്മജ്ഞാനി യായ മഹാത്മാവ് ഉപാധിവിലയത്തിൽ ബ്രഹ്മത്തോട് താദാത്മ്യതയെ പ്രാപിക്കുന്നു.

ഏവം വിദേഹകൈവല്യം സന്മാതത്വമഖണ്ഡിതം

ബ്രഹ്മഭാവം പ്രപദ്വൈഷ യതിർന്നാവർത്തതേ പുനഃ. 566 ഇങ്ങനെ അഖണ്ഡസന്മാത്രബ്രഹ്മമായിത്തീരുകയെന്നതാണ് വിദേഹകൈവല്യം. ഇപ്രകാരം വിദേഹകൈവല്യമാകുന്ന ബ്രഹ്മ ഭാവത്തെ പ്രാപിച്ച യതി പിന്നീടൊരിക്കലും സംസാരത്തിലേക്ക് മടങ്ങുന്നില്ല.

സദാത്തൈകത്വവിജ്ഞാന ദഗ്ദ്ധാവിദ്യാദി വർഷ്മണഃ അമുഷ്യബ്രഹ്മഭൂതത്വാദ് ബ്രഹ്മണഃ കുത ഉദ്ഭവഃ. 567 സദാത്തജ്ഞാനംകൊണ്ട് എല്ലാ അവിദ്യാഗ്രന്ഥികളും നഷ്പപ്പെട്ട് ബ്രഹ്മഭൂതനായ മഹാത്മാവിന്ന് പിന്നീടെങ്ങനെ ഇന്മമുണ്ടാകും ? ബ്രഹ്മത്തിന് ഇന്മാദികളുണ്ടാവാൻ വയ്യല്ലോ.

മായാക്ലിപ്തൗബന്ധമോക്ഷൗ ന സ്ത: സ്വാത്മനിവസ്തുത: യഥാ രഇഈ നിഷ്ക്രിയായാം സർപ്പാഭാസവിനിർഗമൗ. 568 ബന്ധവും മോക്ഷവും രണ്ടും മായയിൽ കല്പിക്കപ്പെട്ടവ യാണ്. പരമാർത്ഥത്തിൽ ആത്മാവിന് ബന്ധമോക്ഷങ്ങളില്ല. കയറിൽ തോന്നപ്പെട്ട പാമ്പിൻെറ ആവിർഭാവതിരോഭാവങ്ങൾ. രണ്ടിന്നും കാരണം ഭ്രമം മാത്രമാണല്ലോ. വാസ്തവത്തിൽ പാമ്പ്

#### digitized by www.sreyas.in

അസ്തീതി പ്രത്യയോ യശ്ച യശ്ച നാസ്തീതി വസ്തുനി ബുദ്ധേരേവ ഗുണാവേതൗ ന തു നിത്യസ്യ വസ്തുനഃ 571 ആത്മാവിനെ സംബന്ധിച്ച് ഉണ്ടെന്നും ഇല്ലെന്നുമുള്ള

570 മേഫ്വാവരണംകൊണ്ട് കണ്ണിൻെറകാഴ്ച മറയപ്പെടുമ്പോൾ മൂഢന്മാർ ആദിത്യൻ മറയ<sub>ി</sub>പ്പട്ടുവെന്ന് പറയാറുണ്ട്. ആദിത്യനല്ല തൻെറ ദൃഷ്ടിക്കാണ് മറവ് സംഭവിച്ചത്. അതു പോലെ ബുദ്ധിയുടെ ഗുണത്തെ ആത്മാവിൽ കല്പിച്ചാണ് മൂഢന്മാർ ബന്ധമോക്ഷങ്ങളെ പറയുന്നത്. വാസ്തവത്തിൽ ബന്ധമോക്ഷങ്ങൾ സത്യമല്ല.

ബുദ്ധേർഗുണം വസ്തുനി കല്പയന്തി ദൃഗാവൃതിം മേഫ്വകൃതാം യഥാ രവൗ തതോ ƒദിയാസങ്ഗചിദേതദക്ഷരം.

സഹിക്കുന്നതുമല്ല. ബന്ധശ്ച മോക്ഷശ്ച മുഷൈവ മൂഢാ

നാവൃതിർ ബ്രഹ്മണഃ കാചിദന്യാഭാവാദനാവൃതം യദ്യസ്ത്യദൈചതഹാനിഃ സ്യാദ്വൈതം നോ സഹതേ ശ്രുതിഃ 569 ഭ്രമംകൊണ്ട് തോന്നപ്പെടുന്ന ആവരണത്തിൻെറ സദസദ്ഭാവ ങ്ങളെയാണ് ബന്ധമോക്ഷങ്ങളെന്ന് പറയുന്നത്. അതും സത്യമല്ല, ഭ്രമം മാത്രമാണ്. എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ അപരിച്ചിന്ന ചിദാകാരമായിരിക്കുന്ന ബ്രഹ്മത്തെ മറയ്ക്കുന്ന മറ്റൊരു വസ്തുവുമില്ല. അങ്ങനെയൊന്നുണ്ടെന്നു പറയുന്നപക്ഷം ദ്വൈതത്തെ സമർത്ഥിക്കലാണല്ലോ. ദൈവതഭാവത്തെ ശ്രുതി

ആവൃതേഃ സദസത്ത്വാഭ്യാംവക്തവ്യേ ബന്ധമോക്ഷണേ

ത്ഥത്തിൽ ഉള്ളവയല്ല.

**ഉണ്ടാവുകയോ** ഇല്ലാതാവുകയോ ചെയ്യുന്നില്ലല്ലോ. ഇതുപോലെ സത്തമാത്രമായിരിക്കുന്ന ആത്മാവിലും ബന്ധമോക്ഷങ്ങൾ ഭ്രമംകൊണ്ട് തോന്നപ്പെടുകമാത്രമാണ് ചെയ്യുന്നത്. പരമാർ വ്യവഹാരം ബുദ്ധിയുടെ ഗുണമാണ്. അല്ലാതെ നിത്യസത്യ സ്വരൂപമായ ആത്മാവിൻെറ ഗുണമല്ല. ഉണ്ടാവുന്നതും ഇല്ലാതാ വുന്നതും ബുദ്ധിയാണ് ആത്മാവല്ല. അതിനാൽ ആത്മാവിൽ ബന്ധമോക്ഷങ്ങൾ ബുദ്ധിയുടെ കല്പനകൾ മാത്രമാണെന്നർത്ഥം. അതസ്തൗ മായയാ ക്ലിപ്തൗ ബന്ധമോക്ഷൗ നചാത്മനി നിഷ്ക്കലേ നിഷ്ക്രിയേ ശാന്തേ നിരവദ്യേ നിരഞ്ഇനേ അദ്വിതീയേ പരേതത്തേ। വ്യോമവത് കല്പനാ കുതഃ ? 572 അതിനാൽ ബന്ധമോക്ഷങ്ങൾ മായയിൽ കേവലം കല്പിക്ക പ്പെട്ടവമാത്രമാണ്. കല്പനയും ആത്മാവിൽ നിലനില്ക്കുന്നതല്ല. നിഷ്ക്കളവും നിഷ്ക്രിയവും ശാന്തവും നിരവദ്യവും അദ്വതീയവുമായിരിക്കുന്ന പരമാത്മാവിൽ നിരഞ്ഇനവും ആകാശത്തിലെന്നപോലെ എങ്ങനെ കല്പനകൾ നിലനില്ക്കും ? ഭ്രമംകൊണ്ടുള്ള മിഥ്യസങ്കല്പങ്ങൾ മാത്രമാണ് അതിനാൽ ബന്ധമോക്ഷങ്ങൾ എന്നർത്ഥം.

ന നിരോധോ ന ചോത് പത്തിർന്നബന്ധോ ന ച സാധകഃ ന മുമുക്ഷുർന്ന വൈ മുക്ത ഇത്യേഷാ പരമാർത്ഥതാ. 573 വാസ്തവത്തിൽ സൃഷ്ടിയോ പ്രളയമോ ബന്ധമോ സാധകനോ മുമുക്ഷുവോ മുക്തനോ ഒന്നും ഇല്ലാത്തതാണ്. ബ്രഹ്മംമാത്രമേ പരമാർത്ഥമായിട്ടുള്ളുവെന്നുള്ളതാണ് സത്യം.

സകലനിഗമചൂഡാസ്വാന്ത സിദ്ധാന്തരൂപം

പരിമിദമതിഗുഹ്യം ദർശിതം തേ മയാദ്യ

അപഗതകലിദോഷം കാമനിർമ്മുക്ത ബുദ്ധിം

സ്വസുതവദസകൃത്ത്വാം ഭാവയിത്വാ മുമുക്ഷും. 574 ഇപ്രകാരം കലിദോഷങ്ങളെ നശിപ്പിക്കുന്നതും അതൃന്ത രഹസൃവും സകലവേദാന്തത്തിൻെറയും നിഗൂഢതത്ത്വവുമായ ഈ പരമജ്ഞാനത്തെ സദ്ബുദ്ധിയായ നിനക്ക് ഞാൻ എൻെറ പുതനെന്നപോലെ വിചാരിച്ച് വേണ്ടുംവണ്ണം

ഉപദേശിച്ചു തന്നിരിക്കുന്നു.

ഇതി ശ്രുത്വാ ഗുരോർവാക്യം പ്രശ്രയേണ കൃതാനതിഃ സ തേന സമനുജ്ഞാതോ യയൗ നിർമുക്തബന്ധനഃ. 575 ഇപ്രകാരം ഗുരുവിൻെറ വാക്കിനെ കേട്ട ശിഷ്യൻ അദ്ദേഹത്തെ വിനയപൂർവ്വം വീണുനമസ്ക്കരിച്ച് അദ്ദേഹ ത്തിൻെറ അനുവാദത്തേയും വാങ്ങി ബന്ധമുക്തനായി യഥേച്ഛം പോവുകയും ചെയ്തു.

ഗുരുരേവം സദാനന്ദസിന്ധൗ നിർമഗ്നമാനസം

പാവയൻ വസുധാം സർവ്വാം വിചചാര നിരന്തരഃ. 576 പിന്നെ അദ്ദേഹം തൻെറ ആചാര്യനാകുന്ന ആനന്ദസമുദ്ര ത്തിൽ മുങ്ങിപ്പൊങ്ങികൊണ്ട് ഭൂമി മുഴുവൻ ചുറ്റി സഞ്ചരിച്ചു. അദ്ദേഹത്തിൻെറ സഞ്ചാരംകൊണ്ട് പോയദിക്കുകൾക്കെല്ലാം പരിശുദ്ധിയുണ്ടായിത്തീരുകയും ചെയ്യു.

ഇത്യാചാര്യസ്യ ശിഷ്യസ്യ സംവാദേനാത്മലക്ഷണം നിരൂപിതം മുമുക്ഷൂണാം സുഖബോധോപപത്തയേ. 577 മുമുക്ഷുക്കൾക്ക് സുഖമാകുംവണ്ണം ആത്മജ്ഞാനോപലബ്ഢി ക്കായിക്കൊണ്ട് ഗുരുശിഷ്യസംവാദസ്വരൂപേണ ആത്മലക്ഷണം ഇപ്രകാരം പൂർണ്ണമാകുംവണ്ണം നിരൂപിക്കപ്പെട്ടു.

ഹിതമിദമുപദേശമാദ്രിയന്താം

**വിഹിതനിരസ്തസമസ്തചിത്തദോഷാ**ം

ഭവസുഖവിരതാഃപ്രശാന്തചിത്താഃ

ശ്രുതിരസികാ യതയോ മുമുക്ഷുവോ യേ. 578 മനോദോഷങ്ങളകന്നവരും, സംസാരസുഖനിവർത്തന്മാരും, പ്രശാന്തചിത്തന്മാരും, വേദാഭ്യാസനിരതന്മാരും, മുമുക്ഷുക്കളുമായ യതികൾ ഈ ഉപദേശത്തിൽ അലിഞ്ഞു ചേരുമാറാകട്ടെ. സംസാരാധ്വനി താപഭാനുകിരണപ്രോദ്ഭൂതദാഹവ്യഥാ\_

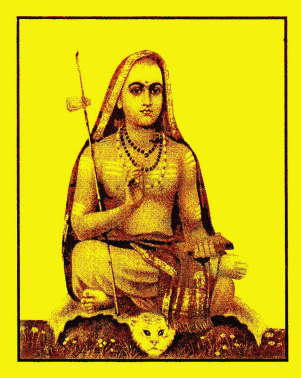
ഖിന്നാനാം ഇലകാങ്ക്ഷയാ മരുഭുവി ഭ്രാന്ത്യാ പരിഭ്രാമൃതാം

അത്യാസന്നസുഖാംബുധിം സുഖകരം ബ്രഹ്മാദ്വയം ദർശയ-ന്ത്യേഷാ ഗങ്കരഭാരതീ വിജയതേ നിർവാണസന്ദായിനീ. 579 സംസാരമാകുന്ന മരുഭൂമിയിൽ പലതരത്തിലുള്ള ദുഃഖങ്ങ ളാകുന്ന ആദിത്യകിരണങ്ങൾകൊണ്ട് തപിക്കുന്നവരും സമാധാനളലത്തെ കാംക്ഷിക്കുന്നവരും കിട്ടാതെ അങ്ങിങ്ങു ചുറ്റിവലയുന്നവരും ആയ സഇജനങ്ങൾക്ക് ഏറ്റവും സമീപത്തു തന്നെ പ്രകാശിക്കുന്നതും സുഖകരവും അദ്വൈതബ്രഹമത്തെ ദർശിപ്പിക്കുന്നതുമായ സുധാസമുദ്രത്തെ കാണിച്ചുകൊടുക്കുന്ന ഈ ശങ്കരഭാരതി പ ശങ്കരാചാര്യോപദേശം പ നിർവ്വാണത്തെ കൊടുക്കുന്ന അത്ഭുതജ്ഞാനമായി സർവ്വോൽക്കർഷേണ വിജയിക്കുന്നു.

ഓം തത്`സത്

ശുഭം.





# ANANDAKUDEERAM PUBLICATIONS KANYAKUMARI