

ഭാരതത്തിന്റെ ആദ്ധ്വാത്മികജ്ഞാനവും സാംസ്കാരികപൈത്വകവും പരിപോഷിപ്പിക്കുകയും പ്രചരിപ്പിക്കുകയും ചെയ്യുന്ന മഹദ്ഗ്രന്ഥങ്ങൾ, അവയുടെ മൂല്വവും വ്വക്തതയും ഒട്ടും ചോർന്നുപോകാതെതന്നെ, നൂതന സാങ്കേതികവിദ്വ ഉപയോഗിച്ച് പരിരക്ഷിക്കുകയും ജിജ്ഞാസുകൾക്ക് സൗജന്വമായി പകർന്നുകൊടുക്കുകയും ചെയ്യുക എന്ന ശ്രേയസ് ഫൗണ്ടേഷന്റെ ലക്ഷ്വ സാക്ഷാത്കാരമാണ് ശ്രേയസ് ഓൺലൈൻ ഡിജിറ്റൽ ലൈബ്രറി.

ഗ്രന്ഥശാലകളുടെയും ആദ്ധ്വാത്മിക പ്രസ്ഥാനങ്ങളുടെയും വ്വക്തികളുടെയും സഹകരണത്തോടെ കോർത്തിണക്കിയിരിക്കുന്ന ഈ ഓൺലൈൻ ലൈബ്രറിയിൽ അപൂർവ്വങ്ങളായ വിശിഷ്ടഗ്രന്ഥങ്ങൾ സ്കാൻചെയ്ത് മികവാർന്ന ചെറിയ പി ഡി എഫ് ഫയലുകളായി ലഭ്വമാക്കിയിരിക്കുന്നു. ഇവ കമ്പ്വൂട്ടറിലോ പ്രിന്റ് ചെയ്തോ എളുഷത്തിൽ വായിക്കാവുന്നതാണ്.

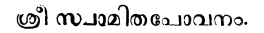
ശ്രേയസ് ഓൺലൈൻ ഡിജിറ്റൽ ലൈബ്രറിയിൽ ലഭ്യമായ ഗ്രന്ഥങ്ങൾ വ്യക്തിപരമായ ആവശ്രങ്ങൾക്കുവേണ്ടി സൗജന്യമായി ഉപയോഗിക്കാവുന്നതാണ്. എന്നാൽ വാണിജ്വപരവും മറ്റുമായ കാര്വങ്ങൾക്കായി ഇവ ദുരുപയോഗം ചെയ്യുന്നത് തീർച്ചയായും അനുവദനീയമല്ല.

ഈ ഗ്രന്ഥശേഖരത്തിന് മുതൽക്കൂട്ടായ ഈ പുണ്യഗ്രന്ഥത്തിന്റെ രചയിതാവിനും പ്രകാശകർക്കും നന്ദി രേഖഷെടുത്തുന്നു.

ശ്രേയസ് ഓൺലൈൻ ഡിജിറ്റൽ ലൈബ്രറിയെക്കുറിച്ചും ശ്രേയസ് ഫൗണ്ടേഷനെക്കുറിച്ചും കൂടുതൽ വിവരങ്ങൾ അറിയാനും പ്രവർത്തനങ്ങളിൽ പങ്കാളിയാകാനും ശ്രേയസ് വെബ്സൈറ്റ് സന്ദർശിക്കുക.

#### http://sreyas.in

# ഹിമഗിരിവിഹാരം



# ഹിമഗിരിവിഹാരം

<sup>ഗന്ഥകത്രാ</sup>പ്: ശ്രീതപോവനസ്ചാമിക**ാ** 

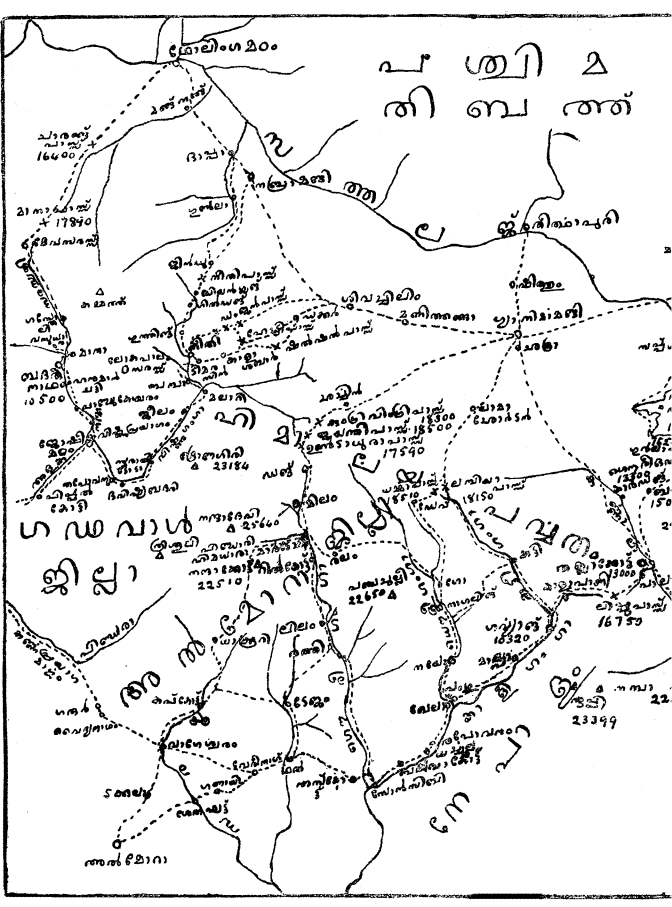
പ്രകാശകൻ: പി. കൃഷ്ണപിള്ള,

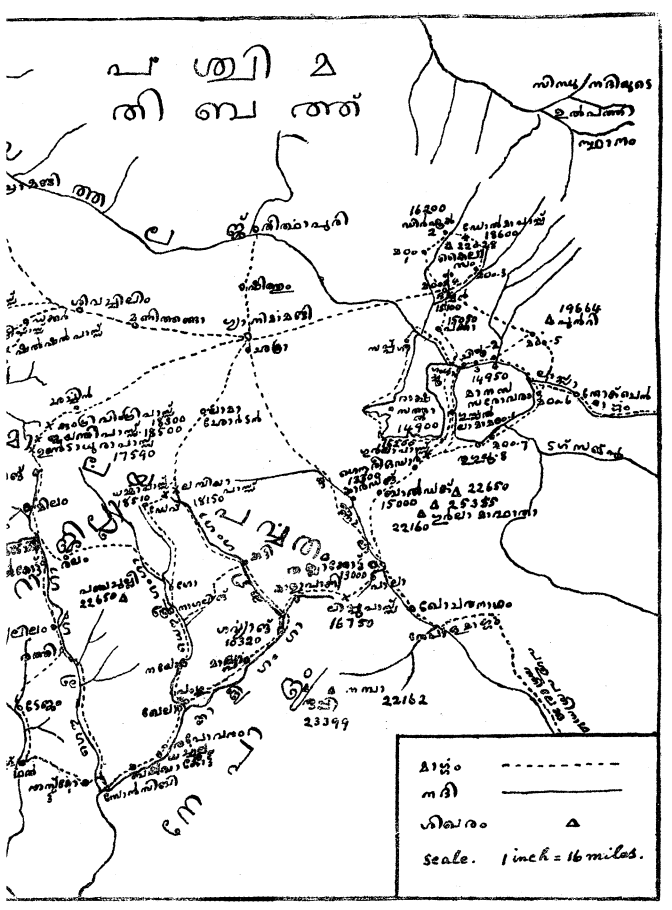
പെരുമ്പാവൂർ.

(പരിഷ്കരിച്ച മന്നാം പതിപ്പ്)

ഭി പോഗസ്സ് പിൻറിംഗ് വർക്സ്, പെമ്പോവൂർ.

1960





#### പ്രാക്കഥനം

"ഹിമഗിരിപിഹാര"ത്തിലെ മുഖ്യമായ പ്രതിപാദ്യത്തെ "ഈശപരദർ ശന"ത്തിലെ ചില പദ്യങ്ങരം വഴിക്കതന്നെ ഇവിടെ സംക്ഷിപ്തമായി സ്പഷ്ടീക രിക്കാം. ഈ രണ്ടു ഗ്രന്ഥങ്ങള ടേയും വിഷയവും പ്രയോജനവും ഒന്നതന്നെ, രണ്ടല്ല; അതായതു് അവയുടെ മഹാതാൽപയ്യം ഒരേ അർത്ഥത്തിലും ഒരേ പ്ര യോജനത്തിലും തന്നെ പരിസമാപിക്കുന്നുവെന്നു ഗ്രഹിക്കവാൻ സാധിക്കുന്നതും അതിൽ നിന്നു ലഭിക്കുന്ന ഒരു വിശേഷലാഭമാണം".

''എകമേവ പരം തത്തചം നേഹ നാനാസ്തി കിഞ്ചന

ന ദൃഷ്ണമുപപന്നം വാ സ്ഥാതന്ത്രം വസ്തനോർഭ്ഥയോഃ 1 പരമാത്ഥവും സർവ്വസ്ഥതന്ത്രവുമായ വസ്ത്രമന്തരണ്ണ, രണ്ടല്ല. ഒരേ സമയത്ത് സ്ഥതന്ത്രമായ രണ്ടു വസ്തക്കാം ലോകത്തിൽ കാണുന്നില്ല. ന്യായം കൊണ്ടു അങ്ങനെ ഉപപാടിക്കവാനം സാദ്ധ്വമല്ല. സജാതീയം, വിജാതീയം, സ്ഥഗതം എന്നുള്ള യാതൊരു ഭേഭവും സ്പർശിക്കാത്ത ആ തത്തപം അഭപിതീയ വും അഖണ്ഡവുമായി വിജയിക്കുന്നം. 1

അസ്പതന്ത്രം പരി പ്പിന്നം കഥം സ്വാദ്ചസ്ത ശാശ്പതം

പതിയോഗിവിനിർമ്മക്തം തത്തപമേകമതോ ബുംഗൽ 2 അന്വവസ്തവേക്കാണ്ടോ, ദേശകാലങ്ങളെക്കൊണ്ടോ, പരിച്ഛിന്നമായി, അഇനിമിത്തം അസ്പതന്ത്രമായ ഒരു വസ്ത്രനിത്യമാകന്നതെങ്ങനെ? അതുകൊ ണ്ട് ദ്വീതീയ വസ്തവോടുക്രടാത്ത ഏകവും അപരിച്ഛിന്നവുമാണ് തത്തപമെന്ന് സിദ്ധമാകുന്നം. 2

തത്തത്വമീശപരഃ സാക്ഷാൽ പരമാത്മേതിഗീയതേ

തദേവ ജീവസംജ്ഞം സ്വാൽസംഘാതോപാധിസംയതം 3 ആ പാരമാത്ഥികതത്തപത്തെ തന്നെ ഈശചരനെന്നും പരമാതമാവെ ന്നം സച്ചിദാനന്ദബ്രഹ്മമെന്നം മററും ശാസ്ത്രങ്ങളും മഹാതമാക്കളും വ്യപദേശി ക്കന്നു. ദേഹേന്ദ്രിയ സംഘാതമാകന്ന ഉപാധിയോട്ട സംബന്ധിച്ചുകൊണ്ട് ആ തത്തപം തന്നെ ജീവഭാവത്തെ പ്രാപിച്ചു നാനാനാമത്രപങ്ങളിൽ വ്യപഭേശിക്ക പ്പെടുന്നു 3

ദേഹേ∫ഹം ബൂദ്ധിമാതിഷ്ഠൻ മാംസാസ്ഥികൃതപഞ്ജരേ

ജന്മനാ ട്രഃഖഭാഗ്ജീവോ നൈവ ഗച്ഛതി നിർവ്വതിം

4

മാംസംകൊണ്ടും അസ്ഥികൊണ്ടും നിമ്മിക്കപ്പെട്ട ഈ ക്രട്ടിൽ — ഈ ദേ ഹത്തിൽ — ഞാനെന്നബൂദ്ധിയെ ചെയ്തകൊണ്ടു് ജനനംതൊട്ട മരണംവരെ പല വിധമായ പ്രചണ്ഡറുംഖങ്ങളാൽ പരിപീഡിതനായി അലഞ്ഞുഴലുന്ന ഈ ജീ വൻ ഒരിക്കലും ശാന്തിയെ പ്രാപിക്കുന്നില്ല. 4 യാവദ്ദേഹാലിസംഘാതേ നരസ്വാത്മമതിഭ്രദ താവത്സംസാരസരണിവിതതാ ന നിവത്തതേ

എത്രത്തോളം മനഷ്യന്ന ഈ ശരീരത്തിൽ ഞാനെന്ന അഭിമാനം നില നിപ്പുന്നവോ, അത്രത്തോളം ഭീഗ്ലവിസ്തുതമായ സംസാമോഗ്ഗത്തിൽ വിപ്പേ ഭമെന്നിയെ ഭ്രമിക്കകതന്നെ അവന്നു ഗതി. അതിൽനിന്ന നിവൃത്തി ഒരുകംല ഈം ലഭിക്കുന്നതല്ല. 5

5

6

7

8

9

അഹോ മഹാനയം മോഹഃ സംസാരാനത്ഥകാരണം സംപ്രവ്വത്തഃ കദേത്യേതൽ പ്രമ്പ്പ മാ യദനത്തരം

സംസാരടുബത്തിന്ന ഏകകാരണമായ ഈ മഹാമോഹം — മഹത്തായ ഈ അഞ്ഞാനം— എപ്പോൾ ആരംഭില്ല, എങ്ങനെ ആരംഭില്പവെന്നാന്തം പോടിച്ചിട്ടാവശ്യമില്ല. കാലാതീതമായ ഒരു പദാർത്ഥത്തെപ്പാറി 'എപ്പോൾ' 'എങ്ങനെ', എന്നം മറദമുള്ള കാലത്തേയം കാരണത്തേയം സംബന്ധിച്ച പ്രശ്ന ങ്ങൾക്ക് എന്തത്തരമാണം" ലഭിക്കക?

> ദേശകാലാട്ടുതീതോ£യം സംജാതോ യദി ചേതനഃ തർഹി മോഹോ£പി സംഭൂതസ്തഭാനീമിതി നിശ്ചിനു

ദേശകാലങ്ങറംക്ക് അതീതമായ ഈ ജീവചൈതന്യം എപ്പോഴെങ്കിലും ജനിക്കവാൻ തുടങ്ങിയെങ്കിൽ, അപ്പോറം ഈ മഹാമോഹവും ഉൽപന്നമാക വാൻ തുടങ്ങിയെന്ന് ധരിച്ചാലം! 7

അനാദിർയദി ജീവഃ സ്വാച്ഛാസ്ത്രതോ ന്യായതോƒപി ച

ജീവത്തചസാധകോ മോഹഃ കഥമദ്ഭതമാദിമാൻ

ശാസ്ത്രംകൊണ്ടും ന്യായംകൊണ്ടും ജീവൻ അനാദിയാണു്. ജീവന്ത് ജ ന്മാദിക്ക സംഭവിക്കവാൻ പാട്ടുള്ള തല്ല, എന്നാണെങ്കിൽ, ജീവൻറെ ജീവത്തച ത്തിന്ത ഹേതുവായ മോഹം അഹോ! എപ്പോക ജനിക്കന്ത? എങ്ങനെ ജനിക്ക ന്ത്? ജീവൻ അനാദിയെങ്കിൽ, അവിഭ്യയം അനാദിയെന്ത ഭാവം. 8

> അതഃ സബൂദ്ധിരാനേചച്ചും മോഹോച്ഛേദസ്വ സാധനം ഭവാഗ്നിപരിഭശ്ദേന യദ്വദനചിഷ്യതേ ജലം

ഇങ്ങനെയുള്ള ഭാർശനികമായ വിഷമപ്രശ്നങ്ങളിൽ കാലം കളഞ്ഞി ട്ട് ലാഭമില്ലാത്തത്തകൊണ്ട് വിശിഷ്ടബൂദ്ധിയുള്ള വൻ കാട്ടതീ പിടിപെട്ട് ദഹി ക്കന്ന ഒരുവൻ ജലത്തെ എപ്രകാരം അതിത്തപരയോടെ അനേപഷിക്കുന്നുവോ അപ്രകാരം മോഹനാശത്തിന്നുള്ള സാധനത്തെ ശീഘ്രാതിശീഘ്രം അനേപഷി ക്കകയാണ് വേണ്ടത്. 9

> അനാദിമോഹവിധപംസാജ്ജീവോ ബ്രഹ്തപമുച്ഛതി പരമഃ പുരഃഷാർത്ഥോ∫യമിയം നിർവാണനിർവ്വതിഃ 10

ii

അനാദിയായ ഈ അവില്ലയുടെ നാശാവഴിക്ക ജീവൻ ബ്രഹ്മഭാ വത്തെ പ്രാപിക്കുന്നു. ഈ ബ്രഹ്മഭാവപ്രാച്തിതന്നെ പരമപുരുഷാർത്ഥമെന്ന മോക്ഷപദം. അത്തന്നെ നിരതിശയമായ നിത്വശാന്തിയും. 10

> സത്വം പ്രത്വക്തത്തപമേഷാം സമസ്ത– ഭൂതാനാം യദ് ബ്രഹ്മ വേദാന്തസിദ്ധം ഹസ്തന്വസ്ത സ്ഥലവിലേപാപമം ത– ന്നിസ്സന്ദേഹജ്ഞാനതോ മക്തിലാഭഃ

നിരവശേഷമായ ഈ ചരാചരപ്രാണികളുടേയും ഉള്ളിൽ സാക്ഷി സചരൂപമായി വിളങ്ങന്നതും, വേദാന്തങ്ങളിൽ പ്രതിപാദിക്കപ്പെട്ടതുമായ യാ തൊരു സഭ്ബ്രഹ്മമുണ്ടോ, ഉള്ളംകയ്യിൽവെച്ച വലിയൊരു വിലചഫലത്തെയെ ന്നപോലെ ആ പരമാത്ഥതത്തചത്തെ സന്ദേഹമെന്നിയെ സാക്ഷാൽ കണ്ടറിയു ന്നത്തന്നെ മോക്ഷപപ്രോപ്തിക്കുള്ള അനന്വസാധനം. 11

> ഭക്തിം യദ്വാ കമ്മ വാത്മാനു വിന്താ– മാലംഞ്ച്വൈകം മഖ്യതഃ സ്വാനുത്രപം സ്വാരാജ്യാഖ്യാം പ്രോന്നതാട്ടാളികാമാ– രോഹേദ്ധീരോ ജ്ഞാനദീപ്പേന ദീപ്പാം.

വിവേകിയായ പുരുഷൻ ഭക്തി, കർമ്മം, ആത്മവിചാരം, ഇവയിൽ തനിക്ക യോജിച്ചവിധം ഏതെങ്കില്പമൊന്നിനെ മഖ്യമായി ആശ്രയിച്ചുകൊണ്ടു, അതായതു സ്വസംസ്കാരമനുസരിച്ചു, ഏതെങ്കില്പമൊന്നിനെ പ്രധാനസാധനമാ യി സ്വീകരിച്ചഭ്യസിച്ചുകൊണ്ട്, ക്രമേണ ജ്ഞാനമാകന്ന വിളക്കിനാൽ വിള ജന്നതും സ്വാരാജ്യമെന്ന പേരോടുകൂടിയതുമായ ഉയന്നമാളികമുകളിൽ കയറി വിശ്രമിക്കുന്നം. 12

> വൈരംഗ്യാഭേഃ സാധനസ്വാനവ്വത്ത്വാ ചൈകാഗ്യസ്വാപ്വന്തരംഗം വിശോദ്ധ്വം ശ്രൂതചാ മതപാപ്വേകസാഹസ്രവാരാൻ എാത്മാനം നോ വിന്ദതേ∫ശുദ്ധബുദ്ധിഃ 13

വിവേകം, വൈരാഗ്വം, ഏകാഗ്രത തുടങ്ങിയ സാധനങ്ങളെ നിരന്തരമാ യി അഭ്വസിച്ചു. ചിത്തത്തെ മലവും ചഞ്ചലതയും നീക്കി നല്ലപോലെ വിശോ ധനം ചെയ്യേണ്ടതാണം". ആനിരംപ്രാവശ്വം ത്രവണം ചെയ്യാലും മനനംചെയ്യാ ലും അതുദ്ധബുദ്ധിയായ ഒരുവൻ ആത്മാവിനെ ലഭിക്കുന്നതല്ല. 13

> ശുദ്ധിർബുദ്ധേരാപ്തുമത്വന്തദഃഖം പ്രാപ്തായാം തുബ്രഹ്മ സദ്വദ് സബോധം പക്ഷ്യക്ഷേപാൽ ക്ഷിപ്രമാത്മാനബോധഃ പഷ്പപ്പേദാച്ചേതി ഹി ബ്രഹ്മജോക്തിഃ

digitized by www.sreyas.in

12

11

ബൂദ്ധിയെ ശൂദ്ധീകരിക്കക എന്ന കായ്യമാണാം വളരെ വളരെ കഠിനം. ബൂദ്ധി ശൂദ്ധമായികഴിഞ്ഞാൽ ബ്രഹ്മാനുഭവം ഉടനടി സമ്പാദിക്കവാൻ സാധി ക്കന്നതാണാം. കണ്ണടച്ചു മിഴിക്കുന്നതിലും, പുഷ്പദളത്തെ സൂപികൊണ്ട് തുളക്കുന്ന തിലും അധികം വേഗത്തിലാണം ആത്മദർശനം; അതായതു അത്രസമയംപോ ലം ആത്മദർശനത്തിന്ന ആവശ്യമില്ലെന്നു വസിഷ്ഠഭഗവാൻെറ വചനമുണ്ട്. 14

> യാവന്യത്യേദ്ദേഹഗേഹേ പിശാചീ ചണ്ഡോ ചൂണ്ഡാ ചോദ്ധതാഹംതചരുപാ കാ വാ ഗേഹസ്പാമിനഃ ശാന്തിവാത്താ ജീവസ്വാഹോ ഭീതിഭാജോ∤നവേലം

ഈ ദേഹമാകന്ന ഗ്രഹത്തിന്നുള്ളിൽ മഹാഭയങ്കരിയായി, അദ്ദ്വയായ അഹങ്കാരമെന്ന പിശാചിക എത്രത്തോളം നത്തനം ചെയ്യകൊണ്ടിരിക്കന്ന വോ, സവ്വദാ ഭയഭീതനായി റ്റഃഖിക്കന്ന ഗ്രഹനാഥനായ ജീവന്ത അത്രത്തോളം ശാന്തികഥയെങ്ങനെ? 15

> ബ്ബഹൈവാഹം സച്ചിഭാനന്ദത്രപം നിസ്സംഗം യന്നിർഗ്ഗണം നിവ്വിശേഷം നിസ്സംസാരം നിശ്ശരീരം നിരീഹം നിത്വം സത്വം നിത്വനിർമ്മുക്കമേകം 16 നാഹം കത്താ നിഷ്ക്രിയോ നാപി ഭോക്താ നാഹം പണ്വാപുണ്വകൽ ക്ഷേദ്രജീവഃ സചച്ഛന്ദോ∫ഹം ബ്രഹ്മത്രപോ∫ഖിലാത്മാ ദൈചതദചന്ദവസ്പർശലേശേന ശൂന്വഃ 17 ഏവം ബ്രാഹാം പിന്തനം സന്തതം സൽ– സംഗോപേതം സൽകുതം യൽ കുതം തൽ മൂലേനാഹകാരമനുല്വ മൂഡം

15

മക്തം കയ്യാച്ചന്ദ്രവൽസ്ഥപ്പേര്ത്തം 18 സച്ചിദാനന്ദഘനമായി, നിസ്സംഗമായി, നിഗ്ഗ്ന്നമായി, നിവിശേഷമാ യി, അസംസാരിയായി, അശരീരിയായി, അവികാരികായി, നിത്വമായി, സത്യ മായി, നിത്യമക്തമായി വിളങ്ങന്ന അഭപിതീയ ഇവമമാകന്ന്ന ഞാൻ. 16 ഞാൻ കത്താവല്ല; നിഷ്ക്രിയനായത്രകൊണ്ട് ഭോക്താവുമല്ല പ്പണ്യപാ പങ്ങളെ അടിക്കടി ചെയ്തകൊണ്ടിരിക്കുന്ന ക്ഷുദ്രജീവനല്ല ഞാൻ. സ്ഥതന്ത്രനാ യി, സവ്വാന്മാവായി, ടൈപതത്തിൻറയോ, ശീതോഷ്ണാഭിഭ്ഥന്ദ്വങ്ങളുടേയോ സംബന്ധലേശമില്ലാത്ത ഇവമമുത്തിയാകന്നു ഞാൻ. 17 ഇപ്രകാരം സൽസംഗസഹിതം ആദരത്തോടെ നിത്വനിന്തേമോയി അഭ്വ സിക്കന്ന ഇവമലിന്തനം അഴങ്ങാനതേയും അവങ്കാരതേയും പാടേ നശിപ്പിച്ച മൂഡപുരുഷനേയം മക്തനാക്കി ചന്ദ്രമണ്ഡലത്തെപ്പോലെ നിർമ്മലവും ശീതളവു മായ സ്ഥഭാവത്തോട്ടക്രടിയവനാക്കിത്തീക്കുന്നു.  $\mathbf{18}$ 

ഖാട്ട്യാനാം ഖല ഖാദനഞ്ച സൂഖതഃ സ്ഥാപോറ്റ്വായാദി വാ-ന്യൂനം മാനവമാനിനാം മൃഗഖഗൈർദ്ദഷ്ടം എന്ന്വാദശം ജ്ഞാനൈർലൌകിക ധാമ്മികൈർഭ്രവി നുണാം വൈശിഷ്ട്ര മേദ്ദോ യദി ബ്രാഹമീ യസ്വമതിവ്രാ വരതമോ ഭജ്ഞയഃ സ മദത്ത്വഷചപി.

19

20

21

തിന്നുക, കടിക്കക, മൈഥുനത്തിൽ പ്രവത്തിക്കക, നിശ്ചിന്തമായി കിടന്ന റങ്ങക, എന്നിങ്ങനെയുള്ള ക്രിയകശം 'മനുഷ്ഠൻ' എന്നഭിമാനിക്കുന്നവർക്കം പക്ഷിമഗാഭികരംക്കു തുല്യമായിതന്നെ സർവ്വവും ലോകത്തിൽ കാണപ്പെടുന്നു. എന്നാൽ ലൌകികവും ധാർമ്മികവുമായ പലേ വിശിഷ്ടജ്ഞാനങ്ങളും മനുഷ്യർ ക്കുള്ള തകാണ്ട് അവർ പശുപക്ഷികളെ അപേക്ഷിച്ചു അധികം വൈശിഷ്പ്പ മള്ള വരാണെന്ന് പറയപ്പെടാമെങ്കിൽ, എതൊരു മനുഷ്യതെൻറ ബൂദ്ധി സർവ്വ ത്രേഷ്യമായ ഇഹ്മാനഭവത്തിൽ നിമഗ്നമായി ആനന്ദിക്ഷന്തവോ, അവൻ മന്ത ഷ്ഠരിൽവെച്ചു സവ്വത്രേഷനെന്നും സിദ്ധമാഷന്നു. 19

ഭൂഷ്പാപാം പൈയോഗാന്മനജതനമിമാം

പാപു സച്ഛേമഷീകാം ഭൂമൌ യോ\_ത്രെന്ദ്രിയാണാം വിഹരതി പശുവ-അസ്പ തജ്ജനാ ധിഗ്ധിക സംസാരേസ്റ്റിന്നസാരേ പ്രഭപദമ ചിരാൽ സാരമനചിഷ്യ തസ്തിൻ മോദസ്ഥാശേഷജീവാൻ സ്ഥവദഥ പരവൽ പശ്യ ചോപാസ്സച നിത്വം

മനഷ്യശരീരം ലഭിച്ചിട്ടുപോലും ഈ ലോകത്തിൽ യാതൊരുവൻ പശുസദ്ദശ മായി കേവലം ഇന്ദ്രിയ ഭോഗങ്ങളിൽ രമിച്ചു കാലം കഴിക്കുന്നവോ, അവൻറ ആ മനാഷ്ഠജന്മത്തിന്ന ധിക്കാരം! ധിക്കാരം! അല്ലയോ മനാഷ്ഠ! അസാരമായ ഈ സംസാരത്തിൽ ഒരേ ഒരു സാരവസ്തവായ ആ പരമേശ്വരതത്തചത്തെ ഗ്രദ ജനങ്ങളിൽനിന്നു അതിശീഘം അനേപ്ഷിച്ചറിയുക! ആ പ്രഭപദത്തിൽ സർ വ്വദാ അമോദിക്കപ്പ് സകല പ്രാണികളേയും സ്വസ്വരുപമായി, അഥവാ പര മാത്മസചരൂപമായി കണ്ടറിഞ്ഞു സവ്വദാ പ്രേമഭാവത്തോടെ അവയെ ഉപസേ  $\mathbf{20}$ വനം ചെയ്യക!

> യൽകായ്യതോ ന പരമന്യദിഹാസ്തി കായ്യം യല്ലാഭതഃ പരഇഹാസ്തപരോ നലാഭഃ യല്ലാഭതശ്ച നിഖിലം വേതീഹ ലബ്ലം ഭിപ്പാൽ സുടിപ്പ മിടമീശചര**ദർശനം** തൽ.

യാതൊരു കായ്യത്തിലധികമായ് ഒരു കായ്യം ഈ ലോകത്തിൽ ചെയ്യ വാനില്ലയൊ, യാതൊരു ലാഭത്തിലധികമായ ഒരു ലാഭം ലഭിക്കുവാനില്ലയോ, യാതൊന്നിന്റെ ലാഭത്തിൽ നിഖിലമായ ജഗത്തം ലബ്ബമായി ഭവിക്കുന്നുവോ, ടിവ്യത്തിൽനിന്നും ഭിവ്യമായ അതാകന്നു ഈശ്വംഭർശനം, അതായത്ത് ബ്രഹമാ നുഭവം. അത് ശശവിഷാണമെന്നപോലെ അപ്രസിധമല്ലതാനും. സവിവിദ്വൽ പ്രസിദ്ധമാകനും. 21

> ധവ്വം ധമ്പം ത്രിധമ്പം ഭവഭയശമനം ഹ്വൈശപരം ഒർശനം യദ് – ധമ്പോ ധന്വസ്തിധമ്പോ ഭവഭയവിധുരോഗ്ഥേശദശീ ച ലോകേ അദ്വോതാനല്പകല്പൈഃ പ്രഭപദമയതാം ദേഹഭാഗ് ദേഹഭാജാം വിത്രാന്തിസ്ഥാനമേതഭ് ധ്രവചരമമപാം യദ്വദേകോഗ്ഞൂരാശിഃ

22

സംസാരഭയത്തെ നിശ്ശേഷം ശമിപ്പിക്കന്ന യാതൊരു ഇഹ്മാനദ്വം വി 8-ാൽ പ്രസിധമോ, അതു ധന്വം! അതു ധന്വം! മൂന്ന കാലങ്ങളിലും അതു് ധന്വ ധന്വമായി ഈ ലോകത്തിൽ വിജയിക്കന്നു. അതുപോലെ സംസാരയോതെ അതിക്രമിച്ചാനന്ദിക്കുന്ന ബ്രഹ്മവിത്തും ഈ ലോകത്തിൽ ധന്വൻതന്നെ! ധന്വൻ തന്നെ! മൂന്ന കാലങ്ങളിലും ആ മഹാപുരുഷൻ ധന്വധന്വനായി വിജയിക്കുന്നു. ദേഹധാരിയായ ഈ ജീവൻ ഇന്നല്ലെങ്കിൽ, അനേക കല്പങ്ങളിൽ പ്രഭപദത്തെ, അതായതു് പമോത്മതത്തപത്തെ പ്രാപിക്കട്ടെ; എല്ലാ ജലങ്ങരക്കം ഒരേ ഒരു സമേദമെന്നപോലെ എല്ലാ ദേഹധാരികരക്കം ഗ്രൂവവും അന്തിമവുമായ ഒരേ ഒരു വിത്രാമസ്ഥാനം ഈ പ്രേപഭംതന്നെ!"

കഴിഞ്ഞു. ഇനി ഈ പസ്തകന്തെപ്പാറി ഇവിടെ അധികം 20 ന്നും വാനില്ല. പറയേണ്ടതെല്ലാം ഒന്നാം പതിപ്പിലെ പസ്താവനകളിൽ തന്നെ വിശ മോയി പറഞ്ഞുകഴിഞ്ഞിരിക്കനും. ഗ്രമ്പത്തിനെ താർപയ്യവിഷയമായ വിഷ യവും ഗ്രന്ഥാവസാനത്തിലും മററും ചുരുക്കണിൽ പതിപാദിച്ചുകഴിഞ്ഞിരിക്കു നുവെങ്കിലും, ഒർഗ്രഹവും സാരേഭ്രതവുമായ വിഷയത്തെ പിന്നേയും പിന്നേയും പറഞ്ഞു ഗ്രഹിപ്പിക്കുന്നതിൽ പനരുക്തി തുടങ്ങിയ ദോഷങ്ങളുടെ സ്രശ്ശങ്ക വകാശമില്ലാത്തത്തകൊണ്ട് ഇവിടെ ആഭിയിലും ഇപന്വസിക്കുവാൻ ഇട്ടുമിച്ചു വെനേയുള്ള. ആത്മജ്ഞാനമാണ് മനുഷ്യമാൽ അർത്ഥനീയമെന്നും, ആത്മ ജ്ഞാനംകൊണ്ട് മാത്രമാണ് മനുഷ്യമാൽ അർത്ഥനീയമെന്നും സാധ കാവസ്ഥയിൽ തീത്ഥയാത്രകളും ദൃശ്വദേശനങ്ങളുമൊക്കെ അന്തഃകരണബഹിഃ കരണങ്ങളുടെ ശുദ്ധികള്ള പ്രശസ്തസാധനമെന്നും, സിദ്ധാഭശയിലാകട്ടെ അവ യെല്ലാം ആനന്ദുമാനുമായം സ്വപ്പുന്നവിഹാരം മാത്രമെന്നുമുള്ള ഗ്രമ്പത്തിനെറ വിവക്ഷിതാർത്ഥത്തെ വായനക്കാക്ക് ആയാസമെന്നിയെ സുസ്പഷ്പം ഗ്രമിക്കു വാൻ സാധിക്കമന്നുള്ള തന്നെ അതുകൊണ്ടുള്ള പ്രയോജനം.

ഈ പുസ്തകത്തിൻെറ ഒന്നാം പതിപ്പിനെ പ്രകാശപ്പെടുത്തിയതു വലി യ കൈരളീസാഹിത്യകാരനായ ഒരു "സാഹിത്യകശല"നായിരുന്നു. അതുപോ ലെതന്നെ രണ്ടാം പതിപ്പിൻേറയം പ്രകാശകന്മാരായി ലഭിച്ചിരിക്കുന്നതു<sup>ം</sup> "സാ ഹിത്യകശല"നം ''സാഹിത്യബന്ധ"വുമായ കേരളനഭോമണ്ഡലത്തിലെ രണ്ടു– ജ്ജപല നക്ഷത്രങ്ങളാണെന്നുള്ള ഈ.പുസ്തകത്തിൻെറയും കേരളീയരുടെയും മ ഹാഭാഗ്വോദയമെന്നതന്നെ പറയാം. ഭാഷാഭക്തി, സാധുഭക്തി, ഈശചരഭക്തി ഇതുകരം മൂത്തീകരിച്ച ഉദാരമതികളം ഉട്ട്വമശീലന്മാരുമായ അമ്മയുടെ ഈ ര ണ്ട അനുഗ്രഹീത സന്താനങ്ങൾ മുന്നോട്ടിറങ്ങി പ്രവത്തിച്ചിരുന്നില്ലെങ്കിൽ, ഈ പസ്തകം ഇത്രയം സന്ദരമായ ആക്തിയിലും പ്രകൃതിയിലും ഇത്രയും വേഗത്തിൽ ഇങ്ങന പുറത്തിറങ്ങമായിരുന്നില്ല. മൂന്ത ഭാഗങ്ങളും ഒന്നായി ചേത്തും, ഈദ്ദശ ങ്ങളായ സ്ഥാനഭവങ്ങളെ ഇനിയും എഴുതിച്ചേത്തും ഒരേ പുസ്തകമായി പ്രകാശ പ്പെടുത്തിയാൽ മലയാളികരം അതിനെ ആദ്ധ്യാത്മികമായ ഒരമൂല്യനിധിയായി സ്പീകരിക്കമന്നും മറപും കാണിച്ചുകൊണ്ടുള്ള കേരളത്തിലെ പലേ മാനൃവിദ ഷികളുടേയും വിദ്വാന്മാരുടേയും കണ്ണുകരം ഇവിടെ ഇടക്കിടെ കിട്ടികൊണ്ടിരുന്നു. എന്നാൽ ഹിമഗിരി ജാരത്തിൽ നിഗ്രഢമായി, നിസ്സങ്കല്പമായി, നിവ്യവഹാരമാ യി നിവസിക്കുന്ന ഈ ഞങ്ങരം പൂസ്തകപ്രകാശനവിഷയത്തിൽ ഇവിടെ ഇരുന്ന കൊണ്ടു എന്തുചെയ്വാനാണം? പ്രകാശനത്തിന്തവേണ്ടുന്ന എല്ലാ ഉത്താഹങ്ങ ളം സശ്രദ്ധം ചെയ്ത ഈ പുസ്തകത്തെ ഇങ്ങനെ അത്വാകർഷകമായ രീതിയിൽ ഝടിതി പ്രകാശംച്ചെട്ടത്തി മച്ചാളികളുടെ മമ്പിൽ നിസ്സപാർത്ഥമായി സസ്സേ ഹം സമർപ്പിച്ചതിലുള്ള സവ്വമായ ത്രേയസ്സം, സവ്വമായ അഭിനന്ദനവും ധന്വാ ത്മാക്കളായ ഈ പ്രകാശകന്മാക്ടുള്ള താണം", ഞങ്ങറംക്കുള്ള തല്പെന്നം ഞങ്ങ ളിതാ നിസ്സംകോചമിവിടെ തുറന്നു പറഞ്ഞുകൊള്ള ന്നു. വലിയ പ്രമോദത്തോ ടുകൂടി അവഷ് വിശചതോമുഖമായ വിജയത്തെ ഏദയപൂറ്റും ആശംസിക്കേയും ചെയ്യന്തം.

> എന്നു്, സ്പാമി തപോവനം.

ത്രിതപോവനകടി, ഉത്തരകാശി – ഹിമാലയം 20 – 2 – 1952.

## അവതാരിക

ഭാരതത്തിൻെറ ഇന്നത്തെ സ്ഥിതി ഏററവും പരിതാപകരമാണ്. അകിഞ്ചനരായി, അനക്ഷരരായി, അലസരായി, അസ്ഥതന്ത്രരായി, അല്പായു സ്സക്കളായി, അന്ധപ്രായരായി കാലയാപനംചെയ്യുന്ന നമക്ക് ആ ഭിവൃമാതാ വിൻെറ സന്താനങ്ങളെന്ന് അഭിമാനിക്കുവാൻ ഒന്നുകൊണ്ടും ന്വായമില്ല. എ ന്നാൽ ഈ ആപദ്ഘട്ടത്തിലും നമ്മെ വിട്ടുപിരിഞ്ഞുപോയിട്ടില്ലാത്ത ചില അ നർഘസമ്പത്തകരം നമക്ഷണ്ട് –നമ്മുടെ ഹിമവൽപവ്തം;നമ്മുടെ ഗംഗാനദി; നമ്മുടെ ക്ഷേത്രതീത്ഥങ്ങരം; നമ്മുടെ ആർഷസംസ്കാരം. അവയുടെ സമ്വക സ്മതിമാത്രംമതി നമ്മെ പീണ്ടും പ്രബ്ദ്ധരാക്കാൻ; ഭാത്രഘാതവ്യാപ്പതമായ ഇ ന്തെ ലോകത്തിന്ന ശാശ്വതമായ ശാന്തിസന്ദേശം നല്ലാൻ; ഏകനീഡമാണ് വിശചം എന്ന പരമാർത്ഥജ്ഞാനം ഏത് അശ്മഹ്വദയത്തിലും അങ്കരിപ്പിക്കാൻ. നമ്മെ ഇന്ത് ആവരണം ചെയ്യുന്ന ധൂമിക നീങ്ങമ്പോരം ആ പാവകൻ യഥാ പൂറ്റും ജചലിക്കം; നമ്മുടെ അന്തരീക്ഷത്തെ ഇന്ത മലിനീകരിക്കുന്ന കാർമേഘ പടലങ്ങരം അകല്പോരം ആ പാവ്വണവനൂൻ യഥാവസരം പ്രകാശിക്കും.

ഭാരതീയക്ക് ദേശാഭിമാനബോധമില്ലായിരുന്ന എന്ന ചില പണ്ഡിത മമന്വന്താർ ജൽപിക്കുന്ന അവരെന്ത്രകണ്ടു?

> ''അപി മാന്ദഷ്യമാപ്പ്യാമോ ദേവത്വാൽ പ്രച്യതാഃ ക്ഷിതെത? മനഷ്യാഃ കവ്വതേ തത്തു യന്ന ശക്യം സൂരാസുരൈഃ; അത്ര ജന്മസഹസ്രാണാം സഹസ്സൈരപി ഭാരതേ കഭാപില്ലഭതേ ജന്ത്രമ്മാന്രഷ്യം പണ്യസഞ്ചയാൽ."

എന്നാണ് നമ്മുടെ പുരാണങ്ങൾ ഘോഷിക്കുന്നത്. സചഗ്ഗ്ലോകത്തിൽനിന്റ പുണ്ബഫലങ്ങൾ ഭൂജിച്ചതിനുമേൽ സ്ഥാനഭ്രഷ്പരായിത്തീരുന്ന ജീവികൾ ഭൂമിയിൽ മനുഷ്യരായി ജനിക്കണമേ എന്നു പ്രാർത്ഥിക്കുന്ന എന്നും, അതിനുകാരണം അ ങ്ങനെ ചെയ്യാൽ ദേവാസുന്മൊക്പോലും നിവ് ഹിക്കവാൻകഴിയാത്ത കായ്യങ്ങൾ അവക്ക് സാധിക്കാമെന്നുള്ള താണെന്നും, അനേകുലക്ഷം ജന്ദങ്ങൾക്കിടയിൽ വല്ല പ്പോഴ്മൊരിക്കൽ മാത്രമേ ഭാരതത്തിൽ ജനനം സിദ്ധമാകുന്നുള്ള എന്നും മഹർ ഷിമാർ നമ്മെ ഉദ്ബോധിപ്പിക്കുന്നം. സചഗ്ഗത്തേയോ അപവർഗ്ഗത്തേയോ കാം ക്ഷിക്കന്ന ജീവികളുടെ ഏകമായ കർമ്മഭ്രമി ഭാരതമാകുന്നം. "പിസ്താനോ കാറ്റം ക്ഷിക്കന്ന ജീവികളുടെ ഏകമായ കർമ്മഭ്രമി ഭാരതമാകുന്നം. "വിസ്താന്മോ കാം ക്ഷിക്കന്ന ജീവികളുടെ ഏകമായ കർമ്മഭ്രമി ഭാരതമാകുന്നം. "വിസ്താന്മോ കാം പിശചന്വ മാതരസ്സവ്വാം സർവ്വാം പാഹരാംസ്തോനും?" എന്നു നമ്മുടെ നദിക മേയം അവർ പ്രശംസിക്കുന്നും ഭാരതഭ്രമിയിൽ, ഗാന്ധാരം മുതൽ കാമര്തപം വരെ, കാശ്മീരം മുതൽ കന്ത്രാകമാരിവരെ, എവിടെപ്പോയാലും പാരമ്പയ്യം മറ ക്കാത്ത ഒരു ഭാരതീയന്ന് ഉഭാത്തങ്ങളായ പുരാവുത്തങ്ങളല്ലാതെ കേൾക്കാനും, ഉത്തേജകങ്ങളായ ശില്പങ്ങളെയല്ലാതെ കാണാനും. ഇത്ഥാപകങ്ങളായ സാഹ ചയ്യങ്ങളോടല്ലാതെ ഇടപഴകാനും കഴിയുന്നതല്ലം. എന്നാൽ നമ്മുടെ പുണ്ണഭ്രമിയുടെ വിശേചാത്തരമായ മാഹാത്ത്വത്തിനു നിദാനീഭ്രതങ്ങളായ വസ്തുക്കളിൽ അഗ്രിമസ്ഥാനത്തെ അർഹിക്നേത്ത് ആ ഭേ വിയുടെ ശിരസ്സിൽ വജ്രമക്ടംപോലെ പരിലസിക്കന്ന ഹിമാചലംതന്നെയാ ഞ്. നീണ്ടുനിവന്തയന്ത് പ്രഥിവിയുടെ മാനദണ്ഡമെന്നും ആകാശത്തിനെറ അ വഷ്പാഭമെന്നും കവികളാൽ ഉൽപ്രേക്ക്വമായി, സ്ഥകീയമായ പർവ്വതസാർവ്വ ഭൌമസ്ഥാനത്തെ പ്രത്വവയവം പ്രഖ്വാപനം ചെയ്യുന്ന ആകാരവൈവേത്തോട്ട കൂടി, എത്ര പേക്ഷകനേയും, സ്തത്താവിനെപ്പോലും, അത്ഭതസ്തിമിതനാക്കി ആനന്ദസാഗത്തിൽ ഞുറാടില്ല് അഖിലാവദാതനായി അലംഘനീയപ്പാേഖ നായി വിജയിക്കുന്ന ആ ഗൌരീഗ്ഗര് മഹേശപശേപഗ്താൻ— ആർക്കതണെ ആരാധ്യനല്ല! ആ ഭേവതാത്മാവിനെപ്പററിയുള്ള കാളിദാസാദിമഹാകവികളുടെ വർണ്ണനം എത്ത് അനുവാഖകനെത്തനെ കോറംമയിർക്കൊള്ളിക്കുകയില്ല!

"യജ്ഞാംഗയോനിതചമവേക്കു യസു സാരം ധരിതീധരണക്ഷമം ച

പ്രജാപതിഃ കല്പിതയജ്ഞഭാഗ്ദ ശൈലാധിപത്വം. സ്ഥയമനാതിഷ്യൽ" എന്ന കമാരസംഭവപട്ടുത്തിൽ, സോമലതാപ്രട്ടതികളായ യജ്ഞാംഗസാധന ങ്ങളുടെ ഉൽപത്തിസ്ഥാനമാകയാൽ ഹിമവാനു ബ്രഹ്മാവ് ഫസ്സിരൂപമായ യജ്ഞഭാഗം നൽകിയതായുള്ള "ഹിമവതോ ഹസ്സീയജ്ഞഭാഗഃ" എന്ന ശ്രതി വാക്വം സൂരിക്കപ്പെട്ടിരിക്കുന്നു.

"യദീയനീഹാരകണാനിതസ്തത്ത് കിന്റേ ഉഗാങ്കു പ്രഥതേ സ്ധാകദ്യ യഭീയഗണ്ഡോപല ഏവ കശ്ചന പ്രയാതി കൈലാസ ഇതി സ്ഥിരായശ്ദ" അതായത്ത് പ്രസ്തത പവ്വതത്തിലെ ംറിമകണങ്ങളെ ഇങ്കമങ്ങം തളിച്ചാണ് ചന്ദ്രൻ സ്ഥാകരനെന്ന ബിര്ദം സമ്പാദിക്കുന്നത്ത് എന്നും അതിലെ ഒരു വെറം പാറയെയാണ് നാം കൈലാസമെന്നു പ്രക്ഷ്യന്നത്ത് എന്നും നീലകണ്ഠഭീക്കിതർ ഗംഗാവതരണകാവൃത്തിൽ ഉല്ലേഖനം ചെയ്യുന്നു. ഹിമവാൻ ദേവതാത്മാവെന്നും യജ്ഞുളക്കെന്നും പറയുന്നത്ത് അത്യക്തിയെന്നോ അർത്ഥവാദമെന്നോ കയതുന്ന വൻ അങ്ങനെ ചെയ്തകൊള്ള ഒട്ട. എങ്കിലും ഭാരതത്തിനെറെ ഈ സവ്വോത്തര സീമ ഭാരതീവല്ല ഒൻറ ശില്പകൊശലത്തിൻേറയും സവ്വോത്തരസീമയാണെന്നു ഇം തിനെപ്പററി എവിടേയും പക്ഷാന്തരമുണ്ടാകവാൻ മാർഗ്ഗമില്പെന്ന ഡെലെ യ്യം പ്രസ്താവിക്കാവുന്നതാണ്.

എന്നാൽ ഭാരതത്തിൻറ പരമോൽകഷ്ണമായ ഈ വിജഃയാഷ്ണീഷത്തെ പ്പററി കേരളീയക്ക് വല്ല അറിവുമണ്ടോ? എവറെസ്റ്റെന്നും കിഞ്ചിൻജിൻഗായെ ന്നം മററം ചില വിലക്ഷണസംജ്ഞാകരം ശുകപാറരീതിയിൽ ഉരുവിടിയിച്ച നാം നമ്മടെ സന്താനങ്ങളെ വളത്തുന്നു. ററാലിസ്താൻ എന്നതു് ഒരു കവിയുടേ യും വെൽസ് എന്നതു് ഒരു സ്ഥലത്തിൻേറയും പേരാണെന്നു സാപ്പം കാഞന്ന പില നിരക്ഷരകക്ഷികരം ഇംഗ്ലണ്ടിൽ പോലുമണ്ടെന്ന് ഞാൻ എവിടേയോ വായിച്ചതായി ഓർക്കുന്നു; ആ സ്ഥിതിക്ക് ലോകവുൽപത്തിവിഷയത്തിൽ

ആംഗലേയരെക്കാറം എത്രയോ ആഴംകൂടിയ അടിത്തട്ടിൽകിടക്കുന്ന നമ്മുടെ കഥ പറയേണ്ടതുണ്ടോ? ഭാരതത്തിലെ മഹാരാജാക്കന്മാരിൽതന്നെ എത്രപേർ ഹിമവൽപറ്റ്വതംവരെ സഞ്ചരിച്ചിട്ടുണ്ട്? ജനകകല്പനായ മൈസൂരിലെ ക്ലണ്ണരാജ ഉടയാർ മഹാരാജാവിനമാത്രം കൈലാസവും മാനസസരസ്സം സന്ദശിക്ഷവാനുള്ള മഹാഭാഗ്യം സിദ്ധിച്ചു. കേരളം ഭാരതത്തിൻെറ ദക്ഷിണകോണാഗ്രത്തിൽ ശൈ ലാബ്ലികളുടെ മദ്ധ്യത്തിൽ അതിനു പ്രകൃതിയാൽ കല്പിതമായ വിവിക്തസ്ഥാന ത്തിൽ, ഉെങ്ങിക്കിടക്കുന്ന ഒരു ചെറിയ ജനപദമാണെങ്കിലെന്ത്? പരസ്സഹാസ്രം സംവത്സരങ്ങരംക്കു മൻപ്പ് ആ ജനപദത്തെ തന്റെ അവതാരത്താൽ ചരിതാർ ത്ഥമാക്കിയ ഒരു പിഗത പിത്രകനായ ഉണ്ണിനമ്പൂരി അമാനുഷമായ മേധാബല ത്തെ മാത്രം അവലംബിച്ച്, സകലശാസ്ത്രങ്ങളിലും പാരംഗതനായി, സകല ല തിവാഭികളെയും പരാജിതരാക്കി, ബ്രഹ്മസൂത്രാദി മഹാഗ്രന്ഥങ്ങരംക്കു ഭാഷ്ഠ്രം രചിച്ച്, അടൈപതവേദാന്തത്തെ പനഃപ്രതിഷ്ഠാപനംചെയ്ത്, അധ്യഷ്യാവെഭ വനായി, അനത്തമയശസചിയായി, കാശ്മീരത്തിലെ ശാരദാക്ഷേത്രത്തിലുള്ള സവ്യജ്ഞപീഠത്തിൽ അനായാസേന ആരോഹണംചെയ്ത്, ബദരികാശ്രമത്തിൽ നാരായണമൃത്തിയെ പ്രതിഷ്ഠിച്ച്, അവിടെ ദേവതാപൂജയ്ക്കം കേരളത്തിലെന്ന പോലെ ഒരു നമ്പൂരിയെത്തന്നെ നിയോഗിച്ച്, അദ്ദഷ്യചരങ്ങളായ പല സി ഭഗിവിശേഷങ്ങളേയം അന്മനിമിഷം പ്രകടീഭവിപ്പിച്ച്, മപ്പത്തിരണ്ടാമത്തെ വയസ്സിൽ ശിവസായൂജ്യം പ്രാപിച്ചുഎന്നുള്ള ആ അതൃത്ഭതമായ അപദാന ചരിത്രം നമ്മെ അല്പമെങ്കിലും ആകർഷിക്കവാൻ പയ്യാപ്തമല്ലെന്നവരുമോ? ഹി മാലയത്തിലെ ആ ബദരീനാഥഷേയതവും ആ ശങ്കരഭഗവൽപാദർതന്നെ അവിടെ സ്ഥാപിച്ച ജ്വോതിമ്മറവും മററും ദശിച്ച് നയനസാഫല്വം നേടണമെന്ന് ഏത്ര കേരളീയനാണം ആഗ്രഹമുന്നുംകാതിരിക്കക? പക്ഷെ, അതിന്നുള്ള കഴിവു്ന മ്മിൽ എത്രപേർക്ഷണ്ട്? ഹിമവൽസന്ദർശനം കാംക്ഷിക്കുന്നതുപോലെ അത്ര എളുപ്പത്തിൽ നിവ്ഫിക്കാവുന്ന ഒരു കായ്പ്രമല്ലല്ലോ. കേരളീയരിൽ ആ ഭീർഘ യാത്രയ്ക്കു സന്നദ്ധരാകുന്നവർ വളരെ കുറവാണു്; അങ്ങനെ അവിടെ പോയാൽ അഹന്തരം ജന്മഭൂമിയെ സൂരിക്കുന്നവർ അതിലും കുറവാണ്; സൂരിച്ചാൽതന്നെ തങ്ങരംക്കു പയ്യടനത്തിൽ നിന്നു് സിദ്ധിക്കുന്ന ഇത്മാനം തങ്ങളുടെ ഭാഗ്വവികല ന്മാരായ സഹോദരന്മാർക്ക് പ്രയോജകീഭവിക്കമാറ്റ് രേഖപ്പെടുത്തുവാൻ വേണ്ടു ന്ന ശ്രമക്ഷമതയും ജനാനജിഘൃക്ഷയും ശാരഭാനുഗ്രഹവും സമ്മേളിക്കുന്നവർ "സന്തി വാന വാ" എന്ന സംശയിക്കത്തക്ക നിലയിൽ അത്രമാത്രം കുറവാണു്. ചില പാശ്ചാതൃഗ്രന്ഥകാരന്മാർ ആംഗ്ലേയഭാഷയിൽ ഹിമവൽ പർവ്വതത്തെ അധികരിച്ച് ചില വിവരണങ്ങരം നമക്ക് നൽകന്നില്ലെന്നില്ല; എന്നാൽ അവ യിലെ അവലോകനങ്ങളും ചർച്ചകളും പ്രായേണ പല്ലവഗ്രാഹികളും പരിമി തോദ്യേശസാധകങ്ങള്മാകന്ന, എന്നുള്ളതിനപുറമെ ആ ഭാഷയിൽ അറിവില്ലാ ത്തവർക്ക് അവ പ്രയോജകീവിക്കുന്നതുമല്ലപ്പോ.

പ്രത്യുത കേരളീയരുടെ ഭാഗ്യംനിമിത്തം അനാശാസൃമായ ഈ സ്ഥി തിക്ക് ഇപ്പോയം ഒരു പ്രശംസനീയമായ പരിവത്തനം സംഭവിച്ചിരിക്കന്നു. ഞാൻ ഇന്ത് അവരുടെ മമ്പിൽ അവതരിപ്പിക്കുന്നത് "ഹിമഗിരിപിഹാരം" എന്ന പുസ്തകത്തിൻെറ രണ്ടാംഭാഗമാണം. ഇതിൻെറ പ്രഥമഭാഗം 1117-ൽ പ്രസിദ്ധീകൃതമായി. പ്രസ്തത കൃതിയുടെ പ്രണേതാവായ യതിവയ്യനെ "ശ്രീത പോവനസ്പാമി" എന്നാമധേയത്തിലാണം് ലോകം അറിയന്നത്. പൂവാശ്രമ ത്തിൽ പി. ചിപ്പക്കട്ടിനായരെന്നായിരുന്നു അദ്ദേഹത്തിനെറെ പേർ. പാലക്കാട്ടു താലൂക്കിൽ ആലത്തുരിനടുത്തുള്ള മുടപ്പല്ലുക് അംശത്തിൽ പുത്തൻവീടെന്ന പുരാ തനവും മാന്യവുമായ നായർതറവാട്ടിൽ ജനിച്ച അട്രേഹത്തിന്റെ ജീവിതചരിത്ര സംക്ഷേപം പ്രഥമഭാഗത്തിൽ പ്രകാശിപ്പിച്ചിട്ടുണ്ട്. ഫിമഗിരിവിഹാരത്തിന്റെ പ്രഥമഭാഗത്തിൽ (1) ഹൃഷീകേശം (2) ഉത്തരകാശി (3) ജമ്പോത്രി (4) ഗം ഗോത്രി (5) കേഭാരനാഥം (6) ബഭരീനാഥം (7) കാശ്മീരത്തിലെ ശാരദാക്ഷേ ത്രം എന്നീ പവിത്രധാമങ്ങളെപ്പററിയാണും പ്രതിപാദിച്ചിട്ടുള്ള തും. ഈ ഭപിതീ യഭാഗത്തിൽ (1) അമരനാഥം (2) ജപാലാമുഖി (3) റിവാശസരസ്സ് (4) മണി കർണ്ണിക (5) വസിഷ്ഠം (6) ത്രിലോകീനാഥം (7) പശ്യപതിനാഥം (8) ചന്ദന നാഥം (9) ഖോചരനാഥം (10) മാനസകൈലാസങ്ങരം എന്നിവയുടെ വിവര ണം അടങ്ങിയിരിക്കന്നു. ഇവയുടെ കൂട്ടത്തിൽ അനേകം നഗരണ്ടരം, ഗ്രാമണ്ടരം, ദേവാലയങ്ങരം, തീർത്ഥങ്ങരം, ആത്രമങ്ങരം, നദികരം, സരസ്സകരം, ഗിരികരം, ഇഹകരം, കാനനങ്ങരം, കാന്താരങ്ങരം മതലായവയെപ്പററിയുള്ള പ്രസ്താവന രണ്ടരോഗങ്ങളിലും ധാരാളമായി കാണാം. ക്രടാതെ, ഹിമാലയത്തിലെ പക്ഷി കരം, മൃഗങ്ങരം, വൃക്ഷങ്ങരം, ലതകരം, ഹിമപ്പട്ടതികളായ പ്രകൃതിസമ്പത്തു കഠം, സർവ്വോപരി ജനങ്ങറം, അവരുടെ വേഷം, ഭാഷ, ജാതി, മതം, ആവാ രം, ദിനചയ്യ ഇങ്ങനെ വർണ്ണ് അളായ സകല വിഷയങ്ങളേയുംപററി ചെചി തൃപൂർവ്വകമായും അന്യൂനംനതിരിക്തമായും പരാമർശിച്ചിട്ടുണ്ട്.

"പിഹാരസ്ത പരിക്രമഃ" എന്ത് അമരസിംഹന്തം "പിഹാരോ ഭ്രമണ" എന്ത മേദിനീകാരനം പറയുന്നു. പാടസഞ്ചാരം എന്ന പണ്ഡിതമായ അത്ഥ ത്തിലാണം ആ ശബ്ദം ഇവിടെ പ്രയോഗിച്ചിരിക്കുന്നതു്. സ്ഥാമികരം ഹിമവൽ പവ്വതത്തിൻെറ്റ പല ഭാഗങ്ങളിലും പാദ പാരിയായി ചുററിനടന്ത് തദ്വ്വാരാ ത നിക്കു സിധിച്ച വിജ്ഞാനത്തെ നമുക്ക് ഈ പൂസ്തകമാർഗ്ഗേണ വിതരണം ചെ യ്യുന്നു. എന്നാൽ ഇതിൽ പയ്യടനപരമായ വിവരണം മാത്രമാണം" അടങ്ങീട്ടുള്ള തെന്ത് ആരും തെററിദ്ധരിച്ചുപോകുന്നതു്. ഇതിൻെറ്റ പ്രണേതാവിന് ഏത ന്യൂലം പല ഉദ്ദേശങ്ങളും സാധിക്കാനണ്ടെന്നുള്ളത് ഏത്ര ഭാവുകനും എളുപ്പ ത്തിൽ ഗ്രഹിക്കാവുന്നതാകുന്നു. ഹിമഗിരിയിലെ ഓരോ സ്ഥലവും പരീപൂതമാ ണം"; പരമമായ സൂഷമാസമ്പത്തിൻെറ ആസ്ഥാനമാണം". അതിൻെറെ ഓരോ

കോണത്തിനും ആശ്ചയ്യജനകമായ ഒരു പുരാവൃത്തമുണ്ട്. അതിൽ നിവസിച്ചാ ഞ് നമ്മുടെ പ്രാചീനന്മാരായ മഹർഷിവയ്യന്മാരിൽ പലരും അസംപ്രജ്ഞാത സമാധിയിൽ ലയിച്ച്, അദ്വിതീയമായ ബ്രഹ്മത്തെ അറിഞ്ഞു്, അവാപ്പാവാ പ്വരായി, അപവഗ്ഗവളഭിയെ അധിരോഹണം ചെയ്യത്ത്. ആ സ്ഥലമെല്ലാം കേ റിയിറങ്ങി, അതിലെ സകല രഹസ്വങ്ങളം സാംഗോപാംഗമായി മനസ്സിലാക്കി, നമ്മുടെ നാട്ടുകാരിൽ ഒരു മഹാപുരുഷൻ തത്സംബന്ധമായി നാം ധരിച്ചിരി വിഷയങ്ങരം വിശകലനംചെയ്ത ക്രോഡീകരിച്ചു നമ്മെധരിപ്പിക്ക കേണ്ട മ്പോരം, നാം ഉൽകടമായ ദേശാഭിമാനച്ചോതിസ്സിനാൽ ഉട്ട്രോതമാനന്മാരാ യി, ബഹിരന്തശ്ശു ചികളായി, പാരമാര്ത്ഥിക് ചിന്തയും അധികാരികളായി പരിണമിക്ഷന്നം. പ്രകൃതിവർണ്ണനംകൊണ്ട് നമ്മുടെ മനസ്സിനെ വശീകരിച്ച്, അതിന് ഫിമഗിരിയിലെ ഹിമാനിയെപ്പോലെയുള്ള ധാവളും കൈവളർത്തി, നമ്മടെ യതീന്ദ്രൻ നമുക്ക് അസുലഭങ്ങളായ പല ആദ്യ്യാത്മികോപദേശങ്ങളും നൽകന്ന അദ്ദേഹത്തിന് ഭാരതത്തിനെറ പ്രാചീനങ്ങളായ അനുഷ്ഠാനപറേതി കളിൽ അടിയറച്ച ക്തോിയണ്ട്; എന്നാൽ അവാചീനങ്ങളായ ചർച്ചാമാർഗ്ഗ ങ്ങളുടെ കായ്പ്പകാരിതയിൽ അശേഷം അവിശ്വാസവുമില്ല. അതുകൊണ്ട് യാഥാ സ്ഥിതികന്തരം ഉൽപതിഷ്ണവിനും 'ഹിമഗിരിവിഹാരത്തിൽ അനുവിഹാര'ത്തിനു കൌതുകം ജനിക്കന്നവെങ്കിൽ, അതു് അസ്പാഭാവികമാകന്നതല്ല. സ്ഥാമികശ ഉപനിഷത്തകളിലും, ദർശനങ്ങളിലും, പുരാണങ്ങളിലും, സ്ഥലമാഹാത്ത്വഗ്ന്ഥ ങ്ങളിലും താൻ സമ്പാദിച്ചിട്ടുള്ള അപരിമേയമായ അവഗാഹത്തെ നമ്മുടെ അ ഭ്യായത്തേയം നിത്രേയസത്തേയം ലക്ഷീകരിച്ച് അന്തസ്പുതമായി അവതരിപ്പി ക്കന്നം. അതിനെല്ലാം പുറമെ, അദ്ദേഹത്തിസ് അതിസൂക്ഷയുളായ ആശയങ്ങളെ പ്പോലം കരതലാമലകംപോലെ പ്രകാശിപ്പിക്കുന്നതിന്ന് ഉതകന്ന സരസവും ധാരാവാഹിയമായ ഒരു ഭാഷാശൈലിയും സ്ഥാധീനമായിരിക്കുന്നു. അദ്ദേഹം തുചികാസ്പർശംകൊണ്ട് പ്രാണപ്രതിഷ്ഠ നൽകന്ന ഏതൊരു വസ്തവും നമ്മുടെ മന്നിൽ സംചൈതന്യമായി, ചേതസ്സമാകർഷകമായി നിലകൊള്ള ന്നു. "സെയ ന്ദയ്യംതന്നെ സത്വം; സത്വംതന്നെ സൌന്ദയ്യം" എന്നുള്ള ആപ്പവാക്വത്തിന്റെ തത്തപം നാം ഈ പുസ്തകത്തിലെ ഓരോ ഖണ്ഡികയിലും സന്ദർശിക്ഷന്ന. ഇതു വായിച്ചു തീരുമ്പോഗം നമ്മുടെ എദയത്തിൽ അനുശേഷിക്കുന്നത്. ഒരന ശയവും ആനന്ദവും അഭ്വത്ഥർനയുമാണു"; ഇത്രമാത്രം ടിവ്വമായ ഹിമഗിരിപ്രാ ന്തത്തിൽ ഒരു മനുഷ്ഠനെന്ന തുപോയിട്ട് പുല്ലായോ പൂഴിയായോ പോലം നാം ജനിച്ചില്ലപ്പൊ എന്നതാണ് അനുശയം; യാതൊരുവിധത്തിലുള്ള കായക്ലേശ വും ധനവ്വയവും കൂടാതെ ഏതൽ പയ്പടനം ഈ പൂസ്തകലോരാ നമുക്ക് സാധിത പ്രായമായല്ലോ എന്നതാണ് ആനന്ദം; ഇനിയും ഇതിന്റെ ബാക്കിഭാഗങ്ങരം ക്രടി സചാമികരം അചിരേണ പ്രസിദ്ധീകരിച്ച് നമ്മെ അനുഗ്രഹിക്കമാറാക

ണമോനന്താണ് അഭ്യപ്പേന. ചുരുക്കത്തിൽ ഈ വിശിഷ്യഗ്രന്ഥത്തിനെറ പാരായണം നമ്മെ അന്ധതമസത്തിൽനിന്ത് അവണ്ഡജ്യോതിസ്സിലേക്ക നയി ക്ഷന്ത; അനിവ്വനീയമായ ചാരിതാർത്വ്വാസാത്തുനല്ലി നമ്മെ അനഗ്രഹിക്ക ന്ത. ഭിവൃശ്രീ തപോവനസ്ഥാമിജി പ്രസ്തത പുസ്തകത്തിനെറെ നിർമ്മിതികൊ ണ്ട് തനെറ നാട്ടുക്കാരെ ആസകലം അദ്രേഹത്തിന് ആകല്പകാലം അധമർണ്ണമാ കിയിരിക്കന്ത. ഇത്തമത്തിലുള്ള പുസ്തകങ്ങളാണ് നാം വായിക്കേണ്ടത്. അങ്ങ നെ ചെയ്യാൽ നാസ്തികൻ ആസ്തികന്തം, ആസ്തികൻ അന്തർമ്മവന്തം, അന്തർമമു ഖൻ മുമുക്ഷു വുമായിത്തിരേ. ഇതിനെറ അവശിഷ്പാശേങ്ങളം ഇനിയം ഹിമഗി രിയെപ്പററിയുള്ള പല പതിയ വിവരങ്ങളും ഈ ജീവന്മക്കൻ നമക്ക് കഴി യന്ന വേഗത്തിൽ നൽകി ഈട്ടശമായ ലോകസേവനത്തിന്തതനിക്ക് "ആത്മാ നമാത്മന്തവലോകന"ത്തിനിടയിൽ ലഭിക്കാവുന്ന വിശ്രമനിമിഷങ്ങരം വിനി യോഗിക്കമാര് ശാരഭാദേവി കടാക്കിക്കുട്ടം.

ഈ അവതാരിക അവസാനിപ്പിക്കന്നതിനുമൻപ് 'ഹിമഗിരിവിഹാര' ത്തിൻെറ പ്രസാധകനായ എൻെറ ബഹ്രമാന്വസഹുത്ത് സാഹിത്യകശലൻ ടി. കെ. കണ്ണമേനോനെപ്പററിക്രടി ഒരു വാക്ക പറദയണ്ടതായണ്ട് കഴിഞ്ഞ അൻപതിൽപരം വർഷങ്ങളായി കേരളസാഹിത്യത്തിനെറ ബ<u>ഹ</u>മുഖമായ ഉൽ കർഷത്തിന്നവേണ്ടി തൻെറ സവ്വശക്തികളം പ്രയോഗിച്ചും സകല തൃറഗങ്ങളം അനുഷ്ഠില്ല് പല അത്ഭുതകായ്യങ്ങളും സാധിച്ചിട്ടുള്ള ആ ദേവവ്യതോപമനായ ധീരോദാത്തൻറെ ഇണഗണങ്ങളേയോ സിജിപിശേഷങ്ങളേയോപററി ഉപ നൃസിക്കന്നതിന് ഇതല്ല അവസരം. എങ്കിലും, അള്ളനനില്ലെങ്കിൽ ശ്രീകൃഷ്ണൻ ഉണ്ടെങ്കിലും ഭഗവൽഗീത ജനിച്ചിരിക്കകയില്ലെന്നു പറയുന്നതുപോലെ 9°# മേനവനില്ലെങ്കിൽ സ്ഥാമികളുടെ ഈ ഗ്രന്ഥതല്ലയം ഇത്ര വേഗത്തിലും ഇത ആകർഷകമായ രൂപത്തിലും പ്രകാശിതമാകുകയില്ലായിരുന്നു എന്നു സങ്കല്പിക്കു ന്നതു് അനുപപന്നമല്ല. അതുകൊണ്ടു് ഈ ഗ്രന്ഥത്തിനെറ ആവിർഭാവവിഷയ ത്തിൽ കേരളീയർ പ്രർശിപ്പിക്കേണ്ടതും പ്രദർശിപ്പിക്കുന്നതുമായ കൃതജ്ഞത യുടെ ഒരംശത്തിന് അദ്ദേഹത്തിനും ന്യായമായ അവകാശമണ്ട്. അവതരണി കാകാരൻെറ കത്തവും ആവരണപടത്തിൻെറ അപനയനം മാത്രമാണം; ആ കത്തവും നിവ്വൂഢമായാൽ ഉത്തരക്ഷണത്തിൽ ഗ്രന്ഥകാരൻ അനുവാചകന്മാ ക്ഷ് അഭിമഖീഭവിക്കന്നു. അതുകൊണ്ട് ഞാൻ ഈ ഘട്ടത്തിൽ വിരമിക്കാം. പ്ര സ്തര കൃതിക്പ് എല്ലാ പ്രകാരത്തിലും അതു് അർഹിക്കന്ന പ്രചുരപ്രചാരം ലഭി ക്മാറാകട്ടെ എന്നുകടി അതിനമൻപ് പ്രാത്ഥിച്ചുകൊള്ള ട്ടെ.

തിരുവനന്തപൂരം, 8-4-,43.

ഉ<u>ള്ള</u> ർ.

## പ്രസ്താവന

"ഹിമഗിരിവിഹാരം" എന്ന ഈ ലേഖനപരമ്പര എഴതീട്ട് പത്ത പന്ത്രണ്ടു കൊല്ലം കഴിഞ്ഞു. അവയിൽ ചിലതുകളെ കോഴിക്കോട്ടുനിന്ത പ്രസി ലപ്പെടുത്തന്ന് "മനോരമ"യിൽ പ്രകാശപ്പെടുത്തുകയും ചെയ്തിട്ടുണ്ടു. എങ്കിലും അവ ഇതേവരെ പൂസ്തകാകാരമായി പുറത്തു വരികയുണ്ടായില്ല്. ഞാനെഴതിയ സംസ്കതഗ്രന്ഥങ്ങളെല്ലാം അതാതു സമയത്തുതന്നെ ഉത്തരദേശത്തിൽ ദേവനാ ഗരാക്ഷരത്തിൽ പ്രസിദ്ധപ്പെടുത്തീട്ടുണ്ട്. എന്നാൽ മലയാളഭാഷയിൽ എഴുതീ ട്ടുള്ള പുസ്തകങ്ങളിൽ ചിലതുകരം ഇനിയും പ്രസിദ്ധപ്പെടുത്താതെ കിടപ്പുള്ള തു കൊണ്ട്, അവ ഭീർഘകാലത്തിൽ അദ്ദശ്ശമായി മറഞ്ഞുപോകന്നതിന്ന് മമ്പ് പ്രകാശപ്പെടുത്തുന്നത് ആവശ്യകമെന്ന്, എന്നിലും ആ പുസ്തകങ്ങളിലും പ്രേമ വം ബഹ്മാനവുമുള്ള ഔത്തരീയന്മാരും ഭാക്ഷിണാതൃന്മാരുമായ പലരുടേയും പ്രോത്സാഹനത്താൽ, പില അന്തരംഗപ്രേമികഠം ആദ്യം ഈ പുസ്തകത്തിന്റെ പ്രകാശനത്തിന്നായി വേണ്ടുന്ന ഏർപ്പാട്ട ചെയ്തയും ലേഖനപരമ്പരയെ ഒന്ന ക്രടി നോക്കി സംശോധനം ചെയ്യവാൻ എന്നെ ല്രേരിപ്പിക്കയും ചെയ്ത. അതി ൻെറ ഫലമായി, വളരെ മമ്പു് എഴതിയതായ ഈ ലേഖനങ്ങളെ ഞാന്തന്നെ നോക്കി സംശോധനം ചെയ്തു. ജമ്പോത്രിയെപ്പററിയുള്ള ഒരു ലേഖനവും, ബദരീ നാഥത്തെപ്പററിയുള്ള രണ്ട് ലേഖനങ്ങളം, ഇങ്ങനെ മൂന്ന ലേഖനങ്ങാം കാണാക യുണ്ടായില്ല. അതുകാരണം അവയെ ഇതിൽ ചേക്കവാൻ സാധിച്ചിട്ടമില്ല.

1925-ലം 1930-ലം ഞാൻ തിബത്തിലുള്ള കൈലാസത്തിലേക്ക് യാ ത്രചയ്യകയുണ്ടായി. 1925-ൽ ചെയ്ത ആ ആദ്യയാത്രയുടെ ചരിത്രവം "ഹിമ ഗിരിവിഹാര"ത്തിൻെറ ഒരംശം തന്നെയെന്നിരിക്കിലും, ആ യാത്രയിൽ മനസ്സ് കേറെ അധികം ഉല്ലസിച്ചിരുന്നതുകൊണ്ട്, അതിനെ "കൈലാസയാത്ര" എന്ന പേരിൽ വേറിട്ട് ഒരു പുസ്തകരൂപത്തിൽ അധികം വിസ്താരമായി യാത്രന ന്തരംതന്നെ എഴ്തുവാനിടവന്നു. അതിലധികംഭാഗവും അപ്പോറംതന്നെ "മനോ രമാ" പത്രത്തിൽ തുടർച്ചയായി പ്രകാശപ്പെടുത്തിയിരുന്നു. ആ പുസ്തകത്തിന്റെ ആദ്വഭാഗത്തെ പുസ്തകരൂപത്തിൽതന്ന "മനോരമ" പത്രാധിപർ 1928-ലം 1939-ലും ഇങ്ങനെ രണ്ടുപ്പാവശ്യം അച്ചടിച്ചു പ്രകാശപ്പെടുത്തുകയുണ്ടായി. എ ന്നാൽ അതിനെറെ അന്തിമോഗം ഇനിയം പ്രകാശത്രമായിട്ടില്ല. അടുത്ത അതും പ്രകാശതമാകപാനിടയുണ്ട്. ഇതാണം "ഹിമഗിരിവിഹാര"ത്തിനെറെ സംക്ഷി പ്ല പരിത്രം ആ ചരിത്രത്തെ പ്രത്വക്ഷമായി നല്പപോലെ ഞാൻതന്നെ അറിയുന്ന തുകൊണ്ട്, ഞാൻതന്നെ ഈ പ്രസ്താവനയും എഴ്തുവാനുളുക്കനോയി. ആ രണ്ടു കൊണ്ട്, ഞാൻതന്നെ ഈ പ്രസ്താവനയും എഴ്തുവാനുളുക്കനോയി. ആ രണ്ടു കൊണ്ട്, ഇതിനെ ഉപസംഹരിക്കാം.

1925-ൽ നേപാളരാജധാനിയായ കാട്ടമാണ്ടുവിലെ സുപ്രസിയമായ പതുപതിനാഥമന്ദിത്തിൽ ശിവരാത്രിടിവസം നടക്കന്ന മഹോത്സവത്തിൽ പങ്കുകൊള്ള വാനായി ഞാൻ എഷീകേശത്തുനിന്ന് ഏകാകിയായിത്തന്നെ അ ങ്ങോട്ട യാത്രചെയ്ത്ര അപിടെ ചെന്നതിൽ, അപിടത്തെ പണ്ഡിതന്മാരം പഭ ക്കളം പരിചിതന്മാരായിത്തീരുകയും, ലാർത്ഥനയനസരിച്ച് അവരുടെ അവിടെ നിവ്വിക്ഷേപം കറെ ആഴ്ചകരം നിവസിച്ചവരികയം ചെയ്ത. അവി ടെനിന്ന രാജവംശ്വന്മാരായ ചിലർ ത്രദ്ധാപൂവ്വം ചെയ്തതായ ചില് ഏർപ്പാടു കളെ സചീകരിച്ചുകൊണ്ട്, വേറൊരം സാധുവിനാൽ അനുഗതനായ ഞാൻ യഥാ കാലം കൈലാസ്ത്തിലേക്കു പുറപ്പെട്ടു. കാട്ടമാണ്ടുവിൽനിന്നു് ഇരുന്തും, മുന്തും നാഴിക പടിഞ്ഞാറായി ഹിമഗിരിയുടെ ഉപരിദേശത്തിൽ സ്ഥിതിചെയ്യുന്ന "ജാജർകോട്ട്" എന്നപേരായ ഒരു രാജധാനിയിൽചെന്നു രാജഭവനത്തിലെ അതിഥിയായി കറെനാശ നിവസിച്ചു വിശ്രമിച്ചു. അവിടെനിന്ത് നേപാളദേ ശത്തിലുകപ്പെട്ട "ചന്ദനനൗഥം", "ശീമക്കോട്ട്"് പഴിക്ക് അത്വുന്നതമായ യാരീ ഘട്ട (യാരീപാസ്സ്) ഞെ അതിക്രമിച്ച്, തിബത്തിൽ ''ഖോചനോഥ''മെന്ന പേരായ ലാമമാര്ടെ ഒരു മഖ്യസ്ഥാനത്തിൽ ചെന്നു ചേർന്നു. അവിടെനിന്ന് തക്ലാക്കോട്ടപഴിയായി, മാനസ്സസ്സിലും, അവിടെനിന്ന് കൈലാസശിഖര ത്തിൻറ്റ് പ്ലായിലം ചെന്നു യഥാവിധി സ്റാനദർശനാദികശം ചെയ്കയം, പിന്നേയം നാല്പതു നാഴികയോളം ദൂരമുള്ള തക്ലാക്കോട്ടിൽത്തന്നെ മടങ്ങിയെ ത്തുകയും ചെയ്തു. തക്ലാംകോട്ടിൽ കറെനാശം നിവസിച്ചതിനെറ ശേഷം, അവി ടെനിന്നു് ലിപ്പ്ഘട്ട (ലിപ്പപാസ്സ്) തെ അതിക്രമിച്ചുകൊണ്ട്, ഒരുന്തററിതൊ ണൂറ നാഴിക്താഴെ കിട്കന്ന് ''അൽമോറ"നഗരത്തിലേക്ക് പ്രതിയാത്ര തുടരു കയും, യഥാസമയം അവിടെ എത്തിച്ചേരുകയും ചെയ്തു. കറെ അധികം ദിവസം അൽമോറയിൽ അതിവാഹനം ചെയ്തതിനെറ ശേഷം, അവിടെനിന്ന് കാൽ നടയായി മഞ്ഞുളമായ വനമാഗ്ഗത്തിൽക്രടെ ''ഹൽഭോണി'' എന്ന സ്ഥാനത്തി ലം, അവിടെനിന്ത് തീവണ്ടിവഴിയായി, ശീതകാലാരംഭത്തിൽ, അതായത്ര് <u>ത</u>ലാമാസത്തിൽ, എഷീകേശത്തിലും സുഖേന എത്തിച്ചേർന്നു.

1950-ലാകട്ടെ, ബദരീനാഥത്തിൽ പാതുമ്മാസ്വം കഴിക്കപാനായി എഷീകേശത്തിൽനിന്ന് അവിടെ ചെല്ലകയും, അവിടെനിന്ന് ചില സാധ്യസ എത്തുകളുടെ പ്രേണയാൽ ജൂലായിമാസത്തിൽ രണ്ടാമതും കൈലാസത്തി ലേക്ക് യാത്ര ആരേഭിക്കയും ചെയ്യു. പരിചരണത്തിന്നായി വേറൊരു അനയാ യിയായ സാധ്യവുമണ്ടായിരുന്നു. പതിനെണ്ണായിത്തേത്തുറടി ഉയരമുള്ള ദി വ്യഭിവൃമായ "മാനാഘട്ട" (മാനാപാസ്സ്) തെ അതിക്രമില്ല് എഴ്പതു, എൺ പത്രനാഴിക ദൂരമള്ള തിബത്തുദേശത്തിലുള്ള "ഥോലീംഗമറാ" എന്ന ലാമ മാരുടെ ഒത്ത മഖ്യകേന്ദ്രത്തിൽ എത്തിച്ചേർന്നു. അവിടെനിന്ന് "ഓപ്പാ", "ശിവ ചിലിഞ്നു", "ഗ്വാനിമാ" എന്നീ രഗ്വസ്ഥാനങ്ങളിൽകൂടെ എട്ടും പത്ത ഭി വസംകൊണ്ട് കൈലാസത്തിലും ചെന്നു പേർന്നു. ആദ്വത്തെ പ്രാവശ്വം കൈലാ

സത്തെ പ്രദക്ഷിണം ചെയ്കയുണ്ടായില്ല. എന്നാൽ രണ്ടാമത്തെതവണ മുപ്പതു നാഴിക ചുററളവുള്ള അതിസന്ദരമായ കൈലാസശിഖരത്തെ പരിക്രമായയ്ക്, ലാമമായുടെ മഠങ്ങളിൽ നിവസിച്ചു ദർശനംചെയ്യു. പിന്നെ അവിടെനിന്ന് പതിനഞ്ചുനാഴികയിലധികം ദൃരമള്ള മാനസസരസ്സിന്റെ തടത്തിൽവന്ത് സ്റ്റാനാ ദികരംചെയ്യു. അൻപത്ര, അൻപത്തിനാല നാഴിക ചുററളവുള്ള ആ സന്ദരസര സ്സിനേയും ഭക്തന്മാർ പരിക്രമം ചെയ്യാരണ്ട്. എന്നാൽ ഞാൻ പരിക്രമം ചെ യ്യാതെതന്നെ അതിൻെറ അലൌകികമായ സ്വഷമാപ്പഞ്ജത്തെ ഉപഭ്രജിച്ചു, ഉ പഭ്രജിച്ചും തുപ്പാരാതെ ഹാൽ അവിടെനിന്ന് തക്കാക്കോട്ടിലും എത്തിച്ചേന്ന. തക്രാക്കോട്ടിൽനിന്ത് അൽമോറയിൽ ചെല്ലാതെ, വേറൊരു മാർഗ്ഗമായി, അ തായതും പവതമാർഗ്ഗത്തിൽക്രടത്തന്നെ, ഒക്ടോബർമാസത്തിൽ ഫ്റാഷീകേശ ത്തിലും ചെന്നവേൻനും. ഇതാണം ഞാൻ ചെയ്യ കൈലാസയാത്രകളുടെ സംക്ഷി പ്പമായ വിവരണം.

> എന്ന്, സ്വാമി തപോവനം.

ത്രിതപോവനകടി, ഉത്തരകാശി ഹിമാലയം 15—12—1941.

ഈ ലേഖനപരമ്പരേയ പൂസ്തകാക്തിയിൽ പ്രസിദ്ധം ചെയ്യുന്നതു കേ രളീയക്ക് ഇണപ്രമായിരിക്കം എന്ന ഇതിന്റെ കത്താവായ ബ്രഹ്മശ്രീ തപോ വനസ്പാമിജിയുടെ അഭിപ്രായത്തോടുകൂടി അദ്രേഹത്തിന്റെ കായ്യസ്ഥൻ അട്ട ഞ്ഞാരവസരത്തിൽ എനിക്കാരു എഴുഞ്ഞയല്ല. അതിനെറ ഫലമാണിത്.

യാതൊരു പരിചയവുമില്ലാത്ത എന്നിൽ ഈ ജോലി എൽപിക്കേണ മെസ് സ്ഥാമിക്കു തോന്നിയത് എൻറെ പൂവ്വസുക്തഫലമെന്നു കരുതി, ഇതി നെ ഒരു യജ്ഞമെന്നവണ്ണം ഞാൻ നടത്തി. ഈ കൃത്വനിവ്വ്വാണത്തിൽ ശ്രീമാൻ മാരായ പി. ശങ്കരൻനമ്പ്പാർ അവർകരം, വി. കരുണാകരൻനായർ അവർകരം എന്നിവരിൽനിന്നു എനിക്കണ്ടായിട്ടുള്ള സഹായത്തെ ഞാൻ കൃതജ്ഞതയോട് കൂടി ഇവിടെ സൂരിക്കുന്നു.

ശബ്ദശ്രചണമാത്രത്താൽ അതികതുകവും അർത്ഥാലോചനസമയം ഇരു തംമായ ജ്ഞാനവും നൽകന്ന ഈ ഗ്രന്ഥം വായിക്കുമ്പോരം, സ്ഥാമി അനന്യ സാമാന്യമായ വാഗ്വിലാസത്തോടുക്രടിയ ഒരു ദേശഭാഷാധീശനും സവ്വശാസ്ത്രാ ത്ഥസമ്പന്നനായ ഒരു യതിവയ്യനും ആണെന്ന നിസ്സംശയം കാണാം.

ആഭ്യന്തരകലഹത്തിന്റെയും വിഭേശാക്രമണത്തിന്റെയും ഭീതികൊണ്ട്, അത്യധികം ദഃഖജനകമായ ഈ അവസരത്തിൽ, പുന്നുക്കേത്രങ്ങളെ കീത്തി ലൂം ആത്മജ്ഞാനത്തെ നല്ലിയും ഭരന്തേസങ്കടങ്ങളെ നിശ്ലേഷം നശിപ്പിക്കനാ ഈ "ഹിമഗിരിവിഹാര"ത്തിനെറ ആവിർഭാവം സമയോചിതമായിരിക്കുന്നം.

കമാരാലയം, എറണാകുളം. 7-7-1117. ടി. കെ. ക്ലൺഗ്രേനോൻ.

#### ആമുഖം

കൈരളിസാഹത്യത്തിലെ ഒരു പ്രധാന പാത്രം ഇങ്ങനെ എഴുതുന്ന: —

ഹിമഗിരിവിവോഃ ഖല്ല വിഷയീകതം രൂപാദികമാലം ബ്ബി മഹാകവി-ഭിർബഇഭിർബഇധാ തത്രത്ത കാപ്പോഷ്യ വർണ്ണിതാസ്സ്വാടയാനാം ധിയമാ-വർജയന്തി. സ്വാമിപാദാനാം പനരേതദ്വർണ്ണനം തടീയം പാവനത്വമാദ്ധ്വാ ത്മികരസോൽകണ്ടാജനകത്വമപശമാനുക്രലവർത്മപ്രകാശകത്വം **ച**്ത്ത ശ്ര ദ്ധിപ്രദാനപ്രവണത്വഞ്ച സാക്ഷാദനഭാവയത്വാസ്തികാനിത്വസാധാരണ ഏവാ-സ്വ ഗ്രന്ഥസ്വ പിഷയഃ. തഥാഹി ഗഹനതരഗിരിപ്രഭാവസ്ഥര്യപവണ്ണനപരേ-ഷപപി വാഭകൃഷ്യ തത്രതത്ര ശ്രദ്ധാജനകം തത്തപബോധകമദ്യ്യാത്മവാസനോ-ത്ഥാപകം പ്രാപഞ്ചികവിഭവവിരക്തിജനകഞ്ച ദർശനവിശേഷം പാഠകേഭ്യം സ്ഥയമുപസ്ഥാപയത്വയം ഗ്രന്ഥഃ. ശാന്തേരസേ സ്ഥായിനി ശാന്തേതലേക്താ– ഹരാണാം ഭാപാനാമാഹ്ലാദകരം മേളനമവിഷമയാ രീത്വാ സമായോജിതമത്രേ-തൃന്വാദ്ദശീ കാവ്വധർമ്മപരിപാടീ സമാവിഷ്ക്താലോകൃതേ നിവൃത്തിപഥ~ പ്പുത്തമാത്മനശ്ചരിതമത്ഭത്തരം, ഹിമഗിരിമാഹാത്ത്വമധ്വാത്തത്താരഹ-സ്വം, ഭക്തേഃ ശ്രദ്ധായാ ജ്ഞാനസ്യ ചാലംബനോപാധിഭ്രതഗംഗാഭിതത്ത്വാന-സന്ധാനപർത്ത ചേതി ത്രദ്ധാജനകം സർവ്വമത്ര യുഗപൽ സമവരുഭാം വിരാ ജതേ.

"അഹോ ചിരാദചിപ്രയോഗേ∫പി കേരളഭാഷായാം ദ്രഢഃ പ്രേമബ– ഡോഗ്സ്ലിസ്പാമിപാദാനാമിതി, സ്പടമത്ര വക്തവ്വം പ്രതിഭാതി; യേന സംക– മാരമധുരസന്ദരയാ ശൈല്വാ നിബന്ധേഗ്യമനർഗ്ഘാത്ഥപൂർണ്ണശ്ചമൽകാര– സാന്ദ്രശ്ച ഗ്രന്ഥഃ കേരളഭാഷായാ മഞ്ഞുതരം ഭ്രഷണമിവ പ്രകാശതേ"

സാഹിത്യസമരക്കേത്രത്തിലെ വേറൊരു വീരയോദ്ധാവു് ഇപ്പകാരം പറയന്നു.

"This is what deserves to be called inspired and inspiring writing. It lifts you far above the fretty and sordid realities of humdrum city-life" The author seems to be a good scholar, as well in Malayalam as in Sanskrit-His style rises to the height and loftiness of his theme."

സഹ്നടയനായ മറെറാരു സൂഹൃത്ത് തൻറെ ആനന്ദത്തെ ഇങ്ങനെ ആ വിഷ്കരിക്കന്ന:—

"ഹിമഗിരിപിഹാരം മുഴവനം വായിച്ചു. സാഹിത്വസമായവും അവിടവിടെ പ്രൌഢഗംഭീരങ്ങളായ വേദാന്തത്തപപിന്തകളാൽ ആപൂരിത വുമായ ആ ഗ്രന്ഥം വായിച്ചപ്പോഴുണ്ടായ ആനന്ദവും തുപ്തിയും അവിടത്തെ പറഞ്ഞറിയിക്കപാൻ പ്രയാസമാണം". ഹിമഗിരിപിഹാരമെന്ന വ്യാജപ്പേരിൽ നാസ്തികന്മാരെപ്പോലം, ആത്മീയകായ്യങ്ങളിൽ ഔതസുകൃമള്ള വരാക്കിത്തീർക്കു വാൻ ചെയ്തതായ ഈ പരിത്രമം അനന്യസാധാരണമായ പരോപകാരമായി പരിണമിച്ചിട്ടണ്ടെന്നുള്ള തിൽ സംശയമില്ല.

എണ്ടനയെങ്കിലും അങ്ങയിൽനിന്ന് ഇത്തരത്തിൽ മലയാളഭാഷയിൽ ഓരോന്ന തുടർച്ചയായി ഉണ്ടായിക്കൊണ്ടിരിപ്പാൻ ത്രീഭാഗീരഥീമാതാവിനോട് തന്നെ പ്രാർത്ഥിച്ചകൊള്ളാം."

എന്നാൽ സാഹിത്യമഹാപഥത്തിലെ അത്രാന്തപഥികനായ ത്രീമാൻ പ്രകാശകമഫാശയനാകട്ടെ, തൻറ ഒരു കത്തിൽ പ്രാസംഗികമായി ഇപ്രകാ രം സൂതീകരിക്ഷന്ന: —

"പുസ്തകത്തെപ്പററി പത്രങ്ങാം നല്ല അഭിപ്രായം പറഞ്ഞിരിക്കന്നം." ഉത്താഗമായ അനേകം പവ്വതനികേളെ സഹസാ വിഭേദനംചെയ്തകൊണ്ട് ഹി മവാനെറ എടയദേശത്തിലുള്ള ഈ സാധുവിനെറ സുഗുപ്തമായ ആശ്രമസ്ഥലി യിൽ അപ്രാത്ഥിതമായി വന്നുകാണുവാനിടയായ "ഹിമഗിരിപിഹാരം ഒന്നാം ഭാഗ"ത്തെപ്പററിയുള്ള ചില ആശയശകലങ്ങളാണ് ഇവിടെ ഉദ്ധരിച്ചിട്ടുള്ള ഈ പാക്തികൾം. സഹൃൽസ്വജനജഷ്ടമായ മലയാദ്രിദേശത്തെ ഈ കളേബരം കൈവെടിഞ്ഞു, ഋഷിമനിജ്ഷമായ ഹിമാരിദേശത്തെ ഉപാശ്രയിച്ചിട്ട്, ഒന്ത രണ്ടല്ല, മൂന്നല്ല, നാലല്ല, ഇരുപതുകൊല്ലമായി. ദേശം സന്ത്യക്തമായതോടുകൂടി, ഹന്ത! ഹന്ത! ഭാഷയം ബലാൽ വിപ്രഃയാജിതമായി. അങ്ങനെ നമ്മുടെ സാഹി തീമാതാവിൻറ പരിലാളനസുഖത്തിൽഹിന്നും പരിചരണഹർഷത്തിൽനിന്നും തീരെ വഞ്ചിതമായിത്തീർന്നുവെന്നു മാത്രമല്ല, മലയാളഭാഷയെ കേഠം ക്ഷകയും കേശപ്പിക്കേയം ചെയ്യക എന്നതുതന്നെ, അതായത്ര് മലയാളഭാഷയിൽ സം ഭാഷണം ചെയ്യക എന്നതുപോലും വളരെ ദേഷ്പ്രാപമാമിത്തീർന്നു. പോരെ golതുobeva മേമത്തനത്തനം! ഇങ്ങനെ കഷ്ടപ്പെട്ട പെറപ്പോററി വളർ ത്തിയ ഇഷ്ടജനനിയെ വിട്ടെറിഞ്ഞു്, അന്വദേശത്തിൽചെന്ന് യാതൊരു കൃത്വ ബോധവൂമില്ലാതെ താന്തോന്നിയായി സചച്ഛന്ദമൂ പ്പുംഖലമായി, തന്നെത്താന് വിഹരിച്ചാനന്ദിക്കക എന്ന മഹാപാപവും അനഭീപ്പിതമെങ്കിലും, പ്രാരബ്ബവ ശാൽ ഇവന്നു പ്രാപ്തമായി. എന്തുചെയ്യം? ഇങ്ങനെ സംഭവിച്ച ഗർഹിതാചര ണംകൊണ്ടുള്ള ലജ്ജകൊണ്ടം, മാതാവു് എന്നിൽ കപിതയാണോ, അപ്രസന്ന യാണോഎന്നുള്ള ശങ്കകൊണ്ടും, പ്രിയമാതാവിൻെറ മുഖത്തൊന്നനോക്കുവാൻ പോലും അർഹനല്ലാത്ത വിഷമവും വിവശവും ടീനവുമായ ദശയിൽതന്നെ അ ധികകാലം കഴിഞ്ഞു. എന്നാൽ അത്വന്തകൃതഘുനെന്നിരിക്കിലും, നിജപുത്രനായ ഇവനിൽ മാതാവു് ലേശവും കപിതയോ, അപ്രസന്നയോ അല്ലെന്ന് അവരുടെ ച്ചോഷ്യം പ്രേഷ്യം വരിഷ്ഠമോയ ചില സന്താനങ്ങൾ തങ്ങളുടെ സ്റ്റേഹാർദ്ര

íi

മായ പൂവ്വേഷതസമ്മതിക്ക ചഴിക്ക് സാനകസമാശപാസനം ചെയ്തതോട്ടും ഇപ്പോളിതാ ചിരകാലമായി ഈ സാധുപിൻെറ പിമലമായ മനോമുകളത്തിൽ സംലഗ്നമായ ലജ്ജാകജ്ജളം സമഗ്രമായി സമ്മാജ്ജനം ചെയ്യപ്പെട്ടിരിക്കുന്ന; ശങ്കാശങ്കവും പാടേ സമൽപാടനം ചെയ്യപ്പെട്ടിരിക്കുന്നം. അഹോ! തലാരാ പ നരപിചിത്തം അതിയായ പ്രസന്നതയേയും പ്രവുല്ലതയേയും ലാപിച്ചുവെന്ന മാത്രമല്ല, നിസ്സംകോചമമ്മയെ അടുക്കവാനത്സുകവുമാല്പ്പെയായിത്തീരുകയും ചെയ്യിരിക്കന്നം. പത്രോത്തമനിലെന്നപോലെ, പത്രാധമനിലും മാതാവ് എ പ്പോഴം മാതാവതന്നെ! ജനനിയുടെ ജന്മസിദ്ധവും, അഹൈതുകവുമായ പത്രവാ തെല്യത്തെപ്പാറി ശാസ്ത്രജ്ഞനെന്നുഭിമാനിക്കന്ന ഈ ഞാൻ കേവലം ബാലിശ നെന്നപോലെ അതിശങ്കിച്ചു. "കപുത്രോ ജായേത കച്ചിദ്പി കമാതാന വേതി" എന്നിങ്ങനെ നമുടെ തന്നെ ഒരു പ്പവ്വജൻ പാടിയ ശാസ്ത്രലോകല്പം സിദ്ധമായ മാത്രസ്നഹമാഹാത്ത്യത്തെ ധ്യതിയെന്നിയെ ഞാൻ മറന്നപോയി. അക്ഥയെല്ലാം നില്ക്കട്ടെ.

ഇതാ ഈയവസരത്തിൽ നിശ്ശങ്കമകണ്റിതോൽകണ്റിതമായ മനസ്സോ ടെ രണ്ടാം ഖണ്ഡമാകന്ന കസുമമാച്ചത്തെ കയ്യിൽ പിടിച്ചുകൊണ്ട്, നമ്മുടെ ആരാഭ്യുചരണയായ സാഹിതീദേഹിയുടെ അമ്പലത്തിൽ ഞാനന്മേഷപൂയ്യം പ്രവേശിക്ഷന്ത. എന്നാൽ ഭക്തിഭാവത്തോടെ ഉപഹാരപാണിയായി അമ്പല ത്തിന്നുള്ളിൽ കടന്നതുകൊണ്ടുമാത്രം ദേവിയുടെ കഴത്തിൽ മാല ചെന്നവീഴന്ന തെങ്ങനെ? ദേവിയുടെ വരിവസ്വയിൽ തന്നെ സ്ഥജീവിതത്തെ സംപൂണ്ണമായി വിനിയോഗിച്ച്, രാവം പകലം നികടവത്തികളായി, അത്യന്തഭക്തിയോടെ ദേ പിയെ ഭജിഷന്നവരും, തന്നിമിത്തം ദേവിയുടെ അധികമായ അനുഗ്രഹത്തിന്ത മാശംസയ്ക്കം പാത്രീഭ്രതരം, ദേവിക്കിഷ്ഠവും യോഗ്വവമായ ഉപഹാരവിശേഷ ങ്ങളെ നല്ലപോലെ വേർതിരിച്ചറിയുന്നവരുമായ പൂഴ്ച്ചപരോഹിതന്മാരെക്ര ടാതെ ടേവിയുടെ ഗളത്തിൽ സ്ഥയമേവചെന്നു മാലചാത്തുവാനുള്ള 🚽 അധികാ രം അസ്മാട്ടശന്മാക്കെത്രണ്ട്? അതുകൊണ്ട് ഭാഗ്യവശാൽ സംപ്രാപിച്ച അങ്ങ നെയുള്ള ഒരാരാധകപ്രവരനെ പരസ്തരിച്ചുകൊണ്ടുതന്നെ, അദ്ദേഹത്തിൻെറ അനന്വസംലഭമായ അനുഗ്രഹത്താൽ മാത്രം എത്രയും പ്രിയപ്പെട്ട മാത്രചരണങ്ങ ളെ സമീപിച്ചു സധൈയ്യമിതാ ഈ പുസ്തകസ്രക്കിനെ മാത്യകണ്ഠത്തിൽ സ മർപ്പണംചെയ്തകാണ്ടും, അതുവഴിക്ക് പ്രചുരമായ ചരിതാർത്ഥഭാവത്തെയെ ന്നപോലെ, മാത്വദേവിയുടെ കടപ്പാടിനെ കറെയെങ്കിലും കറച്ചതരുന്ന കരുണാ വാനായ വന്ദ്വാരാധകനിൽ തടിച്ചുകൂടുന്ന കടപ്പാടു നിമിത്തം കറെ അചരിതാർ ത്ഥഭാവത്തേയമാവഹിച്ചു വിഷമിച്ചുകൊണ്ടും, എന്നാൽ ഏതാദ്ദശമായ പല പിധം പലമ്പലകളിൽനിന്നും അവയ്ക്കാസ്പദമായ സാഹിതീട്ടത്വനായ ഒരു ക്ഷദ്ര ഗ്രന്ഥകാരൻെറ അവനതപടത്തിൽനിന്നു സവ്ദേവതാവന്ദ്വനായി, സവ്വ്സപത

ന്ത്രനായ ഒരു കർമ്മന്ദിവയ്യൻറെ സവ്വോന്നതപദത്തെ അധിരോഹണം ചെയ്യ കൊണ്ട്, നമ്മടെ ജന്മക്ഷിതിക്കം ജന്മഭാഷയ്ക്കം സവ്ാത്മനാ സവ്വമംഗളത്തേയ മാശാസിച്ചുകൊണ്ടം, തൽകാലമീസാധു ഈ പ്രവൃത്തിയിൽനിന്നം നിവൃത്തിയെ പ്രാപിച്ചുകൊള്ളാം.

> എന്ത്, സ്വാമി തപോവനം.

ശ്രീതപോവനകടി, ഉത്താകാശി, ഹിമാലയം; 15—1—1943.

ഹിമഗിരിപിഹാരത്തിൻെറ രണ്ടാംഭാഗം അച്ചടിച്ച പുറപ്പെട്ടവിക്ക പാൻ പെട്ടപാട് വാക്കകളെക്കൊണ്ട പറഞ്ഞറിയിക്കവാൻ പ്രയാസം. ഇതിൽ പല ഒർഘടഘട്ടങ്ങ മേയം സ്ഥാമി തരണംചെയ്തിട്ടുള്ള തുകൊണ്ടായിരിക്കാം, പ്രതിഛായയെന്നപോലെ, പ്രസിദ്ധീകരണത്തിലും ബ്ലോമുട്ടുകൾ നേരിട്ടത്. ശ്രീമാന്മാരായ വി. കരുണാകരൻ നായർ, ഏ. ആർ കേശവമേനോൻ എന്നിവ രേടെ സഹായത്തെ ഞാൻ അനുസ്തരിക്കുന്ന. എൻെറ അപേക്ഷപ്രകാരം, ഇതി ന് ഉപിതമായൊരു ആമുഖം എഴതിത്തന്ന എൻേറ സ്നേഹിതൻ, റാവുസാഹി ബ്ബ്, മഹാകവി, സാഹിത്വഭ്രഷണൻ, ബവ്മശ്രീ ഉള്ളർ പരമേശപരയ്യരോട് എനിക്കുള കൃതജ്ഞതയെ ഞാനിവിടെ പ്രകാശിപ്പിക്കുന്നു. പൊരായം ഈ ഗമ്പത്തിലെ വിഷയങ്ങളെ സ്ഥാമി കണ്ണിൽകാണമാറാണം വിവരിച്ചിരിക്കു ണത്ത് പോരാ:-

> "അമതപ്രവണംപോലെ ചന്ദപ്രഭകണക്കിനെ തുപ്തിനൽകീചെവിക്കേററമുഷിവാങ്മയമാം രസം"

> > ടി. കെ. ക്യൂഷമേനോൻ.

# മന്നാം ഭാഗത്തിൻെ പ്രസ്താവന

ത്രോതിയബ്രഹ്മനിഷ്ഠനം ഉത്തരേന്ത്യയിൽ ഉത്തരകാശിയിൽ അധിക മായും, ഗംഗോത്രി, ഗോമുഖി എന്ന ദുർഗമസ്ഥാനങ്ങളിൽ ഇടയ്ക്കിടക്കം വസിച്ചു ജീവലോകത്തെ-വിശിഷ്ഠ ഉത്തമാധികാരികളെ-അനുഗ്രഹിച്ചും, ഉത്തമസന്ന്യാ സാശ്രമധർമ്മത്തെ മാത്തകാരുപേണ നിശ്ശബ്ദമായി പ്രകാശിപ്പിച്ചുംകൊണ്ട ശരീരസംധാരണം ചെയ്യന്ന ത്രീ തപോവനസ്ഥാമി തിരുവടികളെ കറിച്ച, ഭക്തജനങ്ങളോടു ഞങ്ങരം പറഞ്ഞറിയിക്കേണ്ടതില്ല. ഉത്തരേന്ത്വയിലെന്നപോ ലെ ദക്ഷിണേന്ത്യയിലും ജനഹുദയത്തിൽ സ്ഥാമികരംക്ക് ഉത്തമസ്ഥാനം സിദ്ധി ച്ചകഴിഞ്ഞിരിക്കന്നു. മലയാളികരം വിശേഷിച്ച് അദ്ധ്വാത്തത്രയയുള്ളവർ, സ്ഥാമികളെ തികല്പം അറിഞ്ഞാരാധിക്കുന്നത് ഈശ്ഥരാരാധനതുല്വം ത്രേയ സ്റ്റാധനമായിരിക്കാവന്നതിനാൽ അദ്ദേഹത്തെക്കറിച്ച അല്പാ പറവാനാഗ്രഹി ചെടികളെല്ലാം ചെടിക്കരത്തെയെങ്കിലും തുളസി ആ കൂട്ടത്തിലുള്ള ഷം സാ സാധാരണമായ ഒരു ചെടിയല്ല. വൃഷ്ടങ്ങളിൽ അശ്ചത്ഥവും ഒരു സാമാനൃവൃക്ഷ മല്ല എന്നറിയാത്തവർ ചുരുങ്ങം. അതുപോലെ സന്ന്യാസികളിലും തരതമഭാവം ഉണ്ടാകാതിരിക്കയില്ല. ധീരധീരന്മാർ ചരമജന്മത്തിൽ സ്വീകരിക്കുന്ന ചത്തമ്പാ ത്രമത്തെ മലിനപ്പെടുത്തവാൻ ഭീരുക്കളം ആ ചിഹനത്തെ ധരിച്ച് ലോകത്തെ വഞ്ചിക്കാറില്ലെന്നു പറഞ്ഞുക്രടാ. അതുകൊണ്ടു വകതിരിവുള്ള വർ വേഷത്തെ യല്ല ധർമ്മാനുഷ്ഠാനത്തെ ആരാഞ്ഞറിഞ്ഞിട്ടുവേണം സ്ഥാനഭേദം കല്പിപ്പാനം, ആത്രയിപ്പാന്തം. പൂജ്യപാദരായ ത്രീതപോവനസ്പാമികളാകട്ടെ ജന്മനാ വിര ക്തനം കശാഗ്രബുധിയം ആയിരുന്നു. വിഷമല്ല വിഷം, വിഷയാശയാണ് വി ഷം എന്നു ജന്നാന്തരകതസുകതപരിപാകത്താൽ അറിഞ്ഞു് കാമിനീകാഞ്ചനങ്ങ ളെ കാകവിഷ്യാസദ്ദശം പരിത്വജിച്ചു നൈഷ്ഠികബ്രമ്മവയ്യത്തെ ഭീക്ഷിച്ച് സദ് ഇരുസന്നിധിയിലിരുന്നു വേദാന്തശാസ്ത്രാത്ഥത്തെ ഉപപത്തിപൂറ്റും ശ്രവണമന നാദികളിൽക്രടെ എദയത്തിലറപ്പിച്ചശേഷം ചതർത്ഥാശ്രമത്തെ സചീകരിച്ചു. തങ്കമെന്നപോലെ പ്രക്ഷീണകല്പഷനായതിനാൽ വിശുദ്ധദർപണത്തിൽ മഖ പ്രതിബിംബമെന്നപോലെ പരിശുദ്ധപൂദ്ധിവൃത്തിയിൽ പ്രതിഫലിച്ച സ്ഥാത്മ ഭൂതനായ ഈശപരനെ സാക്ഷാൽകരിച്ചു് പരമാനന്ദാനഭൂതിയാൽ നിത്വതുപ്പ നായിരിക്കുന്നു. എങ്കിലം സംസാരാഗ്നിയിൽ, വീണം തപിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കന്ന ലോകത്തിൽ യഥാവസരം യഥാശക്തി യഥാധികാരം വാഗമൃതം വർഷിക്കുന്ന തിലാണു് റ്വ്യത്ഥിതാവസ്ഥയിൽ സചാമികഠം ആനന്ദിക്കാറുള്ള തു്. ആ അമൃത ബിന്ദുക്കളുടെ സംഘാതം, ഗംഗാമാത്രസ്തതി, ഉത്തരകാശീശസ്തവം (ഉപനി ഷൽസാരപ്രഭീപം) ഇശേചരദർശനം, എന്നിങ്ങനെ കറെ അധികം ഗ്രന്ഥാക തിയെ സ്വീകരിച്ചും സംസ്തതഭാഷാദേവിയെ ലോകക്ഷേമായ്ഥം ആരാധിക്ഷനം സാമാനൃമായ വപ്പൽപത്തിയുള്ള വക്കുംക്രടെ സുഗ്രഹമല്ലാത്തതായ സംസ്കൃത ഗ്രന്ഥങ്ങൾ അവപ്പൽപന്നന്മാരെ അനുഗ്രഹിയ്ക്കുന്നതെങ്ങനെ എന്നുള്ള കാരുണ്യ ത്താൽ ''ഹിമഗിരിവിഹാരം'' എന്ന പേരിൽ ശാസ്ത്രസാരാംശങ്ങളെ ഉശക്കൊ ള്ളിച്ചും, സഞ്ചരിച്ച പണ്യഭൂമികളുടെ മഹാസൌന്ദയ്യാഭി ഇണങ്ങളെ വർണ്ണി ച്ചും, തദ്ഭപാരാ സദ്വാസനാബീജത്തെ ബഹ്യജന വ്യദയത്തിൽ വിതച്ചുംകൊണ്ടു അധികാരിഭേദം നോക്കാതെ എല്ലാവരെയും അനുഗ്രഹിപ്പാനാണ് പ്രൊഡമ ഞ്ഞുളംശെലിയിൽ ഈ ഗ്രന്ഥം എഴതീട്ടുള്ളത്. സംസ്കൃതാഭിജ്ഞാന്മാക്കം ഈ ഗ്രന്ഥത്തിൽനിന്ന പല തത്വതേണങ്ങളുടെ ശോഭാതിശയത്തെ കണ്ടാനന്ദി പ്പാൻ സാധിക്കം.

"ഹിമഗിരിവിഹാരം" എന്ന ഈ പുസ്തകത്തിൻെറ്റ് ഒന്നും രണ്ടും ഭാഗം പ്രകാശിതമായിട്ടു കുറെകൊല്ലമായി. രണ്ടാംഭാഗത്തിലെ ചില ലേഖനങ്ങ ളെ കാരണവശാൽ അതിൽ ഉഗ്പെട്ടത്തുവാൻ സാധിച്ചിരുന്നില്ല. അങ്ങനെ അവശേഷിച്ചിരുന്ന നാലു ലേഖനങ്ങളും തടനന്തരം എഴതിച്ചേത്ത രണ്ടു ലേഖ നങ്ങളംക്രടി ആകെ ആറു ലേഖനങ്ങരം "ഹിമഗിരിവിഹാര"ത്തിനെറ മൂന്നാം ഭാഗമായി ഒരു പുസ്തകാകാരത്തിൽ ഇതാ പ്രകാശിതമാകുന്നു. അമിതമായ ആ നന്ദത്തെയും വിശാലമായ വിജ്ഞാനത്തേയും പ്രദാനം ചെയ്യുന്ന പ്രകൃതഗ്രന്ഥം കേരളത്തിലെ വലിയവലിയ പ്രതിഷ്ഠിതവിദ്വാനാരാലും, വിഭഷിമാരാലും ഐ കകണ്റേ**്യന അതിമാത്രം പ്രശം**സിക്കപ്പെട്ടിട്ട<u>ുള്ള</u> ഒരു കൃതിയാ**ണ്.** ഗ്രന്ഥനാമ ധേയത്താൽ ത്രീ സചാമികരം ഹിമാലയത്തിൽ ചെയ്തതായ വിഹരണങ്ങളു ടെ വിവരണാത്മകം മാത്രമായിരിക്കാം ഈ ഗ്രന്ഥമെന്ന് തൽകാലം പ്രതീത മാകാമെങ്കിലും, ഇതിൻെറ അനുവാചനത്തിൽ പരമപുരുഷാരേധ്നാപയോഗി കളായി, സ്വാനവോമന്ന ഉരേക്ലിൽ ഉരച്ച പരീക്കിച്ചതും വില മതിക്കു വാൻ കഴിയാത്തതുമായ അധ്യാത്മബോധസാധനങ്ങളേയും അധ്യാത്മബോധ യംഥാത്ത്വത്തേയും മററനേകമനേകം ദാർശനിക സിദ്ധാന്തങ്ങളേയും അടിക്കടി അതിസരളവും അതിമധുരവുമായ ശൈലിയിൽ ഒട്ടും അപ്രധാനമല്ലാതെ പ്രതി പാദിച്ചിരിക്കുന്ന ഈ നിബന്ധം തത്തപജ്ഞാനോദയത്തിന്ത് മന്ദമതികരംക്ക പോലം അനായാസേന ഉപകരിക്കുന്ന ഒരഗ്യാത്മഗ്രന്ഥതല്പജമാണെന്ന് നി സ്സംശയമാരും നിണ്ണയം ചെയ്യാതിരിക്കയില്ല.

മമ്പിലത്തെ ഭാഗങ്ങളിൽ പ്രകാശകൻറേയും, അവതാരികാകാരൻേറ യും നിലയിൽ ഈ ഉത്തമക്തിയോടു സംബന്ധിച്ചിട്ടുള്ള യശുരീരമായ സാ ഹിത്യകശലൻ ടി, കെ. ക്ലബ്ബമേനോൻ, സാഹിത്വഭ്രഷണൻ മഹാകവി ഉള്ളർ

ii

എന്നുള്ള മഹാവമ്പന്മാരുടെ പിബന്നുള്ള ത്രങ്ങരാക്കു കറെ ഭയത്തേയും സ കോപത്തേയുമളവാക്കന്നുണ്ടെങ്കിലും, ബ്രഹ്മവിദ്ദുയുടെ നിരന്തരമായ ധാരാപ്രവാ ഹം നിമിത്തം ഉപനിഷൽസദ്രശവം, അവിച്ചിന്നമായ രസപൌഷ്ണല്വം നിമി ത്തം മഹാകാവ്യസദ്രശവമായ ഈ ഉൽക്കഷ്ടനിബന്ധത്തോട് അതിന്റെ ഒരംശ ത്തിന്റെയെങ്കിലും പ്രസാധകന്മാരുടെ നിലയിൽ അടുത്തു സംബന്ധിക്കവാനിട യാക്കിയ ഞങ്ങളുടെ മഹാഭാഗധേയത്തിൽ ഞങ്ങളുടെ മനസ്സ അഭിമാനംകൊ ണ്ടും, കൃതാത്ഥതകൊണ്ടും പ്രവുല്ലിതമാകന്നില്ലെന്നമില്ല, ഈ വിശിഷ്ടഗ്ര ന്ഥത്തിന്റെ വൈഭവശ്രാഘനത്തിൽ ഇവിടെ പണ്ഡിതപ്രകാണ്ധമായ ഉള്ള രിലധികം ഞങ്ങരാക്കേന്തു പറവാനുണ്ട്?

പലേ കാരണങ്ങളാലും മൂന്ന പൂസ്തകങ്ങളായി അപ്പപ്പോരം പ്രകാശനം ചെയ്യപ്പെടേണ്ടിവന്ന ഈ ഉത്തമനിബന്ധം ഒരേ പൂസ്തകമായി സന്ദരമായ ആ കാരത്തിലും പ്രകാരത്തിലും അചിരേണ അച്ചടിച്ചു പ്രകാശിതമായി കേരളീയ യടെ മുമ്പിൽ അവതരിച്ചു് കേരളീയം ഒയും കൈരളീടേവിയേയും അതിമാ ത്രമാനന്ദിപ്പിക്കവാനായി അഖിലേശ്വരൻ അനുഗ്രഹിക്കേണമേ എന്നു പിന്നേ യുംപിന്നേയുമഭ്വർത്ഥിച്ചുകൊണ്ടു വിരമിക്കുന്നു.

എന്ന്, സാഹിത്യകശലൻ പണ്ഡിറവ് പി. ഗോപാലൻനായർ. നോർമ്മൻ പ്രസ്സമേസ്ഥൻ കെ. വി. അച്ചുതൻനായർ.

#### OPINIONS

I

#### (The HINDU dated 10-1-1954)

This is a fascinating record of the Adhyatmic experience of a great Sanyasin who early in life and as an Akhanda Brahmacharin abandoned his hearth and home cnce for all and found spiritual solace in rambles in the Himalayas in quest of the Supreme. The Swamiji is familiar with all sacred places, waters and temples in the Himalayas with Manasasarovar and other lakes and monasteries and places of worship in Kashmir, Ladakh, Tibet and Nepal.

The Swamiji drives home throughout that Aatmajnan (Selfknowledge) is the **Summum bonum** of man's existence and that life's purpose is fulfilled only by such knowledge. To purify the mind is the hardest of all things, says the Swamiji, and if once the mind is pure, Brahmanubhava flashes.

The Vedantic message and the means of realising the Brahman, are the main theme of this inspiring book. But it is also an interesting, book on Himalayan geography both ancient and modern. It locates the Ashramas of our great Rishis and the other places referred to in the Puranas and Ithihasas and describes the present routes through the mountains. It deals with the flora and fauna of the Himalayas and contains picturesque accounts of the panoramic landscape.

Two maps marking the important places and routes in and about the Himalayas are attached to the book and Mahakavi Ulloor Farameswara Aiyar, Sahityakusalan T. K. Krishna Menon, Pandit P. Gopalan Nair and Mr. K. V. Achuthan Nair have contributed valuable prefaces to it.

The Swamiji uses highly Sanskritised Malayalam but the loftiness of the theme and the grandeur of the descriptions make it quite appropriate.

#### (The Vedanta Kesari – March 1954 Page 474)

We had occasion to review the I and II parts of the autobiography of Sri Swami Tapovanam in these columns. Though the present work also can be called as a part of the biography, yet it is written in a different style. Hailing from the southernmost end of Bharata, the Swami has made the Himalayas his abode for years together. He has visited almost all the sacred places in the Himalayas and lived in each place atleast for a few days. These pilgrimages are narrated in this book with the detailed description of each place. In some places the reader becomes wonderstruck to note how dangerous were the trips the author undertook to some lonely sacred places and with what a calm and tranguil mind, completely surrendered to the Lord, he withstood the troubles and difficulties. The interesting description of birds, animals, trees, creerers, beauty of the nature, the people, their culture and civilisation on the way to each sacred place shows how keen is the power of observation of the Swami. The reader feels himself transported to the Himalaya'n regions and his mind begins to wander there freely as if in a very familiar place.

The aim of the book is to stress the importance of pilgrimages in the life of a Sadhaka. Through self-knowledge only man can attain the goal of his life. To make this clear to the readers the author does not leave any opportunity for the discussion of Vedantic thoughts. His explanations of the religious ideas and ideals in this book are so simple and impressive that any ordinary reader gets easily acquainted with the principles of the religions. We hope that the Swami will bless Kerala with more such interesting and instructive books to dispel the ignorance of the people in this age of materialism and atheism. This book may well be taken as a model of purposive travel account.

II

## ഗ്രന്ഥകത്താവിൻെറ ജീവചരിത്രം.

സംസാരകാരാഗ്രഹത്തിലെ അന്ധകാരചടലങ്ങറം സത്യാവലോകനശ പ്രവത്തനാക്ഷമമാക്കിത്തീക്നേതിന് മമ്പുതന്നെ, വാസനാവൈഭവ ക്തിയെ ത്താൽ, അതിൽനിന്ന് മോചനംനേട്ടവാൻ സാധിച്ച ഒരു പൂണ്യാത്മാവാണ് ഈ ''ഹിമഗിരിവിഹാര"ത്തിന്റെ പ്രണേതാവായ ത്രീതപോവനസ്പാമികരം. തന്നിൽ ബാല്വംമതല്ലെം പ്രകടമായിതുടങ്ങിയ മോക്ഷമാഗ്റപ്രതിപത്തി, തന്റെ ജീവിതത്തിലെ "ദ്വാതിംശത്" ഘട്ടം കഴിഞ്ഞപ്പോഴേക്കം കേവലം അദ്ദ്വമാ യിത്തീരകയാൽ, പ്രബലമായ ദൈവികപ്രചോദനത്തിന് വഴിപ്പെട്ട് അദ്ദേഹം, കാമക്രോധാടി ക്രമേഗങ്ങളുടെ സമ്മർദ്ദം നിമിത്തം ആത്മനാശം അന്തനിമി ഷം ഭയപ്പെടേണ്ടതായ സംസാരാടവിയെ വെടിഞ്ഞു്, ശമദമാദിഗുണങ്ങളുടെ പോഷണത്തിനു പര്യാപ്തമായ പരിതഃസ്ഥിതിഗതികളോടുക്രടിയ ഹിമവൽ പാർശ്പാടവിയെ അവലംബിക്കേയാണം" ചെയ്യതു്. ഇങ്ങനെ, ഐഹികജീവി തത്തിൻെറ പൂവ്വാഹ്തിൽതന്നെ, അതിൻെറ പരിണാമപരിപൂത്തിയുടെ ഫ ലം അനുഭവിക്കവാനുള്ള സുകൃതപരിപാകം സിദ്ധിച്ച ഒരു മഹാത്വാഗിവരു നോട്, അദ്ദേഹത്തിൻറ ഞത്മദർപ്പണങ്ങളായ കൃതികശവഴിക്കെങ്കിലും, പ രിചയം നേടുപാൻ ഭാഗ്യമുണ്ടാകന്നതിൽ ആക്കാണം ചാരിതാത്ഗം തോന്നാ തിരിക്കക?

തപോധനന്മാരുടെ ഉൽപത്തിയും പൂവ്വരിത്രവും ആരായേണ്ടതില്ലെ നൊരു പ്രമാണം കേട്ടിട്ടുണ്ടെങ്കിലും, അവരുടെ ജീവിതത്തിലെ പരിവത്തനപ്പ കാരഭേദങ്ങളെ സവിസ്തരം ഉപഗ്വസിക്കുന്നതു സാധാരണന്മാക്ക് മാഗ്ഗദർശകം. അഥവാ മനോവികാസപ്രഭം, ആയിരിക്കുമെന്നുകരുതി, ഏതാനം വില സംഗതി കളെ മാത്രം ഇതിനുപരി സൂവിപ്പിക്കുന്നു.

#### ജനനം

ത്രീതപോവനസ്ഥാമികരം, 1889-ൽ; ത്രീഭഗവദ്ഗീതയുടെ ആവിർഭാ വടിനമായ മാഗ്ഗ്ശീർഷമാസത്തിലെ ശുക്ലപക്ഷെകാദശിദിവസമാണ് ഭ്രജാ തനായത്. പാലക്കാട്ട് താലൂക്കിൽ ആലത്ത്രിന്നടുത്തുള്ള മടപ്പല്ലരേശത്തിൽ വളരെ പൂരാതനവും മാന്വവുമായ ഒരു നായർതറവാടാണ് അദ്ദേഹത്തിൻെറ മാ തുഗ്രഹം. എന്നാൽ കൊട്ടവായൂരേശത്തിലുള്ള കരിപ്പോട്ടിൽ-തൻെറ പിത്രഗഹ ത്തിൽ-ആയിരുന്ന ബാല്യംമുതല്ലെം അദ്ദേഹം നിവസിച്ചപോന്നത്. ശ്രീകഞ്ച മായെന്നും ശ്രീ അച്ഛതൻനായരെന്നമായിരുന്ന മാതാപിതാക്കന്മാരുടെ നാമധ യം. ഭക്തിമാർഗ്ഗപക്ഷപാതിയായ ബാലൻ ഭഗവല്ലിലകളെ പ്രകീത്തിക്കുന്ന പു രാണകഥകളെ ശ്രവിക്കുന്നതിലും മൃത്തികാനിർമ്മിതങ്ങളായ ബിംബങ്ങളെപെ ല്ല് പൂജിക്കുന്നതിലും പ്രത്യേകം മെത്സുക്യം പ്രദർശിപ്പില്ല. അകിഞ്ചനന്തം ഭി ക്ഷുവമായിത്തീരമെന്ത് പ്രഖ്യാപനംചെയ്യുന്ന കേമര്രമയോഗത്തോടൊപ്പംത നെ, ഐശചര്യവാന്തം സർവസമ്മാന്യന്മായിത്തീരുമെന്ത് ഉദ്ഘോഷിക്കുന്ന കേസര്യാദിയോഗങ്ങളും കുട്ടിയുടെ ജാതകത്തിൽ കണ്ടതിനാൽ അവയുടെ വിരു ധേഫലങ്ങളെതമ്മിൽ എങ്ങിനെ കൂട്ടിയിണക്കേണ്ടു എന്നറിയാതെ ജെത്തിഷി കന്മാർ പരിഭ്രമിക്കയുണ്ടായി. പിതാവാകുട്ടെ വലിയ ധനികന്തം ധർമ്മിഷ്ഠനം ആയിരുന്നം. തൺറ പുതുനെ പുതിയരീതിയിലുള്ള വിദ്യാഭ്യാസത്തിൻെറെ പരമ കോടിയിലെത്തില്ല്, ലെത്മികട്ടെഷ്പ്പോൾ അത്വന്തം ലോഭനീയമാ യിതോന്നുന്ന ഒരു പദവിയിലേക്ക് ഉയത്തണമെന്നായിരുന്നും അഭ്യഹത്തിൻറ ഉദ്യേശ്വം. അതിനാള് കഴിവുകളും സുലങ്ങളായിരുന്നു. എന്നാൽ ജാതകഫലമു ണ്ടോ പാഴായിപോകന്നം?

# ലൌകികവിട്ട്വാവിരക്തിയം,അദ്ധ്വാത്തവിട്ട്വാരക്തിയം

ബാലൻ ഇംഗ്ലീഷപിട്ടുാലയത്തിൽചേന്ത് ഇംഗ്ലീഷ പഠിച്ചതുടങ്കി. എ ന്നാൽ ഹൈസ്ത്രൂളിൽ പഠിച്ചകൊണ്ടിരിക്കുമ്പോരംത്തന്നെ ഇംഗ്ലീഷപഠിപ്പൂപിട്ടു, പിതുസമീപത്തിൽചെന്നു. പിതാവിനാൽ ഭത്സിതനായപ്പോരം, "ഞാൻ വിദ്ദുാ ലയത്തെ ഉപേക്ഷിച്ചതല്ലാതെ വിദ്ദ്വാഭ്യാസത്തെ ഉപേക്ഷിച്ചിട്ടില്ല" എന്നാണ് പറഞ്ഞത്ല്. ഏതായാലും പുത്രനസംബന്ധിച്ച് അസ്തിവാരമില്ലാതെ കെട്ടിയ യത്തിയിരുന്ന പിതാവിൻെറ ആശാഹർമ്മും താഴെ തകൻബീൺ തവിട്ടപൊ ടിയായിത്തീൻ. പിത്രഭവനത്തിൽ നിവസിച്ചുകൊണ്ട്, ഇംഗ്ലീഷ്ടാഷയിലും, മല യാളഭാഷമിലുമുള്ള ധാർമ്മികവും ആദ്ധ്യാത്തികവുമായ പുസ്തകങ്ങരം വളരെ മ സത്തോടും പ്രേത്തോടും വായിച്ചുകൊണ്ടിരുന്നു.

# സംസ്കൃതഭാഷാഭ്യസനം

അങ്ങിനെയിരിക്കെ ആദ്ധ്വാത്മികവിഷയത്തിൽ കൂട്ടതൽ ജ്ഞാനം സ മ്പാദിക്കുന്നതിന് വേണ്ടി സംസ്തതഭാഷ പഠിക്കണമെന്നുള്ള അതിയായ ഇച്ഛ ഉള്ളിലുടിച്ചു. കൊട്ടവായൂർ ഹൈസ്ത്രം മൻഷിയായ ത്രീ. പി. ശങ്കരൻനായ രുടെ സമീപത്തനിന്നും കാവ്വങ്ങളും, ത്രീക്ട്രൂല്ലശാസ്ത്രികളുടെ സമീപത്തുനിന്നും നാടകം, അലങ്കാരം മതലായവയും, ത്രീവെങ്കിടാ വലശാസ്ത്രികളുടെ സമീപത്തു നിന്നും വ്വാകരണം ന്വായം മതലായ ശാസ്ത്രങ്ങളും അദ്ധ്വയനംവെയ്തു.

ഇങ്ങനെ സംസ്തുതഭാഷയുടെ ജ്ഞാനസമ്പാദനത്തോടുക്രടി അതിലുള്ള പലേ പേദാന്തഗ്ന്ഥങ്ങളം സ്ഥയമായും പണ്ഡിതന്മാരുടെ സഹായത്തോടുക്രടി യും പരിശീലിച്ചുകൊണ്ടിരുന്നു. മലയാളം, തമിരം, ഇംഗ്ലീഷ്, സംസ്തുതം എന്നീ ഭാഷകളിലുള്ള ധാർമ്മികവും ആദ്യ്യാത്രികവുമായ ഗ്രന്ഥങ്ങളിൽ ചെറുപ്പംമത ല്ലൂതന്നെ അത്വാഗ്രഹത്തോടെ പ്രവത്തിച്ചുകൊണ്ടിരുന്നു. ഈശ്വരീയമായ പാ ഠഭേനാദികളിൽ അക്കാലംമതല്ലൂതന്നെ നിയമേന പ്രവത്തിച്ചുകൊണ്ടിരുന്നു. സ്ഥാമിവിവേകാനന്ദൻ, സ്ഥാമിരാമതീത്ഥൻ തുടങ്ങിയ അവാപീനമഹാന്മാരു ടെയും, ശങ്കരോമാനങ്ങപ്പെട്ടതികളായ പ്രാലീനമഹാന്മാരുടേയും ജീവചരിത്രം വളരെ പ്രേമത്തോടെ അഭ്വായനംചെയ്തിരുന്നു.

# കാവ്വരചന

17, 18 വയസ്സപ്പായത്തിൽ സാഹിത്വപരമായി "വിഭാകരൻ" എന്ന പേരായ ഒരു ഖണ്ഡകാവ്വമെഴതി പ്രകാശപ്പെടുത്തുകയണ്ടായി. 20, 21 വയ സ്സിൽ പിതാവിൻെറ നിര്യാണം സംഭവിച്ചു. മാതാവ് എത്രയോ മുമ്പതന്നെ പ ഞ്ചതപഞ്ഞ പ്രാപിച്ചിരുന്നു. പിത്രനിര്യാണാനന്തരം പിത്രസ്താരകമായി, "വി ണ്ണയമകം" എന്ന പേരോട്ടക്രടിയ പ്രതിശ്ലോകം "യമക" ശബ്ദാലങ്കാരത്തോട് കൂടിയ ഒരു സ്തോത്രഗ്ന്ഥമെഴതി പ്രകാശപ്പെടുത്തിയിരുന്നു. ഇങ്ങനെ സാഹിത്വ സാരംഭങ്ങളിലും അദ്ദേഹം പ്രവത്തിക്കയുണ്ടായിട്ടുണ്ട്. മഹാനാരിൽ പൂഴുതാബു ഭധിയം ബഹ്രമാനവും ചെറ്റ്പാമതികയുണ്ടായിട്ടുണ്ട്. മഹാനാരിൽ പൂഴുതാബു ഭധിയം ബഹ്രമാനവും ചെറ്റ്പാമതികയുണ്ടായിട്ടുണ്ട്. മഹാനാരിൽ പൂഴുതാബു ഭധിയം ബഹ്രമാനവും ചെറ്റ്പാമതല്പത്തികയുണ്ടായിട്ടുണ്ട്. മഹാനാരിൽ പൂഴുതാബു ഭധിയം ബഹ്രമാനവും ചെറ്റ്പാമതല്പത്തിന വളരെ വമ്പിച്ചതായിരുന്നു. ത്രീ കേരളവർമ്മവലിയകോയിതനവുരാനം മററും അഭിനന്ദനശ്യോകങ്ങളെഴതിത്തയ ച്ച് അവരിൽനിന്ന് ആശീർവാഭത്രപത്തിൽ പ്രതിപത്രം ലഭിച്ചു വളരെ കൃതാർ ത്നപ്പെട്ടിരുന്നം. ആഴ്യാഞ്ചേരി നാരായണൻതന്വ്രാക്കളം നേരിട്ടതന്നെ ചെന്നക ണ്ട് അഭിനന്ദനപാളുണ്ടരം പൊല്ലിംകരംപ്പിക്കയും അദ്ദേഹത്തിൻെ ആശീർവാ ഒത്തെ ലഭിച്ചു സന്ത്രഷ്ഠനാകയും ചെയ്തം.

# സാധനാചതുഷ്ടയസമ്പത്തി

സ്ഥാമികളുടെ അന്നത്തെ നാമധേയം പി. (പുത്തൻവീട്ടിൽ) ചിപ്പുക്കുട്ടി നായരെന്നായിരുന്നു. ബന്ധുക്കളും സ്റ്റേഹിതന്മാരും നാട്ടുകാരും അദ്രേഹത്തെ അ പ്പോഴം "സന്ത്യാസി" എന്തതന്നെ വിളിച്ചുവന്നിരുന്നു. പ്രാതഃസ്റ്റാനം, ഭസ്ത്യാര ണം, രാവിലെ ആഹാരമൊന്നും കഴിക്കാതെ 10, 11 മണിവരെ ഭജനപാഠാദിക ളിലുള്ള പ്രവൃത്തി, ലൗകികവിഷയങ്ങളിലുള്ള ഉഭാസീനത, ഏകാന്തദേശത്തിൽ ഏകാകിയായിലെന്നു വിചാപേരമായുള്ള സ്ഥിതി ഇത്യാദിക്രിയകളെ നോക്കി, ലോകം അദ്രേഹത്തെ ലോകവിലക്ഷണനായി കരുതിയിരുന്നതിൽ ആശ്വര്യമി

ല്ല. പിത്രനിര്യാണത്തിനശേഷം, അദ്ദേഹം സ്ഥതന്ത്രനായിതീന്പെങ്കിലും, ധാ മ്മികവും ഈശ്ഥപ്പേരവും പ്രശാന്തവുമായ ഒരു ജീവിതം നയിച്ചവന്നും വിവാ ഹം ചെയ്യണമെന്നു ബന്ധജനങ്ങൾം പ്രേരിപ്പിക്കയും, പ്രലോഭിപ്പിക്കയും ചെയ്യി രുന്നുവെങ്കിലും, ആ വാത്തയിൽ തീരെ ഉദാസീനനായിത്തന്നെ വത്തിച്ചിരുന്നു. ഇല്ലാത്ത ധനത്തെ ഉണ്ടാക്കുന്നതിനും, ഉള്ള ധനത്തെ വർജിപ്പിക്കുന്നതിനുമായി ബന്ധജനങ്ങൾം ചെയ്യുന്ന ഉപദേശവാത്തയിലും അദ്ദേഹം തീരെ ബധിരനായി തന്നെ ജീവിച്ചിരുന്നു.

പരിവ്വാജകനായി ഹിമാലയപ്രദേശങ്ങളിൽ സഞ്ചരിക്കണമെന്നം, ശാ സ്ത്രചിന്തനത്തിലും ഈശപര പിന്തനത്തിലുമായി ജീവിതത്തെ നയിക്കണമെന്നും, എന്നാൽ തൽക്കാലം താൻ സ്ഥദേശംവിട്ട പോകന്നത് ഉചിതമല്ലെന്നും, സ്റ്റേ ഹിതന്മാരോട്ട പലപ്പോഴം പറഞ്ഞുകൊണ്ടിരുന്നം. അക്കാലത്തു തൻറെ ഏകമാ ത്രസഹോദരൻ ഇംഗ്ലീഷുവിദ്വാഭ്യാസം ചെയ്തുവന്നിരുന്നതുകൊണ്ട്, അദ്ദേഹത്തി നെറെ വിദ്യാഭ്യാസത്തിലും മററും മേലനേപഷണം ചെഴയ്യണ്ടത്ത് തൻറെ കത്തറു മായതുകൊണ്ട് തൽക്കാലം സ്ഥദേശസംബന്ധത്തെ സംത്വജിച്ചില്ല. സറ്റ്വവും സംത്വജിച്ചു സന്ന്യാസജീവിതം നയിക്കണമെന്നുള്ള ഇപ്പയെ ഭമനംചെയ്തുകൊ ണ്ടതന്നെ വന്നം.

#### ഗത്രപസടനം

വേദാന്തശാസ്ത്രത്തിലെ ഉച്ചതരഗ്രന്ഥങ്ങളെ അദ്ധ്യയനംചെയ്യണമെന്നു ള്ള ഇപ്പു തീവ്രമായിത്തീന്ത. എന്നാൽ ആ ഇപ്പയെ പൂരിതമാക്കവാൻ തല്ലാ ലം സാധിച്ചില്ല. ഒട്ടവിൽ ഭാവനഗര (കത്തിയവാർ) ത്തിലേക്ക് യാത്രചെയ്യ. അവിടെ നിവസിച്ചിരുന്ന ത്രീസപാമിശാന്ത്രാനന്ദസരസ്ഥതിയുടെ ഒരുമിച്ചു താ മസിച്ചു പല പ്രാഡഗ്രന്ഥങ്ങളം ത്രവണംപെയ്യു. എന്നാൽ അവിടെ അധിക കാലം താമസിക്കവാൻ സാധിക്കാതെ, സ്പദേശത്തിലേക്കതന്നെ മടങ്ങേണ്ടിവ ന്ത. എങ്കിലും പലേ പരമഹംസന്മാരുടേയും വിദ്വാന്മാരുടേയും ഭർശനവും സൽ സംഗവും അവിടെ പ്രാപ്തമായത്തകൊണ്ട്, വലിയ ലാഭത്തോടുകൂടിത്തന്നെയായി രുന്നു മടങ്ങിയത്ന്.

#### ലോകസേവനം

1912 നേശേഷം പാലക്കാട്ടനഗരത്തിൽചെന്ന് അധികമായി നിവസി കയും അവിടെയുള്ള ചില സ്നേഹിതന്മാരുടെ പ്രേരണയാൽ ത്രീഗോപാലകൂണ്ണ ഗോഖലെയുടെ സ്മാരകമായി ''ഗോപാലകണ്ണൻ" എന്നപേരായ ഒരു മലയാള മാസികപത്രത്ത സമ്പാദനംചെയ്ത പ്രകാശപ്പെട്ടത്തിത്തുടങ്ങകയുംചെയ്ത. എ ന്നാൽ 2 കൊല്പത്തിനുള്ളിൽതന്നെ അതിലുള്ള ഉത്സാഹം പ്രക്ഷീണമാകയും,

അതിൻറ പ്രകാശത്തെ സമാപ്തമാക്കകയും ചെയ്തു. അക്കാലത്തുതന്നെ ശ്രീ പി. രാമുണ്ണിമേനോൻ (പിന്നീട്ട മാത്രഭ്രമി പത്രാധിപർ) മതലായ സ്നേഹിത ന്മാരുടെ പ്രേണേയാൽ രാഷ്ലീയസഭകളിൽ രാജനീതിയെ സംബന്ധിച്ച് പ്രസം ഗങ്ങം ചെയ്യന്നതിലും പ്രവത്തിച്ചിരുന്നു. രാജനീതിയെന്നല്ല ധമ്മം, സാഹി ത്വം, വേദാന്തം തുടങ്ങിയുള്ള വിഷയങ്ങളിലും അവിടവിടെ വ്യാഖ്യാനം ചെയ്തി രുന്നു. വ്യാഖ്യാനം ശ്രവണമധുരവും പ്രെസ്ഥവും പ്രസന്നവുമായിരുന്നു. അതുവഴി യവജനങ്ങളാൽ ബഹ്രമാനിരനായിത്തീർന്നു. "പ്രസംഗകലയിൽ എന്നെ ഒര വിനീതശിഷ്ഠനാക്കിയാൽകൊള്ളാമെന്നപേക്ഷയണ്ട്" എന്നിങ്ങനെ പ്രസിധ നായ ഒരു പ്രാസംഗികൻ അദ്ദേഹത്തിൻറെ പ്രസംഗത്തെ പ്രശംസിച്ചുകൊണ്ട് ഒരിക്കൽ ഒരു കത്തയ ച്ചിരുന്നു. കോഴിക്കോട്ട്, തലശ്ശേരി മുതലായ നഗരങ്ങ ളിൽ രാഷ്പീയമഹാസഭകളിൽ പ്രസംഗം ചെയ്കയുണ്ടായിട്ടണ്ട്. ഇക്കാലത്തു തന്നെ വിവിധവിഷയങ്ങളപ്പററി പത്രങ്ങളിലേക്ക ലേഖനമെഴുതന്നതിലും പ്ര വത്തിച്ചിരുന്നു. അധികമായി കോഴിക്കോടൻ മനോരമയിലാണാ് എഴതിയിരു ന്നത് ത്രീ എം. കെ. പണികരുടെ ആധിപത്യത്തിൽ ലെവക്കോട്ടുവച്ചു കൂടിയ അഖിലകേരളീയസാഹിത്യസമാജത്തിൽവച്ചു. ത്രീടി. ആർ. വെങ്കടേശ്ചരയ്യരു ടെ പേരണയിൽ പെയ്തതായ, "സാഹിത്വത്തിൽ നിർദ്ദേശിക്കേണ്ടന്ന പ്രധാന ലക്ഷ്യം" എന്നുള്ള പ്രസംഗമാകന്നു അദ്ദേഹത്തിനെറ ട്ലൈലത്തെ കേരളഭാഷ യിലുള്ള പ്രസംഗം.

## സൽസംഗവം, തീത്ഥാടനവം

ഈ വക ലേഖനധോരണി, പ്രസംഗധോരണി മതലായ ലീലകളെല്ലാം 27, 28 വയസ്സ പ്രായത്തിന മുമ്പുതന്നെ ഈശപരാനഗ്രഹത്താൽ അവസാനി ച്ച. ഇവയിലെല്ലാം ചിത്തത്തിൽ ഒരുവിധം വൈരസ്വം സംഭവിച്ചു. എന്നാൽ ഈ കാലങ്ങളിലം തൻെറ അദ്ധ്യാത്തഗ്രന്ഥങ്ങളുടെ പരിശീലനവും ധ്വാനഭജനാ ഭികൃതൃങ്ങളം ക്രമായിത്തന്നെ നടന്നുകൊണ്ടിരുന്നം. ഇക്കാലത്തുതന്നെ പണ്ഡിത നായുടെയും മഹാത്മാക്കളുടെയും ദർശനത്തിന്നായി, മദ്രാസനഗരത്തിൽചെന്ന വിലപ്പോൾം നിവസിച്ചിരുന്നം. അവിടെ കേവലാദൈപതത്തിലും വിശിഷ്ഠാലൈ തത്തിലും പണ്ഡിതന്മാരെ പലരെയുംകണ്ടു സൽസംഗം ചെയ്യിരുന്നം. ത്രീരാമക ഷ്ണമാത്തിലെ അന്നത്തെ അധിപതിയായ സ്വാമിസവാനന്ദജിയെയും ചെന്ന കണ്ടു സംഭാഷണം ചെയ്യുകയുണ്ടായിട്ടുണ്ട്. മദ്രാസിൽ ചെന്നിരുന്നപ്പോഴൊക്കെ "അഡയാർ" അദ്ദേഹത്തിന് എത്രയും പ്രിയപ്പെട്ട ഒരു സ്ഥാനമായിരുന്നം.

ഇക്കാലത്തുതന്നെ ഭക്ഷിണഭാരതത്തിലെ പല പുന്നൃക്ഷേത്രങ്ങളം സ ന്ദർശിക്കയും, അവിടവിടെ ചില ദിവസങ്ങറം നിവസിച്ചു്, പണ്ഡിതന്മാരെയും സാധുമഹാത്മാക്കളെയും കണ്ട് സൽസംഗം ചെയ്യുകയും ചെയ്യിരുന്നു. ചിദംബ രത്തിൽവെച്ചു്, മഹാമഹോപാദ്ധ്യായർ ദണ്ഡപാണിദീക്ഷിതരേയും, കേവലം അവധൂതനായ ചട്ടിസചാമിയാരേയം, അരുണാചലത്തിൽവെ ച്ച് ത്രീരമണ മഹർഷിയെയും, ഭർശനംചെയ്യകയും, പലരുമായി അനഭവപരമായുള്ള സംഭാ ഷണംചെയ്കയും, തട്രചാരാ തൻെറ ജ്ഞാനത്തെ വർദ്ധിപ്പിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കയും ചെയ്തിരുന്നു. പാലക്കാട്ടിന്നടുത്തുള്ള ആലത്ത്വര് വസിച്ചിരുന്ന ബ്രഹ്മാനന്ദസചാ മിയെയും മങ്കരസപാമിയെയും വളരെമുമ്പുതന്നെ കാണരകയുണ്ടായി.

1920-ൽ കൽക്തത്തിൽനിന്ന ത്രീസ്ഥാമി ശാന്ത്വാനന്ദസരസ്ഥതിയ ടെ ഒരു കത്തുകിട്ടി. ശാസ്ത്ര പിന്തനത്തിലും സൽസംഗത്തിലുമായി അവിടെ ക റേക്കാലം കഴിക്കവാനുള്ള ഒരു ആഹ്വാനമായിരുന്ന ആ കണ്ണ്. അതു് കിട്ടിയ ഉടനെ സൽസംഗത്തിൽ അതിലോലുപനായ സ്ഥാമി കൽക്രത്തയിലേക്ക പുറ പ്പെട്ട. കൽക്കത്തയിൽചെന്ന നഗരത്തിന പുറമെയുള്ള വിശാലമായ ഒരു ഉട്ട്വാ നത്തിൽ സ്ഥാമികളോടൊന്നിച്ച നിവസിച്ചതുടങ്ങി. സ്ഥാമികരം അക്കാലത്ത് ദ്വാരകയിലെ ശാരദാമഠം ശങ്കരാചായ്യസ്ഥാനത്തിൽ അഭിഷിക്തനായിരുന്നു. അവിടത്തെ നിവാസകാലത്തിൽ പല പണ്ഡിതന്മാരേട്യം പല സാധുമഹാ ത്മാക്കളുടെയും ദർശനവും സൽസംഗവും പ്രതിഭിനം പ്രാപ്തരായിരുന്നു. ശാസ്ത്ര ചിന്തനവും മറയ്ക്കു നടന്തകൊണ്ടിരുന്നു. ഉടനേ സന്വ്യാസിയാകവാൻ പോകന്ന ദേഹമെന്നറിഞ്ഞു ത്രീ ശങ്കരാചായ്യർ അദ്ദേഹത്തെ ''ചിദചിലാസ്" എന്ന സ സ്വാസിനാമത്താൽ സംബോധനംചെയ്യഉടങ്ങി. അവിടെ നിവസിച്ചിരുന്ന പ്പോരം, ബേലൂർമഠത്തിൽചെന്ന് സചാമിയിപാനന്ദൻ, സചാമിബ്രഹ്മാനന്ദൻ തുടങ്ങിയ രാമകൃഷ്ണമിഷനിലെ പല മഹാത്മാക്കളെയും സന്ദർശിക്കവാൻ സാ ധിച്ചു. അവിടെനിന്നും ശ്രീകാശിവഴിക്കു ഹരിദ്വാരത്തിൽചെന്ന് നിവാസം തു ടങ്കി. അവിടെയും ആയ്യസമാജനേതാവായിരുന്ന സ്ഥാമി ത്രദ്ധാനന്ദൻ തുടങ്ങിയ പല മഹാന്മാരെയും സന്ദർശിച്ചു് ആ വഴിക്ക് എഷീകേശത്തും ചെന്ത കറേ നാരം നിവസിച്ചു. അവിടെയം സ്വാമി മംഗളനാഥജി, സ്വാമി മൂലസിങ്ജി, സപാമി പ്രകാശാനന്ദജി തുടങ്ങിയ പല വിദചാന്മാരായ മഹാത്മാക്കളുടേയും സൽസംഗഭാഗ്വം പാപിക്കയുണ്ടായി. കുറേനാരംകുശേഷം, അവിടെനിന്റ് പ്ര തിയാത്ര ആരംഭിച്ചു. ദില്ലിവഴിക്ക് മധുര, വ്വന്ദാവനം, പുഷ്കരം, ദ്വാരക മുത ലായ പുണ്യക്ഷേത്രങ്ങളെ ദർശിച്ചകൊണ്ടു ദചാരകയിൽനിന്ന് കപ്പൽമാഗ്ഗ്രായി ബോംബെയിലും, അവിടെനിന്ത് തീവണ്ടിമാഗ്ഗമായി സ്ഥദേശത്തിലും കശല തോടെ ചെന്നെത്തി.

# മഹാനിഷ'ക്രമണം

ഈ യാത്രകശേഷം സ്ഥാമികളുടെ ജീവിതരീതി തീരെ പരിവിവത്തി തമായിത്തീർന്നു. കേവലധ്യാനഭജനവും ശാസ്ത്രചിന്തനവുമല്ലാതെ വേറെയാ തൊരു പ്രവൃത്തിയം അദ്ദേഹത്തിന് പ്രിയമായി തോന്നിയിരുന്നില്ല. ഏകാന്ത സന്ദരമായ വനപ്രദേശങ്ങളേയും പവ്തപ്രദേശങ്ങളേയും അധികമായി ഇഷ്ട പ്പെട്ടിരുന്നു. ഏകവാരമല്ലാതെ ഭോജനം സചീകരിച്ചിരുന്നില്ല. പല വ്രതങ്ങളം ലീർഘോപവാസങ്ങളും ചെയ്തകൊണ്ടിരുന്നു. തന്നിമിത്തം ശരീരം ബലഹീനമാ യാ ശുഷ്യമായം തീർന്നിരുന്നു. എങ്കില്പം ആദ്യോത്മികമായ ചിന്തനത്തിലും സംഭാഷണത്തിപ്പമായി സവ്വസമയവും വിനിയോഗിച്ചപോന്തം. പാലക്കാട്ടുനഗര ത്തിൽ നിവസിച്ചിരുന്ന വിക്ടോറിയാ കാളേജ് സംസ്തതമൻഷി ശ്രീ പി. രൈര നായർ, വക്കീൽ എൻ. കാത്രുരാമപതിയാർ, വടവന്തർ ത്രീ കെ. നാരായണ മേനോൻ, വൈദ്വർ ത്രീ പി. നാരായണൻനായർ തുടങ്ങി ഈശചരിയമായ ചർ ച്ചയിൽ രസികന്മാരും ശിക്ഷിതബുദ്ധികളുമായ ചുരുക്കം ചിലരെ ഒഴിച്ചു മറവ ള്ള സഹൃത്തുക്കളുമായി സംബന്ധവം പൃവഹാരവുംതന്നെ പ്രക്ഷീണമായിത്തീ ന്ത ഇങ്ങനെ 2, 3 കൊല്ലം കഴിഞ്ഞു. അനജൻ ബി. എൽ. പരീക്ഷ പാസ്സായി പാലാക്കാട്ടു പ്രാക്ലീസ്ചെയ്യവാൻ ആരംഭിച്ചു. തൻറെ ജീവിതലക്ഷ്യത്തെ പ്രാ പിക്കവാൻ, അതായത്ത് അൻറ ചിരന്തനമായ ഇപ്പയെ നിറവേറപ്പാൻ ഇതാ സമയം ആസന്നമായെന്ന് അദ്ദേഹത്തിന് തോന്നി. കത്തിക്കാളന്ന വൈരാഗ്വ വഹ്നിയെ ഇനിയും ആപ്പുന്നമാക്കി തടഞ്ഞുനിത്തുവാൻ അദ്ദേഹം സമത്ഥനാ യില്ല. 1923–ൽ ചിങ്ങമാസം ജന്മാഷ്ഠമിദിവസം അദ്ദേഹം സവ്വവം സംത്യജിച്ചു " ചില<sup>്</sup>തീത്ഥങ്ങളിൽ സഞ്ചരിക്കവാനി പ്പികന്ത" മഹാനിഷ്ക്രമണംചെയ്ത. വെന്ന മാത്രമെ തൻറ് സഹോദരനോട്ട പറഞ്ഞിരുന്നുള്ള . ലെവക്കോട്ട് റയിൽ വേസ്റ്റേഷനിൽവെ ഉപ്പതീവണ്ടി നീങ്ങിതുടങ്ങിയപ്പോഡം "ഉടനെ മടങ്ങി വര ണം" എന്നിങ്ങനെ അദ്ദേഹത്തിൻെറ മനോഭാവത്തെ അദ്ദേഹത്തിൻെറ വ്യവ ഹാരങ്ങളിൽനിന്ന് അറിഞ്ഞിരുന്ന ഏകമാത്രസംഗോദരൻ ശങ്കാഗ്രസ്തനായി, ബാഷപ്പൂരിതനേതനായി അട്രേഹത്തോട് ഗദ്ഗദസ്ഥരത്തിൽ പറഞ്ഞുവെങ്കി ലം അതിനു യാതൊരു പ്രതിവചനവും പ്രാപ്തമായില്ല.

# സന്ന്വാസാശ്രമപ്രവേശം

നാസികയ്കടുത്ത പഞ്ചവടിയിൽചെന്ന്, സ്ഥാമി എദയാനന്ദനെന്നൊരു മഹാത്മാവോടൊന്നിച്ച കറേസാരം നിവസിക്കയും യോഗദർശനം തുടങ്ങിയ ഗ്രമ്പങ്ങരം ത്രവിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കയുംചെയ്യു. തദനന്തരം അവിടെനിന്ന് ജബൽ പ്പരിനടുത്തുള്ള നർമ്മദാ തടത്തിൽചെന്ന് ചിരകാംക്കിതമായ സന്ന്യാസാത്രമ ഞ്ഞ സ്ഥീകരിച്ചു. അതായതു് കാവിവസ്നം ധരിച്ചു്, ഒരു സാധുവും ഭിക്ഷുകന മായിത്തീന്നു. അവിടെനിന്നും പ്രയാഗയിലും അയോദ്യ്യയിലും കമാത്മാക്കളുടെ മദ്ധ്യത്തിൽ കുറെ ദിവസങ്ങരം നിവസിച്ചതിന്ന് ശേഷം നേരിട്ടു എഷീകേശ ത്തിൽചെന്ന് നിവാസമാരംഭിച്ചു. അഭപിതീയമായ ആ ബ്രമ്മവസ്തവിൽമാത്രം ചിത്തസമാധി അഭ്വസിച്ചുതുടങ്ങി. ഭിക്ഷാന്നംകൊണ്ട് ശരീരത്തെ നിവ്വഹിച്ച വന്നു. അനന്തരം അവിടത്തെ സപ്രസിധേമായ കൈലാസാശ്രമത്തിലെ അധ്യ ക്ഷന്തം ബ്രഹ്മനിഷ്ഠനമായ പൂജ്വശ്രീ ജനാർദ്രനഗിരിസ്ഥാമികളെക്കൊണ്ട് ശാസ്ത്ര വിധിയന്തസരിച്ചുള്ള സന്ന്യാസസംസ്കാരം ചെയ്യിച്ചു. ശങ്കരസന്വദായത്തിൽ പ്പെട്ട ഒരു പരമഹംസസന്ത്യാസിയായിത്തീര്ന്നം.

# തപസ്സം ഹിമഗിരിവിഹാരവം

ഹൃഷീകേശവനത്തിൽ ഒരു തുണകടീത്തിൽ സ്ഥാമികരം ഏകാന്തമാ യി നിവസിച്ചകൊണ്ടിരുന്നു. ശീതകാലത്തിൽ മാത്രം എഷീകേശത്തിൽ നിവ സിക്കപയും ഉഷ്ണകാലത്തിൽ ഉത്തരകാശി മതലായ ഹിമാലയത്തിലെ ഉച്ചദേശ ങ്ങളിൽ അടനംചെയ്ത് അവിടങ്ങളിൽ നിവസിച്ചുവരികയും ചെയ്തിരുന്നു. GID പയ്യടനചരിത്രമെല്ലാം "ഹിമഗിരിപിഷാര"മെന്ന് ഈ പൂസ്തകത്തിൽനിന്നും ഗ ഹിക്കാവന്നതാണം". 1955-ലം, 1930-ലം തിബത്തിലുള്ള കൈലാസത്തിലേക്ക് യാത്രചെയ്യകയും, അവിടെ പല സന്ന്യാസിമഠങ്ങളിലും നിവസിച്ച് അവിടത്തെ ലാമമാരെ ദർശിക്കേയം ചെയ്യ. "കൈലാസയാത്ര" എന്ന പുസ്തകത്തിൽനിന്ന് ആ യാത്രയുടെ ചരിത്രമെല്ലാം സ്വിസ്തരം ഗ്രഹിക്കവാൻ സാധിക്കുന്നതാണും. ഹൃഷീകേശത്തിൽ ധ്വാനജേനാദികരംകായി അധികസമയം പിനിയോഗിച്ചിരു ന്തപെങ്കിലം, പ്രതിദിനം കറേ സമയം ശാസ്ത്ര ചിന്തനത്തിനായം ഉപയോഗി ച്ചിരുന്നു. സ്ഥയമായി പല ഗ്രന്ഥങ്ങളം അവലോകനംചെയ്തിരുന്നതിന് പുറമേ പ്രസിലെ വിലാനായ ത്രീഗോവിന്ദാനന്ദസ്ഥാമികളിൽനിന്ന് ബ്രഹദാരണ്യക ഭാഷ്യവാർത്തികങ്ങരം ത്രവിച്ചുകൊണ്ടമിരുന്നു. തദനന്തരം വിദ്വാലങ്കാരബിരുദ ധാരിയും സൂറ്റത്തുമായ ഒരു ബ്രാഹ്മണപണ്ഡിതനുമായി, ഖണ്ഡനഗ്രന്ഥവും അവലോകനം ചെയ്യകയണ്ടായി.

ഇങ്ങനെ 4, 5 കൊല്ലം കഴിഞ്ഞ നോടുക്രടിത്തന്നെ സ്ഥാമികൾ എഷീ കേശത്തിൽ മാത്രമല്ല, സമീപപ്പാന്തങ്ങളിലും സുവിദിതനാമാവായിത്തീർന്നം. സ്ഥാമികളുടെ വൈരാഗ്വം, ത്വാഗം, ജ്ഞാനനിഷ്പ മതലായ ഇണങ്ങളെ ലോകം പ്രശാസിച്ചതുടങ്ങി. ലോകം പലവിധമായ സേവകളെയും ചെയ്യവാനൊരുങ്ങി. അവയെ സ്ഥീകരിപ്പാൻ ജനങ്ങൾം പ്രാർത്ഥിച്ചിരുന്നവെങ്കിലും ത്വാഗവൃത്തി യിൽ പരിനിഷ്ഠിതനായ സ്ഥാമികൾം അവയെല്ലാം സംത്വജിച്ചതന്നെ വന്നിങ നം. ക്രമേണ വേദാന്തത്രവണാത്ഥികളായ സന്വാസിമഹാത്മാക്കളം സൽസം ഗേച്ഛക്കളായ അന്വഭക്തനാരും പകൽ മുഴവനം സ്ഥാമികളെ വളഞ്ഞുകൊണ്ടി രിക്കെ പതിവായിത്തീന്റ രാവിലെ 1, 2 മണിക്രർനേരം സാധ്യമഹാത്മാക്കൾ കായി പ്രസ്ഥാനത്രയഭാഷ്യത്തിനെറെ പാഠം നടന്നുകൊണ്ടിരുന്നും. ഇങ്ങനെ

ത്രവണേഛക്കളം സൽസംഗേഹ്തുക്കളുമായ ജിജ്ഞാസുക്കളുടേയും, കേവലം ഭർ ശനേഛകളായ സാധാരണന്മാരുടേയും ബാഇല്വംനിമിത്തം സ്ഥാമികരം ശീ താധിക്യം കറെ ശമിച്ചാൽ ഉടനെ എഷീകേശംവിട്ട്, ആറനാഴിക മുകളിലുള്ള ഉത്തരകാശിയിലേക്ക് ചെല്ലക പതിവായിത്തീൻ. സ്ഥാമികരം പ്രകൃത്യാതന്നെ ഏകാന്തപ്പിയനായിരുന്നു. എത്രത്തോളം ഹിമാലയത്തിനെറ മകളിലേക്ക ചെ ല്പുന്നവോ അത്രത്തോളം ഏകാന്തതയും ശാന്തിയും അധികമധികം ഉപലഭിക്കു ന്തവെന്നും പ്രത്യേകം പറയേണ്ടതില്പപ്പോ. സ്ഥാമികരം സവസംഗപരിത്വാഗം ചെയ്ത് ഹിമാലയത്തിൽ തപോവൃത്തിയിൽ നിവസിച്ചുതുടങ്ങിയതിൽപിനെ ഇതേവരെയും എഷീകേശത്തിൽനിന്നും താഴെദേശങ്ങളിൽ ഒരിടത്തുചെന്ന് നി വസിച്ചിട്ടില്ല. പല പ്രഭക്ഷളം ധനികന്മാരും പലപ്പോഴം പ്രാർത്ഥിച്ചിട്ടും സ്ഥാ രികരം ഹിമാലയത്തെ വിട്ട് താഴെചെന്ന നിവസിക്കവാൻ ലേശവം സമ്മതി ഒരു നാട്ടരാജ്യത്തിലെ ശാസികയായ ഒരു മഹാറാണിപോലും ഹൃഷീ ઝોરોક્ષ. കേശത്തിൽ വന്നിരുന്നപ്പോഴൊക്കെ തൻറെ രാജധാനിയിൽവന്നു് കുറേനാശ നിവസിക്കണമെന്ന് പലവുരു ആവശ്യപ്പെട്ടകയുന്നുംയെങ്കിലും സ്ഥാമികരം ആ അപേക്ഷ അംഗീകരിക്കകയുണ്ടായില്ല. സ്ഥാമികളുടെ ഈദ്ദശമായ ത്യാഗശീ ലംചൊണ്ടും ദ്രഢനിഷ്ഠകൊണ്ടും ഉപരാമസ്ഥഭാവംകൊണ്ടും, പ്രസന്നവും പ്രേമ പൂണ്ണവും സചച്ഛവുമായ ജീവിതരീതികൊണ്ടും, ജനങ്ങരം അദ്ദേഹത്തെ അതി യായി പ്രേമിക്കയും ബഹുമാനിക്കയും ചെയ്തിരുന്നു. ഉത്തരകാശി ഗംഗോത്രി ബ ദരീനാഥം എന്നീ ഹിമാദ്രിശിഖരത്തിലുള്ള ഏകാന്തസന്ദരമായ പുണ്യസ്ഥാന ങ്ങളായിരുന്നു സ്ഥാമികളുടെ ഏററവും പ്രിയപ്പെട്ട നിവാസകേന്ദ്രങ്ങരം. ഉത്തര കാശി—ഗംഗോത്രിവഴിക്കം ബദരീനാഥംവഴിക്കമുള്ള പവ്തീയജനങ്ങരം സ്ഥാ മികളെ ദേവതയെപ്പോലെ. വലിയ ബഹുമാനത്തോടുകൂടിയാണം° വീക്ഷിച്ചിരു ന്നത്ര്. വേദാന്തത്രവണംചെയ്യന്ന സന്ന്യാസിസാധകന്മാർ സ്ഥാമികളൊന്നില്പ് ഈ പ്രദേശങ്ങളിലും നിവസിക്കാറുണ്ടായിരുന്നു. ഇങ്ങനെ സ്ഥാമികരംക്ക് ത ന്നിൽനിന്നു് വേദാന്തവിദ്ദുയെ അദ്ധ്വയനംചെയ്ത പണ്ഡിതന്മാരായ സാധുക്കളം സൽസംഗംചെയ്തകൊണ്ടിരുന്നവരായ അന്വക്തേന്മാരുമായി പല ശിഷ്ഠന്മാർ ഉണ്ടായിരുന്നെങ്കിലും അദ്ദേഹം സാക്ഷാൽ കാവിവസ്ത്രംകൊടുത്ത് ആരെയും യതിധർമ്മത്തിലേക്കു ചേർക്കക പതിവില്ലായിരുന്നു.

ഇങ്ങനെ സ്ഥാമികളുടെ അലെയകികമായ ജീവിതക്രമം നിമിത്തം രാ ജാക്കന്മാരും റാണിമാരും പ്രഭക്കന്മാരും ധനികന്മാരും അഭ്യസ്തവിദ്യനാരും നാട്ട കാരും നാഗരികന്മാരും എഷീകേശത്തിലും മററുംവെല്ല് സ്ഥാമികളുടെ ദർശ നംകൊണ്ട് കൃതാർത്ഥരാകാറുണ്ടായിരുന്നു. പണ്ഡിതമദനമോഹനമാളവൃജി എഷീകേശത്തിൽ വന്നിരുന്നപ്പോരം സ്ഥാമികളുടെ തുണശാലയിൽലെന്ന് ഞ ദ്യേഹത്തെ ഒർശില്ല് അധികനേരം സംഭാഷണംലെയ്യുകയുണ്ടായി എഷീകേശത്തിൽ സ്ഥിരമായി നിവസിക്കവാനുള്ള ഒരു സ്ഥാനം നിർ മ്മിക്കവാൻ ആജ്ഞചെയ്യുന്നപക്ഷം ഒരുക്കമാണെന്ന് ചില ഭക്തജനങ്കരം സ്ഥാമിജിയെ അറിയിച്ചുവെങ്കിലും സ്ഥാമികരം അതിനെ നിഷേധിക്കകയാണ് ചെയ്തതു്. ജനങ്ങളം വ്യവഹാരങ്ങളം വർദ്ധിച്ചവരുന്ന എഷീകേശത്തിൽ സ്ഥി മൊയി നിവസിക്കവാൻ സ്ഥാമികരം ഇപ്പിച്ചില്ല. സ്ഥാമികളുടെ ഭാവത്തെ അ റിഞ്ഞു് സ്ഥാമികളുടെ ഭക്തന്മാരിൽ ഒരാളായം, ലൻനോ സ്താരം കാസ്സ് കോർട്ടി ലെ ഒന്നാം ജഡ്ജിയായിരുന്ന ഒരു ദേഹം ഉത്തരകാശിയിൽ സ്ഥാമികരംക്കാ യി ഒരു നിവാസകടീരം നിർമ്മിച്ചുകൊടുക്കകയും സ്ഥാമികരം ഞയികമായി അവിടെത്തന്നെ നിവസിച്ചുവരികയും ചെയ്തിരുന്നു. അവിടെനിന്നു് 56 നാഴിക മുകളിലുള്ള ത്രീഗംഗോത്രീധാമത്തിലും സ്ഥാമികരംക്കായി ഒരു കടീരം നിർമ്മി ക്ലെപ്പാടിട്ടുണ്ടു്. അവിടെയും സ്ഥാമികരംബന്ത് കേരമാസം നിവസിച്ചുവന്നിരു നു. ഇങ്ങനെ ബ്രഹ്മവസ്തുവിൽത്തന്നെ ചിത്തസമാധിയെ ചെയ്തുകൊണ്ടം യാവ ഫ്ലൂക്വം ബ്രഹ്മവിഭ്യതെ പ്രചരിപ്പിച്ചുകൊണ്ടും അത്വന്തമേകാണ്ടായി, ജ്രഷി സംഘങ്ങളാൽ ജ്യമായ ഹിമഗിരിശിഖരഭേശങ്ങളിൽത്തന്നെ സമാധിപയ്യന്തം വിരാജിച്ചിരുന്നം.

#### ഗ്ന്നാചന

സ്ഥാമികൾ എഷീകേശത്തിൽലെന്ന് നിവസിച്ച് 4,5 സംവത്സര ത്തിനുളിൽ മലയാളഭാഷയിലുള്ള പ്രോംകൊണ്ടും ആ ഭാഷയിലുള്ള പ്രവൃത്തി സംസ്താരംകൊണ്ടം ആ ഭാഷയിൽ ചില പുസ്തകങ്ങൾം എഴതിയിരുന്നു. ഈശം, കേന, കറോപനിഷത്തകളുടെ ശങ്കരഭാഷ്യത്തിനന്മാദമായിരുന്നു ആ പുസ്തക ങ്ങം. ശാണ്ഡില്യസൂത്രത്തിന് വിസ്ത്രതമായ ഒരു വ്യാഖ്യാനവം എഴതിയിട്ട ണട്ട്. എന്നാൽ ആ പുസ്തകങ്ങരം പ്രകാശിക്കപ്പെട്ടകയുണ്ടായിട്ടില്ല. "കൈലാസ യാത്ര" "ഹിമഗിരിപിഹാരം" ഇങ്ങനെ രണ്ടു പുസ്തകങ്ങരം ഇപ്പോരം മലയാള ത്തിൽ പ്രകാശപ്പെടുത്തിയിട്ടുണ്ടും. 'ഹിമഗിരിപിഹാരം' ത്രീ T. N. കേശവപിള്ള M. A. & L. T. ഇംഗ്ലീഷഭാഷയിലേക്കു വിവത്തനം ചെയ്ത 'Tyagi യിൽ ഖണ്ഡശം പ്രസിദ്ധപ്പെടുത്തിയിരുന്നത് ഇപ്പോരം ഗ്രന്ഥരൂപത്തിലും പ്രകാശിതമായിട്ട സ്ഥാമികരം 1929-ൽ ഉത്തരകാശിയിൽവെല്ല് കക്കിടകമാസത്തിൽ ണട്ട്. ത്രീസൌമുകാശീശ–ഉത്തരകാശിവിശചനാഥ–സ്തോത്രമെന്നപേരിൽ വേദാന്ത പരമായ ഒരു സംസ്കൃതഗ്രന്ഥം രചിച്ചു. വിശ്വനാഥമന്ദിരത്തിൽ പിശച നാഥൻെറ മമ്പിൽ പ്രതിഭിനമെഴുതുന്ന പട്ടുങ്ങളെ കേശപ്പിച്ചുകൊണ്ടിരു ബദരീനാഥത്തിൽവച്ച് ത്രീബദരീശസ്തോത്രമെ  $1931 - \infty$ പിന്നെ mo. ന്നൊരു സംസ്കൃതഗ്രന്മമെഴ്തുകയുണ്ടായി. 1932-ന് ശേഷം പ്രതിവർഷം

digitized by www.sreyas.in

ഇങ്ങനെ ഗ്രന്ഥപോകാണ്ടാം ധഷ്മാപദേശങ്ങൾകൊണ്ടാം ലോകത്തെ അനഗ്രഹിച്ചകൊണ്ട് യഥാത്ഥജീപനുക്കനായി വിജയിച്ചിരുന്ന സ്ഥാമികൾ ക്ക് 1956 ആള്യം മതൽ ശരീരാസ്ഥാസ്വ്വാം തുടങ്ങി. ശരിയായ ഭഹനമില്ലായ്മ യായിരുന്നു പ്രധാന രോഗം. എന്നാൽ ആ വസ്തത അദ്ദേഹം ആരെയും അറിയി ച്ചിരുന്നില്ല. ശരീരം ക്ഷീണിച്ചതുടങ്ങിയപ്പോഴാണ് ശിഷ്യനാർതന്നെ സ്ഥാമി കളുടെ രോഗവിവരം മനസ്സിലാക്കിയത്ത്. എന്നാൽ ശരീരത്തിന് ക്ഷീണമുണ്ടാ യിരുന്നവെങ്കില്ലം പഴയചയ്യകളാം നിയമങ്ങളം അദ്ദേഹം ദേഹപാതപയ്യന്തം അശേഷവും ഉപേക്ഷിച്ചിരുന്നില്ല. ചികിത്സില്ല് ശരീരാസ്ഥാസ്വ്വം മാററണ മെന്നാഗ്രഹമുണ്ടായിരുന്ന ശിഷ്യനാരോട്ട് സ്ഥാമികൾം പറഞ്ഞത്ത്, ശരീരധമ്മം മറക്കു നടക്കം, എത്ത ഇഞ്ഞാനിയം ശരീരപ്പാരബ്ലം കറപ്പ് അനുഭവിക്കും. പഞ്ഞെ ആ പ്രാരബ്ബാനുഭവത്തിലും ജഗന്മിത്വ്വാതവബ്ലായിയും ആത്മാനഭ്രതിയും ആ ശ്വോസമരുളിക്കൊണ്ടിരിക്കാ എന്നായിരുന്നും സ്ഥാരണക്കാരും ഉത്തരേപാസ്വാ– മറിഞ്ഞു് അനേകം മഹാതമാക്കളം അനേകം സാധാരണക്കാരും ഉത്തകോശിതി ലുള്ള ശ്രീതപോവനകടീരത്തിൽ വന്തകാണ്ടിരുന്നം. അവരെയെല്ലാം പഴയത്ത

# വിദേഹമക്തി

സ്ഥാമികളുടെ മലയാള പ്വാഖ്യാനത്തോടുകൂടിയും പ്രസിദ്ധപ്പെയ്യന് ഇന്മയാനന്ത്രിന്നത്തില ഉത്തരദേശത്തിലെ പല സൂഹൃത്തുക്കളുടെയും ഭക്ഷന്മാരുടെയും ശിഷ്ഠ നാരുടെയും ഉൽക്കന്റയെ ശമിപ്പിക്കവാൻവേണ്ടി സ്ഥാമികൾം സ്ഥയമായിത്ത ന്നെ സംസ്കൃതഭാഷയിൽ തൻറെ ആത്മവരിതം ഈശ്ഥരദേർശനമെന്നപേ രിൽ വിരമിച്ചിട്ടുണ്ട്. ആ ഗ്രന്ഥം ദേവനാഗരലിപിയിൽ ത്രീവല്ലമോമശർമ്മ യും മലയാളലിപിയിൽ ത്രീ പി. ക്ല്ലൂപിള്ളയും പ്രസിദ്ധപ്പെടുത്തിയിട്ടുണ്ട്.

നിയമേന ഗംഗോതിയിൽചെന്ന് നിവാസംചെയ്യകൊണ്ടിരുന്ന. അക്കാല ഇത് ത്രീഗംഗോതിക്ഷേത്രമാഹാത്ത്വം, ത്രീഗോമുപീയാത്ര, ത്രീഗംഗാസ്സോത്രം എന്നീ ഗ്രഥങ്ങൾ സംസ്കൃതഭാഷയിൽത്തന്നെ അവിടുണ്ണുകാരുടെ പ്രാത്ഥന യാൽ എഴ്തുകയുണ്ടായി. ഈ ഗ്രന്ഥങ്ങളെല്ലാം ഉത്തരഭേശത്തിൽ പ്രകാശിതമാ യിട്ടണ്ട്. ത്രീബദരീനാഥസ്സോത്രം ബദരീനാഥത്തിലെ മേശാന്തിയായിരുന്ന ''റാവൽജി'' ത്രീ വാസംഭേവൻനന്യതിരിയാണും ആദ്വം പ്രകാശപ്പെടുത്തിയത്. മറപ്പള്ള ഗ്രന്ഥങ്ങളെല്ലാം ഇർജ്ജരഭേശീയനായ ത്രീപല്ലഭരാമശർമ്മ എന്ന വി ദ്വാൻ (അദ്രേഹം ത്രീ സ്വാമിജിയുടെ ഒരു പ്രധാന ഗ്രാസ്ഥശിഷ്യനാണം')— ഹിന്ദീവ്യാഖ്യാനതോടുകൂടിയും അല്ലാതെയും പ്രസിദ്ധേപ്പെടുത്തിയിട്ടണ്ട്. ത്രീ ബദരീശസ്സോത്രം കൊല്ലകോട്ട് ത്രീ പി. ഗോപാലൻനായരുടെ മലയാളവ്യാ ഖ്യാനത്തോടുകൂടിയും ത്രീസാമുകാശീശസ്സോത്രം ത്രീപരമാനന്ദതീത്ഥപാള സ്വാമികളുടെ മലയാളവ്യാബ്യാനതോടുകൂടിയും പ്രസിദ്ധപ്പെടുത്തിയിട്ടണ്ട്. പോലെ ഉപദേശം നൽകി അനഗ്രഹിച്ചുകൊണ്ടരിരുന്നു. 1957 ജനവരി 16-ാംനം- ബ്രാഹമുഫ്ലർത്തത്തിൽ സ്ഥാരികൾം തൻെറ പ്രാരബ്ബശരീരത്തെയ പേഷ്പിച്ച് വിദേഹമുക്കനായി. മകരമാസത്തിലെ പൂയവും പെഴണ്ണമിയം ചേ ന്ന് ദിവസം ഭാരതമൊട്ടുക്കുള്ള ഹിന്ദുകൾം ഒരു പുണ്ണട്ടിവസമായിട്ടാണല്ലോ കൊണ്ടാടുന്നത്. ഉത്തരകാശിയിലെ വിശ്ഥനാഥമന്ദിരത്തിലെ മഹോത്സവവും അന്നാണ് കൊണ്ടാട്ടക പതിവ്. ഇത്തരപ്രദേശത്തുള്ള പല സ്ഥലങ്ങളിൽനി ന്നം ആ ഉത്സവത്തിൽ പങ്കകൊള്ളാൻ ധാരാളം ഭക്തന്മാർ വന്നപേരും. അ അനെ 1957 ജനവരി 16-ാംനം- വന്ന ചേർന്ന ഭക്തജനങ്ങളുടെ അകമ്പടിയോ ട്ടം അനവധി സന്വ്യാസിമഹാതമാക്കളുടെയും ബ്രമ്പാരികളുടെയും സഹകരണ തോട്ടാകൂടി ശ്രീതപോവനസ്ഥാമികളുടെ ഒരേതികപിണ്ഡത്തെ സ്ഥരിഷ്യ നമാർ ഗംഗാജലത്തിൽ കളിപ്പിച്ച് ചന്ദനവും ഒന്തവും മാല്യങ്ങളുമണിയിച്ച് വി ധിയാംവണ്ണം പൂജിച്ച് ഒരു മഞ്ചത്തിലിരുത്തി സെത്യോകാരീശക്കേത്രസമീപ തുള്ള ഭരേപാജകണ്ഡത്തിലേക്കുകൊണ്ടുപോയി ഉത്തരഇന്ത്യയിലെ രീതിയന സരിച്ച് ആ ഭൌതികപിണ്ഡം ഗംഗാനദിയിൽ സമർപ്പിച്ച് ഭക്തിപ്പവം ഗം ഗാസ്സാനവുംകഴിഞ്ഞു് എല്ലാവരം പിരിഞ്ഞു.

ഒരു ജ്ഞാനി എങ്ങനെ എവിടെ വച്ചായാലം ശരി ഭൌതികപിണ്ഡം ഉപേക്കിക്കന്നതുകൊണ്ട് അദ്ദേഹത്തിന്റെ ജ്ഞാനനിഷ്യക്കോ മക്തിഭക്കാ ഉൽ ക്കർഷമോ അപകർഷമോ സംഭവിക്കന്നില്ല. എന്നാൽ ജീവന്മക്തനായിരുന്ന ത്രീ സപാമികരം മഹാതപസ്ഥിക്ക്ടിയായിരുന്നതുകൊണ്ടായിരിക്കാം ഉത്തരായ നത്തിലെ മാഘപൌർണ്ണമിദിനം ബ്രാഹ്മമുഹുത്തത്തിൽ ബ്രഹ്മവിലീനനായത്,

> "പ്വാസോfഥവാ വിയടുപേതശര ച്ഛശാങ്ക കിം വാ ഭശാവതരണേfന്വതമോ മഹർഷിഃ ആഹോസശങ്കരയതിഭ്ഗവാൻ കിമേഷ ത്രീമാനയം വിജയതേfത്ര തപോവനം സഃ

എന്നിങ്ങനെ വർണ്ണിതനായ ത്രീ തപോവനസ്ഥാമികളുടെ പരിപാവന മായ ജീവിതവും ഉപദേശങ്ങളും മാനവസമദായത്തിന് പരമാനന്ദപ്രാപ്തിക്ക് പ്രവോദനം നൽകി എന്നെന്നും വിജയിക്കട്ടെ!

ഭത്രായ ഭത്രായം ഭത്രായം

010

# രണ്ടാംപതിപ്പിൻറ പ്രസാധകന്മാങടെ മഖവര <sub>യീ.</sub>

#### ഓം നമോ ഭഗവതെ പാസുദേവായ.

ശ്രീഹിമഗിരിവിഹാപ്പേബന്ധം പരമഹംസ പരിവ്രാജകാചായ്യ ശ്രീ തപോവനസ്ഥാമിപാദവിരചിതം എന്നറിയുന്നവരോട് പ്രബന്ധമാഹാത്ത്വ ഞെപ്പററി പറഞ്ഞറിയിപ്പിക്കേണ്ടതായ ആവശ്യമണ്ടന്ന തോന്നുന്നില്ല. പ്രഥ മതഃ മുന്നഭോഗങ്ങളായി പ്രസിദ്ധീകൃതങ്ങളായ ഈ വിശിഷ്കഗ്രന്ഥത്തിന്റെ കഞ്ഞാ വിൻറയും ഗ്രന്ഥത്തിൻെറയും അസാധാരണമഹിമയെ മഹാകവി ഉള്ളയം, സാഹിതൃകശലൻ ടി. കെ. ക്ലൂദമനോൻ പ്രസാധകൻെറ നിലയിലും അതിശ യോക്തിലേശസ്പർശമില്ലാതെ പ്രതിപാദിച്ചിട്ടുണ്ട്. പുസ്തകത്തിലെ പ്രതിപാദ്യ മഖ്യവിഷയം ഇന്നതാണെന്ന ശ്രീസ്ഥാമിപാദങ്ങരതന്നെ പ്രകടമാക്കിട്ടുള്ള "പ്രാക്കഥനം" എന്ന മഹനീയലേഖനം ഈ പുസ്തകത്തിൽ ആദ്വം കൊട്ടത്തിട്ട ജതിനാൽ ഞങ്ങരം അതിലധികമായിട്ടൊന്നും പറവാനാഗ്രഹിക്കുന്നില്ല. എ ങിലും സ്ഥാമിപാദങ്ങളുടെ ഭശ്വരതപശ്വര്യയിൽ അന്തർഗതമായ ഒരു ഹെസ്വ സംഗതിയെ അല്പം പ്രകാശിപ്പിക്കാം.

സ്പർശനമാത്രത്താൽ ശരീരത്തിലെ രക്തപ്രസരത്തെ സ്തംഭിപ്പിക്കന്ന ഹിമാനിയിൽ നിരന്തരം ഉല്ലാസസമേതമായ വിഹാരം, ഒർഗമഗിരിശ്വംഗങ്ങ ആരോഹാവരോഹണം, സാധാരണന്മാക്ക് സീമാതീതപ്രേമാസ്പദമായ ളിൽ ശരീരത്തിൽ നിസ്പ്പാറത, എന്നിവ എങ്ങനെ ഉണ്ടാകന്ത എന്ന സംശയമുണ്ടാ കാനവകാശമുണ്ട്. അതിന്ന് ശാസ്ത്രീയവും അനഭവൈകവേദ്യവുമായ സമാധാ നം:— മായ അല്ലെങ്കിൽ പ്രകൃതിക്കാശ്രയമായ സവ്പേരനേയും, സവേശപര തത്തപസാക്ഷാൽകാരം സിജിച്ച മഹാത്മാവിനേയും പ്രകൃതി ബാധിക്കുന്നില്ല. എന്നു മാത്രമല്ല അവരുടെ അഭീഷത്തെ അനവത്തിക്കയും ചെയ്യന്നു. ഇതനോർ മായാധീനന്മാരാകയാൽ അവർ പ്രകൃതിയെ ഭയപ്പെടുന്നു. അതിനാൽ ഇതര ന്മാൽ സാഭ്യമല്ലാത്ത മഹൽകായ്പ്പങ്കളെ നിഷ്പയാസം നിർഭയം സാധിക്കുന്നത് സവ്പേരസാക്ഷാൽകാരലക്ഷണം എന്നു സിദ്ധമാകന്നു. പ്രിയസന്താനങ്ങളെ പ്രേമമയിയായ ജനനി എനന്ദിപ്പിക്കുന്നതുപോലെ സാക്ഷാൽ ജഗജ്ജനനിയായ ഗേവതി, പ്രകൃതി, സ്ഥാമികളെ ആനന്ദിപ്പിക്കുന്നതിൽനിന്നു ഗേവാനം ഗേവ തിയം രണ്ടപ്പ ഒന്നതന്നെ എന്നു സ്വാനഭവരൂപേണ സാധാരണ ജനങ്ങളെ സ്ഥാമിപാദങ്ങരം ധരിപ്പിക്ഷന്ത എന്ന നിഗ്രഢമായ രഹസ്വം പാഠകമഹ്മാശയ ന്മാക്ട് ഈ ഗ്രന്ഥപരിശീലനത്തിൽനിന്നു ധരിപ്പാൻ സാധിക്കം.

മനഷ്യശരീലോഭം ഈശാരസാക്ഷാൽകാരംകൊണ്ട മാത്രമേസഫല മാകയുള്ള. അതെത്ര വേഗത്തിൽ സാധിക്കമോ അത്രയം ത്രദ്ധയോട്ടം വിഷയ വൈരാഗ്യത്തോട്ടം ഈശാരപ്രേപ്രത്തോട്ടംകുടെ സാധർമ്മനിവ്വ്യണത്തിൽ മന സ്സിരത്തേണമെന്ന് സവ്വലോകഹിതോപദേശം ഈ വുസ്തകദ്വാരാ ചെയ്തിരി ക്കുന്ന ഈ മഹാത്മാവിൻെറ നിരതിശയമായ കാരുണ്യം സവ്ലോകക്ഷേമകര മായി വിജയിക്കട്ടെ.

പ്രവാപ്രസിദ്ധീകരണം മൂന്ന ഭാഗമായിട്ടായിരുന്നവെല്ലൊ. അതിനെ ഏകാക്വതിയാക്കി പ്രസിദ്ധപ്പെടുത്തുവാൻ ഞങ്ങളെ അധികാരപ്പെടുത്തിയതിനെ അനംഗ്രഹമായിക്കരുത്തം. മൂന്നായതിനെ ഒന്നായിട്ടും ഒന്നിനെ മൂന്നായിട്ടും കാണാമെങ്കിലും വസ്തവിന്ന മാററമില്ലെന്നും മൌനഭാഷയിൽ ഞങ്ങളോടും പാഠ കമഹാശയന്മാരോടും അഗാധഹ്വഭയനായ സ്വാമിപാഭങ്ങൾം ചെയ്യുന്ന ഉപദേ ശമായിട്ട ഞങ്ങൾം ധരിക്കുന്നു.

പേടാന്തത്തപം നന്നായറിഞ്ഞവൿ ഈ ഗ്രന്ഥം ആനന്ദാസ്പമോയിരി ക്കം. തത്തചജിജ്ഞാസയുള്ള വക്ട സന്മാർഗ്ഗത്തെ കാട്ടികൊടുക്കം. സാഹിത്യര സികന്മാക്ക് സോസപാദനത്തിന്നു വേഖടുന്ന സാമഗ്രികരം ഇതിലൂണ്ട്. സവ്ലോ കപരമഗ്വരുപായ ത്രീപരമേശപരന്റെ ശചശ്വരനം ജഗദംബികയായ ത്രീപാവ തീദേവിയുടെ പ്രിയപിതാവും, സർവ്വാശ്ചയ്യരത്നങ്ങളുടെ വിളഭ്രമിയം, ദേവതാ ത്മാവുമായ പർവ്വതരാജനെറ മഹാവിഭ്രതിയെ കണ്ടതപോലെ കേട്ടറിവാനം ആഹ്ലാദിപ്പാന്തം യോഗ്യതയും യോഗവും ഉള്ളവക്ക് ഇതിലധികം സമചിതമായ ഒരു പ്രബന്ധം ഇതുവരെ ഉണ്ടായിട്ടിപ്പെന്ന് ഇതു വായിൿന്നവക്കനഭവപ്പെട്ടം. ഇങ്ങനെ അനേകവിധത്തിലുള്ള അധികാരികളെ ഒരേ പ്രബന്ധത്താൽ ഒരേ സമയത്തിൽ അനുഗ്രഹിച്ചിരിക്കുന്ന പരമഹംസപരിവ്രാജകാചാരുസ്ഥാരിപാദ ങ്കുക്കു സർവ്വരും — വിശിഷ്ഠ മലയാളികരം — എന്നെന്നും കടപ്പെട്ടവരാണെന്നു ഞങ്ങരം കരുതുന്നു. സർവ്വജീവരാശികളുടെ യോഗക്ഷേമത്തിന്നായി ദൃശ്ചരതപ സ്സാചരിച്ചകൊണ്ടു ഉത്തരകാശിയിൽ വിരാജിക്കന്ന ''ത്രീഹിമഗിരിവിഭൂതി" യെന്ന സുപ്രസിദ്ധനായ സ്ഥാമിപാടങ്ങളിൽ ഏകീക്യതമായ ഈ പ്രഥമപ്രസി ദ്ധീകരണത്തെ ഞങ്ങറം സാദരം നിവേടിക്കന്നു. മഹാജനങ്ങരം ഈ പുസ്തക സ്വീകാരത്താൽ ഞങ്ങളെ അനുഗ്രഹിക്കേണമെന്നും പ്രാർത്ഥികുന്നു.

#### ശുമേസ്ത.

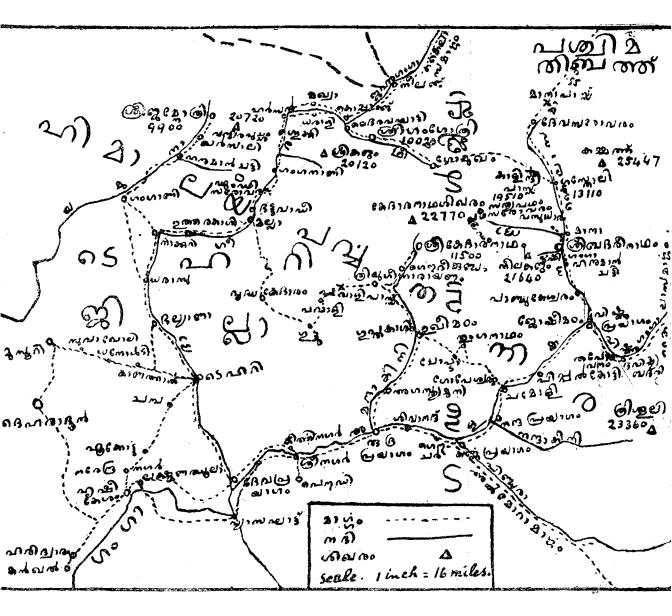
സാഹിത്വകശലൻ പണ്ഡിറദ് ചി. ഗോപാലൻനായർ. കെ. വി. അച്ചതൻനായർ.

# digitized by www.sreyas.in

| എഷീകേശം                               |      | ••••           | 1 - 5         |
|---------------------------------------|------|----------------|---------------|
| <b>,,</b>                             |      | ****           | 5 - 9         |
| »» III                                |      |                | 9 - 15        |
| ഉത്തരകാശി                             |      | ****           | <b>15—1</b> 3 |
| »» II                                 |      | ****           | 18 - 24       |
| » III                                 |      |                | 25-31         |
| ,, IV                                 | •••• |                | 32 - 40       |
| ജമ്ലേംതി                              |      | ****           | 40            |
| ഗംശോത്രി                              |      | ••••           | 40-46         |
| »»                                    |      |                | 46-53         |
| കേദാരനാഥം                             | •••• |                | 53 - 60       |
| ബദരീനാഥം                              | **** |                | 60 - 65       |
| ,, 11                                 | •••• | ****           | 65 - 75       |
| <b>,,</b> ]!!                         |      |                | 75-77         |
| <b>,,</b> !∨                          | •••• |                | 7780          |
| " V                                   | **** |                | 80-83         |
| ശാരദാക്ഷേത്രം                         |      |                | 84-93         |
| »» }]                                 | ~*** |                | 93-103        |
| രണ്ടാംഭാഗം                            |      |                |               |
| അമരനാഥം                               |      | ****           | 104-113       |
| ജചാലാമുബി                             |      | **10           | 113-125       |
| റിവാഠം സരസ്സ്                         | •••• |                | 125 - 132     |
| പറ്റു<br>മണികർണ്ണികയും വസിഷ്ഠവം       |      |                | 132 - 138     |
| ത്രിലോകീനാഥം                          |      | 4+>#           | 139-147       |
| »»                                    |      |                | 148 - 160     |
| പതുപതിനാഥം                            |      | ****           | 161 - 171     |
| »»                                    | •••• |                | 171 - 183     |
| ചന്ദനനാഥം                             | •••• | r 7 <b>6 8</b> | 184 - 197     |
| ഖോചരനാഥം                              | •••• | ****           | 197 - 216     |
| മാനസകൈലാസങ്ങറം                        |      | ****           | 216 - 229     |
| മൂന്നാംഭാഗം                           |      |                |               |
| ഫോലിംഗമഠം                             |      |                | 230-241       |
| കൈലാസറൈശലം                            |      |                | 242 - 256     |
| മാനസസരന്നു"                           | •••• |                | 257 - 263     |
| 32 H                                  |      |                | 266 - 274     |
| ത്രീഗോമഖം                             | **** |                | 275-259       |
| · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | **** |                | 289 - 306     |
|                                       |      |                |               |
|                                       |      |                |               |

വിഷയവിവരം

പിഷയം ഒന്നാംഭാഗം ഭാഗം



# ഹിമഗിരിവിഹാരം

ഒന്നാം ഭാഗം.

എ ഷീ കേ ശം

#### Ι

ഈശപരൻ തന്നെ സത്വം. സത്വം തന്നെ ഈശപരൻ. സത്വവസ്തവെ ശരണീകരിച്ച സത്വജീപിതം നയിക്കുന്ന പലേ പണ്ണികളം, പലേ ആശ്രമിക ളം, വിശേഷിച്ച് വിവിധസമ്പ്രായത്തിലുരംപ്പെട്ട പലേ സാധുക്കളം ഏതൊ ഒ മള്ളുല്യാനത്തിൽ, ഏതൊരേകാന്തഗംഭീരമായ വനാന്തരത്തിൽ, ഏ തൊരു പവിത്രതരമായ ഭാഗീരഥീതടത്തിൽ തപോവൃത്തിയിൽ നിവസിച്ചുവരു നോവോ, ആ സ്ഥാനമാകന്ന എഷീകേശം.

സപ്രസിദ്ധമായ ഹരിദ്വാരത്തിൽനിന്നു ഹിമാലയവനത്തിൽക്രുടെ 14 നാഴിക വടക്കോട്ടു യാത്രചെയ്താൽ അവിടെ പൂണ്യക്ഷേത്രമായ എഷീകേശം സംപാപൂമാകന്നു. നാലുപാടും പച്ചനിറത്തിൽ നീണ്ടു വിശാലമായി തിങ്ങി നില്ലന്ന്വനരാജികളടേയം, വിശിഷ്യ കിഴക്കം വടക്കം വ്യാപിച്ചനില്ലന മണിക്രടം മതലായ മഹീധരങ്ങളുടേയും, വിശാലമായി, നീലനീലമായി, നിതാ ന്തനിമ്മലമായി, ഒഴകിക്കൊണ്ടിരിക്കുന്ന ഭാഗീരഥിയുടേയും, അലൌകികമായ സുഷമാപുഞ്ജം ആ വനപ്രദേശത്തെ എത്രയോ രമ്യവം ആകർഷകവുമാക്കി രൈഭ്യൻ എന്നപേരായമഹർഷി എഷീകങ്ങളെ, അതായത്ര ത്തീർക്കുന്നു. ഇന്ദ്രിയങ്ങളെ, അടക്കി ഇവിടെ തപം ചെയ്തിരുന്നതുകൊണ്ട്, ഈ സ്ഥലം "എഷീകേശ"മെന്ന വ്യപദേശിക്കപ്പെട്ടവരുന്നു. വിഷ്ണഭഗവാൻ ഒരു മാവിന്റെ കൊമ്പിൽ ഇരുന്നകൊണ്ട് രൈഭ്യന ദർശനം കൊടുക്കയും, വിഷ്ണവിൻെറ ഭാരം നിമിത്തം ആശ്രശാഖ കബ്ജമാകയം, അതായത്ര് വളയുകയും, ചെയ്തവെന്നം, അതു നിമിത്തം ഈ സ്ഥലത്തിന്ന് "കബ്ജാമ്രക"മെന്നും പേരുണ്ടായിയെന്നും സ്ഥലപുരാണം കഥിക്കുന്നു. ഏതായാലും ഈ പൂണ്യക്കേത്രം പൂരാണമഹഷി മാരുടെ എത്രയോ രമ്യമായ ഒരു തപഃസ്ഥാനമായിരുന്നുവെന്ന് ശബ്ദം വഴിക്കു മാത്രമല്ല, അന്മാനംവഴിക്കം നിണ്ണയിക്കവാൻ സാധിക്കുന്നതാണ്. സപ്തർഷി ക്ക തുടങ്ങിയ ഋഷിപുംഗവന്മാരും, ത്രീരാമലക്ഷ്യണന്മാർ, ഭരതശത്രഘ്പന്മാർ തുടങ്ങിയ പലേ രാജപംഗവന്മാരും, ഇവിടെ നിവസിച്ച തപം ചെയ്യിരുന്ന

തായ സ്ഥാനങ്ങരം ഇപ്പോഴം കാണപ്പെട്ടന്നുണ്ട്. പണ്ടത്തെ ഋഷികരം മാത്രമല്ല, ശങ്കരഭഗവാൻ, രാമാനജപൂജ്വപാദർ, തുടങ്ങിയ ഇടക്കാലങ്ങളിലെ പലേ ആചാ യ്യന്മാരും വിശിഷ്ടമായ ഈ തപോവനത്തെ ഉപസേവിച്ചിട്ടുള്ള തായി പറയ പ്പെടുന്നു. ഇങ്ങനെ പണ്ടേക്കപണ്ടേ വളരെ കാലമായി ഋഷികളുടെ തപഃസ്ഥാ നമായിരുന്ന ഈ പുണ്യപ്രദേശം, ഇപ്പോരം വിശേഷിച്ച വിരക്കന്മാരായ സാ ധുമഹാത്മാക്കളുടെ വിഹാരഭ്രമിയായിച്ചമഞ്ഞിരിക്കുന്നവെന്നുള്ള തിൽ അത്ഭുത കുറെ സംവത്സരങ്ങരംക്കുമുമ്പുപരെ ദേശളഗ്ഗ്മതകൊണ്ടും, അന്നമൈ മില്ല. രളുംകൊണ്ടും, ഫലമൂലാശികളും മഹാതിതിക്ഷുക്കളുമായ ഒർല്ലഭം ചില മഹാ ത്മാക്കംക്ക മാത്രമേ ഇവിടെ സ്ഥിരനിപാസം ചെയ്യവാൻ സാധിച്ചിരുന്നുള്ള വതെ. എന്നാൽ അദ്ധ്വാത്മപഥത്തിൽ സഞ്ചരിക്കുന്ന മഹാന്മാരുടെ ചരിചയ്യ യിൽ ബധപരികരന്മാരായ ഭക്തജനങ്ങളുടെ വ്യവസായം നിമിത്തം ക്രമണ ആ വക കഠിനതകളെല്ലാമസ്തമിച്ചു വിരക്തസാധക്കളുടെ സബസഞ്ചാരത്തിന്നം സുഖനിവാസത്തിന്നും യോഗ്യമായ ഒരു സ്ഥാനമായിത്തീർന്നു. ഇപ്പോളാകട്ടെ, കാലചക്രത്തിൻെറ ഗതിവേഗം നിമിത്തം, വിസ്തയനീയമായ പലേ പരിവത്ത നങ്ങളം സംഭവിച്ചിരിക്കുന്നു. സിംഹവ്യാഘ്രഗജാഭികളുടെ ഗർജ്ജനംകൊണ്ടു മുഖരിതമായിരുന്ന ഫ്ലഷീകേശം മോട്ടോർപണ്ടികളുടേയും തീപണ്ടിയുടേയും നി രന്തരരവംകൊണ്ട് ആപൂരിതമായിത്തീന്നിരിക്കുന്ന്. വളരെ ക്ലേശത്തോട്ടക്കട തിതിക്ഷുക്കാരം പ്രത്യേകം ചില കാലങ്ങളിൽ പ്രാപ്യമായിരുന്ന എ ഷീകേശം സവ്വർക്കം സവ്വകാലങ്ങളിലും സുപ്പാപമായിക്കഴിഞ്ഞിരിക്കന്നു. വൃ ശ്ചികസർപ്പാദികളുടേയും മലമ്പനിയുടേയും ഭയം നിമിത്തം ചാതുമ്മാന്യത്തിൽ ജനശൂന്വമായിരുന്ന എഷീകേശം ഏതു മാസത്തിലും ഒരുപോലെ ജനസംകല മായിത്തീർന്നിരിക്കുന്നു. എതായാലം ഏകാന്തദേശത്തെ ഇപ്പിക്കുന്ന സമാധി പ്രിയന്മാർക്ക് ഒട്ടംതന്നെ സേമാകാത്ത പലേ വമ്പിച്ച പരിവത്തനങ്ങളും ഇ വിടെ ഉണ്ടായിക്കഴിഞ്ഞിരിക്കുന്നുവെന്നേ പറയേണ്ടതുള്ള. ഹാ! കാലദ്ദവത യുടെ പ്രതാപത്തെ ആക്ട തടുക്കവാൻ സാമത്ഗ്വമണ്ട്?

എന്നാൽ കാലഭേദം നിമിത്തം എന്തുതന്നെ പരിപത്തനങ്ങൾ സംഭവി ച്ചുവെന്നിരുന്നാലും, എഷീകേശം പണ്ടത്തെപ്പോലെ ഇപ്പോഴം ഒരു ഋഷിഭൂമി യായിത്തന്നെ വിജയിക്കുന്നു. ഇവിട്ടത്തെ നിവാസികൾ പ്രായേണ ശാന്തിഭാ ന്ത്യാദി ഇണങ്ങളോടുകൂടിയവരെന്നു മാത്രമല്ല, വേദാന്തവിദ്യയിൽ നിഷ്ണാതന്മാ രമാകന്ത. സംസ്തത്രന്ഥങ്ങൾ വഴിക്കല്ലെങ്കിൽ വിചാരസാഗരവം വൃത്തില്പ ഭാകരവും വഴിക്കെങ്കിലും അവർ വേദാന്തപദാത്ഥങ്ങളെ അധിഗരിക്കുന്നു. ബ്രഹ്മ വിദ്ദയെപ്പററി പ്രമാണം, പ്രമേയം, അവച്ഛേദകം, അവ പ്ലിന്നം എന്നും മററു മുള്ള ശാസ്ത്രീയപദങ്ങളെപ്പോലും പ്രയോഗിച്ചുകൊണ്ടു്, പണ്ഡിതസമക്ഷം വ്വാം ഖ്യാനം ചെയ്യവാനുള്ള കോപ്പും, എഴുത്തം വായനയും നല്ലപോലെ അറിയാത്ത അവിട്ടത്തെ സ്ത്രീകഠംക്കപോലും ഉണ്ടെന്നുള്ള തിനെ ഓർക്കമ്പോഠം, സൽസംഗ ത്തിലം കഥാശ്രവണത്തിലും അവക്ടുള്ള താൽപയ്യത്തേയും, അവരുടെ ശുഭസം സ്താരത്തേയം പററി വിസ്തയിക്കേണ്ടിയിരിക്കന്നം. എന്നാൽ ഭക്ഷിണഭേശത്തിൽ വലിയ സംസ്സതജ്ഞന്മാർപോലം "ജീവൻെറ ലക്ഷണമെന്താണം"? മോക്ഷ ത്തിൻറസപ്രൂപമെന്താണ്?" എന്നുള്ള പ്രശ്നങ്ങഠംക്ക് ഉത്തരം പറവാൻ കറെ ഞെരങ്ങമെന്നുള്ള തിൽ സംശയമില്ല. ഇത്, അവരുടെ അപരാധമല്ല. ദക്ഷിണദേശത്തിൽ വേദാന്ത സംസ്ലാരത്തിന്ന് പലതുകൊണ്ടും സൌകയ്യം നന്നെ കുറയും അതിരിക്കട്ടെ എഷീകേശത്തിൽ ഇങ്ങനെ മനുഷ്യൂർ മാത്രമല്ല, പതുക്കളം പക്ഷികളം വൃക്ഷങ്ങളം കൂടി എപ്പോഴം "ശിവോഹം, ശിവോഹം" എന്നിങ്ങനെ ഭാവനം ചെയ്യന്നപോലെയും, ശമം, ദമം, മൈത്രി, കരുണ മത ലായ ദൈവഗുണങ്ങളാൽ മണ്ഡിതന്മാരെന്ന പോഖെയും കാണപ്പെടുന്നു. ഗോ കളം, കരങ്ങന്മാരം, കുരുവി, കാട, ക്രത്താംകീരി മുതലായ ചെറുപക്ഷികളം, എലി, അണ്ണ, കീരി മതലായ ചെറുജന്തുകളും ഇവിടെ മഹാത്മാക്കളുടെ അരി കെ വന്ത് ഭോജനം ചെയ്യന്നതിൽ വിശേഷിച്ച് യാതൊരു ഭയവും പ്രദർശി ഈ സാധ്യിലപ്പോരം എഷീകേശത്തിൽ നിവസിക്കന്ന് അവ പ്പിക്കാറില്ല സരങ്ങളിൽ പണ്ണശാലയിൽ ഭിക്ഷാന്നം ഭജിക്കുകയാണെങ്കിൽ, അണ്ണയം പക്ഷി കളം നിശ്ശങ്കം എൻെറ അരികെ വന്ത് റൊട്ടി (ഗോതമ്പപലഹാരം) യം മ ററം എൻറ കയ്യിൽനിന്നു നിർബ്ബന്ധപൂവ്വം വാങ്ങി ഭൂജിക്കക പതിവാകന്നു. ഗംഗാതീരത്തിലാണ് ഭക്ഷണം കഴിക്കുന്നതെങ്കിൽ, ക്രാറന്മാരായ മത്സ്യങ്ങൾ സഹഭോജികളാകന്നു. കുരങ്ങന്മാർ കയ്യിൽനിന്നു ഭക്ഷണം വാങ്കി കഴിക്കമെന്നു മാത്രമല്ല, അവർക്ക കൊട്ടക്കാത്തപക്ഷം ഭക്ഷ്യപഭാത്ഥത്തെ ബലാൽകാരമായി പിടിച്ചുപറിച്ചു ഭജിക്കകയും ചെയ്യുന്നു. ഗോക്കാക്ക മനുഷ്യുരിലുള്ള പ്രേമവും അവയുടെ ശാന്തപ്പകൃതിയം കണ്ടാൽ ആശ്ചയ്യജനകമാകന്നു. മനുഷ്യരെ ക ണ്ടാൽ ഭയപ്പെട്ടോടുന്ന തിയ്യഗ്ജന്തുക്കുറംകും" അവരുടെ പേരിൽ ഇത്രയും പ്രേമ വം ആധിപത്യവുമെങ്ങനെ ലഭിച്ചു? പ്രേമത്തിൽനിന്നു പ്രേമമുണ്ടാകുന്നു. ട്രേപഷ ത്തിൽനിന്നു ദേചഷമുത്തവികുന്നു. ആത്മസദൃശമാതി സവ്വത്തേയും വീക്ഷിച്ചു് അഹിംസാതത്തപത്തെ അതിനിഷ്കർഷയോടെ ഭീക്കിച്ചു പ്രേമമൂത്തികളായി ഇവിടെ വിരാജിച്ചുവന്നിരുന്ന മഹാത്മാക്കളുടെ ശാന്തിമഹിമയാണാ് ഇവിടു ത്തെ സർവ്വ ജന്തുക്കളുടേയും ഈട്ടശമായ ശാന്തിസംസ്കാരത്തിന്നും സ്ഥഭാവമാ ധുയ്യത്തിന്നും ഹേതുവെന്നുള്ള തിൽ സംശയിപ്പാനില്ല. ഹാ! ശുദ്ധമായ അഹിം സയുടെ സന്നിധിയിൽ ക്രെയ്യം കാരുണ്യമായും, ഭയം മൈത്രിയായും, ചാപല്യം ശാന്തിയായും പരിണമിക്കുന്നു.

പിന്നെ എഷീകേശം ബഹുകാലമായി ബുദ്ധന്മാരും ബുഭത്സുകളുമായ പുണ്യാത്മാക്കളുടെ നിവാസഭ്രമിയായി വത്തിക്കുന്നവെന്നുള്ള ത്ര് എത്രയൊ ഉപ

പന്നമായിരിക്കുന്നു. ബുദ്ധന്മാർക്ക് തത്തപനിഷ്യയാകന്ന ആനന്ദജീവിതത്തിന്നും, ബൂള്തുക്കാക്ക തത്തപാള്യാസത്തിന്നും വേണ്ടുന്ന എല്ലാ ആനുകല്ലങ്ങളും ഈ പ ണ്യക്ഷേത്രത്തിലുണ്ട്. പുരുപ്പണ്ണമുത്തിയായി, പതിതപാവനിയായ ഭാഗീഫ്രി സർവ്വദാ പ്രവഹിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കുന്നു. ഭാഗീഫ്രിയുടെ വിശാലപുളിനങ്ങളും, വടക്കം കിഴക്കും നീണ്ടുകിടക്കുന്ന രമ്യമായ വനാന്തരങ്ങളും ഏകാന്തപ്പിയന്മാ രായി, സമാധിപരന്മാരായ തത്തപവിത്തകരംക്ക് ആനന്ദത്തെ വഷിക്കുന്ന പ്രദേ ശങ്ങളാകുന്നു. നിവ്വിഷയമായ ശാന്തിസുഖത്തെ അനുഭവിക്കുവാനിച്ഛിക്കുന്ന പ്രബ്ദോവാർക്ക് ഇങ്ങനെയുള്ള ഏകാന്തതരമായ പ്രദേശങ്ങരം അമരാവതിയെ നെപോലെ പ്രിയതരമാകുന്നു. അതുകൊണ്ട് ആത്മാരാമന്മാരായി, ആത്മക്രീഡ നാരായി ഉപതേവ്വത്തിയിൽ ജീവിതം നയിക്കുന്ന സിദ്ധന്മാർ എഷീകേശത്തെ ആത്രയികുന്നുവെങ്കിൽ, അതെത്രയോ സ്വാഭാവികംതന്നെ.

അവക്ള ഇനി ബൂളത്സക്കളായ സാധകന്മാരെപ്പററി പറകയാണെങ്കിൽ, എഷീകേശനിവാസം പുണ്യപരിപാകജന്യമായ ഒരു മഹാനുഗ്രഹമാണെന്ന നി സതൃവസ്തവെ അപരോക്ഷമായി കണ്ടു തുപ്തിപ്പെടുവാനി സ്സാശയം പറയാം. ച്ചിക്കുന്നവരായ ജിജ്ഞാസുക്കളുടെ മുഖ്യമായ കത്തറ്വും ശ്രവണമനനാദികളുടെ നിരന്തരമായ അനാഷ്ഠാനമാകുന്ന. ശ്രവണാദികളുടെ അഭ്യാസമാകട്ടെ, വിവിക്ത ദേശത്തേയം മനഃപ്രസാഭത്തേയം അനിവായ്യമായ വിധത്തിൽ അപേക്ഷിക്കന്ന വെന്നുള്ള തും പ്രസിദ്ധമാ**ണു്**. - അങ്ങനെയാണെങ്കിൽ, എകാന്തമ<u>ഞ്ഞുമ</u>മായി, ചേതോവികാരകങ്ങളായ വിഷയങ്ങളുടെ സംബന്ധലേശമില്ലാത്തതായി, സചയ മോ ചിത്തതിന്നു പ്രസാഭത്തേയും പ്രമോഭത്തേയും പ്രദാനം ചെയ്യുന്നതായി, പവിത്രമായ എഷീകേശവനം ആത്മാഭ്യാസികളടെ മഖ്യമായ നിവാസഭൂമി യായി വിരാജിക്കവാൻ യോഗ്യമാണെന്നുള്ള തിൽ സംശയമെന്തുണ്ട്? വീട്ടിൽ ഇരുന്നു പഠിക്കുന്നതിലധികം വില്വാലയത്തിൽ ചെന്നു പഠിക്കുന്നതും നിസ്സംശയ മായി ദ്വശമായ ജ്ഞാനത്തിന്ന് എപ്രകാരം ഉപകരിക്കുന്നവോ, അതുപോലെ എത്രതന്നെ ബുദ്ധിമാനെന്നിരിക്കിലും, തനിയെ ബ്രഹ്മവിചാരം ചെയ്യന്നതില ധികം, ബ്രഹ്മവിത്തുകളുടേയം ബ്രഹ്മാഭ്യാസികളുടേയം ഇടയിൽ ഇരുന്ന ബ്രഹ്മ വിചാരം ചെയ്യന്നത് ജ്ഞാനത്തെ സംശയരഹിതമായി ദ്രഡീകരിക്കുവാൻ വള രെ ഉപകരിക്കന്നു. അങ്ങനെയാണെങ്കിൽ ബുഭത്സക്കാക് ഇഹ്മാഭ്യാസത്തിന്ന ള്ള ഭാരതത്തിലെ ഏററവും വമ്പിച്ച സവ്കലാശാലയാണാ് എഷീകേശമെന്ത നിർദ്ദേശിക്കുന്നതിൽ യാതൊരനുപപത്തിയുമില്ല.

അതിന പുറമെ, ഭാഗീരഥിയുടെ ഉപാസനത്തിന്നും ഈ സ്ഥാനം എത്ര യോ വിശിഷ്ടമായി ശോഭിക്കുന്ന. ഭാഗീരഥിയിൽ ഏകാന്തമായി സ്റ്റാനം ചെ യ്യവാന്തം, ഭാഗീരഥീപുളിനത്തിൽ ഇരുന്തകാണ്ട്ര് ഏകാന്തമായി ഭജനം ചെയ്യ വാനം, ഈ പൂണ്യക്ഷേത്രത്തിലുള്ള സൌകയ്യവും ഇവിടെ നിന്ന താഴേയുള്ള ഗംഗാതീത്തിലെ ഇതരക്ഷേത്രങ്ങളെ അപേക്ഷില്ല് എത്രയോ വമ്പിച്ചതാ കന്നം. ബ്രഹ്മവിപിന്തകന്മാക്കാകട്ട, ഗംഗാസേവനം എത്രമാത്രം ശ്രേയസ്സം മെന്നു പറഞ്ഞാലവസാനിക്ഷന്നതല്ല. ചിത്തശുദ്ധിയാണ് ബ്രഹ്മജ്ഞാനത്തി നള്ള പ്രധാനമായ ആലംബനമെങ്കിൽ, ചിത്തശുദ്ധികുള്ള ഉപായങ്ങളിൽ മ ഖ്യമായ ഗംഗാസേവനം ജ്ഞാനേച്ഛക്രക്ക് എത്രയോ ആദരണീയമെന്നു വി ശിഷ്യ പറയേണ്ടതില്ല. ത്രദ്ധാപ്പവം ഗംഗാജലത്തിൽ സ്റ്റാനം ചെയ്യുക, ഗംഗാ ജലത്തെ പാനം ചെയ്യുക, ഗംഗയെ പൂജചെയ്യുക, ഗംഗയെ ഭജനം ചെയ്യുക, "ഹേമാത്രഗേദ് ഹേ ഭാഗീഫ്രി! ഹേ ജഗജ്ജനനി! ഹേ ജടാശങ്കരി!" എന്നി അനെ ഗദ്ഗദസ്വത്തിൽ ഗംഗയുടെ നാമസംകീത്തനം ചെയ്യുക, ഇങ്ങനെ യുള്ള ക്രിയകളെക്കൊണ്ടു ഭാഗീരഥിയെ നിഷ്യാമമായി ഉപാസിക്കുന്ന ഒരു മുമ ക്ഷുവിന്നു ചിത്തശുദ്ധിയുണ്ടാകന്നില്ലെങ്കിൽ, അവൻെറെ ചിത്തത്തെ ശോധനം ചെയ്യവാൻ വേറൊരുപായം ഇക്കാലത്തിൽ ലഭിക്കുന്നതല്ലെന്നുള്ള തിശ്വല്പം ചം തന്നെ.

# എഷികേശം II

ത്രതി ഇങ്ങനെ ശാസിക്ഷന്ത: —

"യദാ സവ്വ് പ്രമച്ചന്തെ കാമാ യേ*fസ്പ്പ*വ്വടി ത്രിതാഃ അഥ മത്ത്യോ*f*മ്തോ ഭവത്യത്ര ബ്രഹ്മ സമശ്നതേ."

"ഇവൻെറ ബൂലിയിൽ സ്ഥിതിചെയ്യുന്ന യാതൊരു കാമങ്ങളുണ്ടോ, അവയെ ല്ലാം ഏതൊരു സമയത്തിൽ സമൂലം നശിക്കുന്നവോ, അപ്പോരം മത്ത്യനായ ഇവൻ അമൃതനായി ഭവിക്കുന്നു. ഈ ശരീരത്തിൽതന്നെ അവൻ ബ്രഹ്മഭാവത്തെ പ്രാപിക്കുന്ന."

ബൂധമതഗ്രന്ഥമായ ധർമ്മപദവും ഇങ്ങനെ ഉപദേശിക്കന്ന:- "നഗ്ന ഭാവമാകട്ടെ, ജടാഭാരമാകട്ടെ, സ്റ്റാനാടിക്ക ക്രടാതുള്ള ശരീരമാലിന്റ്റമാകട്ടെ, ഉപവാസമാകട്ടെ, മണ്ണിലുള്ള ശയനമാകട്ടെ, ഭസ്മാദി വിലേപനമാകട്ടെ, അ ഥവാ നിശ്ചേഷ്ടമായ ഏകാസനസ്ഥിതിയാകട്ടെ ആശകളെ ജയിക്കാത്ത ഒരു മനഷ്യനെ പരിശൂദ്ധീകരിക്കുന്നതല്ല."

കാമജയമാകന്ത കൈവല്യമെന്ന പരമപുരുഷാത്ഥം. കാമജയത്തിലാ കന്ത ഒരു മത്ത്യന്റെ കത്തവും പരിസമാപിക്കന്നതു്. പരമശാന്തിയും പരമ സുഖവും ഈ കാമജയം തന്നെ. അണിമാദികളായ സിജികളിൽവെച്ചു മഹ ത്തരമായ സിദ്ധിയും ഈ കാമജയം തന്നെ. നിർഭീകവും സ്വതന്ത്രവും ആനന്ദ മയവുമായ ഒരു ജീവിതത്തിനുള്ള ഏക ഹേതുവും ആശാജയമാകുന്നു. ആശയററ വന്ത് യാതൊരനത്ഥവുമില്ല. ആശയററവനെ യാതൊരു ട്രഃഖമൊ വ്യാകുലത യോ അണയുന്നില്ല. ആശയററവൻ സാക്ഷാൽ ബ്രഹ്മസ്വരുപമാകുന്നു. ആശ യററവൻ സവ്വാധിപതിയാകന്നു. ജിതാശന്ന് ഇഹലോകത്തിൽ ചക്രവത്തിയും പരലോകത്തിൽ ബ്രമാദികളം സേവകന്മാരമാകന്തര. എന്നാൽ ആശയെ ജയിക്കക എന്നത് സൂകരമായ ഒരു വൃവസായമല്ല. ആശാപിശാ പികയുടെ ആക്രമണത്തെ അതിക്രമിക്കവാൻ ജ്ഞാനമന്ത്രത്തെ ഉപാസിക്കുന്നവക്കല്പാതെ സാധാരണന്മാക്ക് സാധിക്കുന്നതല്ല. ഏകാദശിവ്വതക്കാരൻ വ്രതഭംഗഭയം നി മിത്തം ബലാൽ ഭോജനം ചെയ്യാതിരിക്കുന്നവെങ്കിലും, ഭോജനത്തിൽ ചിത്തം ആസക്തമായിരിക്കുന്നതുപോലെ, വിഷയങ്ങളെ ബലാൽ പരിത്യജിച്ചും മറരം കാമജയം ചെയ്യുന്നുവെങ്കിലും, ചിത്തം വിഷയങ്ങളിൽ ആസ്ക്തിയോടുകൂടി ത്തന്നെ വത്തിക്കുന്നു. സർവ്വദാ സർവ്വത്ര ആത്മാവിനെ സാക്ഷാൽകരിക്കുന്നതു വരെ, മനസ്സ കാമനാശ്രൂന്യമായ്ത്തീരുന്നതല്ല. ആത്മാവബോധം വഴിക്കല്ലാ തെ, മററപായങ്ങളെക്കൊണ്ട് ആത്വന്തികമായ കാമജയത്തെ ചെയ്യവാനൊരു ങ്ങന്നവൻ താമരന്തുലിനെക്കൊണ്ടു. മത്തഗജത്തെ ബന്ധിക്കവാനൊരുങ്ങളെമന്ത ള്ളതിൽ സന്ദേഹമില്ല. ഹാ! ഹാ! ''നഹി ജ്ഞാനേന സദ്ദശം പവിത്രമിഹ വിദ്യതേ" ഞത്മജ്ഞാനത്തിന തുല്യമായി ദിവ്യദിവ്യമായി, മഹാമഹിമശാ ലിയായി ലോകത്തിൽ വേറൊരു വസ്തവില്ല. ഹാ! സവ്വാനത്ഥബീജമായ കാമാ ന്ധകാരത്തെ ദൂരീകരിച്ച് കോടിസൂയ്പ്രകാശമായി, സ്ഥയം പ്രകാശമായി വിള ങ്ങന്ന ആത്മജ്ഞാനമേ! നീ തന്നെ ധന്വധന്വം. നീ സവ്ദാ സവോൽകഷ്ഷേ വത്തിച്ചാലും.

1920-ൽ ഒരു ഇഹ്മചാരിയുടെ നിലയിൽ ഞാൻ എഷീകേശത്തിൽ വന്ത കറെനാരം നിവസിച്ചിരുന്നു അന്ത് ആത്മബോധമാകന്ന ഖഡ്ഗംകൊ ണ്ട് കാമവൈരിയെ നിഗ്രഹിച്ച്, സവ്വഭാ സ്വസ്വരുപത്തിൽ രമിക്കുന്നവരും ത്യായവേദാന്താദിശാസ്ത്രങ്ങളിൽ അസാമാന്യമായ പാണ്ഡിത്വത്തോടുകൂടിയവരും മഹാവിരക്തന്മാരുമായ പലേ വ്വയമഹാത്താക്കളേയും ഞാൻ കണ്ടുനമസ്തരിച്ച് അവരമായി സംഭാഷണം ചെയ്തിരുന്നു. അവരിൽതന്നെ പലരേയും ഇന്നിവിടെ കാണുന്നില്ല പലരം കാലധർമമത്തെ പ്രാപിച്ചുപോയിരിക്കുന്ന ''ഡാടി'' എ ന്ന വ്യവഭേശിക്കപ്പെടുന്ന, നാലു ഭാഗവും ഗംഗയാൽ ചുററപ്പെട്ട വനാപ്പാദിത മായി, ഏകാന്തതമോയ ഒരു ചെറിയ ഒപീപായിരുന്നു അവരുടെ നിവാസസ്ഥാ നം. മഹാത്മാക്കളുടെ വിഹാരഭ്രമിയും പ്രകുതിശോഭയാൽ അതിരമണീയവുമായ ഹൃഷീകേശത്തിലെ ഝാടി ഉത്തരഭേശത്തിൽ സർവ്വത്ര പ്രസിദ്ധമാകന്നം. എ

---7---

ന്റിരിക്ഷന്തം. ഷങ്ങളെ ഭസ്തീകരിച്ചു നിവ്വത്തിനിരേന്നാരായി വിരാജിക്കന്ന വിദചാനാരുടെ സംഖൃ ഹൃഷീകേശത്തിൽ കറഞ്ഞുവരുന്നവെങ്കിലും, കറെ മുമ്പൂ് അങ്ങനെയുള്ള മഹാത്മാക്കറം ഇവിടെ ഒട്ടംതന്നെ വിരളമല്ലായിരുന്നു. അത്തരം മഹാന്മാരുടെ കേവലടർശനംതന്നെ, മറരുള്ള വരുടെ ധാർമ്മികമായ അനേകമനേകം ഗ്രന്ഥ ങ്ങളെക്കാളംവ്യാഖ്യാനങ്ങളെക്കാളം ആത്മോൽകഷ്തെ ഉൽപാദനം ചെയ്യന്ത നരി എടുത്തുകൊണ്ടപോകമ്പോരം, നരിയുടെ വായിൽ കിടന്ന് ''ശിവോഹം" ''ശിവോഹം" എന്ന മന്ത്രജപം ചെയ്തതായ ഹൃഷീകേശത്തിലെ മഹാത്മാവി ൻറെ കഥ സുപ്രസിദ്ധമാണല്ലോ. ഈ ഒരു സംഭവംതന്നെ അതു കേരംക്കുന്നവ രുടെ എടയത്തിൽ അനല്പമായ ധൈയ്യത്തേയും വിവേകത്തേയും ഉണ്ടാക്കുന്നവെ ങ്കിൽ, വിജ്ഞാനനിധിയായി, ശാന്തിപൂഞ്ജമായ ആ ഭിപ്പശരീരത്തിനെറേ ദർശ നത്തിൽ ഋഷ്ടാവിൻെറ എദയത്തിൽ എത്രമാത്രം ഉൽക്ഷ് ഭാവങ്ങൾം ഉളവാക മെന്നു് പത്വേകില്ല് പറയേണമോ? ഇങ്ങനെ വൈരാഗ്വം ത്വാഗം മുതലായ ഗുണങ്ങളാൽ ഉപസ്തതയായ ബ്രഹ്മവിദ്വയിലും അതിനെറ്റ ഫലമായ കാമജയ ത്തിലും ഉച്ചത്രേണിയിൽ പരിലസിച്ചിരുന്ന മഹാത്മാക്കളിൽ ഒരുവനായി രുന്നു 'ബാബാ കാളീകംളീവാലാ'' എന്നു സുപ്രസിദ്ധനായ ശ്രീ വിശുദ്ധാനന്ദ സചാമിക∞.

ഒരു കുറത്ത കംബളംമാത്രം ധരിച്ചുകൊണ്ടും, കേവലം ഭിക്ഷാവൃത്തി യിൽ ഉപജീവിച്ചുകൊണ്ടം, ഹൃഷീകേശത്തിൽ നിവസിച്ചുവന്നിരുന്ന അദ്ദേഹം വിക്തേന്മാരിൽവെച്ചു മഹാവിക്തേനായിരുന്നു. ദ്രവ്യത്തിൻെറ്റ പരിഗ്രഹമൊ, സംഗ്രഹമൊ ക്രടാതുള്ള അദ്ദേഹത്തിനെറ ജീപിതരീതി ധമ്മാനസ്തവും നി ഷ്കളങ്കവുമായിരുന്നു. എന്നാൽ യോഗ്യതാസമ്പന്നനെന്നിരിക്കിലും, അദ്ദേഹം വലിയ യശസചിയായിരുന്നില്ല. യശസ്സിന്നർഹതയുള്ള വരെ പ്രായേണ യശോ ദേവി വരിക്കാറില്ലെന്നുള്ള വിദ്വാന്മാരുടെ അഭിപ്രായം എത്രയോ പാസ്തവംത ന്നെ. ഇങ്ങനെ ആരുമറിയാതെ ജീവിതം നയിച്ചിരുന്ന അദ്ദേഹത്തെ പ്രാരബ്ബ വൈചിത്യം നിമിത്തം ഒട്ടവിൽ ലക്ഷ്മി സമാശ്രയിക്കവാൻ തുടങ്ങി. തന്നെ പ്രേ മിക്കുത്തവനെ താൻ പ്രേമി**കുന്നാവ് നാ**യ് ലക്ഷ്ഠിയുടെ ഒരു വിലക്ഷണസചഭാവ മാകന്നു. ലക്ഷ്മിയും ലക്ഷ്മീസേനയായ പലേ പ്രഭജനങ്ങളുടെ മണ്ഡലിയും അദ്ദേഹത്തിന്റെ കൈങ്കയ്പ്പകാരികളായി ഭവിച്ചു. എഷീകേശത്തിൽ അന്നവസ്ത്ര ങ്ങരം ലഭിക്കാതെ കഷ്പപ്പെട്ടിരുന്ന സാധുമഹാത്മാക്കരം **ക്ഷ് അ**വയെ കാടുത്തു പരിചരിക്കണമെന്നു, ഭയാലുവും പ്രേമനിധിയുമായ അദ്ദേഹത്തിൻെറ മനസ്സിൽ അങ്കരിച്ചതായ സങ്കല്പത്തിൻെറ ഫലമായിട്ടാണ് അട്ടേഹം രവ്വസപാമിയായി ഭവിച്ചത്. എന്നാൽ ആ സംപത്തിദശയിലും വ്വവഹാരവാഞ്ഞരയോ ഭോഗവാ

ഞരയോ അദ്ദേഹത്തെ ലേശവും സ്പർശിക്കപോലും ചെയ്തിരുന്നില്ല. ഭിക്ഷവായ അദ്ദേഹം ഏതൊവേസ്ഥയിലും ഭിക്ഷപായിത്തന്നെ ജീവിതം നയിച്ചിരുന്നു. സാധ്യ പ്രാരബ്ബവശാൽ ദ്രാഗ്വത്തിന്റെ അധിപതിയായി വരുന്നപക്ഷം, അവൻ എങ്ങനെ വത്തിക്കേണമെന്നുള്ള തിനു പൈരാഗ്ഗ്രൂത്തിയായി വിജയിച്ചിരുന്ന ബാബാ കാളീകംളീവാലയെപ്പോലെ വേറൊരു ദ്രഷ്യാന്തം വിളേമാകന്നു. ശ്രഗ്ഗ ത്തിലൊ വ്യവഹാരത്തിലൊആസക്തിയില്ലാത്ത ഒരു ജീവിതത്തോട്ടുകൂടിത്തന്നെ, എഷീകേശത്തിൽ സാധ്യപരിചരണത്തിനവേണ്ടി അദ്രേഹം ചെയ്തിരുന്ന വ്യവ സ്ഥകളം, ഹിമാലയത്തിൽ പലേ സ്ഥലങ്ങളിലും ചെയ്തിരിക്കുന്ന ധാമ്മികകമ്മ ങ്ങളും എത്രയോ വിസ്തയനീയമാകന്നു. എഷീകേശവും, കേദാരഖണ്ഡമെന്ന വ്യ പദേശിക്കപ്പെടുന്ന ഹിമാലയത്തിലെ, ഭാഗീവ്വി, അളകനന്ദ എന്ന ദേവന്ദി കളാൽ പരിപാവിതമായ പുണ്യപ്പദേശവും ജീവിച്ചിരിക്കുന്ന കാലത്തോളം, അദ്ദേഹത്തിൻെ ധന്വനാമധേയം അവിടങ്ങളിൽ ബഹ്രമാനപൂവ്വം കീത്തിക്ക പ്പെടുമെന്നുള്ള തിൽ സംശയമില്ല

അഹോ! ഭാഗ്യം. ഇങ്ങനെ കാളീകംളീവാലാ മുതലായ പലേ ആധു നിക യതീന്ദ്രനാരുടേയും, അത്രി, അംഗിരസ്സ് തുടങ്ങിയുള്ള പലേ പെയരാണിക മഹർഷിമാരുടേയും പാദപാംസുക്കളാൽ പ്പിത്രിതമായ എഷീകേശത്തിൽ പ ലപ്പോഴം ഞാൻ വന്ന നിവസില്ല ബ്രഹ്മവിദ്വയിൽ രമിച്ചാനന്ദിക്കാരണ്ടെന്ന ള്ള ത് എൻറെ സുക്തരാശിയുടെ എത്രയോ രമുവും മധുരവുമായ ഒരു ഫലമാ ണെന്നു ഞാൻ വിചാരിക്കുന്നു. ഭാഗീരഥീതടത്തിൽ ഏകാന്തതമോയ ഉടജ ത്തിൽ ഇഹമചിന്നനത്തിലും ബ്രഹ്മശാസ്ത്രത്തിലും നിമഗ്നമായി, ലോകത്തെ വിസുരിച്ചകൊണ്ട്, ടിവസങ്ങളെ നിമിഷമെന്നപോലെ നയിക്കന്ന എഷീകേശ ത്തിലെ ഋഷിജീവിതം അത്വന്തമജിലഷണീയമെന്നേ പറയേണ്ടതുള്ള്. എന്നാൽ സംസാരം കദളീകാണ്ഡമെന്നപോലെ അസാരവും, വിഷമിശ്രമായ മിഷ്പാന്ന മെന്നപോലെ ദ്രോനഷംഗിയം, മൃഗത്രഷ്ണാംഭാസ്സന്നപോലെ പ്രാതീതികവുമാ ണെന്നും, അങ്ങനെയുള്ള സംസാരത്തിൽ ആസക്തിയോടുക്രിയ ജീവിതം വി വേകികശക്ക മോജിച്ചതല്ലെന്നും വിവേചിച്ചറിഞ്ഞു°, ഈശപത്തേചത്തിൽ ഭക്തിയും, ഈശാരതത്താ ചിന്തയിൽ അചിയുമുള്ള സാല്പം ചില അനുഗ്രഹീത വൃക്തികഠം മാത്രമാണ് ഈദ്ദശമായ ഈശപരീശജീവിതത്തിന്ന് അധികാരിക ളെന്നും നാം വിസ്തരിക്കേണ്ടതില്ല, എല്ലാവരും എല്ലാററിന്നും അധികാരികണ്ടെ ന്നുള്ള ത്രൗശ്വരനിയമത്തിന്ന വിരുദ്ധമാകന്നു. ലോകവ്യവഹാരം കൂടാതുള്ള തത്തചവിചാരപരമായ ജീവിതം അലസജീവിതമെന്നം, വിഷയോപഭോഗം ക്രടാതുള്ള വൈരാഗ്യദശ പാഷാണശേയെന്നും, തപശ്ചയ്യി മുഡചയ്യയെന്നും, ഏകാന്തവാസം കാരാഗ്രഹവാസമെന്നം, അദ്ധ്വാത്മാനഭവങ്ങറം ബൂദ്ധിഭ്രമങ്ങ ളെന്നും പ്രലപിക്കുന്ന ഭൌതികവാദികരം ഭൌതികവിഷയങ്ങളിൽ സചച്ഛന്ദം

രമിച്ചുകൊള്ള ഒട്ട! അവർ തൽക്കാലം അതിന്ന് അധികാരികളാകന്നു. എന്നാൽ ഈശചരാനുഗ്രഹമുണ്ടാകുന്നപക്ഷം കുറെ കാലംകൊണ്ടു്, അതായതു കുറെ ജന്മ ങ്ങളെക്കൊണ്ട്, അവരം വിഷയങ്ങളുടെ ട്രഷ്യനഷ്ടസ്ഥഭാവത്തെ കണ്ടറിഞ്ഞു വിചാരസരണിയിലേക്ക് അഹന്മാരായിത്തീജം. ഈശപരാസ്തിതപത്തെ എ തിർക്കുന്ന ഒരു മനുഷ്യവഗ്ഗം ലോകാരംഭം മുതൽകുതന്നെ ഈശചരനാൽ സ്പഷ്പി ക്കപ്പെട്ടവന്നിരിക്കുന്നു. അങ്ങനെ ലോകാവസാനംവരെ സ്റ്റഷ്പിക്കപ്പെട്ടമെന്ത് അനമാനിക്കുന്നതിലും അബദ്ധമില്ല. സുരഗുരുവിന്റെ പാരമ്പയ്യത്തിൽ ആത്മാ വിനെയും ഈശ്വരനേയും നിഷേധിച്ചു ദേഹാത്മവാദം ചെയ്തിരുന്ന ഒരു കൂട്ടർ പണ്ടതന്നെ ലോകത്തിപ്പണ്ടായിരുന്നവെന്ന് പണ്ഡിതന്മാർക്ക് അവിദിതമല്ല. ഈ ചാവ്വാകന്മാരുടെ വഗ്ഗ്ത്തിലുറംപ്പെട്ടവരാകന്ന ഇന്നത്തെ ഭൌതികവാഭിക ളെന്ത് നമൂക്ഷ സമാധാനിക്കാം. തൻറഭക്തന്മാരുടെ ഭക്തിക്കും ജഞ്ഞാനത്തി ന്നും ദാർഡ്വവും പ്രൗഡിയുമുണ്ടാക്കി അവരെ അനുഗ്രഹിക്കവാൻവേണ്ടിയാണ് അവരുടെ പ്രതിപക്ഷികളായ നാസ്തികവാദികളെ ഏതുകാലത്തം ഈശ്വരൻ സ്പപ്പിചെയ്യന്നതെന്നും നമക്ഷ് സമാശ്വസിക്കാം. പരോക്ഷദശയിൽ പ്രതിപ ക്ഷംങരം വി പാരദാർഢ്യത്തിനും അനുഗ്രാഹകങ്ങളായിത്തന്നെ വത്തിക്കുന്നു.

> എഷീകേശം III

ദധിധവളമായ പഷ്ഗു പ്ലങ്ങളോടുക്രടിയ ആടലോടകച്ചെടികളം, ഹരി തനിറത്തിൽ തുഞ്ഞിനില്ലൂന്ന ഫലശതങ്ങളാൽ വിഭ്രഷിതമായ വിലചവൃക്ഷങ്ങ ളം, വയസ്സായി കട്ടപിടില്ല് അരിയെ ഉദാരമായി വർഷിക്കന്ന വേണാവൃന്ദ ങ്ങളം, ഇവയ്ക്കു പുറമെ തളിത്തും പൂത്തും കാച്ചും തഴച്ചുമുള്ള ബഹുവിധങ്ങളാ യ വിടപികളം, വല്ലീഗ്വല്പാദികളം തിങ്ങിത്ത്ത്ങി നിബിഡമായി നില്ലൂന്ന രമുവിപിനങ്ങളാകന്ന എഷീകേശഗംഗയുടെ ഇക്കരയിലും അക്കരയിലും. കരി കള്ം കിടികളും കരടികളും പൂലികളും ഇക്കരയിലുമധികമായി അക്കരയിൽ സഞ്ചരിക്കുന്നു. മയിലുകളുടെ ഉച്ഛമായ ആരവം ഇടയ്ക്കിടെ വനാന്തരത്തെ മഖരീകരിക്കന്നം. മദോന്മത്തരായ മയൂരങ്ങളാകട്ടെ പീലികളെ പരത്തി ആനന്ദതാണ്ഡവം ചെയ്യന്നു. ഖാദ്യപേയങ്ങളെ തിന്നാ കുടിച്ചും തുപ്തായ ന്മാനരങ്ങരം — രക്തമുഖരും കൃഷ്ണമുഖരുമായ ശാഖാമൃഗങ്ങരം — തങ്ങളുടെ സ ഹജമായ പാപല്യത്തെയെല്ലാം തൽകാലം നിത്തിവെല്ല വൃക്ഷശാഖകളിലും, താഴത്തു ഭൂമിയിലും അവിടവിടെ കൂട്ടംകൂട്ടമായിരുന്നുകൊണ്ട് ക്തേിയോടും കൌ തുകത്തോടും നീലകണ്ണൻറ നൃത്തകൌശലത്തെ നോക്കി ആമോദിക്കുന്നു. ചി ലപ്പോഠം വിനോദാർത്ഥം വനാന്തരത്തിൽ പ്രവേശിക്കാറുള്ള ഈ സാധുവും

യാട്ട പ്പികമായി മന്ദരനത്തമഹോത്സവത്തിൽ പങ്കകൊള്ള ക പതിവാകന്ത. പരമാത്മപ്രേമത്തിൽ മതിമറന്ന മഹർഷിവയ്യനാണം മയൂരരൂപത്തിൽ നത്ത നം ചെയ്യന്നതെന്നും, ഭക്തിമദമത്തമായ ഋഷിസംഘമാണം" വാനരരൂപത്തിൽ ആ നൃത്തോത്സവത്തിൽ പങ്കകൊണ്ട് ആനന്ദിക്കുന്നതെന്നും എന്തുകൊണ്ടു വി ശ്വസിച്ചക്രടാ? എന്നിങ്ങനെ ഹിമാലയത്തിൻെറ മഹിമയിലും, ഋഷീശ്വര ന്മാരുടെ വിഭൂതിയിലും ത്രദ്ധാലപായ ഒരു പുരുഷന്ത തൺറ ബുദ്ധിയോട്ട ചെ യ്യാവുന്ന ഒരു ചോദ്വമാകുന്നു. സജാതീയരായ മയിലുകളുടെ മോഹനമായ രൂപ സൌന്ദയ്യവും, ആട്ടവും ആമോഭവും തങ്ങളുടെ കണ്ണിന്ന മുമ്പിൽ കണ്ടിട്ടുപോലും, ലേശവം ഈർഷ്യയോ മാത്സയ്യമോ അങ്കരിക്കുന്നില്ലെന്നു മാത്രമല്ല, ഉച്ചത്തിൽ ക്രകി അവയെ അനുമോദിക്കയും, പിടകളോടൊന്നിച്ചു സാനന്ദം നാലുപാടും നടന്നു പലതും ആഹരിച്ചു വിഹരിക്കയും ചെയ്യുന്ന പൂവൻ കാട്ടകോഴികളുടെ ശുദ്ധസാത്ഥികമായ സ്ഥഭാവവിശേഷം എത്രയോ പ്രശംസനീയമായിരിക്കുന്നു. അന്യന്മാരുടെ ഉൽകർഷത്തിലുള്ള അസഹിഷ്ണതയും മാത്സയ്യവും നിമിത്തം ഉള്ള രുകി ഉണ്ണവാൻ രുചിയില്ലാതേയും, ഉറങ്ങവാൻ സമാധാനമില്ലാതേയും കഴിച്ചു ക്രട്ടുന്ന മനഷ്യവറ്റം—വിവിധവിദ്ദുകരം പഠിച്ചു വിദ്വത്തപാഭിമാനം കാണി ക്കന്ന മനഷ്യവഗ്ഗം –പക്ഷികളായ ഈ വനകക്കടങ്ങളെ ഗുരുനാഥന്മാ രായി വരിക്കേണ്ടതാകുന്നു. മഹാഭീരുകളായ പുള്ളിമാൻകൂട്ടങ്ങളം തുള്ളിച്ചാ ടി ചിലപ്പോരം മനദ്ധൃരുടെ മമ്പിൽ അകപ്പെടാതിരിക്കന്നില്ല. ഇങ്ങനെ അ നേകം വിചിത്രതമോയ ജന്ത്രഭേങ്ങളാൽ അദ്ധ്യഷിതമായി, ഈശ്വരൻ തന്റെ സ്വന്തം കൈകളെക്കൊണ്ടു വെള്ളം നനവ്വ നട്ടുവളത്തിയ ഹിമാലയത്തിലെ ഈട്ടശങ്ങളായ ഉട്ട്യാനങ്ങൾ പ്രകൃതിനിരീക്ഷ്കന്മാക്കം മനനശീലന്മാർക്കം എ ത്രയോ പ്രമോദഹേതുകളായി വിരാജിക്കന്നു. ഭക്തന്മാക്ക് അതിഭക്തിയേയും, ധ്യാനശീലന്മാർക്ക് അതിധ്യാനത്തേയും, ഭീരുക്ക്റംക് അതിയേത്തേയും, കാമക ന്മാർക്ക് അതികാമത്തേയും ഉൽപാദനം ചെയ്യുക എന്നത് ഏകാന്തസന്ദരമായ വനാന്തരങ്ങളുടെ സ്വഭാവമായതുകൊണ്ട്, ഭക്തന്മാരും നിദിദ്ധ്യാസനതൽപര ന്മാരും ഈട്ടശങ്ങളായ രമ്യവിപിനങ്ങളെ ഉപാത്രയില്ല് അഭ്യാസം ചെയ്യുന്ന ത്, അങ്കരപ്രായമായ അവരുടെ ഭക്തിസമാധികളുടെ വളർച്ചയൂം് എത്രയോ ഉപകരിക്കന്നു. എന്നാൽ മനുഷ്ഠരുടെ ആക്രമണം നിമിത്തം എഷീകേശത്തി ലെ വനശോഭ കാലക്രമേണ പ്രക്ഷീണമായിത്തീരുന്നുവന്നും പ്രത്യേകിച്ചു് പ്ര സ്താവിക്കേണ്ടതുണ്ട്. ഇതേമാതിരിതന്നെ ഇനിയും പരിഷ്കാരം പുരോഗമനം ചെയ്യുന്നപക്ഷം അചിരേണ ഇവിടുത്തെ കാടെല്ലാം നാടായിത്തീരുമെന്നുള്ള തിൽ സംശയിപ്പാനില്ല.

ഇങ്ങനെ ഏകാന്തരമണീയമായ വനങ്ങളാൽ പ്രശോഭിതമായി, പ്രവൃത്തി പദ്ധതിയിൽനിന്നു വിപ്രക്ഷ്കമായി, അതു നിമിത്തം വിരക്തസാധുക്കളുടെ നി പാസഭൂമിയായ എഷീകേശവം ഹിമാലയവും സ്ഥദേശത്തിൽവെച്ചതന്നെ എ നിക്ക സാമാന്വമായി പരിചിതമായിരുന്നപെങ്കിലും, 1920-ൽ ഒരു സത്വാനേച ഷകൻെറനിലയിൽ ഞാൻ ഉത്തരദേശത്തിൽ സഞ്ചരിക്കയും, ഔത്തരീയന്മാ രായ പലേ പ്രസിദ്ധ മഹാത്മാക്കളേയും മററും സന്ദർശിക്കയും ചെയ്തതിൻെറ ശേഷമാണം ആ സ്ഥാനങ്ങരം എനിക്കു വിശേഷത്രപത്തിൽ പരിചയപ്പെട്ടത്. സത്യരിണ്ണയത്തിൽ തീവ്രാഭിനിവേശത്തോടുക്കടി, മഹാപുരുഷന്മാരിൽ ത്രഭാ ലുവും വിനീതപ്രകൃതിയുമായ ഒരു നായർയുപാപിൻെറ്റ് നിലയിലാണം" ഞാൻ 1920-ൽ ആദ്യമായി ഹൃഷീകേശത്തിൽ പ്രവേശിച്ചിരുന്നതെങ്കിൽ, സത്വവസ്ത വിൽ സന്ദേഹ്ഹെറിതനെങ്കിലും, സത്വനിഷ്യയെ അവിചലിതമായി കാംക്ഷിക്ക ന്ന ധ്വാനഭജനനിരതനായ ഒരു മലയാളിസാധുവിൻെറ നിലയിലാണം" ഞാൻ 1923-ൽ ഷോമതായി എഷീകേശത്തിൽ പ്രവേശിച്ചത്. തദനന്തരം സാധു ജനങ്ങളുടെ സഹവാസത്തോട്ടക്ടി ബ്രഹമവിന്നനത്തിലും, തട്രപയോഗിയായ ശാസ്ത്രചിന്തനത്തിലും ഗംഗാസേപനത്തിലുമായി ആനന്ദപൂവ്ം അപ്പപ്പോരം കറെ കാലം ഞാനിവിടെ വിനിയോഗിച്ചുകൊണ്ടിരുന്നു.

വിവിധസ്വദായത്തിലും, വിവിധജാതിയിലുംപെട്ട പലേ സാധ്യമഹാ തമാക്കളടേയും ഒർശനം ഇവിടെ ഉപലഭിച്ചിരുന്നതുകൊണ്ട്, ഭാരതവർഷത്തി ലൂള്ള നാനാവിധമായ ആദ്ധ്യാത്തികമതഭേദങ്ങളെപ്പററി അവരിൽനിന്ന സാ ക്ഷാൽ ഗ്രഹിഷവാനം, അവയുടെ ഇണദോഷങ്ങളെപ്പററി അവരമായി സാ ക്ഷാൽ ചച്ച് ചെസ്താനം അനായാസേന സാധിച്ചിരുന്നു. ജാതിബ്രാഹ്മണർ മാ ത്രമാണം' സന്വാസത്തിന്ന് അധികാരികളെന്ന് പണ്ടത്തെ ചില ആചായ്യന്മാർ തങ്ങളുടെ ഗ്രന്ഥങ്ങളിൽ സിദ്ധാന്തിച്ചിരിക്കുന്നും പെളുത്തെ ചില ആചായ്യന്മാർ തങ്ങളുടെ ഗ്രന്ഥങ്ങളിൽ സിദ്ധാന്തിച്ചിരിക്കുന്നു പെരുത്തെ ലീല ആചായ്യന്മാർ തങ്ങളുടെ ഗ്രന്ഥങ്ങളിൽ സിദ്ധാന്തിച്ചിരിക്കുന്നുവെങ്കിലും, തോട്ടികളും ചക്കിലി യന്മാരുംകൂടി കാവിവസ്ത്രം ധരിച്ചു സന്വാസികളായി പരമാത്മഭജനം ചെയ്യന്ന ഒരു സമ്പദായവും ഉത്തരദേശത്തിൽ കാണപ്പെടുന്നു. വെളുത്ത മനുഷ്ഠങ്ങ ധർമ്മത്തെ വിശപന്നിച്ചു, കാവിവസ്ത്രം ധരിച്ചു സാധ്യജീവിതം നയിച്ചുവരുന്ന ണ്മെന്നുള്ള ത്രം സൂപിദിതമാണല്ലോ. കാലം മാരന്നതോട്ടുകൂടി രാഷ്ട്രീയകായ്യങ്ങ ളിലെന്നപോലെ ധാർമ്മികകായ്യങ്ങളിലും സ്ഥതന്ത്രമായ ആശയങ്ങളും പരിവ ത്തനങ്ങളും പയതികളും ആവിർഭവിക്കുന്നു. സ്ഥതന്ത്രമായ വിചാരവും ധാമ്മിക വ്യവസ്ഥകളുടെ പരിഷ്കണവും സംകചിതബുദ്ധികശക്ക് ഒട്ടംതെന്നെ രുചികര പ്രവസ്തം കുളം അവിർഭവിക്കന്നും അവംബംബാന്തന്നും മാണ്ട്രം പാതവും പ്രാതവും പാമാനാവും മാതുളും പരിവ

മല്ലെന്നിരിക്കിലും വിശാലബൂദ്ധിക്ക അവയെ അനമോദിക്കാതിരിക്കയില്ല.

എഷീകേശത്തിലെ അതിശീതളമായ ഗംഗാജലം സ്റ്റാനപാനാദിക്കക് ഉപയോഗില്പം, മുമ്പ പരിചയമില്ലാത്ത അന്നത്തെ ആഹരില്പം, കഠിനമായ ശീ തോഷ്ണാദികളെ സഹില്പം, അവിടെ ചെയ്യുന്ന കേവലനിവാസംതന്നെ ഭാക്കി ണാത്യന്മാക്ക് ഒരു മഹാ തപസ്വയാകന്നു. എന്നാൽ പരമാത്മാവിനെ ഉദ്ദേശി

ച്ച സചതന്ത്രമായി ശരീരക്കേശങ്ങളെ സഹിക്കുന്ന എന്നുള്ള തപസ്സ കേവലം ബാഹൃതപസ്സയാകന്നു. ആത്മസാക്കാത് കാരത്തിന്റെ സാക്കാൽ സാധനം ആന്തരതപസ്യയാകന്നു. അതുകൊണ്ട് ത്രേഷ്യമായ ആന്തരതപസ്യയിലാണ് ഒ ഒ മൂമുക്കു പൌരേഷത്തോടെ മനസ്സിരുത്തി പ്രത്തിക്കേണ്ടതെന്നുള്ള തത്തപം ഒരിക്കലും വിസ്തരിക്കേണ്ടതില്ല. ആത്മസ്പര്രപവിവേചനം തന്നെ ആന്തരതപ ന്യൂ. മഹത്തായ ഈ ആന്തരതപ സ്വയെ അനു ഷ്വിക്കാത്തവക്ക് എഷീകേശത്തില ല്ല, കൈലാസത്തിൽ ചെന്ന നിവസിച്ചാലും, നിവാണവിഷയത്തിൽ, അതായതു മനശ്ശാന്തിയെ പ്രാപിച്ച ജന്മത്തെ കൃതാത്ഥമാക്കുന്നതിൽ വിശേഷിച്ച് യാതൊ ഒ പ്രയാജനവുമണ്ടാകുന്നതല്ല. നേരമേറിച്ച് ഈ ആന്തരതപന്വയെ തൽപര തയോടെ അനുഷ്ഠിക്കുന്നവർ സ്ഥദേശത്തിലോ, സാഗമത്തിലോ, നഗരമങ്കു ത്തിലോ, വ്വവഹാരമദ്ധ്വത്തിലൊ എവിടെ നിവസിച്ചുകൊണ്ടിരുന്നാലും അവക്കു ക്രമേണ മഹത്തമമായ ആ ശാന്തിപദത്തിൽ എത്തി നിർവ്വതിയെ പ്രാപിക്കു വാൻ സാധികുന്നം.

എഷീകേശത്തിലെ ശീതകാലം അതിരമണീയവും എദന്മാമകവും ശാന്തിഭായകവുമാകന്നു. അതുനിമിത്തം പലേ സാധുമഹാത്മാക്കളും ദേശാന്തര ങ്ങളിൽനിന്നു ശീതകാലത്തിൽ ഇവിടെ വന്നചേന്ത് ഭജനപരമായ ഒരു ശാന്ത ജീവിതത്തെ നയിക്ഷന്മ. സാധ്രക്കാം രാജാക്കന്മാരെപ്പോലെ സചച്ഛന്ദവുത്തിക ഒരു രാജാവിന് അദ്ദേഹത്തിനെറ രവ്വസമ്പത്തിയാണ് യഥാസങ്ക ളാകന്തം. ല്പം പ്രവത്തിക്കുവാനുള്ള ശക്തിയെ പ്രദാനം ചെയ്യുന്നതെങ്കിൽ, ഒരു സാധുവി നെ അദ്ദേഹത്തിൻെറ അകിഞ്ചനതചമാണം" അങ്ങനെ ചെയ്യവാൻ സമർത്ഥ നാക്കിത്തീഷ്നേത്ര്. ഒരു രാജാവിന്റെ പ്രഭ്രതമായ ദ്രവ്വസമ്പത്തിയേക്കാരം ഒ രു സാധുവിൻെറ അപരിഗ്രഹവം യദ്ദ പ്ലാലാഭസന്ത്രഷ്ഠിയം അദ്ദേഹത്തെ ദേശ പയ്യടനത്തിൽ സഹായിക്കുന്നു. പണത്തെ കൈകൊണ്ടു തൊടാതേയും, നാളെ ക്കുള്ള ഭക്ഷണം എവിടെയെന്നു പ്രതീക്ഷിക്കാതെയും, കേവലം പരമേശപരപ രായണന്മാരായി, അതിയായ തിതിക്ഷയോട്ടം, യട്ട ചൂാലാഭംകൊണ്ട് സന്തോ ഷിച്ച് ശരീരസന്ധാരണം ചെയ്തം, ഫിമഗിരിപ്രദേശങ്ങളിൽ സഞ്ചരിക്കന്ന പലേ പരിവ്രാജകന്മാരും, രാഗബഹുളവും ഭോഗലമ്പടവുമായ ഇക്കാലത്തും ഇ ല്ലെന്നില്ല. അനേകായിരം ഉറപ്പിക റ്റുയം ചെയ്ത പലേ സാമഗ്രികളം സമ്പാ ദനംചെയ്ത്, ഇന്ത്യക്കാരം യൂറോപ്പകാരുമായ ചില് യാത്രികന്മാർ ചിലപ്പോഗ തിബത്തിലേക്കു യാത്രചെയ്യുന്നു. എന്നാൽ ഒരു സാധുവാകട്ടെ, കൈകൊണ്ട് പൈസയെ സ്പർശിക്കാതേയും, നഗ്നമായ പാടങ്ങളോട്ടം, നിരാതങ്കമായി, ആ നന്ദപൂവ്ം തിബത്തിൽ യാത്രചെയ്ക്, അവിടെ പലേ ദിവസങ്ങളംനിവസിച്ചു മടങ്ങിവരുന്നു. ഒരു പ്രഭവിൻെറ ദ്രവ്യബലം ഒരു സാധുവിൻെറ ആത്മബല തോട്ടെ താരതമുപ്പെട്ടത്തി നോക്കകയാണെങ്കിൽ, എത്രയോ നിസ്സാരമാകന്നു.

ഒരു രാജാവിന്ന തൻെറ ദ്രവ്വബലം കൊണ്ട് സാധിക്കാത്ത പലേ മഹോഭ്യമ അളം ഒരു സാധ്യ തൻെറ ആത്മബലംകൊണ്ടു സമ്പാദിക്കുന്നു. ആത്മബലവും തജ്ജന്യമായ പൂണ്ണവെരാഗ്യം, പൂണ്ണസന്തോഷം, പൂണ്ണതിതിക്കു മതലായ ഇ ണങ്ങളം ഒരു സാധ്യവിൻെറ അമല്യധനങ്ങളാകന്നു. ഈ ധനങ്ങറം അവൻെറ ജീവിതത്തെ സവസമർത്ഥവും ആനന്ദതുന്ദിലവുമാക്കിത്തീക്കുന്നു. ഇങ്ങനെ ആ തമബലസമ്പന്നരായി, പരിവ്രജനശീലരായ പലേ മഹാതമാക്കളം ഹിമഗിരി യുടെ ഉയന്ന പ്രദേശങ്ങളിൽനിന്നും, പഞ്ചാബു മതലായ താണപ്രദേശങ്ങളിൽ നിന്നും ശീതകാലത്തിൽ എഷീകേശത്തുവന്നു സംഘടിക്കുക പതിവാകുന്നു.

ഈ സാധ്യവം ശീതകാലത്തിൽ അധികവം ഹിമഗിരിയുടെ ഉപരിദേ ശങ്ങളിൽനിന്നിറങ്ങി എഷീംകശമാഹാത്യത്തെ ഉപളജിക്കുന്നതിൽ പങ്ക കൊള്ളന്നു. എഷീംകശത്തിലെത്തിയാൽ, അവിടെ മലയാളിസാധുക്കളുടെ സംപക്കാ നിമിത്തം നമ്മുടെ മാത്രഭ്രമിയേയും മാത്രഭാഷയേയും പററി അധിക മായി സ്തരിക്കവാനിടവരാറുണ്ട്. സ്തരിക്കുമ്പോഴൊക്കയും മാത്രഭ്രമിയുടെ അഭു യേത്തെ ഞാൻ എട്ടയപ്പവ്വം പ്രാർത്ഥിക്കാറുമുണ്ട്. ''നാതിമാതരമാത്രമം''-മാ താവിനെ അതിക്രമില്ല് യാരൊരാത്രമവും ഭവിക്കുന്നില്ല. അതായത്ര്, സന്ദ്വാം സിയായാലും മാതാവിനേയും മാത്രഭ്രമിയേയും വിസ്തരിക്കയുതെന്ന് ഇഷികളുടെ സിയാന്തമാകന്നം.

ഹിമാലയദേശങ്ങളിൽ പവിത്രതമോയ ബദരികാത്രമത്തിലേക്കം, അ തുപോലെ ഗംഗോതി, ജമ്നോത്രി മതലായ പുണ്യധാമങ്ങളിലേക്കം തീർത്ഥ യാത്രചെയ്യുന്ന പുണ്യപാന്മാർ എഷീംകശത്തനിന്നാംകന്ന അവരുടെ ഭീർഘയാ ത്ര ആരംഭിഷന്നത്. ഹൃഷീഷേശത്തനിന്ന ഗംഗാനദിയെ അതിക്രമിച്ച ഫിമവാ നെറ രച്ചമായ ശാഖാപറ്റതങ്ങളുടെ ഉള്ളിൽ പ്രവേശിക്കുന്നു. അത്വാഹ്ളാദകാ രിയായ വനരാജികളാൽ ആ പ്പാദിതമായ പവ്തപങ്ക്തിയുടെ ചരിവകളിൽ ക്രടെ ഭിവ്വസുഷമാസംപന്നമായ ഭാഗീരഥിയുടെ തടത്തിൽക്രടെ ഹിമഗിരിയുടെ മേലോട്ടുസഞ്ചരിക്കുന്ന ഒരു യാത്രികൻ-ഹിമവാൻേറയും ഭാഗീരഥിയുടേയും പ്ര ഭാവത്തിലും മാഹാത്ത്യത്തിലും ത്രദ്ധയുള്ള ഒരു യാത്രികൻ-രജോജടിലമായ ഒരു പ്രപഞ്ഞത്തെ പിസ്മരിക്കന്നം. അവൻറമനസ്സ് അലൗകികമായ ഒരു സതചഭൂമിയിലേക്കയർന്നു മഹത്തായ ശാന്തിയേയും സ്ഖത്തേയമനുഭപിക്കുന്നു. പ്രകൃതിശോഭ ബലാൽ അവൻറ മനസ്സിലുള്ള രജസ്തമോവൃത്തികളെ ദൂരീകരി ക്ഷന്നു. ഫിമാലയത്തിൽ മററു പലേ ടുഗ്ഗ്മപ്രദേശങ്ങളിലുമുള്ള പോലെ ഗംഭീര ങ്ങളായ വിപിനങ്ങളോ, അത്യന്നതങ്ങളായ ശിലോച്ചയങ്ങളോ ഒരു യാത്രിക സ്ഈ മാഗ്ഗത്തിൽ അതിക്രമിക്കേണ്ടിവരുന്നില്ലെങ്കിലും, പ്രകൃതിനിരീക്ഷകന്മാ ക്ക് കൌതുകത്തോടെനിരീക്ഷണം ചെയ്താമോടിക്കേണ്ടുന്ന പലേ രമണീയവസ്ത ക്കളം ഇവിടേയും ഒർല്ലമേല്ല. പവ്ത പ്ലിരങ്ങളിൽക്രടെ സചച്ഛന്ദം പാഞ്ഞുകൊ

ണ്ടിരിക്കുന്ന ഗംഗയുടേയും അളകനന്ദയുടേയും ശോഭതന്നെ അന്വാദ്യശമാകന്നം. ല പുതരങ്ങളും മഹത്തരങ്ങളുമായ ശൈലപങ്ക്തികളും വിശാലപനങ്ങളും ഇവി ടേയും എദയാകഷ്കമായിത്തന്നെ വത്തിക്കുന്ന. ലാപണ്യനിധിയായ ഹിമാലയം എവിടേയും ഹിമാലയം തന്നെ. ഏതൊരംശത്തിലും ഹിമപാന്റെ സെയര്രൂപ്പ ത്തിന്നം ഗാംഭീയ്യത്തിന്നം ഹാനി കാണപ്പെടുന്നില്ല. എന്നാൽ ഹിമാലയത്തി ന്റെ സെയര്രപ്പത്തേയും ഗാംഭീയ്ത്തെയും ഞാനിവിടെ പ്രശംസിച്ചിരിക്കുന്നതും, ഇനിയും പലേ സന്ദർഭങ്ങളിലും പ്രശംസിക്കവാൻ പോകുന്നതും, എന്റെ ക ണ്ണക്ക അതിനെ എപ്പകാരം കാണ്ടന്നുവോ, ആ കാഴ്ചയെ അനസരിച്ചാണെന്നു പ്രത്വേകം പറഞ്ഞുകൊള്ളാം. വേറെ ചില കണ്ണക്ക പക്ഷെ ഹിമാലയത്തെ നോകുമ്പോംക, അതു വെറും കല്ലിൻറേയും മണ്ണിൻറേയും ജലധാരകളുടേയും മരങ്ങളുടേയും ഒരു സമാഹാരം മാത്രമാണന്നും, ഫിമാലയദേശങ്ങൾ മനസ്സിന്ന് ഒരു രസവും തോന്നിക്കാത്ത നിർജ്ജനവും നിജ്ജീവവുമായ ശ്രാഷ്യ പ്രദേശങ്ങളെ നോം കാണുന്നുവെന്നുക്കാത്തനിർജ്ജനവും നിജ്ജീവവുമായ ശ്രാഷ്യ പുരേശങ്ങളെ നോം കാണുന്നുവെന്നും അതിന്ന് ഈയുള്ള വൻ ഉത്തവോടിയാകന്നതല്ല കണ്ണ കളുടെ ഭേദം നിമിത്തം കാഴ്ചകരംക്കം ഭേദം എത്രയോ വിസദ്ദശമായം ഭേദം സംഭവിക്കുന്നുവെന്നുള്ള പ്രസിദ്ധമാകന്നും.

എഷീകേശത്തനിന് എഴെട്ട നാഴിക കിഴക്കവശം ഗിരിശിഖരത്തിൽ 'നീലകണ്ണ'മെന്നൊരു പണ്യസ്ഥാനമണ്ട്. മെസ്തികളുടെ വിഹാരഭ്രമിയം, മത്ത മയൂരങ്ങളുടെ കേകാരവംകൊണ്ടു മഖരിതവും, മേചകനിറാപൂണ്ട വിലപവുക്ഷ ങാം നിറഞ്ഞതുമായ തിങ്ങിയ വനാന്തരത്തിൽകൂടെ നീലകണ്ണാക്കുള്ള മാർ ഗ്രം, ആരുടെ മനസ്സിനേയം ആഹ്ളാദഭരിതമാക്കാതിരിക്കയില്ല നീലകണ് ത്തെപ്പോലെതന്നെ മറ്റഷീകേശത്തിനെറ സമീപത്തായി, പലേ ഭർശനീയ സ്ഥാനങ്ങളും സ്ഥിതിവെയ്യന്തണ്ട്. ഭർശനീയങ്ങാം എന്നതിന്നു വിരക്തന്മാ രായ മഹാത്മാക്കാക്കം, പ്രക്തിനിരീക്ഷകന്മാക്കാം ദർശനീയങ്ങാം എന്നു മാ ത്രമേ അത്ഥം ഗ്രഹിക്കേണ്ടതുള്ള. നിവ്വിഷയമായി, നിമ്മനുഷ്യമായ വനാന്തര ങ്ങളിൽ സാധാരണ് ജനങ്ങളുടെ മനം രഞ്ജിക്കന്നതല്ലം.

എഷീകേശത്തിൽ നിന്നു മൂന്നു നാഴിക കിഴക്കവടക്കായി സ്ഥിതിചെയ്യുന്ന "ലക്ഷ്യണഝ്യല"യം ഒരു തീത്ഥസ്ഥാനമായി ഗണിക്കപ്പെട്ടിരിക്കനും. അവിടെ നിന്നു കുറെ ദൂരത്തായി സ്ഥിതിചെയ്യുന്ന ബ്രഹ്മപുരിയിലും ചില യാത്രികന്മാർ യാത്രചെയ്യുന്നു. ശ്രദ്ധയാകന്ന നേത്രത്തോടുകൂടിയവക്കല്ലാതെ ഇങ്ങനെയുള്ള സ്ഥാനങ്ങളിൽ യാതൊരു മാഹാതമൃത്തേയും കാണുവാൻ സാധിക്കുന്നതല്ലെന്നും ഇവിടത്തന്നെ പറഞ്ഞുകൊള്ളാം. ത്രദ്ധയില്ലാത്തവക്ക് ഗംഗയെന്നും ഹൃഷീ കേശമെന്നും, ഹരിഭചാരമെന്നും ബദരികാശ്രമമെന്നും, കാശിയെന്നും രാമേശപര മെന്നും, മററുമുള്ള പൂണ്യനാമധേയങ്ങും തീരെ അത്ഥത്തുന്നുങ്ങളാകുന്നു. അവരു ടെമുമ്പിൽ അവയുടെ മഹത്തപം പ്രകാശിക്കുന്നില്ല ഇന്ദ്രിയങ്ങരംക്കു വിഷയ

മല്ലാതെ പരോക്ഷവിഷയങ്ങൾ ശ്രദ്ധയില്ലാത്ത നാസ്തികന്മാരുടെ ബൂദ്ധിയിൽ ആരോഹണം ചെയ്യാറില്ലെന്നുള്ള ത്രതന്നെ അതിനുള്ള ഹേതു. അതുകൊണ്ടുത നെയാണ് ദാർശനികന്മാരിൽ വലിയ വലിയ തക്കപട്ടുക്കൾ പോലും പരോ ക്ഷങ്ങളായ ധാർമ്മികതത്തപങ്ങളുടെ നിണ്ണയത്തിൽ വേദശാസ്ത്രങ്ങളെ ശ്രദ്ധിച്ചു അവയെ പ്രമാണമായി അംഗീകരിച്ചിരിക്കുന്നത്. യാതൊന്നിലും ശ്രദ്ധേമില്ലാ തെ തങ്ങളുടെ ഇന്ദ്രിയങ്ങൾക്ക മാത്രം പ്രാമാണ്യം കൊട്ടുക്കുന്ന മഹാമതികൾക്ക തീത്ഥവുമില്ല, തീത്ഥയാത്രയുമില്ല; പണ്യവുമില്ല, പാപവുമില്ല; പരലോകവുമി ല്ല, പരമേശപരനമില്ല.

## ഉത്തരകാശി.

#### Ι

പവ്വതസാർവ്വഭൌമനായ ഹിമഗീരിയുടെ മദ്ധ്യത്തിൽ പലേ പൂരാണ കഥകരംക്കം വിഷയമായി, ''വാരണാവതം" എന്ന പേരായി, പരിപാവനമായ ഒരു ശാഖാപവ്തം വിജയിക്കന്നു. ഒട്ടധികം ആയാമമുള്ള ഈ പവ്തത്തിന്റെ ശിഖരദേശം സവത്ര ദേവദാരു തുടങ്ങിയ ദിവൃറ്റുക്ഷങ്ങളാലും, പാശ്ചദേശങ്ങരം വിവിധങ്ങളായ മററ വൃക്ഷങ്ങളാൽ ആപൂരിതങ്ങളായ രമ്യവിപിനങ്ങളാലം, പവ്വതപാർശ്വങ്ങളിൽ അവിടവിടെ ചില ചെറിയ ഗ്രാ ആ പ്പാദിതമാകന്ത മങ്ങളം ഇല്ലെന്നില്ല. പവ്തത്തിൻെറകിഴക്കം തെക്കം താഴ്വകേളിൽക്രടെ മഹാഭാഗയായ ഭാഗീരഥി അനവരതം പ്രണവദ്ധപനിയോടെ പ്രവഹിച്ചുകൊ ഭാഗീരഥിയിൽ വന്നു ചേരുന്ന പരുണ, അസി എന്ന പേരായ ണ്ടിരിക്കുന്നു. രണ്ട തീത്ഥനദികളുടെ മദ്യ്യത്തിൽ, പഞ്ചക്രോശ (10 നാഴിക) പരിമിതമായി, ഈ വാരണാവതപവ്വതത്തിൻെറ ഒരംശമായ ഒരു രമുഭ്രമിയാകുന്ന പുരാണപ്ര സിദ്ധമായ ഉത്തരകാശീക്ഷേത്രം. എന്നാൽ പ്രകൃതശൈലത്തിൻെറ കിഴക്കെ താഴ്പരയിൽ ജാഹ്നവീതടത്തിലുള്ള മനോജ്ഞമായ ഒരു ചെറിയ മൈതാനമാക ന്നു കാശീക്ഷേത്രത്തിൻെറ കേന്ദ്രസ്ഥാനം. പൂവ്കാശിയിലുള്ള തുപോലെ ത്രീ വിശ്ചനാഥൻ തുടങ്ങിയുള്ള പല ദേവന്മാരും മണികണ്ണിക തുടങ്ങിയുള്ള പലേ തീർത്ഥങ്ങളം പവ്വതീയബ്രാഹ്മണാദികളുടെ ഒരു ഗ്രാമവും ഈ മൈതാനത്തിൽ സ്ഥിതിചെയ്യന്നു. എന്നാൽ പൂവ്കാശി, നാഗരികതചത്തിലും ആഡംബര ത്തിലും നിമഗ്നമായി, രജഃകലുഷിതമായ ഭാരതവർഷത്തിലെ ഒരു വലിയ പട്ടണ മാണെങ്കിൽ, ഉത്തരകാശി ശുദ്ധമേ അനാഗരികമായി, ആഡംബരഹീനമായി, തൻറെ പുരാതനസമ്പ്രഭായത്തിൽതന്നെ വിജയിക്കുന്ന ശുദ്ധസാതചികമായ ഹി മാലയത്തിലെ ഒരു ചെറിയ ഗ്രാമമാകുന്നു. പൂവ്വ്കാശിയിലെ വിശചനാഥൻ ജന ങ്ങളുടെ സംമർദ്ദംകൊണ്ടും കോലാഹലംകൊണ്ടും പുഷ്പവ്വഷ്ട്രികൊണ്ടും സർവ്വദാ സംപീഡിതനെങ്കിൽ, ഉത്തരകാശിയിലെ വിശചനാഥൻ ജനശൂന്വമായ നിശ്ശ

ബ്ദദാവത്തിൽ നിപ്പിക്ഷേപം സവ്ദാ ആനന്ദസമാധിയിൽ വിരാജിച്ചുകൊണ്ടി രിക്കന്നു. പൂവ്കാശിയിൽ സന്ന്വാസികരം വലിയ വലിയ ആസ്ഥാനങ്ങളിലിൽ ന്തകൊണ്ട് വിക്ഷേപബഹുളമായ ഒരശാന്തജീവിതം നയിക്കുന്നവെങ്കിൽ, ഉത്ത കോശിയിൽ യതീന്ദ്രന്മാർ ഗിരിഗഹപരങ്ങളിലും ചെറിയ ചെറിയ കടീരങ്ങളി ലം നിവസിച്ചു സമാധിപരമായ ഒരു ശാന്തജീവിതത്തെ നയിക്കുന്നു.

ഇതാ ഉത്തരകാശിയുടെ കിഴക്കഭാഗത്ത് ഹരിപർവ്വതവും തെക്ക ഭാഗ ഈ് പുരാണപ്രസിദ്ധവും അതുന്നതവുമായ പാലബില്യപർവ്വതവും പിശ്വനാഥ പൂരിയെ ആവരണം ചെയ്തകൊണ്ടെന്നപോലെ വിജയിക്കന്ത. ഗംഭീരമായ വാല്ഖില്യപർവ്വതത്തിൽ വാലഖില്യർ തുടങ്ങി പലേ ഋഷിപംഗവന്മാരും ത പോവൃത്തിയിൽ നിവസിച്ചിരുന്ന പലേ വിവിത്രകന്ദരങ്ങളം കാണപ്പെടുന്നു ണ്ട്. ഇപ്പോഴം ഹിമാലയത്തിൽ സർവ്വദേശങ്ങളിലും, ഐശചയ്യശാലികളായ മഹർഷികഠം ഇപ്പരൂപത്തിൽ നിഷസിക്കയും സഞ്ചരിക്കയും ചെയ്യന്നതായി ത്രദ്ധാലകളായ വലാമമാതമാക്കളം, കലിയഗത്തിൽ മനുഷ്ഠത്രപത്തിലധികം പക്ഷിരുപത്തിലും വൃക്ഷത്രപത്തിലും അവർ വിഹരിച്ചുവരുന്നതായി പുരാണ ഗ്രന്ഥങ്ങളം, പറയന്നു. വാലഖില്പപപ്തത്തിനെറ സമീപത്തിൽ ഗംഭീരമായ ഒരു വനാനാരത്തിൽ നചികേതസ്സിൻെറ നിവാസസ്ഥാനവും കാണപ്പെടുന്നു. ''നചികേതാതലാവു്'' (നചികേതസ്സിനെധ തടാകം) എന്നിങ്ങനെ നചികേത സ്സിൻറ നാമധേയത്തിൽ അവിടെ ഒരു സരസ്സ് നിർദ്ദേശിക്കപ്പെട്ടന്നതുകൊ ണ്ട്, ത്രതിപ്രസിദ്ധനായ നചികേതസ്സിനെറ നിവാസഭ്രമിയാകന്ത ആ പ്രദേശ മെന്നനമാനിക്കപ്പെടുന്നു.

മൃത്യൂലാകത്തിൽവെന്ന് മൃത്യദഗവാങ്കൽനിന്ന് ബ്രഹ്മവിദ്ദുയെ ഗ്രഹിച്ചു കൃതകൃത്വതയെ പ്രാപിച്ചു ശ്രദ്ധാവെരാഗ്യമുത്തിയായ നചികേതസ്സിനെറ അ ത്രൂതചരിത്ര സവ്വത സപ്രസിധോനല്ലൊ. അദ്രേഹത്തിനെറ അന്വാഭ്യശമായ ജ്ഞാനമഹിമയും, വൈരാഗ്യാഭിസാത്ഥികഇണങ്ങളും വേദപുരാണങ്ങളാൽ ഐ കകണ്റ്റേന ഉച്ചൈസ്തരം ഗാനം വെയ്യപ്പെടുന്ന. പ്രണ്യാത്താവായ നചികേത സ്സിനെറ കേവലമായ നാരം കീത്തിക്കപ്പെടുന്ന പ്രദേശംപോലും പവിത്രമന്നി രിക്കെ, സാക്ഷാൽ അദ്ദേഹത്തിനെറ പദപത്തപരാഗങ്ങളാൽ തീർത്ഥീകരിക്ക പ്പെട്ട ഈ ഹിമഗിരിപ്രദേശങ്ങളുടെ പവിത്രയെപ്പററി എന്തു പറയേണ്ടു? ജിനേസ്രിയന്മാരും, ഫലമുലാശികളും ആയ ഋഷീശപരന്മാർ ഹിമാലയത്തിലെ എകാന്തതമോയ വനാന്തരങ്ങളിൽ നിവാസം ചെയ്യ് ബാഹ്വുദ്ധാകത്തെ വിസ്ത രിച്ചുകൊണ്ട് തത്തപവിചാരത്തിൽ നിമഗ്നന്മാരായിരുന്ന ഒരു ശോഭനകാലം, അതായത്ത് ഒരു സുവണ്ണയുഗം, ഭാരതവർഷത്തിന്ന് മുമ്പണ്ടായിരുന്നു. അധ്യോ ത്മവിഷയത്തിൽ അക്കാലത്തെ അപേക്ഷില്ല് ഇപ്പോഴത്തെ കാലം എത്രയോ

അശോഭനമായ ഒരു പാഷാണയുഗം അഥ്രവാ - ഒരു പാഷണ്ഡയുഗമായിത്തന്നെ ഗണിക്കേണ്ടിയിരിക്കുന്നു. അതീന്ദ്രിയമായ അദ്ധ്വാത്തതത്തപങ്ങളെ സാക്ഷാൽ അനഭവിച്ചറിയന്നതുവരെ അവരുടെ മനസ്സ് തിപ്പിപ്പെട്ടിരുന്നില്ല. ആല്യാത്മി കതത്തപങ്ങറം ഗുരുജനങ്ങളിൽനിന്നോ ശ്രതിയിൽനിന്നോ കേട്ടറിഞ്ഞതുകൊണ്ട മാത്രം തുപ്തിപ്പെടാതെ, ആ തത്തപങ്ങളെ സാക്ഷാൽ കണ്ടറിയുവാൻ അവർ പ അങ്ങനയുള്ള അവരുടെ പരിശ്രമമാണ് ഭാരതഭ്രമിയെ അ രിശ്രമിച്ചിരുന്നു. ദ്ധ്വാത്മഭൂമിയെന്നു ഭൂലോകം മുഴവനമുള്ള പ്രഖ്യാതിക്ക് അർഹയാക്കിത്തീത്ത ത്. എന്തന്നെയല്ല, തത്തപശാസ്തവിഷയത്തിൽ അമൂല്യനിരുപണങ്ങളടങ്ങി യ അനേകം ഗ്രന്ഥരത്നങ്ങളുടെ ആവിർഭാവവും അവരുടെ അനഭവപ്രധാന മായ വിചാരത്തിനെറ ഫലമാകന്ന. അങ്ങനെ വിഷയജീവിരത്തെ തുണീക രിച്ച്, മനസ്സിനെ അന്തർമ്മഖമാക്കി ആന്തരതത്തപങ്ങളെ അനമാഗ്ഗണംചെ യ്യുന്ന ഋഷിപംഗപന്മാരുടെ പരിശുദ്ധമായ ആ സത്വയഗം ഭാരതവർഷത്തിൽ നിന്ന് ഇപ്പോരം തീരെ മറഞ്ഞുപോയിരിക്കുന്നു. ഇനി എപ്പോഴെങ്കിലും ഭാരത ഭ്രമാതാവിന്ത് അജ്ഞനയുള്ള സന്താനങ്ങളെ ഉൽപാദനം ചെയ്യുവാനുള്ള ഭാഗൃ മുണ്ടാകമോ എന്ന സവ്വ്**ജ്ഞാനായ പരമേശചരന്ന** മാത്രമേ അറിഞ്ഞുകുടു. ഇ പ്പോഗം വിഷയബഫലമായ ഒരു ജീവിതം വർദ്ധിച്ചുവരുന്നതോടുകൂടി, മനസ്സ് ബഹിർമ്മഖമായി ബാഹ്വഃലാകത്തിൽ സഞ്ചരിക്കുന്നതല്ലാതെ, ആന്തരലോക് ത്തിൽ സഞ്ചരിച്ച് ആന്തരതത്തപങ്ങളെ ഗവേഷണംചെയ്യവാൻ പയ്യാപ്തമാക ന്നില്ല. ബഹിർമ്മുഖവൃത്തികളായി, ബാഹുലോകത്തിൽ സഞ്ചരിക്കുന്നവക്ക് ബാഹൃപദാർത്ഥങ്ങളുടെ ജ്ഞാനമല്പാതെ, ആഭ്വന്തരതത്തപങ്ങളുടെ അനഭവം ഉണ്ടാകന്നതല്ല. ആനാരമായ ആത്മികതത്തചങ്ങളെ കണ്ടറിയേണമെങ്കിൽ, ശാന്തദേശത്തിൽ ഇരുന്ന ശാന്തമായി, അന്തർമ്മുപമായ വിചാരം അപേക്ഷി തമാകന്നം. രാജസവ്വത്തികളായ ഇന്നത്തെ ജനങ്ങറംക്ക് ആരേയും കാണാതേ യം, ഒന്നിനോട്ടം സംബന്ധിക്കാതേയം, ഏകാന്തദേശത്തിൽ ഏകാകികളായി കറെ ദിവസം കഴിച്ചുകൂട്ടുക എന്നതുതന്നെ അസാദ്ധ്വമാകന്നു. ശാന്തി, വൈരാ ഗ്വം, മതലായ സാതചികധമ്മങ്ങരംക്ക് ഇപ്പോരം ലേശവും മഹത്തപമില്ല. അതു കളുടെ കാലം അസ്തമിച്ചിരിക്കുന്നു. രാഗം, ദേപഷം, ലോഭം, ഡംഭം, അഹങ്കാ രം, ഇന്ദ്രിയങ്ങരംക്ക് ഒരിക്കലും ഉപരാമം കൊടുക്കാത്ത റ്വാപാരവൃത്തി, മത ലായ രാജസഗുണങ്ങളുടെ കാലമാണിപ്പോരം; അതായത്ര്രാജസവൃത്തികളെയ ല്ലാതെ സാത്വികവ്വത്തികളെ ആദരിക്കവാനം പ്രശാസിക്കവാനം ഇന്ത്ര ജന ങ്ങാം കറവാകന്നു. ആത്മികസമുദ്ധിയാണം' പണ്ടുള്ള വരുടെ ലക്കൃമെങ്കിൽ, ഭൌതികസമദ്ധിയാണം" ഇന്നുള്ള വരുടെ ലക്ഷ്യം. ആത്മികാനേചഷണത്തിൽ പണ്ടളുവർ എത്ര തീവ്രമായി പ്രയതിച്ചിരുന്നവോ, അത്രയം തീവ്രമായി ഇ ന്നുള്ള വർ ഒരേതികാനേപഷണത്തിൽ പരിശ്രമിക്കുന്നു. പണ്ടത്തെ ഋഷികളുടെ പരിശുദ്ധമായ തപോജീവിതത്തേയും, ഇന്നത്തെ ജനങ്ങളുടെ അശുദ്ധമായ

ഭോഗജീപിതത്തേയും, പണ്ടുള്ള വരുടെ അദ്ധ്വാത്തനിഷ്യയേയും, ഇന്നള്ള വരുടെ ഒരാതികനിഷ്യയേയും വിചാരദ്രഷ്യ്വാ നിരീക്ഷണം ചെയ്യനോക്സോറം, അന്ന ത്തെ കാലവും ഇന്നത്തെ കാലവും ഉത്തഡ്രേവവും ദക്ഷിണധ്രവവുമെന്നപോലെ എത്രയോ വിസദ്ദൃശങ്ങളായി തോന്നന്നതിൽ അന്ദ്രതമില്ല. എന്തുചെയ്യാം. നന്മ യും തിന്മയും, ശ്രേയസ്സമശ്രേയസ്സം, സംപണ്ണം വിപണ്ണമെല്ലാം സ്ഥിരസ്ഥാംവം ഞിൽ സ്ഥിതിചെയ്യാതെ, ചക്രനമിക്രമത്തിൽ പരിവത്തനം ചെയ്തകൊണ്ടി രിക്കന്ന പഭാർത്ഥങ്ങളെന്നു സമാധാനിക്കയല്ലാതെ ഗത്വന്തരമില്ല. എങ്കിലും ഇഷിവയ്യന്മാർ നിവാസം ചെയ്തകൊണ്ടിരുന്ന ഹിമാലയത്തിലെ എകാന്തതര ങ്ങളായ ഓരോരോ രഗ്ഗദേശങ്ങളിൽ സഞ്ചരിക്കുന്ന സന്ദർഭങ്ങളിൽ ഭാരതവർഷ ത്തിൽ വന്നു പേന്നതായ കാലവൈപരീത്വത്തെപ്പററി ഓർത്ത വിഷാദിക്കയും ഭീർഘമായി നിശ്വസിക്കയും ചെയ്യാതിരിപ്പാൻ ഈ സാധുവിൻെറ്റ മനസ്സിന്ത ധെയ്യമുണ്ടാകാറില്ല. മാത്രഭ്രമിൽ സ്നോഹും വിചാരശക്തിയുമുള്ള എതൊ രെ ഭാരതീയൻേറയും മനസ്സിന്ത് അങ്ങനെ ധൈയ്മമണ്ടാകമെന്നു ഞാൻ വിചാരി ക്നോതുമില്ല

## ഉത്തരകാശി.

#### Π

അഹോ! കാമിനീകനകാദികളായ നാനാവിഷയങ്ങളെ അനധാവനംചെ

യ്കൊണ്ട ഗർദ്ദ്വ്യായേന എത്രന്നെ റ്റ്സ് ഹറ്റുഖങ്ങൾം അനുഭവിച്ചാലും, പി നേയും വിഷയാസക്തിയെ സന്ത്വജിക്കവാൻ മനുഷ്യർ ഒരുങ്ങുന്നില്ല. വിഷയസുഖ മാകന്ന ശരീരത്തിൻെറ ശിരസ്സ്, ദ്വോമാണെന്നം, ശിരസ്സക്രടാതുള്ള ഒരു ശരീ രം അസംഭാവ്വമെന്നും അവർ അറിയുന്നില്ല. വിഷയങ്ങളെ എത്രതോളം അ ധികമധികം സമ്പാദനംചെയ്യപ്പെള്ജിച്ചാനന്ദിക്കുന്നവോ, അത്രതോളം അവ യിൽനിന്നുള്ള ദ്വേവം അധികമധികം അനുഭവിക്കേണ്ടിവരുമെന്നാള്ളം തത്വം തീരെ വിസ്തരിക്കുന്നം. "അംഗം ഗളിതം, പലിതം ജാതം, ദന്തവിഹീനം ജാതം തുറെ വിസ്തരിക്കുന്നം. "അംഗം ഗളിതം, പലിതം ജാതം, ദന്തവിഹീനം ജാതം തുണ്ഡം" എങ്കിലും, ശരീരത്തില്പള്ള ആസക്തി ലേശവും പ്രക്ഷീണമാകന്നില്ല. ദശനിയുതശതവയസ്സായീ, ജീണ്ണമായ ഒരവസ്ഥയിലും നവവയസ്സിലെന്നപോ ലെ ദേഹിക്കാക്ക് ദേഹം ഏററവും പ്രിയമായിത്തന്നെ വത്തികുന്നം. ഇങ്ങനെ "സുഖം സുഖ"മെന്നുന്നണ്ണി റ്റ്റോയും ക്രോമത്തയും, "ജീവിതം ജീവിത"മെന്നാ ശിച്ചു ഭയങ്കരമായ മരണത്തേയും, പ്രാപിച്ചൂ" മനുഷ്യവന്റം സവ്വമാ ക്രത്തിൽ കിടന്നു പരിഭ്രമണം ചെയ്യുന്നം. ദേദ്പത്രപമായ ഈ സംസാരത്തിൽ റ്റോമത്തിന്നു സംഖത്തേയും, മരണത്തിൽനിന്നം ജീവിതത്തേയും, അപമാന ത്തിൽനിന്നു മാനത്തേയും, ഉഷ്ണതിൽനിന്നം ശീതത്തേയും, വേർതിരിച്ചുപള്ജി

ക്കവാനുള്ള സാമത്ഥ്വം ആക്ടണ്ട്? ഹാ! മഹാമായയുടെ ശക്തിവൈവോ വിചാ രിക്കന്തോരം വിസ്തയാവഹമായിരിക്കന്നു.

കൂട്ടിലകപ്പെട്ട സിംഹത്തെപ്പോലെ ദേഹേന്ദ്രിയങ്ങളാകന്ന പഞ്ജരത്തിൽ ബന്ധിക്കപ്പെട്ടകൊണ്ട് ചില പരിധികളെ അതിക്രമിക്കവാൻ മനുഷ്യർ സമത്ഥ രാകന്നില്ല. എത്രയോ ഉച്ചമായ തങ്ങളുടെ സ്ഥാതന്ത്ര്വസാമ്രാജ്വത്തിൽനിന്ന് എത്രയോ നീചമായ ഒരു ഒരു വെസ്ഥയിലേക്കു തങ്ങരം പതിച്ചപോയതിനെപ്പ ററി അവർ ചിന്തിക്കുന്നില്ല. മനുഷ്ഠയുടെ ഭ്രഷ്യവും ദയനീയവുമായ ഈ അവ സ്ഥയെപ്പററി സർവ്വ ധാർമ്മികഗ്രന്ഥങ്ങളും ഐകകണ്യേപ്പന്ത ചെയ്യുന്നു. ഇതരവിഷയങ്ങളിൽ എന്തുതന്നെ വിലതിപത്തി ഉണ്ടെന്നിരിക്കി ലും, മനുഷ്ഠർ വത്തിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കുന്നതു് അവരുടെ യഥാർത്ഥപദവിയിലല്ലെ ന്നം, തങ്ങളുടെ സഹമാവസ്ഥയിൽനിന്ന് എത്രയോ നിക്കുമായ ഒരവസ്ഥയി ലേക്ക് അവർ ഭ്രശിച്ചിരിക്കുന്നവെന്നും, ആ ഭംശത്തെ കണ്ടറിഞ്ഞു് അതിൽ നിന്നുത്ഥാനംചെയ്യ് സ്വസ്ഥാനത്തെ പ്രാപിക്കുന്നതുതന്നെ പരമപുരുഷാത്ഥമെ നുമപദേശിക്കുന്നതിൽ സവ് മതഗ്രമ്പങ്ങളും സവ്വമതാചായ്യന്മാരും യോജിച്ചു കാണുന്നും. നോക്കും മഹാമായയുടെ ശക്തി!

മായയുടെ അധികാരത്തെ അതിക്രമിക്കാതെ, ബന്ധനാവസ്ഥയിൽ കി ടക്കന്ന കാലത്തോളം, ഒരു പണ്ഡിതനും ഒരു പുഴവിനും തമ്മിൽ പരമാർത്ഥ ജ്ഞാനക്രിയാശക്തികറം രണ്ടുപേഷ്ടം ഈശാ ത്തിൽ യാതൊരു ഭേദവുമില്ല രൻ നല്ലിയിരിക്കന്ത. ദേഹേന്ദ്രിയാദികളിൽ ആസക്തിയോടെ രണ്ടപേരും വിഷയങ്ങളിൽ സ്ലവഹരിച്ചം സബദഃഖങ്ങരം ഉപഭജിച്ചും കാലത്തെ നയിക്കു പിശേഷബൂദ്ധിയെ ബന്ധനത്തെ ശിഥിലീകരിക്കവാനല്ല, ബന്ധനത്തെ ട്ടഡീകരിക്കവാനായി ഉപയോഗിക്കന്ന മനുഷ്യക്ക്, തങ്ങരം വിശേഷബൂലിസ മ്പന്നന്മാരെന്നും, അതുനിമിത്തം ഇതര പ്രാണികളേക്കാളം വൈശിഷ്പ്പുമുള്ള വരെ ന്നും അഭിമാനിക്കവാൻ അവകാശമില്ല. അധികമധികം ബന്ധനവും ഒബേവമാ ഞ് വിശേഷബൂദ്ധിയുടെ ഫലമെങ്കിൽ, അങ്ങനെയുള്ള ഒരു വിശേഷബൂദ്ധികൊ ണ്ട് ഇതര പ്രാണികരംക്കില്ലാത്ത ഒരു ശ്രേഷ്യത മനുഷ്യവഗ്ഗത്തിന്നുണ്ടാകന്നതെ ങ്ങനെ? ദേഹത്തിൽ ആത്മബൂധിയെ ചെയ്ത് അതിയ്ബന്ധിതരായി, അതിൽ ആസക്തരായി, അധികമധികം വിഷയങ്ങള സമ്പാദനം ചെയ്തപളജിക്കന്ന തിൽ ഉൽകണ്ഠിതരായ മനഷ്ഠങ്ങടെ വിശേഷബൂദ്ധി അവക്ക് അധികമായ ബ ന്ധനത്തിന്നും, അധികമായ ട്രഃഖത്തിന്നും, ഹേതുവെന്ന് പറയുന്നതിൽ ലേശവും ശങ്കിക്കേണ്ടതില്ല. എന്നാൽ ഇതമേജന്ത്രക്കളെ അപേക്ഷിച്ച് ഐഹികജീവിത ത്തെ അധികം സൂഖമായി നയിക്കുവാൻ വിശേഷബൂദ്ധിയോടുകൂടിയ മനുഷ്യക്ക് സാധിക്കന്നവെന്ന് വല്ലവരം വാദിക്കുന്നവെങ്കിൽ, അവർ ''ഷോപ്പൻ ഹോർ"

എന്ന മഹാൻെറ ഈ അഭിപ്രായത്തെ നല്ലപോലെ വിചാരം ചെയ്യേണ്ടതാക ന്ന. അദ്ദേഹം ഇങ്ങനെ പറയുന്ന:—

"മൃഗാദിജന്ത്രക്കാഷ വത്തമാനകാലത്തെപ്പററിയല്ലാതെ, ഭൂതഭാവിക ളെപ്പററി യാതൊരു ചിന്തകളൊ ഭീതിയോ ഉണ്ടാകന്നില്ല. അതുകൊണ്ട് അവ വത്തമാനകാലത്തിൽ എന്തു പ്രാപ്തമാകുന്നവോ, അതിനെ വ്വഗ്രതയില്ലാതെ ശാ ന്തിയോടും സമാധാനത്തോടുംകൂടി അനഭവിക്കുന്നു. ആ വിഷയത്തിൽ മൃഗങ്ങാം മനുഷ്ഠരക്കാരം ബൂധിപരിപാകമുള്ള വരാണെന്നവേണം പറവാൻ. അവയുടെ ഈ പ്രകൃതി നിമിത്തം അവയ്ക്കുണ്ടാകുന്ന മനശ്ശാന്തി, പലപ്പോഴം പലവിധ മായ ചിന്തകളാലം ഭീതികളാലം ഒരു സൂഖവും സമാധാനവുമില്ലാതെ വ്യാകല പ്പെടുന്ന നമുക്കില്ലെന്നു ലജ്ജയോടെ സമ്മതിക്കേണ്ടിയിരിക്കുന്നം."

അദ്ദേഹംതന്നെ വേറൊരു ദിക്കിൽ മനുഷ്യരുടെ ആശയെപ്പാറി ഇ അനെ വിവരിക്കുന്ന:—

"എത്ര അതുപ്പനായ ഒരു ജന്തുവാണു് മനുഷ്ഠനെന്നു് പറവാൻ പ്രയാ സം. ഓരോ വിഷയങ്ങളുടെ ലാഭത്തിൽ അവന്നു് വല്ല തുപ്തിയുമുണ്ടാകുന്നപ ക്ഷം, ആ തുപ്തിയിൽനിന്നു്, അതായത്ര് ആ തുപ്തിയിൽ മനസ്സ് വിരമിക്കാതെ, പുതിയതായ ചില ആശകരം പിന്നേയും ഉഭിച്ചുയരുന്നതല്ലാതെ, അവൻെറ ആശകരംക്ക് ഒരുതിയും കാണുന്നില്ല"

ഇതാകന്ന, തങ്ങരം വിശേഷബൂദ്ധിസമ്പന്നനാരാകന്ന, വിള്വാപിചക്ഷ ണന്മാരാകന്നവെന്നിങ്ങനെ അഭിമാനിക്കുന്ന മനുഷ്ഠരുടെ അവസ്ഥ. ബൂലി നി **മിത്തമായി പല്ല വിശേഷസുഖവും മനുഷ്യർ** അനുഭവിക്കുന്നവെങ്കിൽതന്നെ, മാ നസികമായ ദഃഖത്തെപ്പററി പിചാരം ചെയ്യമ്പോരം, അത് എത്രയോ സചല്പ മാകന്ന. എന്നാൽ മഹാസക്തഫലമെന്ന് ശാസ്ത്രങ്കാം ഘോഷിക്കുന്ന മനുഷ്യ ശരീരവും, അതിൽ അവസ്ഥിതിചെയ്യുന്ന വിശേഷബുദ്ധിയും, സവ്വഥാ അനത്ഥ ഹേതുവെന്നാണ് ഇവിടെ വിവക്ഷിതമെന്ന് ശങ്കിച്ചുപോകയത്. വിശേഷ ബുദ്ധികൊണ്ടു മഹാർഹമായ കായ്പ്പ ഈ ലോകത്തിൽ നിപ്പഹിക്കേണ്ടതു ണ്ട്. ബന്ധനാത്മകമായ മായയെ നശിപ്പിച്ചു പരമാത്ഥമായ പരമാത്മവായ്ക വെ പ്രാപിക്കവാനള്ള മഖ്യസാധനമാകന്ന, വിശേഷബൂധി. അങ്ങനെയുള്ള ബൂദ്ധിയോടുകൂടിയ മനുഷ്യജന്മം ധന്വധന്വമെന്നുള്ള തിൽ സന്ദേഹമില്ല. oD ന്നാൽ മായയെ അതിക്രമികന്നതിന്ന പകരം, മായയിൽ മങ്ങി അധികമധികം വിഷയങ്ങളെ സമ്പാദിക്കവാനം, തട്ട്വാരാ ബന്ധനത്തേയും ദുഖത്തേയും വർ ലിപ്പിക്കവാനമാണം" ആ വിശിഷ്പബൂദ്ധിയെ വിനിയോഗിക്കുന്നതെങ്കിൽ, ആ ബൂലിയെ നിമിത്തീകരിച്ച് ഇതരജന്ത്രക്ഷിൽനിന്ന് മനുഷ്ഠപാർഗ്ഗത്തിന്നുള്ള

വൈലക്ഷണ്യം അകിഞ്ചിൽകരമെന്നും, മായാതിക്രമണമാണ് മാനുഷജന്മാകൊ ണ്ട് സമ്പാജിക്കേണ്ടുന്ന മുഖ്യകത്യമെന്നും വിവക്ഷിതാത്ഥമാകന്നു. നോക്കക! മഹാമായയുടെ ലീലാമാഹാത്ത്യം!

ഇങ്ങനെ പ്രചണ്ഡപ്രതാപശാലിനിയായ മഹാമായയെ അതിക്രമിക്ക വാൻ മായാനിയാരകനായി, കരുണാനിധിയായ പരമേശ്വരനെ ശരണീകരിക്ക യല്ലാതെ ഗത്വന്തരമില്ല. എന്നാൽ സാക്ഷാൽ പരമേശചരനായി, കാമദഹന നായി, തപോമൂത്തിയായ ത്രീവിശചനാഥൻ ഇരുന്നഒളുന്നേടത്ത് വിശേഷിച്ച് മായ പ്രവേശിക്കന്നില്ല അതുകൊണ്ട് ത്രീകാശിയിൽ ത്രീവിശചനാഥൻറെ ച രണാരവിന്ദങ്ങളെ ഉപാത്രയിച്ചുജീവിക്കുന്ന മഹാത്മാക്കഠം മഹാമായയെ അതി ക്രമിച്ചകൊണ്ടതന്നെ പിരാജിക്ഷന്നം. ഈശചരപാദങ്ങളിൽ ഭത്തചിത്തന്മാ രായ അവരെ മായ സമീപിക്കപോലും ചെയ്യന്നില്ല. കാമിനിയും കാഞ്ചനവും സചപ്പത്തിൽ പോലം അവരെ തീണ്ടുന്നില്ല. പേരിലം പെരുമയിലുമുള്ള ഭ്രാന്തി യം അവരെ ലേശവും ബാധിക്കന്നില്ല. രാഗദേപഷസംകലമായി, ബഹുവിധമായ മോഹനവസ്തക്കളെക്കൊണ്ട് നിറഞ്ഞതായ ഒരു ജഗത്ത് അവരുടെ മുമ്പിൽ ശശ– ധിഷാണംപോലെ ശൂന്യമായിത്തീരുന്നു. ഭഃഖത്തിൽ സൂഖമെന്നും, അനാത്മാ വിൽ ആത്മാവെന്നുമുള്ള ഭൂമമാകട്ടെ, തന്നിമിത്തകമായ ആശാപാശങ്ങളാക ട്ടെ, ചിത്തദൌർബ്ബച്ചുമാകട്ടെ വിശ്വനാഥപുരിയിൽ പ്രവേശിക്കുന്നില്ല. മായ യുടെ മറിമായങ്ങളെല്ലാം മായാതത്ത്വത്തെ അറിയാത്ത പ്രാകൃതജനങ്ങളുടെ ഇ ടയിലല്ലാതെ, മായിയായ മഹേശചരന്റേയും, മഹേശചരക്തേന്മാരുടേയും മുമ്പിൽ പ്രശോഭിഷന്നതല്ല. മായ എത്രന്നെ പ്രചണ്ഡപ്പകൃതിയെന്നിരിക്കിലും, പര മേശചരകപയാകന്ന വരായുധത്തോടുകൂടിയ ഒരു പുരുഷന്ത് അതിനോട്ട് എതി രിട്ട ജയിക്കുവാൻ സാധിക്കുന്നു. മായാജയത്തിന്ന് ഈശചരകാരുണ്യമല്ലാതെ വേറൊരായുധമില്ലെന്നുള്ള ത്രീസവ് ശാസ്ത്രങ്ങളുടേയും സിദ്ധാന്തമാകന്നു.

ഇഷനെ യാതൊരു ഭേശത്തിൽ, യാതൊരു ഭേവൻറെ സന്നിധിയിൽ മ ഹാമായയുടെ മോഹനപ്രവൃത്തിക്ക പ്രവേശിക്കുന്നില്ലയോ, "ഉത്തരകാശി" എന്നും "സൌമൃകാശി" എന്നും വിഖ്യാതമായ ആ പുണ്യക്ഷേത്രത്തിൽ ആ വി ശപനാഥൻെറ സന്നിധിയിൽ ഞാനാല്യമായി ചെന്നത്ര് 1924 ഏപ്പിൽമാസ ത്തിലായിരുന്നു. ഹിമാലയം മേഘഗജ്ജനമാകന്ന വാദ്യഘോഷങ്ങളെക്കൊണ്ടും, കൽമാരിയാകന്ന പുഷ്പവ്വഷ്ടിയെക്കൊണ്ടും, നവീനമായി തൻെറ ഗ്രഹത്തിൽ ചെല്ലന്ന ഈ സാധുവിനെ സ്ഥാഗതം ചെയ്തിരുന്നു. സാധു മഹാത്മാക്കം എ വിടേയും ആദരണീയന്മാരാകന്നു. നഗമെദ്ധ്യത്തിലും പവ്തശിഖരത്തിലും ഒരു പോലെ അവർ ബഹ്ലമാനിക്കപ്പെടുന്നു. സന്ത്യാസിക്കം വിഷ്ണുസ്വത്രപികളാ കന്നു. പന്തലിട്ടതുപോലെ പരന്നു താണംകിടക്കന്ന കാർനിരേകളും, തോരണ

മെന്നപോലെ പവ്വതപാർശ്വത്തിൽ താണം തുഞ്ങിക്കിടക്കന്ന മനോഹരമായ മഴവില്ലം, ഈ സാധുവിനെ അതൃധികം ആഹ്ളാദിപ്പിച്ചിരുന്നു. ഫിമഗിരി-ഹുടയത്തിൽ വിരാജമാനമായ ഉത്തരകാശിയുടെ ഏകാന്തരമണീയതയും, നി താന്തപരിശുദ്ധിയും എൻറ അന്തരംഗത്തെ അത്വധികം ആവർജ്ജനംചെയ്ത. ഇങ്ങനെ സാധുഭക്തനായ ഹിമാലയത്താൽ പ്രേമപൂവ്ം സചീകരിക്കപ്പെട്ടതായ ഞാൻ ആ പ്രാവശ്യം അവിടെ അധികമായി നിവാസം ചെയ്തിരുന്നില്ലെങ്കിലും, പിന്നെ പലപ്പോഴം അവിടെ ചെന്ന കറെ അധികമായി നിവസിച്ച ബ്രഹ്മവി ചാരപരമായ ഈശ്വരീയജീവിതത്തെ നയിച്ചുകൊണ്ടിരുന്ന.\* ചിത്തത്തെ സ തച ഇണപ്രധാനമായി രക്ഷിച്ചുകൊണ്ടു സർവ്വദാ ഈശചരധ്യാനത്തിലും, സച്ഛാ സ്ത്രപിചാരത്തിലും നിമഗ്നമായി അന്ന്യചിത്തമായ ഒരാനന് ജീപിതം നയിക്ക വാൻ ഇത്രയം ആനുക്രല്പുമുള്ള തപോഭൂമിക്കം തുഹിനഗിരിയിൽത്തന്നെ ഒർല്ല ഹിമഗിരിശിഖരം! ഭാഗീരഥീതടം! വിശ്വനാഥപുരി! മഹാനഭാവ ഭമാകുന്നു. ന്മാരായ മഹർഷിവയ്യന്മാരുടെ വിഹാരഭൂമി! അതിരമണീയമായ, നിർജ്ജനമാ യ വനപ്രദേശം! ഇതിലധികം തത്തചനിഷ്ഠാപരമായ ഒരു സന്ത്യാസജീവിതത്തി ന്ത് എന്താരാനക്രല്പമാണ് അപേക്ഷിതമായിരിക്കുന്നത്!

വിശേപശചരമന്ദിരത്തിൽനിന്ന രണ്ടു നാഴികയോളം വടക്കോട്ട ചെ ന്നാൽ, അവിടെ നെൽക്ഷിചെയ്യന്ന കറെ വിശാലമായ, മനോഹരമായ ഒര അവിടെനിന്നം കറെക്രട്ടി മേല്പോട്ടുചെന്നാൽ, കാശീ വയൽ കാണപ്പെടുന്നു. ഷേഷത്രത്തിനെറ് ഉത്തരാവധിയായ "അസി" എന്ന പേരായ ചെറുനദിയുടേയും ഭാഗീരഥിയുടേയും സംഗമസ്ഥാനം സംപ്രാപ്തമാകുന്നു. അവിടെനിന്നും ഉത്തര **ദിശയിൽ പല്ലീഗു**ല്യാദി നിബിഡിതവും വൃക്ഷരാജിപിരാജിതവും നിത്ധരാം ബൂനിഷിക്തമായ കമനീയവനങ്ങളാൽ അലംക്രതവുമായ പറ്റുതപാർശ്വങ്ങളം ഞാൻ ഉത്തരകാശിയിൽ നിവസിക്കുന്ന അവസരങ്ങളിലെല്ലാം, ലബ്ബമാകുന്നു. പ്രസ്തരമായ വയലും, അസിയുടെ തീരത്തുള്ള രദ്വാവനങ്ങളും ചിത്തസമാധിസാ ധനങ്ങളായി വിനിയോഗിക്കപ്പെട്ടക പതിവാകന്ന; അതായത്ര്, പലപ്പോഴം അവിടങ്ങളിൽ ചെന്നിരുന്ന് പിചാരസരണിയിൽ പ്രവത്തിച്ച് അലൌകിക ശാന്ത്രിയെ അനഭവിക്കക പതിവാകന്നം. ഉത്തരകാശിയിൽ ഗംഗാതടത്തിലു ള്ള താണ പ്രദേശംപോലും സുമാർ അയ്യായിരം അടിയോളം ഉയരത്തിൽ സ്ഥി

<sup>\*</sup> ഈ ലേഖനങ്ങൾം എഴതിയതിനുശേഷം, 1935-ൽ ഉത്തരകാശിയിൽ ചില പ്രേ മിജനങ്ങളുടെ ഉത്സാഹത്താൽ ഈ ശരീരത്തിനുവേണ്ടി നിവാസകടീരം നിർമ്മിക്കകയും, 1936 മുതല്ലൂ് ഈ സാധ അധികമായി അവിടെത്തന്നെ നിവസിച്ചുവരികയും ചെയ്യുന്നം. എന്നാൽ പ്രതിവർഷം എടവം, മിഥുനം, കക്കിടകം, ചിങ്ങം എന്നി മാസങ്ങളിൽ ഗംഗോത്ത രിയിലും, ചില കൊല്ലങ്ങളിൽ മകരം, കംഭം എന്നി മാസങ്ങളിൽ എഷികേശത്തിലും ചെന്ത നിവസിക്കാറണ്ട്.

തിചെയ്യന്നതുകൊണ്ട്, ഹിമാലയത്തിലെ താണപ്രദേശങ്ങളിലുള്ള പോലെ ഉഷ്ണ കാലത്തിൽ പ്രചന്ധതാപമോ, മഴക്കാലത്തിൽ മലന്ധനി മതലായ അനത്ഥങ്ങ ളൊ ഇവിടെ ഉണ്ടാകന്നില്ല. വർഷാകാലത്തിൽ മലഞ്ചരിവുകളിൽക്രുടെ താ ഴോട്ടിറങ്ങിവന്ത് അതി സമീപത്തായി സഞ്ചരിക്കന്ന കാർമേഘസംഘം ഒൈ നംഭിനമായി വർഷി ച്ചുകൊണ്ടു മനസ്സിനെ ഉന്മേഷഭരിതമാക്കിത്തീർക്കുന്നു. ഇ വിടത്തെ ശീതകാലമാകട്ടെ, സഎയേ എടയാഹ് ഉദേകമെന്നേ പറയേണ്ടതുള്ള വൃഷ്ടി ആരേഭിച്ചാൽ ഹിമപാതം നിമിത്തം ധവളധവളമായിത്തീരുന്ന പവ്ത നികേളം, ശൈത്വാധിക്വം നിമിത്തം മന്മഷ്യരേടെ ഗതാഗതം മാത്രമല്ല, പക്ഷി കളുടെ നിനദം പോലം, നിരോധിക്കപ്പെടുന്ന പൊയം പ്രോസതിയും എത്രയോ ആഹ് ളാഭത്തേയും ആശ്ചയ്മത്തേയും ഉൽപാഭനം ചെയ്യുന്നവയാകന്നം.

ഒരടി മേല്പോട്ടകയറിയാൽ ഒരു യജ്ഞം കഴിച്ചതായ ഫലമാണെന്ത വാരണാവതപവ്വതത്തിൻറ ആരോഹണത്തെ വലിയ പുണ്യഫലഭമായി പുരാ ണത്തിൽ പ്രശാസിച്ചിരിക്കന്നും "വാരാഹാട്ട്" എന്നപേരായ താഴ്ലരയിലെ ഗ്രാമത്തിൽനിന്ന സമാര് നാലനാഴിക മേല്പോട്ടുകയറിയാൽ, വാരണാവതഗിരി യുടെ ഉച്ചശിഖരത്തിൽ ചെല്ലവാൻ സാധിക്കന്നു. സൌമൃകാശീക്ഷേത്രത്തില ന്തർഭവിച്ചതും, ത്രീപിശചനാഥമന്ദിരം സ്ഥിതിചെയ്യന്നതമായ മുഖ്യവും മനോ ജ്ഞുവുമായ ഒരു ഗ്രാമമാകന്ന ''വാരാഹാട്ട്'''. ക്ലേശ്കരമെങ്കിലും ചിലപ്പോശ താഴ്പരയിൽനിന്ന് കഠിനമായ കയററത്തോടുകൂടിയ ഗിരിശിഖരത്തിലേക്ക് ആ രോഹണം ചെയ്യന്നത് ഞാൻ അനുഷ്ഠിച്ചിരുന്ന ഉന്മേഷജനകവും വിനോദകര വുമായ ഒരു തപസ്വാകർമ്മമായിരുന്നു. ഒണൊന്നര മണിക്രുനേരം പവ്വതാ രോഹണത്തിൽ കറെ കഷ്പമനഭവിക്കേണ്ടിവരുന്നവെങ്കിലും, ഗിരിക്രടത്തിൽ എത്തിച്ചേന്നാൽ എത്രയോ പവിത്രവം സന്ദരവമായ ദർശനം ലബ്ബമാകന്ത. ഗിരിശിഖരത്തിൽനിന്നു ഹിമഗിരിയുടെ എത്രയോ മഞ്ജളമായി, മനോഹമോയ പ്പക്തിസ്ഷമയെ നോക്കിക്കൊണ്ടാമോദിക്കവാൻ സാധിക്ഷന്ത. തെക്കരോഗത്ത് ഹിന്ദസ്ഥാനമൈതാനംവരെ നീണ്ടു വിശാലമായി കിടക്കുന്ന പച്ചനിറം പൂണ്ട പവ്വതപങ്ക്തികളം, വടക്കം ശിലാമയമായ ശൈഖരാജികളം, അവയൂ<sub>ക</sub>മീതെ ധവളാകാരമായ ഹിമക്രടങ്ങളം, വളരെ ശോഭായമാനമായി, എയോവർജ്ജക മായി കാണപ്പെടുന്നു. ഹിമാലയത്തിന്റെ ഗുരുതരമായ ഗംഭീരഭാവവും, അ വിടെ നമക്ഷ് പ്രതൃക്ഷീഭപിക്കുന്നു. താഴെ നീലനിറാപൂണ്ട ജാഹ്നപിയും, സപ്പാ കൃതിയിൽ നിശ്ശബ്ബമായി, ശാന്തമായി ഒഴകിക്കൊണ്ടിരിക്കുന്നു. ഏതായാലം വാ രണഗിരിയുടെ ആരോഹണത്രപമായ തപസ്വയുടെ അനാഷ്ഠാനത്തിൽ പരമേ ശാപപ്രേസാഭമാകന്ന അദ്ദഷ്യഫലത്തിന പുറമെ, പ്രകൃതിസ്വഷമാപീയുഷത്തെ യഥേഷ്ടം പാനം ചെയ്താനന്ദിക്കക എന്നുള്ള ദ്രഷ്ട്രഫലവും സംപ്രാപ്തമാകുന്നപെ ന്തമാത്രം ചുരുക്കത്തിൽ പറഞ്ഞുകൊള്ളാം.

ട്ടേത്രീഫേ പിലചമംഗലയതിഃ പ്രഖ്യാതഭക്താഗ്രഗൗ ട്രഷ്പാ യാട്ടശരൂപമക്ഷിജനക്ഷോഃ സാഫല്യമാസേദതുഃ തട്രപം തവ ദിപ്പദിച്ചമനിലാധീശ! പ്രഭോ! ക്ലണ്ണ! മേ സാക്ഷാദക്ഷിപഥം ഗമിഷ്ഠതി കഭാ ചിത്തഞ്ച വർദ്ധിഷ്ഠതേ" 5

ബിഭ്രാണോ∫നരുണം ശരീരമരുണേ സ്ഥിതചാപി തം ഭാസയം-ലോകാനാം ഇരുരപ്പഗൌരവതരൈഃ ക്രീഡംശ്വ ബാലക്രമെഃ സച്ച തൃച്ച ഹി യസ്വ രൂപമപി ച പ്രച്ഛേദി ഭശ്ചേതസാം ത്രീലഃ ത്രീരമണഃ ത്രിതാമരതരഃ ക്ലബ്ബസ പുബ്ലാതുനഃ 4

ശൂദ്ധം ബൂദ്ധമബൂദ്ധിഗമ്യമചലം യദ്ചസ്ത വേദാന്തിനാം തത്തചം കൃഷ്ണ! കിശോരവിഗ്രഹ! വിഭോ തത്തചം ന കിഞ്ചിൽ പരം രാധാവല്ലഭ! രാമരാഷ്ലവിലസദ്വാതേശമൂത്തിർ ഭവാ– നേഹേ∫ന്യം പുരുഷാത്ഥമാത്മനി സദാ സംക്രീഡമാനോ∫സ്ത്വലം 3

കാശീകഞ്ജവതീ പരഞ്ച ഭവതോ ഭൂപദപിഷോ ഭൂരിയം യത്രാസ്തേ ഖല ശങ്കരസ്തവ പദാംഭോജൈകക്കേതഃ സ്ഥയം ത്വൽപാഭാംബൂജസംഭവാ പൂളിനവത്യേഷാ ഹി സാ ജാഹനവീ വ്വന്ദായാമിവ രാധികേശ! രമതാമത്രൈവ ഗോപീയുതഃ

"ഗോപീഗോകലമാലപൽസുമരളീ സപ്തസ്ഥരൈർഹർഷയൻ ഗോപീമണ്ഡലമദ്ധ്വഗഃ സ്റ്റിതമ്പോ മാധ്യയ്യവീക്ഷാങ്കരഃ ഗോപാലശ്ചികരോല്ലസ ഫ്ലിഖിശിഖണ്ഡാഖണ്ഡദീപ്തിശ്ചിരം ഗോപാലാത്രമവിശ്രമീ വിജയതാം വിശൈപകമ്ദ്ര്യാക്തിഃ

1

 $\mathbf{2}$ 

ഉത്തരകാശിയിൽ ആദ്ദ്വമായി ചെന്ന നിവസിച്ചിരുന്നപ്പോരം, അവി ടെ ഗോപാലാത്രമനിവാസിയം, ശ്രീ ഗുരുവായൂരപ്പൻേറയും രമണമഹർഷിയു ടേയും ഭക്തനമായ ഒരു കേരളീയസന്ന്യാസിവയ്യനാൽ സംപ്രേരിതനായി, ഉട നെ അവിടെവെച്ചു രചിച്ചതായ ''ത്രീ ഗുരുപവനപുരാധീശപഞ്ചക''ത്തെക്ക് ടി ഇവിടെ ഉഭാഹരിച്ചുകൊണ്ടു് ഇതിനെ ഉപസംഹരിക്കാം.

## ഉത്തരകാശി.

#### III

എഷീകേശത്തിൽനിന്നാണാ് ഞാനധികവും ഉത്തകോശിയിലേക്ക പ്ര എഷികേശത്തിൽനിന്ന സ്ഥാനം ചെയ്യാറുള്ള ത്. സെയമൃകാശിയിലേക്കുള്ള ധനുധനുവും, അതിരമണീ നവുമായ ആ ഹിമാലയമാഗ്ഗത്തെ വായനക്കാർക്ക ക ണ്ടാനന്ദിക്കണമെങ്കിൽ, ഇതാ അങ്ങോട്ടു പുറപ്പെട്ടിരിക്കുന്ന എന്നെ അനുയാനം ചെയ്തകൊള്ളക. ബോംബേ, പാരീസ്, ലണ്ടൻ മതലായ വിചിതനഗരങ ളിൽ വിരാജിഷന്ന പ്രാസാദപങ്ക്തിപരിവേഷ്ഠിതങ്ങളായി, ബഹതരാഡം ബരസംഭ്രതങ്ങളായി, കളകളമുഖരിതങ്ങളായി, വൈദ്യതദീപങ്ങളാൽ ഭേടീപു മാനങ്ങളായിരിക്കന്ന രാജമാഗ്ഗ്ങ്ങളിൽപോലും, സചപ്പേപി ലഭിക്കവാൻ കഴി യാത്ത ആഹ്ളാഭാതിശയത്തേയും പൂണ്യോൽകർഷത്തേയും സൂഖേന വിതരണം ചെയ്യുന്ന ഹിമഗിരിസരണികളിൽ ഒന്നായ പ്രകൃതമാഗ്ഗത്തിൽകൂടെ സഞ്ചരിക്ക വാൻ ഒന്നൊഴിയാതെ എല്ലാ വായനക്കാരും, ഉന്മേഷപൂവ്വം എന്നെ പിന്തുടരു മെന്നു ഞാൻ വിശ്വസിക്കന്നു. എഷീകേശത്തിൽനിന്ന സൌച്ചകാശിയിലേക്ക യാത്രചെയ്യുവാൻ മുഖ്വമായി മൂന്നു മാർഗ്ഗങ്ങളുണ്ട്. അവയിൽ എളുപ്പവും, എ നിക്കേററവും പരിചിതവുമായ ഒരു മാഗ്ഗത്തിൽകൂടെ നമുക്ക യാത്രചെയ്യാം. എ ഷീകേശഭൂമിയിൽനിന്നു വടക്കപടിഞ്ഞാറായി ചെന്തകൊണ്ടിരിക്കുന്ന വിശാല മായ നിരത്തിൽക്രടെ കനെ മേലോട്ടുകയറിയാൽ, ഡില്ലീത്ധങ്കാരനാദമേദര മായ ഗംഭീരവിപിനം ആരംഭിക്കുന്നു. വനാന്തരത്തിൽപ്രവേശില്പ് ഒന്നൊന്നര നാഴിക ദൂരം സമതലത്തിൽകൂടെ ചെന്നകഴിഞ്ഞാൽ, പിന്നീട്ട് ഉയന്ന പവ്ത മായതുകൊണ്ട് ആരോഹനെവും ആരംഭിക്കുന്നു. എന്നാൽ പവ്വതപാർശ്വങ്ങളം നിബിഡവനങ്ങളാൽ ആ പ്പാദിതമായിത്തന്നെ പത്തിക്കുന്നു. ബഹുവിധമായ വി ടപികളം വല്ലികളം ഇല്പ ങളം തിങ്ങി ത്രങ്ങി നിബിഡീഭ്രതമായ പനരാജിയു ടെ സൌന്ദയ്യവും ഗാംഭീയ്യവും ന്യൂനാധികഭാവം കൂടാതെ പവതരംപരെ ഏകരൂപത്തിൽ വിരാജിക്കുന്നു. ഹാ! എത്ര സന്ദരമായ വിപിനം! കൃതിമസൌ ന്ദയ്യം ഭോഷഭ്രയിഷ്ഠവം, അകൃതിമസെന്ദേയ്യമാകട്ടെ ക്ഷണഭംഗുരവുമാകുന്നു. അഭോഷകല്പഷവും സ്ഥായിയമാകന്നു. മനുഷ്ഠകരത്തിന്റേയോ, മനുഷ്ഠബായി യുടേയോ, ലേശവം സംബന്ധമില്ലാതെ ഈശചരകരകലിതമായ സൌന്ദയ്യസ മ്പത്തി ഈട്ടശമായ വനാന്തരങ്ങളിലല്ലാതെ മററു സ്ഥലങ്ങളിൽ സംപൂണ്ണമായി പ്രകടീഭവിക്കുന്നില്ല. സൌന്ദയ്യപ്രതിഭാനംകൊണ്ടുള്ള ആനന്ദം മാത്രമല്ല്, ബഹ് മുഖമായ ഈശാരീയലീലകളുടെ പ്രത്യക്ഷവീക്ഷണം കൊണ്ടുള്ള ഒരസാധാരണ രസവും ഇവിടെ നിഷ്പന്നമാകന്നു. സവ്വിധമായ ലോകറ്റ്വവഹാരങ്ങളും ഇ പിടെ ചിത്രീകൃതമായി സ്പഷ്ടമായി കാണപ്പെടുന്നു. വൃത്താന്തപത്രങ്ങരം വായി ക്കാതെതന്നെ ഇവിടെനിന്ന നാലുപാടുംനോൿന്ന ഒരു ബൂറിമാൻറെ ബൂറി തിൽ ലോകവാത്തകരം ആരൂഢമാകന്നു. ഇതാ നോക്കവിൻ! മർക്കടയ്യഥപൻ അനേകം മർക്കടയുവതികളോടൊന്നിച്ചു വിഹരിച്ച് വിഷയാനന്ദത്തെ അനദ വിക്കന്നു. ക്രറനായ വേറൊരു മക്കടം ഈ മക്കടികളെ സമീപിക്കയും അവരു ടെ ലിയതമൻ അവനമായി മഹാസംഗ്രാമം ആരംഭിച്ച് വനാന്തരത്തെ കിട്ടകി ടെ ഇളക്കിമറിക്കേയും ചെയ്യുന്നു. ഇതാ വേറൊരുടിക്കിൽ വേറൊരു സംഘം എന്തോ ഖാദ്വവസ്ത്രവെ വിഷയീകരിച്ചുകൊണ്ട്, ജർമ്മൻയുധത്തെപ്പോലും അ ധകരിക്കന്ന മഹായുധത്തിൽ ഏർപ്പെട്ടിരിക്കുന്നു. പരസ്പരം പല്പിളിച്ചുകാട്ടി ധീരതയോടെ പൊരുതിയും, ചിലർ ഭീരുതയോടെ ഓടിയും, മറ്റു പിലർ അവ രെ അനുധാവനംചെയ്യം, ഇങ്ങനെ തിരുതക്കതി അഹോ വിചിത്രം! കാമിനി യും കാഞ്ചനവും എവിടേയും കലഹന്മേത്തന്നെ! ക്തെമോമന്താരായ ഈ മക്കട ങ്കാര വലിയ ധുത്തന്മാരാകുന്നു. ഇതാ ക്ലൂറ്റുമാനാരുമാം സംഘത്തെ നിരീക്ഷണം ചെയ്യുക! അവർ വലിയ ഭക്തന്മാരും ശാന്തന്മാരുമാകുന്നു. ഭൂരെ ഉയന്ന വ്വക്ഷ ശാഖകളിൽ യാതൊരു കലഹമോ, ബധികമായ ചാപല്പമോ ക്രോം അവർ ഈശപരചിന്തകന്മാരെന്നപോലെ സംസ്ഥമായി സ്ഥിതിചെയ്യന്നു.

ഇതാ വേറൊരു ഭാഗത്ത് നോക്കവിൻ! വനകക്കടങ്ങളും വന2യുരങ്ങ ളം മന്ദമന്ദം നടന്ന് മുളയരി മുതലായ ധാന്വങ്ങളേയും മററും യഥേ പ്പും കൊക്ക് കൊണ്ട് കൊത്തി ആഹരിക്കുന്ന. "അതില്ല", "ഇതില്ല" എന്നിങ്ങനെയുള്ള ആവലാതി ക്രടാതേയും, ദാരിഭ്ര്വമെന്നത്ര് സപ്പേപി അനഭവിക്കാതേയും സ നോഷപൂവ്പം കാലം കഴിക്കുന്ന ഇവർ മഹാസുകൃതികരംതന്നെ. എന്നാൽ വേ റൊരുകൂട്ടം ചെറുപക്ഷികരം ക്ഷുധാകർശിതന്മാരോയി, ആഹാരാർത്ഥികളായി, ഈ വനത്തിലൊന്നം അവക്ക് ആഹാരം ലഭിക്കാതെ, ഭൂരദേശത്തിലേക്ക് ഇ താ ആകാശദേശത്തിൽക്രൂടെ ശീഘ്രമായി പറന്നപോകുന്നു. വളത്തിലം മ ണ്ണിൻപുററിലും തങ്ങളുടെ സ്വന്താനിലയിൽ സ്വച്ഛന്മമാനന്ദിക്കുന്ന കുമികളേ യും കീടങ്ങളേയും പിപീലികകളേയും നിർഭയമായി കൊത്തി ആസ്വമിക്കുന്ന തിൽ ഇതാ മററു ചില പക്ഷികരം ഏർപ്പെട്ടിരിക്കുന്നു. ശിവ! ശിവ! തങ്ങര ഇപ്പോരം അത്താക്കളെങ്കിലും, തങ്ങളേക്കാരം പ്രബബന്മാരായ ജന്തുക്കാക്ക് ത ങ്കാം അന്നമായിത്തീരുന്ന ഒരു സന്ദർഭം അവിരേണ അവശ്വം ഭാവിയെന്നുള്ളം തത്തപത്തെ ക്ഷം.ബ്രബും ഇവർ അറിയുന്നില്ല.

## ''അഹസ്താനി സഹസ്താനാമപദാനി ചത്രഷ്പദാം ഫല്ഗ്രനി തത്ര മഹതാം ജീപോ ജീവസൃ ജീവനം"

എന്നുള്ള സാവ്ത്രികമായി പ്രചലിച്ചുകാണാന്ന ഈശപരീയമായ ആ മയ്യാഭയു ടെമാഹാത്മ്യം എത്രയോ ഭരവഗാഹമായിരിക്കുന്നു. ഇതാ മററപ്പില വിഹഗ ങരം ആഹാരവിഹാരങ്ങളിൽനിന്ന വിരമിച്ചു°, ഉയർന്ന ശാഖികളുടെ ശാഖ കളിൽ ഇരുന്നു് ഭീർഘസ്വരത്തിൽ മധുരഗാനം ചെയ്തകൊണ്ടു് രസിക്കന്നു. വ നത്തിൽ സവാധിപത്യം ചെയ്യന്ന രാജാക്കന്മാർ എവിടെ? തങ്ങളുടെ ചെങ്കോൽ ചെലുത്തുവാനുള്ള കാലം ഇതല്ലെന്നു ബുദ്ധിബലംകൊണ്ടറിഞ്ഞിട്ടെന്നപോലെ, വ്വാഘാദികരം തങ്ങളുടെ നിലയനങ്ങളിൽത്തന്നെ വിലയിച്ചിരിക്കുന്നതുകൊ ണ്ടാഞ് പറത്തവന്ന തങ്ങളുടെ പ്രാഭവം പ്രകടിപ്പിക്കാത്തതെന്ന് തോന്നനം. ഇങ്ങനെ വനാന്തരത്തിൽ ജന്തു സമുദായത്തിൽ കാണപ്പെട്ടന്ന വിഷയഭോഗവും, വിഷയനിചിത്തകമായ കലഹവും, സമ്പത്തിയം ദാരിഭ്യവും, മരണവും ജനനവും, രാജതചവും പ്രജാതചവുംതന്നെ അതേരൂപത്തിൽ മനുഷ്ഠസമദായത്തിലും അനാ രതം നടന്നകൊണ്ടിരിക്കുന്നു. അങ്ങനെ മനുഷ്യസമദായത്തിൽ നടന്നകൊണ്ടി രിക്കുന്ന ഏതാട്ടശചേഷ്പിതങ്ങളെയാണല്ലോ വൃത്താന്തപത്രങ**രം പ്ര**ഖ്യാപനം ചെയ്യന്നത്. പ്രകൃതിയെ സൂക്ഷ്മായി നിരീക്ഷണം ചെയ്പാൻ സാമത്ഗ്വമുള്ള ഒരു പുരുഷന്റെ ബൂജിയിൽ സവ്വ്ലോകവും അവയുടെ സവ്ചേഷ്ഠിതങ്ങളോടു ക്രടി ഉപസ്ഥിതമാകന്നു. അങ്ങനെ ഉപസ്ഥിതമാകന്നുവെങ്കിൽ, അവന്ത് പ രോക്ഷമായ ലോകവാത്തകളെ പഠിച്ചിട്ടെന്താരു പ്രയോജനമാണുള്ള ഉ്. ഒരു ദിവസം മുന്നപ്പാവശ്യം പ്രസിദ്ധീകരിക്കുന്ന പത്രങ്ങളം, ഒരു പുതിയ പത്തമാ നവും എഴുതന്നില്ല, ഇല്ലാത്തതു് ഒരിക്കപ്പം ഉണ്ടാകന്നില്ല. ഉള്ളത് ഉണ്ടാകന്ന തിൽ ഒരു പുതുമയും വിചാരിക്കുവാനില്ലതാനും. പ്രകൃതിയുടെ രഹസ്യത്തെ അ റിയാത്തവക്ക്, അതുതന്നെ വേറൊരു പ്രകാരം പറകയാണെങ്കിൽ, ഈശ്വര ലീലാമാഹാത്ത്യത്തെ അറിയാത്തവർക്ക് എല്ലാം പുതുമയും ആശ്ചയ്യവുംതന്നെ യെങ്കിലും, പ്രകൃതിരഹസ്വത്തെ അറിഞ്ഞവർക്കുയാതൊന്നിലും യാതൊരു പുതു മയൊ ആശ്ചയ്യമൊ ഉണ്ടാകവാൻ തരമില്ല. അതിരിക്കട്ടെ പ്രകൃതത്തിൽതന്നെ പ്രവേശിക്കാം.

എഷീകേശത്തിൽ നിന്ന് ഇങ്ങനെ ആറേഴനാഴിക ദൂരം, തിങ്ങിയ വ നാന്തരത്തിൽക്രടെ മേലോട്ട കയറിയാൽ, പവ്തശിഖത്തിൽ "നരേന്ദ്രനഗരം" എന്നുള്ള ഒരു സ്ഥാനാ ഉപലഭിക്കുന്നു. "ടെഹറി" എന്ന പേരായ, ഈ ഹിമാ ലയപ്പദേശങ്ങളുടെ രാജാവ് സ്വവാസം ചെയ്യുന്ന ഒരു രമൃഭ്രമിയാകുന്ന ഇത്. ഇവിടെനിന്നും പർവ്വതശിഖരങ്ങളിൽക്രടെ സർപ്പാക്വതിയിൽ വളഞ്ഞുതിരി ഞ്ഞുകൊണ്ട് മാഗ്ഗം നേരെ വടക്കപടിഞ്ഞാറായി പോയ്ക്കൊണ്ടിരിക്കുന്നു. നരേ ദ്രനഗരത്തിൽനിന്നു പന്ത്രണ്ടു നാഴിക ദൃരത്തിൽ സ്ഥിതിചെയ്യുന്ന "പൂക്കോട്" എന്നു പ്രസിദ്ധമായ സ്ഥാനം, അതായതു പർവ്വതപാർശ്വങ്ങൾം, പുള്ളിപ്പലി കൾ അധികമായി നിവസിക്കുന്ന വനങ്ങളാൽ ആ പ്ലാഭിതമാകുന്നു. എ നാൽ, ഞാനാമാർഗ്ഗത്തിൽക്രുടെ ഏകാകിയായി ചിലപ്പോഴൊക്കെ സഞ്ച രിച്ചിട്ടുണ്ടെങ്കിലും, എനിക്ക് ഒരു പുലിയുടേയം ഭർശനം ലഭിക്കുവാൻ ഭാഗ്വ

മണ്ടായിട്ടില്ല. പുണ്യാത്മാക്കളായ ഹിമാലയത്തിലെ വ്യാഘ്രങ്ങൾ പാപാ ത്മാക്കളുടെ നേത്രങ്ങളിൽ അകപ്പെടുന്നതെങ്ങനെ? അഥവാ എൻറെ സുകൃത സന്ദോഹം നിമിത്തം, ദേവതാത്താപായ ഹിമപാൻ എന്റെ മമ്പിൽ ശാർദ്ദുചങ്ങ ളെ പാടില്ല് എനിക്ക വിക്ഷേപമുണ്ടാക്കരതന്നെ ഭയ വിചാരിച്ചതുകൊണ്ടാ യിരിക്കുമോ, എനിക്കവയുടെ ഒർശനം ലഭിക്കാഞ്ഞതെന്നും ഉൽപ്രേക്കിക്കാം. പവ്വതപാർശ്വത്തിലുള്ള വനങ്ങളിൽക്രടെ പിന്നെയും മാർഗ്ഗം മേലോട്ടു പൊ യ്കൊണ്ടിരിക്കന്ന. ഇങ്ങനെ വനശൈലങ്ങളേയും, ശൈലനിതം ബങ്ങളിൽ അ വിടവിടെ അവസ്ഥിതിചെയ്യന്ന പലേ ഗ്രാമപോതങ്ങളേയും അതിക്രമിച്ചു്, അവിടെനിന്ന് ഇരുപത്തിയഞ്ഞു നാഴിക ദൂരം യാത്രചെയ്യാൽ, പതിതപാവനി യായി, പരമദൈവതമായ ഭാഗീരഥിയുടെ ടർശനം ഉപലഭിക്കന്ന. എഷീകേ ശത്തിൽവെ ച്ച വേർപിരിഞ്ഞതായ ജാഹന പീമാതാവ് ഇവിടെ പുനരപി അ ക്ഷിപഥത്തിൽ അവതരിച്ചനഗ്രഹിക്കന്ന ഹാ! ഹിമാലയത്തിനെറ്റ ഉള്ളിൽ നി ത്യനിമ്മലമായി, നിതാന്തസന്ദരമായി പ്രവഹിച്ചകൊണ്ടിരിക്കന്ന ഗംഗയുടെ കേവലദർശനംതന്നെ എത്രയാ ആഹ്ളാദകമായിരിക്കുന്നു. പോ ഗാഗേ! ഹേ ഭേവി! ഫേ ജഗജ്ജനനി! നിൻെറ സൌന്ദയ്യ്⊻ത്തയം, നിൻെറ മാഹാതമുംത്ത യം പ്യാസപ്രട്ടതികളായ മഹർഷിപട്ടുന്മാർ ഉച്ചൈസ്തരം ഉദ്ഗാനം ചെയ്തിരി ക്കുന്നതിനെ രഹസ്യം നിന്നെ ഉപഗമിച്ചു നിന്റെ പാഭസമരാജങ്ങളെ പരി ചരിക്കുന്നവരല്ലാതെ മറദുള്ള വർ ഗ്രഹിക്കുന്നതെങ്ങനെ?

ഗംഗയുടെ മരുകരയിൽ ടെഹറിനരേശന്റെ മുഖ്യ രാജധാനിയായ ''ടെഹറി'' എന്ന പേരായ നഗരം സ്ഥിതിചെയ്യുന്ന നഗരമെന്ന നിർദ്ദേശിച്ച തുടൊണ്ട് അതു ബഹ്ഷനസമാകലമായി, ബഹ്പപരിഷ്ഠതമായ ഒരു മഹാനഗര മെന്ന ശങ്കിച്ചപോകയത്ത്. സ്വല്പം മനങ്ങളോടും സ്വല്പം കെട്ടിടങ്ങളോടും സ്വല്പം വ്യാപാരങ്ങളോടും സ്വല്പം വ്യവഹാരങ്ങളോടുംകൂടിയ പ്രശാന്തമായ ഒരു ചെറുനഗരേ മാത്രമാകന്ന അത്ത്. അനാഡംബമോയി, അവിസ്ത്രതമായ ഒരു ചെറുനഗരമെന്നിരിക്കിലും, അത്ത് എത്രയോ മേണീയമെന്ന പ്രത്യേകിച്ചു പറയേണ്ടിയിരിക്കുന്നു. ഉയർന്ന ശൈലങ്ങളാൽ പരിവ്വതമായി, ഭാഗീംഫീഗംഗ യൂടേയും, അതിനെറ പോഷകനദിയായ വില്ലംഗണാഗംഗയുടേയും മദ്ധ്വദേശ ത്തിൽ സമുദ്രനിരപ്പിൽനിന്നു രണ്ടായിരത്തിനുമന്താറിഎഴ്പത്തിയഞ്ഞു് അടി ഉയരത്തിൽ സ്ഥിതിചെയ്യുന്ന ഈ പവ്വതനഗരം പ്രകൃതിശോഭയുടെ ക്രീഡാരം ഗമായിത്തന്നെ വിരാജിക്കുന്നു. ഉത്തരകാശിയിലേക്കുള്ള യാത്രികന്മാർക്കു ഗംഗ യെ അതിക്രമിച്ച് അക്കരയിൽ സ്ഥിതിചെയ്യുന്ന ഹൈറീനഗരത്തിൽ പ്രവേശി ക്കേണ്ടതില്ലെങ്കിലും, ഞാൻ കേവലം വിലാസാത്ഥം അവിടെ ചെല്ലുകയും അവി ടെ നിവസിക്കയും ചെയ്യിട്ടില്ലെന്നില്ല.

അമേരിക്കാസഞ്ചാരംകൊണ്ടു പ്രസിദ്ധനായിത്തീർന്ന രാമതീർത്ഥസചാ മികരം ഈ ടെഹറീനഗരിയിലായിരുന്നു തൻറെ അന്ത്യദശയെ അതിവാഹനം ചെയ്തിരുന്നത്. വില്പംഗണാനദിയുടെ തീരത്തിൽ, ഒരു കടീരത്തിൽ അദ്ദേഹം നിവസിച്ചകൊണ്ടിരിക്കയും, ആ നദിയിൽത്തന്നെ അദ്ദേഹം തന്റെ ശരീരത്തെ സന്ത്യജിക്കയും ചെയ്തു. ഈ മാഗ്ഗത്തിൽകുടെ ഗതാഗതം ചെയ്യുന്ന അവസര ങ്ങളിലെല്ലാം ഈ പ്രദേശത്തിൽ എത്തിയാൽ, രാമതീത്ഥസ്ഥാമിയെപ്പററിയും, പരിതാപകരമായ അദ്ദേഹത്തിൻെറ അന്ത്യകാലത്തെപ്പററിയും ചില ചിന്താ തരംഗങ്ങാം എൻെ അന്തഃകരണത്തിൽ ഉദിക്കുക പതിവാകന്നു. ഇംഗ്ലീഷൂഭാ ഷയിൽ എഴതീട്ടുള്ള അദ്ദേഹത്തിനെറ ഒരു ജീവ പരിത്തന്നം വഴിക്കേരള ദേശത്തിൽ വെച്ചതന്നെ അട്രേഹം എനിക്ക സുപരിചിതനായിരുന്നു. എങ്കിലും അദ്ദേഹത്തിനെറ്സന്ന്യാസിജീപിതത്തെപ്പററിയം മറപ്പുള്ള ചരിത്രം യഥാർ ത്ഥമായം വിശദമായം ഇവിടങ്ങളിൽ വെച്ചാണം" എനിക്ക ഗ്രഹിക്കവാനിടയാ യഉ്. മഹാന്മാരെപ്പററി ഗ്രന്ഥകാന്മോർ എഴതിപ്പരേഇന്ന ഗ്രന്ഥപരിത്രത്തിൽ നിന്നു് അവരുടെ വഥാത്ഥ ചരിത്രം പലപ്പോഴം പലേ അംശങ്ങളിലും എത്ര യൊ പിപ്പക്കഷ്പമായിട്ടാണ് സ്ഥിതിചെയ്യാറുള്ള തെന്ന് പ്രത്യേകിച്ചു പറയേ ണ്ടതില്ലല്ലൊ.

ടെഹറീനഗത്തിൽ ആദി ബദരീനാഥൻെറ മുഖ്യാവും മനോഹരവുമായ ഒരു മന്ദിരം സ്ഥിതിചെയ്യന്നുള്ള്. ബദരീനാഥൻ ടെഹറി (ഗഡുവായ) രാജാക്ക ന്മാർ പാരമ്പയ്യമായി ഉപാസിച്ചവരുന്ന അവരുടെ കലദൈവതമാകന്നം. ഈ രാജവംശത്തിലെ പണ്ടത്തെ ചില രാജാക്കന്മാർ ബദരീനാഥനെ വിളിച്ചാൽ വിളികേട്ടിരുന്നവെന്ന് പറയപ്പെടുന്നം.

ഇതാ ഇപിടെനിന്നു നേരെ പടിഞ്ഞാരവടക്കായി ഗംഗാതീരത്തിൽ കൂടെ മാർഗ്ഗം മേലോട്ട പൊയ്ക്കാണ്ടിരിക്കുന്നു. ഇവിടെനിന്നു നാല്പത്തിയഞ്ഞു നാഴിക ഭൂത്തിൽ ഉത്തരകാശി സ്ഥിതിചെയ്യുന്നു. ശരീരം സ്ഥസ്ഥമെങ്കിൽ, രണ്ടു ദിവസംകൊണ്ട് ഞാനിവിടെനിന്നു സൌമ്യകാശിയിൽ എത്തിച്ചേരുക പതിവാകന്നു. ഒരു സാധ്യപിനെറ രൂപത്തിൽ ഹിമഗിരിയിൽ പാദചാരേ ണ പരിവ്രജനം ചെയ്യേണ്ടിവരുമെന്നു മൻകൂട്ടി അറിഞ്ഞ തുകൊണ്ടുതന്നെയായി രിക്കാം സവ്വജ്ഞുനായ പരമേശപരൻ എനിക്ക കൃശമായ ശരീരവും, നീണ്ടതാ യ കാലും പ്രദാനം ചെയ്യതെന്നോത്ത് ചിലപ്പോരം ഞാൻ ആ ദയാനിധിയെ മനസ്സകൊണ്ടു വന്ദിക്കാരുണ്ട്. ഈശപരേൻറ യേയെക്കാരളവില്ല. "മബ്ബം തസ്യ ഹികാശണ്യം" എന്നു ഭക്തിസൂത്രകാരൻ പറയുന്നു. ഈശപരെൻറെ കാരുണ്യത്തിനെറ നെ കാരുണ്യം, അതായത്ത് ഈശപരൻ നിരപേക്ഷമായ കാരുണ്യത്തിൻെ സ മദ്രമാകന്നു. അഭേവത്തിൻെറെ കാരുണ്യത്തിൽ ത്രജായില്ലാത്തവർ ദേഖിക്കുന്ന

പെന്നല്ലാതെ പരമേശചരകപ്പയിൽ ത്രോയേള്ളവഷ്ട ട്രീചത്തിനെന്തൊരവകാ ശമാണുള്ള ത്ര് ഏതൊരവസ്ഥയിലും ആനന്ദമാനന്ദമെന്നല്ലാതെ വേറൊരു ഭാ വവുമവഷ്ടണ്ടാകവാനില്ല. ഈ ലോകത്തിൽ മഹാലാഭങ്ങളുടെ ലബ്ബിയിൽ താദ്ദ ശമായ ഈശചരകാരുണ്യംതന്നെ മുഖ്യസാധനമെന്നും, മറവള്ള പുരുഷപ്രയത്താ ഭികളെല്ലാം അമുഖ്യസാധനങ്ങരം മാത്രമെന്നും സൂത്രതാൽപയ്യമാകന്നു.

ടെഹറിയിൽനിന്നു നീണ്ടു വിശാലമായ ഒരു മൈതാനത്തിൻെറ്റ മദ്ധ്വ ത്തിൽക്രടെ മാഗ്ഗം മേലോട്ടുചെല്ലന്നു. മേടമാസം കാലമായതുകൊണ്ടും ഗോതമ്പു കൊയ്ലെടുത്ത ചാമ മതലായ ചില ധാന്വങ്ങൾം വിതച്ചിരിക്കുന്നു. അധികം വൃ ക്ഷങ്ങളില്ലാതെ നഗ്നമായി, നാലുപാടുമയർന്തനില്ലുന്ന പവ്വതരാശികളുടേയും, അവയുടെ പാർശ്വങ്ങളിൽ അവിടവിടെ അട്ടത്തടുത്തായി സ്ഥിതിചെയ്യന്ന ഗ്രാമാവലികളുടേയും, കേദാരരാജികളുടേയും കാഴ്പ ഈ മൈതാനമദ്ധ്യത്തിൽക്ര ടെ നടന്നുകൊണ്ടിരിക്കുന്ന ഒരു രസജ്ഞാൻറ മനസ്സിനെ അതിയായി ആവർജ്ജ നം ചെയ്തകൊണ്ടിരിക്കുന്നു. ഇതാ ഈ വിശാലമായ മൈതാനത്തെ അതിക്രമി ച്ചാൽ, അതായത് ടെഹറിയിൽനിന്ന നാലനാഴിക ദൂരം പടിഞ്ഞാറായി, രാമ തീത്ഥസചാമികരം കറെ കാലം നിവാസംചെയ്തകൊണ്ടിരുന്ന ''മാഭ്ഗ്രൺ'' എ ന്ന ഗ്രാമം കാണപ്പെടുന്നു. അവിടെനിന്ന ഗംഗ്യെ ദർശിച്ചുകൊണ്ടു പവതപാ ശ്ചങ്ങളിൽകൂടെ പിന്നേയും പൂരോഗമനംചെയ്യുക! പലേ പറ്റ്വതങ്ങളേയും അ വിടവിടെയായി പലേ ഗ്രാമങ്ങളേയം അതിക്രമിച്ചുകൊണ്ട് ഇരുപത്തിയേഴ നാഴിക മന്നോട്ട യാത്ര ചെയ്താൽ, അവിടെ "ധരാസ്" എന്നപേരായ ഒരു സ്ഥാ നം സംപാപ്തമാകുന്നു. ഇവിടെനിന്ന ജാറ്റൗത്രിയിലേക്കുള്ള ഒരു മാർഗ്ഗവും, ഉത്ത രകാശിവഴിക്കു ഗംഗോത്രിയിലേക്കുള്ള വേറൊരു മാഗ്ഗവും പുറപ്പെടുന്നു. ധരാസു വിൽനിന്നു പവ്തനിതംബങ്ങളിൽകൂടെ, ഭാഗീരഥീതടത്തിൽകൂടെ, ഒൻപതു നാഴിക മേലോട്ടുസഞ്ചരിക്കുന്നപക്ഷം, ''ഡൂണ്ഡ'' എന്നുള്ള ഒരു പവിത്രസ്ഥാന ത്തിൽ എത്തിച്ചേരുന്നു. ഈ പ്രദേശത്തിൻെറ പൌരാണികമായ നാമധേയ മെന്തായിരുന്നവെന്ന് തൽക്കാലം നിർണ്ണയിക്കവാൻ തരമില്ലെങ്കിലും, ഇതു പൂ വ്കാലങ്ങളിൽ ഋഷികളുടെവിഹാരഭ്രമിയായ ഒരു തപോവനമായിരുന്നുവെന്ന് അനമാനിക്കവാൻ സാധിക്കുന്നതാണം". എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ, ഇവിടെനിന്ന രന്നുനാഴിക ടൂരത്തിൽ ഉദ്ദാചകൻറ ആശ്രമസ്ഥാനം കാണപ്പെട്ടന്നു. ഉട്ടാല കൻ ശേചതകേതുവിൻെറ പിതാവായി, ബ്രഹ്മവിദ്യോപദേഷ്ടാവായി, ഛാന്ദോ ഗ്യോപനിഷത്തിലെ പ്രസിദ്ധനായ ഒരു ഋഷിവയ്യനാകന്നു. ഉദ്ദാലകമഹർഷിയ ടേയും അദ്ദേഹത്തിൻെറ ശിഷ്ഠമണ്ഡലിയുടേയും പാദപാംസുക്കളാൽ പവിത്രി തമായ ഈ പ്രദേശത്തിൽ എത്തുമ്പോഠം എൻെറ്റ് മനസ്സ് ഉൽക്കപ്പമായ പലേ ഭാവനകളിലും നിമഗ്നമായി പോകാറുണ്ടെന്നമാത്രമല്ല, ചിലപ്പോരം ഭക്തികൊ ണ്ടും ബഹുമാനംകൊണ്ടും പുളകിതമായ ശരീരത്തോടുക്രടെ ധന്വധന്വമായ ആ

ആശ്രേമഭൂമിയിലേക്കതന്നെ നോക്കി തന്നത്താൻ വിസ്റ്റരിച്ചുകൊണ്ടു മാർഗ്ഗ ത്തിൽതന്നെ അധികനേരം ഇരുന്നപോകകക്രടി ചെയ്യിട്ടണ്ട്.

പ്രകൃതസ്ഥാനത്തെ അതിക്രമിച്ചു പിന്നേയം നാലു നാഴിക മന്നോട്ടു പ ഭവിന്വാസം ചെയ്താൽ, അവിടെ മാഗ്ഗത്തെ വിട്ട കുറെ ദുരത്തായി യമനാഗംഗക ളടെ മദ്യുവത്തിയായ ഒരു പവ്തശിഖരത്തിൽ രേണകാദേവിയോടുകൂടി ജമദ ഗ്നിമഹർഷി വിരാജിച്ചിരുന്നതായ മഞ്ഞുളതരമായ ആശ്രമസ്ഥാനം സ്ഥിതി ഇവിടെ നിന്നു പിന്നേയും ഒരു നാഴിക മുന്നോട്ട ഗമിച്ചാൽ അവി ചെയ്യന്നു. ടെ ഗംഗാതടത്തിൽ കചിലമനിയുടെ ആത്രസ്ഥാനം കാണപ്പെടുന്നു. സാംഖ്യ ശാസ്ത്രകത്താവായ കപിലഭഗവാൻറ സ്ഥാനം ഇതുപോലെ ഫരിദ്വാരത്തിലും ഗംഗാസാഗരത്തിലും കാണപ്പെടുന്നുണ്ട്. ഇങ്ങനെ പലേ ഋഷിവയ്യന്മാക്കം ഹിമാ ലയശിഖരങ്ങളിലും, അതിന്ത് പുറമെ താഴേദേശങ്ങളിലും അവിടവിടെയായി ഭിന്നഭിന്നങ്ങളായ പലേ ഡാനങ്ങളം കാണപ്പെടുന്നണ്ട്. ഒരേ ഋഷിക്കതന്നെ അവിടവിടെ ഭിന്നഭിന്നസ്മാനങ്ങരം കാണപ്പെടുന്നതുകൊണ്ട്, അവയെല്ലാം ത്ര ധാലുക്കളുടെ കല്പനാമാത്രമാണെന്നുള്ള അത്രദ്ധോലുക്കളുടെ ആക്ഷേപം ശരിയ കല്പനാമാത്രമായ ഈട്ടശസ്ഥാനങ്ങരം പലതുമണ്ടായിരിക്കാമെങ്കിലും, ഒരേ ម ഋഷിത്രേഷ്യൻതന്നെ ഹിമാലയത്തിലും മററും അവിടവിടെ ഓരോരോ രമ്*പ്പ* സ്ഥാനങ്ങളിൽ അപ്പപ്പോഗം അധികകാലം തപശ്ചയ്യയെ അനുഷ്ഠിച്ചുകൊണ്ടു നിവാസം ചെയ്തിരുന്നപെന്ന് പിശചസിക്കുന്നതിലും യാതൊരനുപപത്തിയുമില്ല.

കപിലാത്രമത്തിൽനിന്ന് ഒരു നാഴികയിലധികം പിന്നേയം മേലോട്ട സഞ്ചരിച്ചാൽ, അവിടെ ഉത്തരകാശിയുടെ പശ്ചിമാവധിഭൂതയായ "വരുണ" എന്ന തീത്ഥനദി വലിയൊരു ജലധാരയുടെ രൂപത്തിൽ വടക്കുതെക്കായി പ്രവ ഹിച്ചകൊണ്ടിരിക്കന്നു. ഇവിടെനിന്നു മേലോട്ട് ഏകാന്തരമണീയമായി, പവി ത്രതരമായ സൌമൃകാശി ആരംഭിക്ഷന്നവെന്ന്. പ്രത്യേകിച്ചു പറയേണ്ടതില്ല ല്ലോ. ലതാഗുല്യാദിനികഞ്ജങ്ങളം തരുരാജികളം മള്ളളമായി നിറഞ്ഞുനില്ലൂന്ന ഗിരിശിഖരങ്ങളടേയം, നേല്ലം, ഗോതമ്പം മററും ക്ഷിചെയ്യുന്ന വയലുകരം നിറഞ്ഞ ഗിരിനിതംബങ്ങളുടേയും മദ്ധ്യത്തിലുള്ള മാഗ്ഗത്തിൽകൂടെ മൂന്ന നാ ഴിക മന്ദമന്ദം മൂന്നാട്ടു യാത്രചെയ്യുക. ഇതാ വലത്തുഭാഗത്തിൽ വിശാലമായ പളിനരാശിയുടേയും, ഗോളാകാരമായ പാഷാണസഞ്ചയങ്ങളുടേയും മല്യത്തിൽ കൂടെ ഭാഗീംഥി ദ്രൗഗതിയിൽ പ്രവഹിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കുന്നു. ഇതാ അതിപുരാത നമായി ദേവദാരുതരുക്കളാൽ ആവൃതമായ ത്രീവിശ്വനാഥമന്ദിരം, വാരണാവ തശൈപത്തിൻെറ താഴ്വരയിലുള്ള മൈതാനമദ്ധ്യത്തിലായി ത്രദ്ധാലുക്കളുടെ നേത്രങ്ങളിൽ ബാഷ്ത്തേയും, ശരീത്തിൽ പുളകത്തേയും ഉൽപാദനം ചെയ്ത കൊണ്ടു് വിരാജിക്കന്നം. ഇതാ അതിന്നടുത്തായി ഉത്തരകാശിയുടെ അധിഷ്ഠാ താവായി, ജമദഗ്നിസതനായ പരശുരാമൺറ മന്ദിരം വിജയിക്കുന്നു.

### ിരാകാത്തള VI

ഉത്തരകാശിയിൽനിന്ന് സുമാര് മുപ്പതു നാഴിക വടക്കായി ഗംഗോത്രി– ജമ്നോതികളുടെ മദ്ധ്യത്തിൽ അതുക്കിതങ്ങളായ ശേപതപവതങ്ങളാൽ ആ വുതമായി, പതിനായിരത്തിലധികം അടി ഉയരത്തിൽ "ഡുംഡിസരോവരം" "ഡ്രംഢിത്താൽ" എന്നിവിട എന്നു പേരായ ഒരു സരസ്സ സ്ഥിതിചെയ്യന്നു. ങ്ങളിൽ പ്രഖ്യാതമായ പ്രകൃതസമസ്സ പ്രകൃതിവിലാസത്തിന്റെ കേളിരംഗമെന്ന മാത്രമല്ല, എത്രയോ പവിതവും പ്രധാനവുമായ ഒരു തീത്മസ്ഥാനവുമാകന്നു. എന്നാൽ തീത്ഥയാത്രക്കാരാരുംതന്നെ അതിനെ അറിയുകയോ, അവിടെയാത്ര ചെയ്കയോ ചെയ്യാറില്ല. അവിടെ ചെല്ലവാനായി ജനങ്ങറം ഗതാഗതംചെയ്യ ന്ന നല്ലമാർഗ്ഗം ഇല്ലെന്നുള്ള തന്നെ അതിന്നുള്ള കാരണം. പവ്വതജനങ്ങറം അമ്പതോ നൂറോ ഒന്നായിച്ചേർന്ന്, രണ്ടോ മൂന്നോ കൊല്ലം കൂട്ടമ്പോളൊരി ക്കൽ, അവരുടെ ദേവതയെ സരസ്സിൽ സ്റ്റാനം ചെയ്യിക്കുവാൻവേണ്ടി, ദേവത യോടുക്കടി അവിടേക്ക യാത്രചെയ്ക്നാല്ലാതെ, വിശേഷിച്ചു മററാരും ആ വഴി ക്കു സഞ്ചരിക്കാറില്ല. സരസ്സിലേക്കുള്ള യാത്ര അതിപികട്പും സാധാരണന്മാർ ക്ഷ് അസാദ്ധ്വവമങ്കിലും, ആപത്തിനെ വിളിച്ചുപറയുന്ന ഭയാനകവനങ്ങ ളെ അതിൽ അതിക്രമിക്കേണ്ടതുണ്ടെകിലും, പവത്ശിഖരലിയനം, ലക്തിവി ലാസപ്പിയന്തം, സവ്വൂമീശപരങ്കൽ സമർപ്പിച്ചു നിശ്ചിന്തം, നിർഭയം ഹിമാല യത്തിൽ വിഹരിക്കന്ന ദേഹവുമായ ഈ ഞാൻ സരസ്സിൽചെന്ന സ്റ്റാനംചെയ്യ 1928 ഒഷ്ക്രാബർ മാസത്തിൽ ഉത്തകാശിയിൽനി വാനൊരങ്ങി പുറപ്പെട്ടു. ന്നാണം ഞാൻ ഈ വനവിഷാരത്തിന്നായി ഒരുങ്ങിപുറപ്പെട്ടത്. ഉത്തരകാശി യിൽനിന്നു വേറെ നാലഞ്ഞു സാധുക്കരംയാത്രയ്ക്കു സന്നദ്ധരാകയും,ഞങ്ങളെല്ലാവ രും യാത്ര ആരംഭിച്ച്, ആട്ടുത്തെ ദിവസം പത്തനാഴിക ഭൂരത്തിൽ "ഗജോളി" എന്ന പേരായ ഒരു ഗ്രാമത്തിലുള്ള ദേവമന്ദിരത്തിൽ നിവസിക്കയും ചെയ്ത സരസ്സിലേക്ട സഞ്ചരിക്കവാനുത്സാഹിച്ചു പുറപ്പെട്ടതുതന്നെ ഈ ഗ്രാമത്തിലെ ചില ഭക്തജനങ്ങളുടെ പ്രാർത്ഥനയം പ്രേണയം നിമിത്തമായിരുന്നു. സര സ്സിനെപ്പററിയുള്ള പൂണ്ണമായ അറിവും, എനിക്കണ്ടായത്ക് അവരുടെ മഖത്തിൽ അതുകൊണ്ട് ആ ഗ്രാമത്തിലെ തലവന്മാരായ നാലു നിന്നു തന്നെയായിരുന്നു. പേർ അവിടെനിന്ന മേലോട്ടുള്ള യാത്രയിൽ ഞങ്ങളെ സഹായിപ്പാൻ ഞങ്ങള ടെ സഹചാരികളായി ഞങ്ങളെ അനുഗമിച്ചു. എന്നാൽ ഞങ്ങളെ മുകളിലേക്ക ക്രട്ടിക്കൊണ്ടു പോകരുതെന്നു് ഗ്രാമത്തിലെ ചില വുധജനങ്ങളും സ്ത്രീകളും അ ഭിപ്രായപ്പെട്ടിരുന്നു. സരസ്സ് ദേവന്മാർ നിവസിക്കനാ സ്ഥാനമാകന്നു, അതി ഗോപ്പമാഷന്ത, മനഷ്ഠർക്തോവിടെ സഞ്ചരിക്കവാൻ സാധിക്കന്നതല്ല. വല്ല വരം സാഹസത്തോടെ അവിടെ ചെല്ലന്നപക്ഷം, അവിടെ മലമൃത്രവിസജ്ജനം ചെയ്യക, ക്ഷേണം പാകം ചെയ്യക, നിട്രചെയ്യക മുതലായ അവരുടെ അതുദ്ധ കർമ്മങ്ങാം നിമിത്തം, ആ ഭേവഭൂമി അശ്ലമ്പിയായിത്തീരുന്നു. അങ്ങനെ സംഭ വിച്ചതായ അശുദ്ധിയെ നീക്കുവാൻ വേണ്ടി അവർ നിവസിച്ചതിൻെറ പിറേറ ന്നു തീർച്ചയായും ഗംഭീരമായ വൃഷ്ടിയുണ്ടാകുന്നു. വൃഷ്ടിയിൽ കൽമാരി പെയ്ത്, അടുത്തു താഴേയുള്ള സവ്വ് ഗ്രാമങ്ങളുടേയും വിളയെല്ലാം പാടെ നശിച്ചുപോക ന്നു. ഈട്ടശമാകന്ന അവിടെയുള്ള യാഥാസ്ഥിതികന്മാരായ പവ്തീയരുടെ ബല മായ വാദം. ഈ വാദക്കാരാകന്ന ഞങ്ങളേയും കൂട്ടിമുകളിലേക്കു ചെന്നാൽ അവശ്യം വൃഷ്ടിയണ്ടായി ഉപലങ്ങൾം പതിച്ച വിളഞ്ഞുകിടക്കുന്ന ധാന്വങ്ങളെ ല്ലാം നശിച്ച തങ്ങളുടെ ഗ്രാമം, രണ്ടില്ല പക്ഷം, പട്ടിണിയിൽ പെടുമെന്ന**ാച്ച** കൊണ്ടു ഞങ്ങളുടെ ഗമനത്തെ തടഞ്ഞതു്. എന്നാൽ ഞങ്ങളുടെ ഭാഗം വാദി ക്കുന്ന ഉൽപതിഷ്ണക്കളുടെ ഒരു ചെറിയ സംഘവും ഗ്രാമത്തിലുണ്ടായിരുന്നു. മ ഹാത്മാക്കളാണാ് സരസ്സിലേക്കുസ്സാനം ചെയ്യാൻ പോകുന്നതെന്നും, മഹാത്മാ കളെപ്പററി ദേവന്മാക്ട യാതൊരപ്രീതിയുമണ്ടാകന്നതല്ലെന്നം, മഹാത്മാക്കളുടെ മഹിമയം തപോബചവം നിമിത്താ ഗ്രാമത്തിലേക്ക ത്രേയസ്സല്പാതെ യാതൊര-മംഗളവും ഭപിക്കനാല്പെന്നാ, അവർ വാടിച്ചു. എതായാലും മഹാത്മാക്കളായ ഞങ്ങളുടെ മാഹാത്മ്യത്തേയും സിദ്ധിയേയും, യാഥാസ്ഥിതികന്മാരെക്കൊണ്ട ശ്ര ദ്ധിപ്പിച്ച് ഒരു വിധം അവരുടേയും പൂണ്ണമായ സമ്മതം സമ്പാദിച്ചതിന്റെ ശേഷ മാണ്, മൻപറഞ്ഞ നാലുപേർ ഞങ്ങളുടെ മാർഗ്ഗദർശകന്മാരായി പുറപ്പെട്ടത്. യാത്രയിൽ യാതെരമംഗളവും വരാതിരിപ്പാൻ അവരുടെ ഗ്രാമദേവതയോട് അവരും ഞങ്ങളും ഉള്ള ഴിഞ്ഞു പ്രാത്ഥിച്ചതിന്റെ ശേഷം, ഞങ്ങാം അവിടെ നിന്നും പുറപ്പെട്ടു. വിഷമഘട്ടത്തിൽ ഈശ്വരൻ തന്നെ എല്ലാവക്കം ഗതി. വല്ല വൈഷമ്യത്തിലുമകപ്പെടുമ്പോൾ, ജനങ്ങൾ ഈശ്വരനെ എത്ര ശുദ്ധമായി, എത്ര ഗാഡമായി, എത്ര അനസ്വപിത്തമായി സൂരിക്കകയും പ്രാർത്ഥിക്കകയും ചെയ്യന്നപോ, അത്ര ഗാഢമായി സാധാരണകാലത്തിലും സുരിക്കുന്നപക്ഷം, അവർ അവശ്വം ഈശപരസായുച്ചത്തിന്നർഹരായിത്തീരുന്നവെന്നു പിശേഷിച്ച പറയേണമോ!

പറ്റതീയജനങ്ങൾക്ക് അവരുടെ ഗ്രാമദേവതയിലുള്ള ത്രദ്ധാഭക്തികൾ അനന്വസാധാരണവും അത്വന്തട്രഢവുമാകന്നു. എന്നാൽ അവരുടെ ഈ ശ്രദ്ധാ ക്തികൾ തീരെ കാമനാഭരിതമെന്നു പ്രത്യേകിച്ചു പറയേണ്ടതുണ്ട്. നിഷ്യാമ പ്രേമം എന്താണെന്നു വിചാരശക്തിയോ, വിദ്യാബലമോ ഇല്ലാത്ത ഈ പർവ്വ തീയർ സ്പപ്പേപി അറിഞ്ഞിട്ടില്ല. സംപത്തിയെ പ്രാപിക്കുവാനം, വിപത്തി യെ പരിഹരിക്കുവാനം, അവർ ദേവതയുടെ മുമ്പിൽ ചെന്നു കേണംകൊണ്ടു പ്രാർത്ഥിക്കേയും, കരയുകയും ചെയ്യുന്നതു കാണാം. ഇങ്ങനെ ഗ്രാമദേവതയി

ലും കലഭോവതയിലും എന്തെന്നില്ലാത്ത ശ്രദ്ധയും, ഭക്തിയും ഹിമാലയത്തിൽ മാത്രമല്ല, ഹിമവൽസേതുപയ്യന്തമുള്ള ഭാരതവർഷത്തിൽ സവത്ത ടൊരോരോ പ്ര കാരത്തിൽ ഏറേക്കറെ പ്വാപിച്ചകാണം സംബം. എന്നാൽ താണദേശങ്ങളിൽ, നവീനപരിഷ്കാരത്തോടുകൂടി അവയ്ക്കു വലിയ ക്ഷയവും സംഭവിച്ചു കാഞ്ഞനതു പോലെ, ഹിമാലയത്തിൽ അവ ക്ഷയിച്ചിട്ടില്ലെന്ന മാത്രമേ ഭേദമുള്ള. ശാസ്ത്ര ജ്ഞാനസഹകൃതമായ വിചാരശക്തികൊണ്ടല്ല, കേവലം പരമ്പരാസിദ്ധമായ സംസ്കാരംകൊണ്ടെങ്കിലും, ഇങ്ങനെ ദേവതയിൽ ദ്രഢമായ ത്രദ്ധാഭക്തികഠം ഉ ണ്ടാകന്നതു വളരെ പ്രശംസനീയംതന്നെ. എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ, ഈശ്വരൻ തന്നെ സവ്വനിയന്താവു്; ഈശചരൻതന്നെ സവ്വക്കം സവ്പാലങ്ങളേയും ഭാനം ചെയ്യുന്നവൻ; ഈശപരൻെറ സഹായംക്രടാതെ നമക്ക് ഉണ്ണവാനം ഉറങ്ങവാ നംകൂടി സാധിക്കുന്നതല്ല. ഈശ്വരന്റെ ആജ്ഞകൊണ്ടുതന്നെ മേഘഷം രം വർ ഷിക്ഷന്നു. ഈശ്വരൻെറ ആജ്ഞക്കൊണ്ടതന്നെ നടികൾ പ്രവഹിക്ഷന്ത്. ഈശ്വ രൻെറ ആജ്ഞകൊണ്ടതന്നെ സസ്വങ്ങരം ഫലിക്കുന്നു. ഈശപരൻെറ ആജ്ഞ കൊണ്ടുതന്നെ ഒരുവൻ സുഖിക്കുന്നു. ഈശാരൻറ ആജ്ഞകൊണ്ടുതന്നെ വേ റൊരുവൻ ടുഖിക്കന്ന. അങ്ങനെയാണെങ്കിൽ, തങ്ങളുടെ ദേവതയെ ഈശാ രത്രപത്തിൽകാണുന്ന പവ്തജനങ്ങറം ആ ദേവതയിൽ സവ്ശക്തിയും സർവ്വ നിയന്ത്യതചവും കല്പിക്കുന്നതു് അശാസ്ത്രീയമോ അവിഹിതമോ അല്ല.

ആ ഗ്രാമത്തിൽനിന്നു പുറപ്പെട്ട് മൂന്നനാല് നാഴിക ദ്രം തേഞ്ഞതായ മാഗ്ഗ്മുള്ള തുകൊണ്ട്, അതുവരെ അനായാസേന നടന്ന്, ഞങ്ങളെല്ലാവരും അന്ന വിടെ വനാന്തരത്തിൽ വിശ്രമിച്ചു ഇനി ഇവിടെനിന്ന് മേഷോട്ട്ടള്ള കഥയെല്ലാം വലിയ അപകടത്തിലും വൈഷമ്യത്തിലും ആണം". ദേഹാഭിമാനം വെടിഞ്ഞ ജ്ഞാനിവയ്യന്മാരോ വീരവയ്യന്മാരോ, അഥവാ ഭ്രതഭാവികളെപ്പററി ചിന്തിക്കാ ത്ത പശുസദശരായ മനഷ്യഭരാ മാത്രമല്ലാതെ മജ്യപത്തികളാരുംതന്നെ ഇവി ടെനിന്ത് മേല്പോട്ട കയവാൻ ധൈയ്പപ്പെടുന്നതല്ല. ഞങ്ങാം ഇവരിൽ ഏതുവ ഗ്ഗത്തിൽപെട്ടപരായിരുന്നാലും വേണ്ടതില്ല, അവിടെനിന്ന പുലരുമ്പോഠം എഴ ന്നീറപ്പോ താനം എരംഭിച്ചു! ഇനി ഇവിടെനിന്ന് ആറേഴനാഴിക ദ്ദരം നേരെ ചെങ്കത്തായ പർവ്വതത്തെ ആരോഹണം ചെയ്യേണ്ടതുണ്ട്. മാർഗ്ഗ മില്ലതന്നെ. ചെടികളം വള്ളികളം വൃഷങ്ങളം വനസ്പതികളം പടന്തതിങ്ങി തുങ്ങി നിബിഡമായി നില്ലന്ന ഇരുട്ടഞ്ഞ ഗംഭീരവിപനമാണതാനും. ഞങ്ങ ളടെ സഹചാരികളിൽ, മമ്പീവഴിക്ക പലപ്പോഴം സഞ്ചരിച്ചിട്ടുള്ള ധീരപ്രകൃതി യായ ഒരുവൻ ആയുധധാരിയായി, കഴിയുന്നതും ചെടികളേയും, തുപ്പകളേയും വൃഷ്യശാഖകളേയും വെട്ടിത്തുറന്നുകൊണ്ട് ഞങ്ങളുടെ മുമ്പിൽ നടക്കന്നു. ഞങ്ങ ളാകട്ടെ, തങ്ങാം തങ്ങളുടെ കാലിന്നമമ്പിൽതന്നെ ദ്രഷ്പിയേയും ചിത്തത്തേയുമേ കാഗ്രീകരിച്ചുകൊണ്ട് വളരെ ജാഗ്രതയോടെ അദ്ദേഹത്തെ അനശമിക്കയും ചെ

യ്യന്നു. വിഷച്ചെടികൾ തട്ടി കാൽ വീങ്ങിയം, മുരച്ചെടികൻ തട്ടി കാലിൽനി ന്നു രക്തമൊലിച്ചും, വസ്ത്രങ്ങളിലെല്ലാം ഒരുതരം മുള്ളുള്ള ഇലകളും ഫലങ്ങളും പററിപ്പിടിച്ചും, വ്വക്ഷശാഖകളിൽ പിടിച്ചുകൊണ്ട് ഇരുന്നും നടന്നും, ത്രണ്ടും നിരങ്ങിയും, കല്ലിലും മള്ളിലുംകൂടെ സഞ്ചരിച്ച് പതിനൊന്ന മണിക്ക് മമ്പായി ഞങ്ങാം പർവ്വതത്തിനെറെ ശിഖരത്തിൽ എത്തിച്ചേന്നു. വിഷക്കാറേററര് ഒരു മഹാത്മാവിൻറ തല ചുററി കിടപ്പിലായതുകൊണ്ട്, അദ്ദേഹത്തിൻെറ ശുശ്രു ഷണത്തിൽ കുറ സമയം ചിലവിടേണ്ടിവന്നു. പന്ത്രണ്ടു മണിക്ക് ക്ഷേണം പാ കംചെയ്ക്ക് കഴിച്ച് പിന്നേയം യാത്രതുടന്നു. ശൈലശിഖരത്തിൽ വിശാലമായി വൃഷ്കാദിരഹിതമായി, തുറന്ന മൈതാനം കുറെ ഉപലഭിക്കുന്നു. ചെറിയചെറിയ ചെടികളിൽ പലനിറത്തിലും പലതരത്തിലും പഷ്പ ജാഗം പൂത്രനിന്നിരുന്ന ആ മൈതാനം എത്രയോ മേണീയമായിരുന്നു. അനാവൃതമായ ആ മൈതാനമല്യ ത്തിൽനിന്ന് നാലുപാടും നോക്കന്ന ഒരു യാത്രികന്റെ ചിത്തം പ്രകൃതിസുഷമാ മധുപെ പാനം ചെയ്തുചെയ്ത് ആഹ്ളാഭമദമത്തമായിത്തീരുന്നു. ഇരുപതിനായി രത്തിലധികം അടി ഉയരമുള്ള "വാനരപുപ്പം" "ത്രീകണും" എന്ന പേരോടു ക്രടി എന്നെന്നും ഉരുകാത്ത ഹിമസംഹതിയോടുക്രടി ധവളധവളമായി ഹിമാല യത്തിലെ പ്രസിദ്ധപ്പെട്ട രണ്ടു കൊടുമുടികരം ഇതാ അടുത്തായി വടക്കകിഴക്ക ഭാഗത്തിൽ കാണപ്പെടുന്നു. ഒരു ഭാഗത്തിൽ ഹിമരാശിയാലാവ്വതമായി, അതി ധവളരൂപത്തിൽ പളപളെ പ്രകാശിക്കുന്ന ഉച്ചശ്വംഗങ്ങളുടേയും, മററുഭാഗങ്ങ ളിൽ ഹിമം ഉരുകി നഗ്നമായി ഈഷല്ലോഹിതരൂപത്തിലും, തിങ്ങിയ പനരാജി കളാൽ ആ ഫ്ലാദിതമായി, മരതകംപോലെ മേചകത്രപത്തിലും പരിലസിക്കന്ന പർവ്വതനിരകളടേയും അലൌകികമായ ദൃശ്വസൌന്ദയ്യത്തെ ഞാനെങ്ങനെ വണ്ണിക്കേണ്ടു!

പ്രകൃതിസെന്ദേയ്യമെന്നാലെന്താകന്നം? ഇവമസെന്ദേയ്യംതന്നെ പ്രകൃതി സെന്ദേയ്യം. ഇവമത്തിൻറെ സെന്ദേയ്യമല്ലാതെ പ്രകൃതിക്കു ഭിന്നമായ ഒരു സെന ന്ദയ്യമില്ല പുരുഷനിൽനിന്ന് അവൻറെ ശക്തി ഭിന്നമല്ലാത്തതുപോലെ, ഇവമ ത്തിൽനിന്ന ഇവമശക്തിയായ പ്രകൃതിയും ഭിന്നമല്ല. അതുകൊണ്ടു പ്രകൃതിയു ടെ വിലാസമെന്നത്ത ഇവമത്തിൻെറെ വിലാസമാകന്നു. പ്രകൃതിയുടെ സൌന്ദ യ്യമെന്നത്ത ഇവമത്തിൻെറെ സാമർത്ഥ്വമാകന്നു. പ്രകൃതിയുടെ സൌന്ദ യ്യമെന്നത്ത ഇവമത്തിൻെറെ സാമർത്ഥ്വമാകന്നു. ഇഹ്മതിയുടെ ത ത്തപത്തെ സാക്ഷാൽകരിച്ചിരിക്കുന്ന ഒരു ജ്ഞാനി പ്രകൃതിയേയും പ്രകൃതിയുടെ ത തെപത്തെ സാക്ഷാൽകരിച്ചിരിക്കുന്ന ഒരു ജ്ഞാനി പ്രകൃതിയേയും പ്രകൃതിയുടെ ത തണ്യതോമോക്കെ ഇഹ്മത്തിൽ കാണുന്നു. പ്രകൃതിവിലാസമായ ഹിമധോ രണ്ടിയായ ഇവമാതന്നെ! ഇവമാം! ഇവമാ! ഇവമവിത്തിന്ന് "ംഎവിടെ ഫെന്നാലും, എന്തിനെ നോക്കിയാലും, ഇവര്മം ഇപമെമ്മല്ലാതെ വേറൊന്നില്ല. ഇഹ്മം തന്നെ വിവിധനാമരൂപങ്ങളിൽ കാണപ്പെടുന്നം.

മൻവിവരിച്ചപോലെതന്നെ അതിവികടമായി, യമരാജധാനിയിലേ ക്കുള്ള രാജപഥമെന്നപോലെ അതി ഭയാനകമായി, പവ്തീയർ മന്വിൽ നടന്ന നിർമ്മിക്കന്ന മാർഗ്ഗത്തിൽക്രടെ, വർഷാകാലം കഴിഞ്ഞൂ് അധികമാകാത്തതു കൊണ്ട് അടുത്തു് ആനനിന്നാൽപോലും കാണുവാൻ സാധിക്കാത്ത അത്രയും തഴച്ച തിങ്ങിയ ഘോരവനാന്തരത്തിൽകൂടെ പലേ ഏററിറക്കങ്ങളുമതിക്രമി ച്ചുകൊണ്ട്, വൈകന്നേരം അഞ്ചമണിക്ക മന്വായി ഞങ്ങരം സരോവരത്തിന്റെ തീരത്തിലെത്തിച്ചേർന്നു. "മൊനാൽ\*" എന്ന പേരായ ചുവന്ന പൂറ്റൻകോഴി കളെപ്പോലുള്ള അവിട്ടത്തെ നിവാസികളായ ഒരു തരം വിചിത്രവിഹംഗമങ്ങരം ഞങ്ങളുടെ ശബ്ദം കേട്ടു തങ്ങളുടെ ഗ്രഹമായ പാഷാണ ച്ഛിരങ്ങളിൽനിന്ത പുറ ത്ത്രാന്ത്രങ്ങൾ അഭിമുഖമായി ആകാശത്തിൽ ഉയർന്ന പറന്നുകൊണ്ട് അതിഥികളെ അഭിവാദനപൂവ്വം സചാഗതംചെയ്കയുണ്ടായി. അധികം ഉന്ന തവും ശീതളവുമായ വനാന്തരത്തിൽ, ഹിമാലയത്തിൽതന്നെ ഒർല്പഭം ചില പ്രദേശങ്ങളിൽ മാത്രം കാണപ്പെടുന്ന അത്ഭുതജീവികളാകന്ന പ്രസൂത മൊനാൽ പക്ഷികരം. അതൃന്തം വണ്ണകാന്തിയോട്ടക്രടിയ അധികം തിങ്ങിയ തു വലുകരം ദേഹത്തിലുള്ള ഈ പക്ഷികരം കാണുവാൻ എത്രയൊ സൌന്ദയ്യമുള്ള മയിലും മൊനാലും അതിമനോഹരമായ ത്രവലുകളോടുകൂടിയ ഹി വയാകന്ത. അലക്ലാണ്ടർ മയിലിൻെറ മാലയത്തിലെ രണ്ടു വിശിഷ്പ വിഹഗങ്ങളാകന്തം. സെന്ദേയ്യത്തിൽ മോഹിതനായി, ഹിമാലയപരിസരങ്ങളിൽനിന്നു മയിലുകളെ പിടിച്ച് ഗ്രീസ്സിലേക്ക് കൊണ്ടുപോയിട്ടുള്ള തായി ചരിത്രകാരന്മാർ പറയുന്നു. എന്നാൽ മൊനാലിൻെറ മോഹനമായ രൂപസൌന്ദയ്യത്തെ കാണുവാൻ അദ്ദേ ഹത്തിന്ന ഭാഗ്യമുണ്ടായിരുന്നവെങ്കിൽ, പ്രകൃതിനിരീക്ഷണപട്ടവായ അദ്ദേഹ ത്തിൻെറ ചിത്തം എത്രയോ ഉൽകണ്ഠിതമാകമായിരുന്നു. ഉയർന്ന പ്രദേശങ്ങ ളിൽ മൊനാലം, താണ പ്രദേശങ്ങളിൽ മയിലം ഗിരിരാജൻറ എത്രയാ വി ലപിടിച്ച രണ്ടു ഭ്രഷണങ്ങളായിത്തന്നെ വിരാജിക്കന്നു. ഹിമാലയത്തിൽ ആ യിരത്തിഅഞ്ഞൂപ് അടിക്ക മീതെ മസുരങ്ങളെ കാണകയില്ലെങ്കിൽ, ഏഴായിരം അടിക്കു താഴെ മൊനാലുകളേയും കാണുന്നതല്ല. തുവലിന്നും മാംസത്തിന്നമായി നായാട്ടുകാർ മൊനാലിനെ വെടിവച്ചുകൊല്ലാരുണ്ടെന്ന പറയപ്പെടുന്ന. ഞങ്ങള ടെ ഈ മാഗ്ഗത്തിൽ അവിടവിടെയായി പലേടത്തം ഈ അലൌകികഖഗങ്ങളെ ഞങ്ങറം കാണകയുണ്ടായി. സരസ്തടത്തിൽവെച്ചു വികസിതമുഖത്തോടെ ഈ സ്സേഫിതന്മാർ തങ്ങളുടെ പത്നികളോടുക്രടെ ഞങ്ങളെ സ്ഥാഗതം ചെയ്തതിൽ, എൻെറ മനസ്സിസ് അതിയായ ആഹ്ളാദമണ്ടായി, എന്നാൽ ഈ ോലാരാ രണ്യത്തിൽ തിങ്ങിനിവസിക്കുന്ന കസ്തരിമൃഗങ്ങളും വ്യാഘ്രല്ലേകാദികളും

\* ഈ പക്ഷിക്ക മലയാളഭാഷയിൽ വല്ല പേരുമുണ്ടോ, എന്നം ഉണ്ടെങ്കിൽ അതെന്താണെന്നാം ഈ ലേഖകനറിഞ്ഞുകൂടാ. ഞങ്ങാം കോദർശനം തന്നു ഞങ്ങളെ സ്ഥാഗതം ചെയ്യാതിരുന്നത് എന്തുകൊണ്ടാ യിരിക്കാം. നവവധ്യവിനെപ്പോലെ അത്രയം അധ്രഷ്ഠവം വിനമ്രവമായ കസ്തു രിയുടെ വിലക്ഷണപ്പക്കതിയം, അപ്പതിഭേമായ വീയ്യപരാക്രമങ്ങളെക്കൊണ്ടും, ആക്ഷം കീഴടങ്ങാതെ സവാധിപത്വത്തോടെ ചെങ്കോൽ ചെലുത്തി വനത്തെ ഭരിച്ചവരുന്ന പ്രതാപം കൊണ്ടും വ്യാഘാദികരംക്കുള്ള അഹങ്കാരവുമാണ് അ വർ ഞങ്ങളുടെ മുമ്പിൽവന്നു ഞങ്ങളെ സ്ഥാഗതം ചെയ്യാതിരിപ്പാനുള്ള കാരണ മെന്ന് ഞാനൽപ്രേക്ഷിക്കുന്നം. എങ്കിലും ആരുടെ ദർശനത്തെ അഭിലഷിച്ചു് ഇ ത്രയം ക്ലേശജനകമായ ഒരു യാത്രയെ ഞങ്ങാം അനുസ്തിച്ചുവോം, മഹാമഹിമ ശാലിനിയായ ആ സരോദേവി ഗാംഭീയ്വും ഗൌരവവും മുത്തീകരിച്ച ഭാവ ത്തിലെങ്കിലും മനുസ്തിനെപ്പാം ഞങ്ങളെ സ്ഥീകരിച്ചതിൽ ഞങ്ങാരം അത്വന്തം കതാതാനതയെ പ്രാപിച്ചുകൊണ്ട് ദേവിയെ ഭക്തിപൂർവ്വം പ്രണമിച്ചു ദേവിയു ടെ ഏററവുമരികെ ചെന്നിരുന്നം.

സായംകാലമായി. സൂയ്യഗേവാൻറ അരുണകിരണങ്ങരം വ്യാപിച്ച ദി ക്കളെല്ലാം അരുണവണ്ണമായി കഴിഞ്ഞിരിക്കുന്നു. സരസ്സിലെ സ്ചച്ഛജലവും പ്രതിബിംബത്തെ ഗ്രഹിച്ചകൊണ്ട് അരുണാരുണമായി ഭിപ്യസംഷമാസമ്പത്തി യോടെ പരിലസിക്ഷന്നു. ശൈത്വം ഒസ്സഹമായതുകൊണ്ടു പർവ്വതീയർ വിറക ധാരാളമായി സഞ്ചയിച്ചു രാത്രിമുഴവന്തം അഗ്നി സുലഭമായി ജചലിപ്പിച്ചുകൊ ണ്ടിരുന്നു. രാത്രികാലത്തിൽ അവിടത്തെ വിപിനഗാംഭീയ്യം എന്നെപ്പോലുള്ള വ രുടെ ശുഷ്ഠവാക്കിന്നു തീർച്ചയായും ഗോചരമല്പതന്നെ. എന്തെല്ലാമോ വിലക്ഷ ണവും ദിവ്യവുമായ ധചനികരം വിപിനമദ്ധ്യത്തിൽനിന്നും രാത്രിമദ്ധ്യത്തിൽ അ വിടെ കേട്ടുകൊണ്ടിരുന്നു. ഏതായാലം നേരം പൂലർന്നു ഞാൻ ആ പവ്തീയ നേതാവിനേയംകൂട്ടി ആ ഭിവ്യസരസ്സിനെ പരിക്രമം ചെയ്യവാൻ പുറപ്പെട്ടു. ''മംറാടുർഘടവികടാഭ്യാം'' എന്നുള്ള മലഞ്ചരിവിൽക്രടെ തിങ്ങിയ വനത്തിന്റെ ഉള്ളിൽ ക്രളയിട്ടകൊണ്ടു ഞങ്ങൾം രണ്ടുപേരും പ്രദക്ഷിണം ആരംഭിച്ചു. പുഷ്പ ത്തിൻറ ഗന്ധംകൊണ്ടതന്നെ മനുഷ്ഠൻ മൂർ ച്ചൂിതനായി വീഴന്ന പല വിഷച്ചെ ടികളം, മററു ചില വന്വൌഷധങ്ങളം ആ പർവ്വതീയൻ പരിക്രമമാജ്യ നിക്ക കാണിച്ചതരികയണ്ടായി. എന്തന്നെയല്ല, സരസ്സിനെപ്പററി അതൃത്തത കരമായ പലേ ഐതിഹൃങ്ങളം അദ്ദേഹം എന്നോട് ഉപദേശിച്ചുകൊണ്ടിരുന്ന. എൻറ മനസ്സ് സരസ്സിൻറ മഹിമയെ കേരംക്കന്തോരം, ഭക്തികൊണ്ടം ബ ഹുമാനംകൊണ്ടും സംഭ്രതമായിത്തീർന്നു. നാലഞ്ചു ഫർലോങ്ങ് മാത്രം ചുററളവു ള്ള ആ ചെറിയ സരസ്സിനെ മക്കാൽ മണിക്രുകൊണ്ട് ഞങ്ങാം പരിക്രമം ചെയ്യതീത്തു. ഭാഗീരഥിയുടെ പോഷകനദിയും ഉത്തരകാശിയുടെ ഉത്തരാവധി ഭ്രതയ്യമായ 'അസി' നടി ഇതാ ഈ സരസ്സിൽനിന്ന് ഒരു ചെറിയ ജലധാരയു ടെ രൂപത്തിൽ പുറപ്പെട്ടു മന്ദം പ്രവഹിഷന്നു. പവ്വതീയബ്രാഹ്മണനെ പു

രോഹിതനാക്കി, ഞങ്ങളെല്ലാവരം സരസ്സിൽ സ്റ്റാനം, പൂജനം, ഭജനം മതലായ ധാർമ്മികക്രിയകരം യഥാവിധി നിവ്വനിച്ചു. പവ്തീയജനങ്ങരം ഗ്രാമത്തിൽ നിന്ന് ഞങ്ങളോട്ടപഭേശിച്ചപോലെ, ഇതു ദേവന്മാരുടേയും ഋഷികളുടേയും നിവാസഭ്രമിതന്നെയെന്നം, ഇതു മനുഷ്ഠർക് ഗന്തവ്വമല്ലാത്തവിധം അത്രയും നിഗ്രഡവും ഭിവ്വവമാണെന്നും എനിക്കു തോന്നി. ദിവ്വദിഗ്വമെന്നേ പറയേണ്ട തുള്ള. മാനുഷലോകത്തോട്ട് യാതൊരു സംബന്ധവുമില്ലാത്ത എതോ ഒരു ദിവ്വ ലോകത്തിൽനിന്നുകൊണ്ടാണ് ഞാൻ ഈ സ്റ്റാനഭജനാദികരം ചെയ്യുന്നതെന്ന് ം എൻറ മനസ്സ് എന്നോട്ട് ആന്തരമായുപദേശിക്കുന്നപോലേയും എനിക്കുതോ നി ഹാ! മനുഷ്ഠരുടെ വിവാരസരണിയിൽനിന്നു വിപ്രക്ഷമായ എന്തെല്ലാം നിഗ്രഢതത്തപങ്ങരം ഈ പ്രദേശത്തിൽ അന്തർഭവിച്ചുകിടക്കുന്നുവെന്നാർ കണ്ട്

സചല്പമാഹരിച്ച് ഒൻപത് മണിക്കു ഞങ്ങരം അവിടെനിന്നു പ്രതിയാത്ര ആരാഭിച്ചു. ശൈത്യാധിക്യംകൊണ്ടും ഹിമപാതമാരംഭിക്കേണ്ടുന്ന കാലമായ തുകൊണ്ടും, അവിടെ ഒന്ന രണ്ടു ദിവസംക്രടി താമസിക്കേണമെന്നെനിക്ഷണ്ടായ ആഗ്രഹത്തെ നിറവേറപോൻ സാധിക്കാതെ, ഒരുവിധം കണ്ഠിതമനസ്സോടെയാ ണം ഞാനാസരസ്തടത്തെ സംത്യജിച്ചത്. സമയം ഒരുമണി കഴിഞ്ഞിരിക്കുന്നു. ഞങ്ങരം പവ്വതശിഖരത്തിൽ എത്തിക്കഴിഞ്ഞു. കഴിഞ്ഞ രാത്രി മേഘം ധാരാ ളമായി സഞ്ചരിച്ചകൊണ്ടിരുന്നവെങ്കിലും, രാവിലെ നിർമ്മലമായിരുന്ന ആകാ ശം പിന്നെയം കാളമേഘപടലങ്ങളാൽ ആവൃതമായിത്തീർന്നു. പർവ്വതങ്ങളെ ആകമാനം കലുക്കിയിളക്കുന്ന ഗംഭീരമായ ഗർജ്ജനവുമാരംഭിച്ചു. പജ്ജന്യദേ വത സവ്വ്സംഗപരിത്യാഗികളായ ഞങ്ങളുടെ ധൈയ്യത്തെ പരീക്ഷണംചെയ്യ വാനൊരുമ്പൊളെ പോലെ തോന്നി. മനുഷ്ഠരായ ഞങ്ങരം ഈ ദേവഭൂമിയിൽ സഞ്ചരിച്ചതിനെപ്പററി ക്രജിച്ചിട്ടെന്നപോലെ വായുദേവത പ്രചണ്ഡമായി അടിച്ചതുടങ്ങി. ജലമല്ല, ഹിമകരകങ്ങരം മന്മാന്ദം വിർഷിക്കുവാനം തുടംങി. ഗ്രാമജനങ്ങളുടെ ശ്രദ്ധപോലെതന്നെ കായ്യം സംഭവിച്ചതിൽ ഞാൻ വല്ലാതെ വിസ്റ്റയിച്ചു. എതായാലം ഞങ്ങളുടെ ശരീരത്തിന്നും ഗ്രാമക്കാരുടെ വിളയ്ക്കും യാതൊരു ക്ഷതിയം ക്രടാതിരിപ്പാൻ ഈശ്വരനോട്ട പ്രാർത്ഥിക്കേണ്ടുന്ന കാലം ഇനി ഒട്ടം വൈകരുതെന്നുള്ള ഘട്ടത്തിലായി. ഒക്ട്രോബർമാസത്തിൽ, ഇങ്ങ നെയുള്ള പറ്റ്വതശിഖരങ്ങളിൽ മേഘം അധികമായി, ജലത്തെയല്ല, കൽമാരി യെയാണ് വർഷിക്കക പതിവ്. നവമ്പർമാസം മതല്യ് ഹിമത്തേയം വഷി എന്നാൽ ഇവിട്ടത്തെ കൽമഴ, ദേശങ്ങളിലെ കൽമഴയിൽനിന്ന് എത്ര ക്കുന്നു. യോ പൃതൃസ്തമാകന്നു. ഇവിടെ കൽമാരി പെയ്ലപെയ്ക്, ചിലപ്പോറം മെടിയോ ളം ഹിമം പവതശിഖരത്തിൽ ഉറച്ചപോകന്നും. പാഷാണവർഷം ആരംഭിച്ച തോടുകൂടി, ഞങ്ങളുടെ സഹചാരികളായ പവ്തീയരുടെ ധൈയ്യമെല്ലാം അസ്ത മിച്ച് അവർ വലിയ പരിഭ്രമത്തിലായി.

ക്രമണ കൽമാരി അതി കേമമായി വർഷിച്ചതുടങ്ങി. ഭൂമിയെല്ലാം ഹിമാ പ്പാദിതമായി, വെളവെളയായി കഴിഞ്ഞു. കടയും ചെഅപ്പംതന്നെ എ ല്ലാവൿമില്ലാതെ സചച്ഛന്ദമായി യാത്രചെയ്യുന്ന ഞങ്ങളുടെ കഥ വലിയ പരുങ്ങ ലിലായി. പതിനായിരത്തിലധികം അടി ഉയരത്തിൽ ഹിമവൃഷ്ടിയിൽക്രുടെ നട ക്കന്ന ഞങ്ങളുടെ കൈകാൽ കോച്ചുവാനം ശരീരം വിറയ്ക്കുവാനം തുടങ്ങി. ഞ ങ്ങളെല്ലാവരും ആത്മവിശചാസവും ഈശചരവിശചാസവുമുള്ള വരായതുകൊണ്ട്, എന്ത്രതണെ ആപത്ത് ഉപസ്ഥിതമായാലും ടൈയ്യത്തോടുകൂടിത്തന്നെ അമംഗ മഴ പെയ്തകൊണ്ടേയിരി ളത്തെ പ്രതീക്ഷിക്കാതെ ഓടിനടന്തകൊണ്ടിരുന്നു. ഹിമം ഭൂമിയിൽ തടിച്ചുതടിച്ച് വദ്ധിച്ചുകൊണ്ടേയിരിക്കുന്നു. nola ക്കിന്നും. ത്തിൻെറ മീതെ ഞങ്ങാം നടന്നകൊണ്ടുമിരിക്കുന്നു. അധികം വിളംബമെന്നി യെ ഗിരിമസ്തകത്തിൽനിന്റ് പവ്തത്തിനെറ അവരോഹണമാരംഭിച്ചു. നാല ഞ്ചു ഫർലോങ്ങ് അവരോഹണം ചെയ്തതോടുകൂടി, താഴോട്ടു താഴോട്ടു പാ ഷാണവൃഷ്ടി ന്യൂനതരമാണെന്ന് ഞങ്ങരംക്ക് പ്രത്യക്ഷീഭവിച്ചു. പിന്നെയം കറെ താഴോട്ട ചെന്നതിൽ, അവിടെ മഴയല്ലാതെ, കൽമഴ ലേശവം പെയ്തിട്ടി ല്ലെന്നു് അനഭവപ്പെട്ടു. ഞങ്ങളുടെ ശരീരത്തിന്നു് യാതൊരപകടവും തട്ടാഞ്ഞ തിൽ ഞങ്ങറംക്ക് എത്ര സന്തോഷമുണ്ടായോ, അതിൽ ഒട്ടംതന്നെ കുറയാത്ത സന്തോഷം, അതി ഒരിദ്രന്മാരായ ആ ഗ്രാമീണക്ട് കഷിനാശം സംഭപിക്കാഞ്ഞ തിലും, ഞങ്ങരംകണ്ടായിയെന്നു പറയുന്നതിൽ അതിശയോക്തിയില്ല. മഹാ ത്മാക്കളുടെ മഹിമയും സിദ്ധിയും നിമിത്തമാണം" ഇത്രയും അടുത്തുവരെ ഉണ്ടായ പാഷാണവ്വഷ്ടി താഴോട്ടിറങ്ങാഞ്ഞതെന്ന്, ഗുദ്ധനാരായ ആ ഗ്രാമജനങ്ങൾം ഞങ്ങളുടെ പ്രതിഗമനത്തിൽ ഞങ്ങളെ പ്രശാസിക്കേയും തങ്ങളുടെ വർദ്ധിച്ച ക്തോയെ പലപ്രകാരത്തിൽ പ്രദർശിപ്പിക്കയും ചെയ്യാതിരുന്നില്ല. ഏതായാലും ദേവലോകത്തിലേക്കുള്ള ഞങ്ങളുടെ ആപൽകരമായ ഈ യാത്ര, മലപോലെ വന്ന വിപത്തികളെല്ലാം മഞ്ഞുപോലെ നീങ്ങി, ഇത്രയം ശോഭനമായി പയ്യവ സാനിച്ചത് ഞങ്ങളുടെ മാഗ്ഗദശകനായ ആ ബ്രാഹമണനേതാവിൻെറ അഥവാ ആ ബ്രഹ്മാണ്ഡനേതാവിൻറ നേതൃത്വകൌശലം നിമിത്തമാണെന്നു പ്രശ്വേകം പറയേണ്ടതുണ്ട്. ബ്രാഹ്മണനേതാവിൻെറ്റ് നേതുതപകൌശലമാകട്ടെ, ദേവതാ പിശചാസത്തിൽ —ഈശചരപിശചാസത്തിൽ — ദ്രഢപ്രതിഷ്ഠിതമായിരുന്നു. ഈ ശചരവിശചാസം ടുർബ്ബലനെ പ്രബലനാക്കിത്തീക്കുന്നു. ഈശചരവിശചാസം അ ധീരനെ സധീരനാക്കിത്തീക്ടന്നു. ഈശചരവിശചാസം അസമർത്ഥനെ സർവ്വ സമർത്ഥനാക്കിത്തീക്ടന്നു. \*

<sup>\*</sup>പ്രകൃതയാത്രയ്ക്കുശേഷം പിന്നേയും ഞാൻ ആ സരസ്സിലേക്ക യാത്രചെയ്യയുണ്ടായി. ഇപ്പോഠം സരസ്സിലേക്ക മാഗ്ഗമുണ്ടാക്കിയിരിക്കുന്നതുകൊണ്ടു°, യാത്ര വളരെ സൂകരമായിത്തീർ ന്നിരിക്കന്നം

# ജമ°നോത്രി \*

-40-

യമനാനദിയുടെ ഉൽപത്തിസ്ഥാനമായ ജമ്റ്റോത്രിയെന്നത് എഷീകേശ ത്തിൽനിന്ന സൂമാപ് ന്റേറിരുപത്ത നാഴിക പടക്കപടിഞ്ഞാറായി സ്ഥിതിചെ യ്യന്ന "വാനരപ്പപ്പം" എന്ന ഹിമാലയത്തിലെ സുപ്രസിദ്ധമായ കൊടുമുടിക്ക് താഴെയായി, ഉഷ്ണജല (ഗന്ധകജല) പൂണ്ണമായ കണ്ഡങ്ങളോടുകൂടി എത്രയോ രമ്യവും പവിത്രവമായി വിജയിക്കുന്ന ഹിമാലയത്തിലെ ഈ തീർത്ഥധാമത്തി ലും, ഓരോ വർഷത്തിലും പൂണ്യാന്മാക്കളായ പലേ യാത്രികന്മാരും സഞ്ചരിക്കു ന്നു. ഇതാ ഇവിടെ കളിന്ദശൈലത്തിൽനിന്ന പുറപ്പെട്ട് ഒരു ചെറിയ ജലധാര യൂടെ രൂപത്തിൽ ഇന്ദ്രനീലംപോലെ നീലനിറാപ്പണ്ട കളിന്ദജ പ്രവഹിച്ചുകൊ ണ്ടിരിക്കുന്നം.

ഉത്തരകാശിയിൽനിന്ന് ഞാനൊരിക്കൽ ഈ പുണ്ഠധാമത്തിലേക്ക യാത്ര ചെയ്കയുണ്ടായി. സുമാഹ് നാല്പത്തഞ്ചുനാഴിക ഭൂരത്തിൽ സ്ഥിതി ചെയ്യുന്ന ഈ സ്ഥാനത്തിൽ ഉത്തരകാശിയിൽനിന്നു മൂന്നനാലു ദിവസംകൊണ്ട് എത്തിച്ചേരുവാൻ സാധിക്കുന്നു. ജമ്പോത്രിയിലേക്കുള്ള മാഗ്ഗ്വും ഹിമാലയത്തി ലെ മററു മാഗ്ഗ്ങ്ങളെപ്പോലെതന്നെ എത്രയോ പ്രകൃതിസുന്ദരവും ഹിദാലയത്തി ഒകവുമായിത്തന്നെ ശോഭിക്കുന്നു. നന്ദനവനത്തിൻെറ മദ്ധ്വത്തിൽകൂടെ വല്ല മാ ഗ്ഗ്വൂമുണ്ടെങ്കിൽ, ആ മാഗ്ഗം ഹിമാലയമാർഗ്ഗങ്ങളുടെ ഉപമാനമായി ഭവിക്കു വാൻ പയ്യാപ്പമാണെന്നമാത്രം ചുരുക്കത്തിൽ പറഞ്ഞുകൊള്ളാം.

## ഗംഗോത്രി

Ι

"തതവർഷ സഹസ്രൈശ്വ സമാരാദ്ധ്വ പനഃ പനഃ ബ്രഹ്മാണം ശങ്കരം ജഹ്നം ഭവി ഗംഗാമയോജയൽ." (വാസിഷ്യം)

"അനേകായിരം സംവത്സരം ബ്രഹ്മാവിനേയം ശങ്കരനേയം ജഹ്നമഹ ഷിയേയംകറിച്ച പിന്നെയംപിന്നെയം തപം ചെയ്ത് ഭഗീരഥൻ ഭൂമിയിൽ ഗംഗയെ അവതരിപ്പിച്ചു."

ഇങ്ങനെ ഭരതഭ്രസാവ്ഭൗമനായ ത്രീഭഗീരഥൻ അനേകായിരം സംവ ത്സരം ഹിമാലയത്തിൽചെന്നിരുന്നു തപംചെയ്തു സപർണദിയെ സപർഗ്ഗലോക ത്തിൽനിന്നു മനുഷ്ഠലോകത്തിലേക്കാനയിച്ചുവെന്നും മററും പുരാണങ്ങളിൽ പറ യപ്പെടുന്ന പ്രസിദ്ധമായ ആഖ്യായികയെ അത്ഥവാടരൂപത്തിൽ ഗ്രഹിക്കേണ്ട

<sup>\*</sup> ജമ്ലോത്രിയെപ്പററി ആദ്വം എഴതിയ ലേഖനത്തിൻെറ പകർപ്പ കാണുന്നില്ല.

താണെന്നു ചിലരും, അതല്ല, യഥാത്ഥരൂപത്തിൽതന്നെ ഗ്രഹിക്കുന്നതിൽ യാ തൊരനുപപത്തിയുമില്ലെന്ന് മററുചിലരും വാദിക്കന്നു. സംപൂർണ്ണമായ ലോക പണ്ഡിതന്മാർ അനമാനകൌശലവുമുള്ള ഈട്ടശകഥകളെ ജ്ഞാനവും യഥാശ്രതമായ അത്ഥത്തിൽ സ്വീകരിക്കാതിരിക്കുന്നപക്ഷം, അവരെ നാം ആ ക്ഷേപിക്കേണ്ടതില്ല. പ്രത്യക്ഷത്തിന്നം യക്തിക്കം യോജിക്കാത്ത പൂരാണവാക്യ ങ്ങളെ അതേ രൂപത്തിൽ ഉപ്പില്ലാതെ വിഴങ്ങേണമെന്നു നിബന്ധിക്കുന്നതു കുറെ സാഹസമാകന്ന. നമ്മുടെ പൂർവ്വാചായ്യന്മാരാരം അങ്ങനെ വിഴങ്ങേണമെന്ന് ആരേയും ശാസിക്കന്നില്ല. അതുകൊണ്ട് പ്രത്യക്ഷതക്കങ്ങളെ അവഗണിക്കാതെ പ്രകൃതാഖ്യായികയുടെ പലേ അംശങ്ങളും ഗംഗയിൽ ത്രദ്ധയെ വർദ്ധിപ്പിക്ക വാനുള്ള സ്തതിരൂപത്തിൽ സമനചയിക്കേണ്ടതാണെന്നു നവീനവിദ്വാന്മാർ അ ഭിപ്രായപ്പെടുന്നതിൽ ആശ്ചയ്യമില്ല എന്നാൽ അവരുടെ ഈ ആശയത്തെ യാഥാസ്ഥിതികന്മാരായ പണ്ഡിതന്മാർ ബലമായി ഖണ്ഡിക്ഷന്തപെങ്കിലും, ഭഗീ രഥത് ഭാഗീരഥിയമായി എത്രയോ വമ്പിച്ച ഒരു സംബന്ധമുണ്ടായിരുന്നുവെ ന്നം, അദ്ദേഹം ഗംഗയെ സംബന്ധിച്ചു ഹിമാലയത്തിൽ അധികകാലം തപം ചെയ്തകൊണ്ടിരുന്നുവെന്നുമള്ളതിൽ രണ്ടു പക്ഷക്കാരും യോജിക്കന്നുണ്ട്. ഉഭയ സമ്തമായ ഈ സാമാന്യാംശത്തെ പിട്ട് പിശേഷവിമർശനം ചെയ്യുന്നതിലാ ഞ് അവർ പാടെ പിളർന്നപോകനാത്. എന്നാൽ വിസ്തീർണ്ണമായ ആ വി മർശനപ്പടപ്പിൽ പ്രവേശിക്കവാൻ ഞാനിച്ചിക്കന്നില്ല. ശിവ! ശിവ! പിമർശ നമെന്നത് കരകാണാത്ത കടൽപോലെയാകന്നും വിമർശനക്കലിൽ ഇറങ്ങിക്ക ഴിഞ്ഞാൽ പിന്നെ അതിൽനിന്നു കര കയറുക എന്നതു് ദുശ്ശകമാകന്നു. ഫേ ഗം ഗേ! പേ ഭാഗ്ിരഥി! ഹേ ജഗജ്നനി! ഞാനങ്ങയുടെ ഭക്തനാകുന്നു. ഞാനങ്ങ യുടെ പിമർശകനല്ല. അംഘയെ വിമർശനം ചെയ്യവാൻ ഞാൻ ശക്തനല്ല സാ ക്കാൽ പരമേശപരീരുപത്തിൽ ഞാനങ്കായ കാണുന്നു. പ്രിയമാതാവിൻറ രുപത്തിൽ ഞാനങ്ങയെ ഭജിക്കുന്നു. സ്റ്റപ്പിയുടെ ആരംഭത്തിൽ അങ്ങയെ ബ്ര ഷാവ സ്റ്റഷ്പിച്ചുവെന്നിരിക്കുട്ടെ, അഥവാ പിന്നീട് ഭഗീരഥൻതന്നെ സ്റ്റഷ്പിച്ച വെന്നിരിക്കട്ടെ, എനിക്കതുകൊണ്ട് യാതൊരു ലാഭമൊ ഹാനിയൊ ഉണ്ടാകവാ നില്ല. അങ്ങ് വിഷ്ണപാഭത്തിൽനിന്നു പുറപ്പെട്ട്, ശങ്കരന്റെ ജടയിൽക്രുടെ ഭ്ര മിയിൽ പ്രവഹിച്ചാലം വേണ്ടതില്ല, അഥവാം ഹിമാലയശിഖരത്തിൽനിന്ന പ ഹിമധാരകളിൽകൂടെ ഭൂമിയിൽ പ്രവഹിച്ചാലും വേണ്ടതില്ല, എൻെറ റപ്പെട്ട കണ്ണക്കാക്കം, എൻെറ ബൂദ്ധിക്കം അങ്ങ് സാക്ഷാൽ പരമേശചരിയാ നിത്ത ന്നെ എപ്പോഴം പ്രകാശിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കുന്നു. മാത്രഭക്തനായ ഒരു പത്രസ് മാ താവിനേയൊ മാത്രമാഹാത്ത്വത്തേയോപററി വിമർശിക്കവാനെന്തുണ്ട്? ജഗ ജ്ജനനിയായ അങ്ങയുടെ അനന്വഭക്തനായ എനിക്ക്, അങ്ങയുടേയൊ അങ്ങയു ടെ മാഹാത്ത്വത്തിൻേറയൊ വിമർശനത്തിൽ പങ്കുകൊള്ള വാനെന്ത്രണ്ട്? ഹേ

-42-

ദേവി! അങ്ങയുടെ ചരണാരവിന്ദങ്ങളിലുള്ള ഭക്തി യാതൊരു വികൽപമോ വി മർശനമോ കൂടാതെ ഉത്തരോത്തരം വർദ്ധിക്കുവാനനുഗ്രഹിക്കേണമേ! ഹേ പതിതപാവനി! ഹേ ജനനി! പാപികളേയും പതിതന്മാരേയുമുദ്ധരിച്ചുകൊണ്ട് അങ്ങു സവ്വദാ സവോൽക്കഷേണ ഈ ജഗത്തിൽ വിളങ്ങേണമേ.

ഭഗീമ്ഥചക്രവത്തി ഹിമഗിരിയുടെ ഏതൊരേകാന്തസന്ദരമായ ശിഖര ദേശത്തിൽ ചെന്നിരുന്ന് അനേകസംവത്സരം ഗാഢമായ തപശ്ചയ്യയിൽ നിമ ജ്ജനം ചെയ്തകൊണ്ടിരുന്നുവോ, ആ പുണ്യദേശമാണം' ഇപ്പോറം ഗംഗോത്രീ സംജ്ഞംകൊണ്ടു വുപദേശിക്കപ്പെട്ടനുത്. ഭഗീരഥൻ ഇരുന്ന തപംചെയ്ത കൊണ്ടിരുന്ന പ്രത്യേകമായ ആ വനവും ആ ശിലയും ഗംഗാവനമെന്നും ഭഗീരഫ് ശിലയെന്നമുള്ള നാമധേയത്തിൽ ഇന്നുമവിടെ പ്രസിദ്ധമായി പ്രത്യക്ഷീഭവിക്കു ന്നു. എന്നാൽ ഗംഗയുടെ സാക്ഷാൽ ഉൽപത്തിസ്ഥാനം ഗംഗോത്രിയിൽനിന്ന് സുമാഹ് പതിനെട്ടനാഴിക മകളിൽ മേതശിഖരങ്ങളുടെ അന്തരാളത്തിൽ സ്ഥി തിചെയ്യന്ന "ഗോമഖം'' എന്ന ദിപ്പവും ടീർഘവമായ ഹിമസംഘാതമാകന്നം. എന്നെന്നേക്കം ഉരുകാത്ത ഹിമസംഘാതങ്ങളിൽനിന്നും ധവളധവളമായി വിള ങ്ങന്ന ഹിമശ്രംഗങ്ങളിൽനിന്നും മഞ്ഞുരുകി അട്ടശ്ഗമായും ട്രശ്ശുമായും ഒഴുകന്ന വലിയതും ചെറിയതുമായ പലേ ജലധാരകളും ഒന്നായി കൂടിച്ചേർന്നു് വലി യൊരു ജലധാരയായി ഗംഗാരൂപേണ ഭംഗമെന്നിയേ പ്രവഹിച്ചുകൊണ്ടിരിക്ക ഗംഗോത്രിയിൽനിന്ന രേല്പോട്ട ചെല്ലവാൻ മാഗ്ഗ്മില്ലാത്തതുകൊണ്ട്, ന്നു. **അതി പവിത്രവം അതിമനോഹരവുമായ ഗംഗയുടെ സാക്ഷാൽ ഉൽപത്തി** സ്ഥാനത്തിൽ യാത്രികന്മാക്ട് സഞ്ചരിക്കവാൻ സാധിക്കന്നില്ല. എന്നാൽ ക ല്പിലും മുള്ളിലും മഞ്ഞിലും മലയിലും ഭയമില്ലാത്ത തിതിക്ഷുക്കുളും ഉത്സാഹികളു മായ ചിലക്ക് ചില പ്രത്യേകകാലങ്ങളിൽ അങ്കോട്ട യാത്രചെയ്യുവാൻ സാധി ക്കാറില്ലെന്നില്ല. ഹിമാദ്രിശിഖരങ്ങേ വെള്ളിപോലെ വെളുവെളത്ത ഹിമ സംഹതിയാൽ അവി പ്ലിന്നമായി ആ പ്പാടിതമാണെന്നുള്ള ബോധമില്ലാത്ത ഒര വൻ ഗംഗോത്രിയിൽ ചെന്നു പൂവ്ദിശയിലേക്ക തൻറെ അക്ഷികളെ ഒന്നു തി രിച്ച നോക്ഷനപക്ഷം, "ഇതാ ഈ വെള്ളിമലയിൽനിന്നാണും" സാക്ഷാൽ ഭാഗീ രഥി പറപ്പെടുന്നത് '' എന്നു പൊടുന്നനെ ആശ്ചയ്യപൂറ്റും ഉച്ചരിക്കാതിരിക്ക യില്ല.

വൃശ്ചികമാസം മതൽ മീനമാസംപരെ, ഗംഗോത്രീധാമം അടിയം മടി യം നാലഭാഗവം ഒരുപോലെ മഞ്ഞിനാൽ മുടപ്പെട്ടിരിക്കുന്നതുകൊണ്ട്, അക്കാ ലത്തിൽ ആ പ്രദേശം ഒഷ് പ്രവേശമായിത്തന്നെ വത്തിക്കുന്നു. കരടി മുതലായ ഇവിടത്തെ സ്ഥിരനിവാസികളായ ഒഷ്കമഗങ്ങരംപോലം മഞ്ഞുകാലത്തിൽ പുറ ത്തസഞ്ചരിക്കുവാനോ ഇരയെട്ടുക്കുവാനോ സാധിക്കാതെ ഇഹകളിലൊ വൃക്ഷ കോടരങ്ങളിലൊ നിഗ്രഢമായി കഴിച്ചുകൂട്ടുക പതിവാകന്നു. ഇങ്ങനെ കരടിക ളടെ ഗതികൂടി ഇക്കാലത്തിൽ നിരുദ്ധമെങ്കിൽ, മനുഷ്ഠരങ്ങെ കഥയെപ്പററി പ റയേണ്ടതില്ലല്ലോ. എടവമാസം മതൽക്ക ഗംഗോത്രീധാമം യാത്രികന്മാക്ക് സ ഞ്ചാരയോഗ്യമായിത്തീരുകയും, ഭക്തന്മാരും തപസ്ഥികളമായ പലരും അങ്ങോ ട്ട യാത്രചെയ്യുകയും ചെയ്യുന്നു. പതിതപാവനിയായ ഭാഗീഫ്രിയുടെ ഉൽപ ത്തിസ്ഥാനമായ ത്രീഗംഗോത്തരീധാമത്തിൽചെന്ന് അവിട്ടത്തെ ആ ഗംഗാജല ത്തിൽ നിമജ്ജനംചെയ്യ് ആ പവിത്രവിശാലമായ ഗംഗാതടത്തിൽതന്നെ ഇരു നേകൊണ്ട്, അഞ്ചുപത്തു മിനിട്ടനേരമെങ്കിലും, സാക്ഷാൽ ബ്രഹ്മമൃത്തിയായി, സച്ചിദാനന്ദസ്വരൂപിണിയായ ഭാഗീരഥിമാതാവിനെ ഭക്തിപ്പർവ്വം അനഭ്യാ നം ചെയ്യുന്ന ഒരു മനുഷ്യൻെ ജന്മം ചരിതാത്ഥംതന്നെ എന്നു ഞാൻ വിശ്വ സിക്കുന്നു. ധന്വപുരുഷന്മാക്കല്ലാതെ ആ ഭാഗ്വം സിഭ്ധിക്കുന്നതല്ല.

"തദേതൽ ചരമം ബ്രഹ്മ ട്രവരൂപം മഹേശചരി!

ഗംഗാഖ്യം യൽ പണ്യതമം പ്രഥിവ്യാമാഗതം ശിപേ!" (സ്തന്ദപരാണം)

ഇങ്ങനെയാണം" പൌരാണികന്മാർ ഭാഗീരഥിയെപ്പററി നിവ്ചിക്ക ന്നത്. ഗംഗ, ഗംഗ എന്നുള്ള പേരോടുകൂടി ദ്രവരൂപത്തിൽ പ്രവഹിച്ചുകൊ ണ്ടിരിക്കുന്നതും സാക്ഷാൽ പരബ്ബഹ്മംതന്നെ. മഹാപാതകികളെപ്പോലും സമ ദ്ധരിക്കപാൻപേണ്ടി കപാനിധിയായ പരമാത്മാവുതന്നെ പുണ്യതമമായ പാ ഫോരൂപത്തിൽ പ്ലഥിവിയിൽ അവതരിച്ചിരിക്കുന്നു. ഗംഗയെന്നത് സമദ്രജലം പോലെയൊ തടാകജലം പോലെയൊ ഉള്ള വെറും ജലമല്ല. അവഠം സവാന്ത യ്യാമിയായി, സവാധിഷ്യാനമായ സാക്ഷാൽ പര**ബ്രഹ്മവസ്തത**ന്നെ. എന്നാൽ ഭാഗീരഥി വെരം വെള്ള മല്ലെന്നും, സർവ്വത് പരിപൂർണ്ണമായ പരമാത്മവസ്ത തന്നെയെന്നു 2<u>38</u> തിന്ന് എന്തൊരു പ്രമാണമാണു 2<u>8</u> തെന്ന വല്ല**വരും** പ്രശ്നം ചെയ്യന്നപക്ഷം, ത്രദ്ധ, ത്രദ്ധ എന്ന മാത്രമാണ് ഒരു ഭാഗീരഥീഭക്തൻ അതി ന്നത്തരം പറയുക. അദ്ധ്യം അളിൽ ബൂദ്ധിശക്തിയിലധികം ത്രദ്ധയ്കാ കന്നു പ്രാധാന്യമെന്നുള്ള സവ്മതങ്ങളും സർവ്വാചായ്യന്മാരും സമദ്ഘോഷി ക്കുന്ന ഒരു തത്തപമാകുന്നു. ബൂദ്ധിശക്തികൊണ്ട് അദ്ധ്വാതമനിഷ്യ ഇതേവരെ ആരും സമ്പാദിച്ചിട്ടുള്ള തായി അറിയുന്നില്ല. എന്നാൽ ശ്രദ്ധകൊണ്ട് അദ്ധ്വാ ത്മനിഷ്യയ അതി സകരമായി സമ്പാദിക്കവാൻ കഴിയുന്നു. എന്നതന്നെയല്ല, ത്രദ്ധാലുക്കാം തുദ്ധചാരിത്രവാന്മാരായി, സുമന്നനിധികളായി, സൂഖേന ജീ ചിതം നയിക്കുന്നതും, ബൂ**ദ്ധിശാലിക**രം ചാരി⊚ ശുന്തുരായി, ഭഗ്ഗണനിധികളാ യി, ടുബേന ജിപിതം നയിക്കുന്നതും ലോകത്തിൽ സവത സുലഭ്മാകുന്നു. ഗംഗ യം ഗംഗോത്രിയും, രാമനം രാമേശ്വരവും ഈശ്വരത്രപങ്ങളെന്നോ, അഥവാ

ഈ ശചരീയശക്തിയോടുകൂടിയ വിശിഷ്ഠപദാത്ഥങ്ങളെ നോ സിദ്ധീകരിക്കന്ന തിൽ, ശിഷ്ഠപാരമ്പയ്യത്തിലം, പൂരാണവചനങ്ങളിലുമുള്ള ത്രദ്ധേയല്ലാതെ ന്വായ വാദങ്ങളൊ പ്രത്യക്കാദിപ്രമാണങ്ങളും സമർത്ഥമാകന്നില്ല അതുകൊണ്ട് ഉത ഹാപോഹകശലന്മാരായ പണ്ഡിതന്മാർപോലം, അദ്ധ്വാത്മവിഷയത്തെ അഭി കാംക്കിച്ചുകൊണ്ട് പാണ്ഡിതൃഗർവ്വിനെ വിട്ടെറിഞ്ഞും ത്രദ്ധോദേവിയെ ഉപാ സിച്ചിട്ടള്ളതായി ചരിത്രങ്ങളിൽ പലേകഥകളും കാണാവുന്നതാണം.

> ് ജോരാമേശചരദർശനകരിമൈ സോതനു തജിമമ ധാമസിധരിമൈ. ജോ ഗംഗാജല ആനിചഡാഇഹി സൊസായുജ്യമക്തി നരപാഇഹി. ''

''യാതൊരുത്തൻ രാമേശചരത്തെചെന്ന് ദർശനം ചെയ്യന്നദവാ, അ വൻ ശരീരത്തെ ത്യജില്പ് വൈകണ്യത്തെ പ്രാപിക്കന്നു. യാതൊരുത്തൻ ഗംഗാ ജലത്തെ രാമേശചരത്തു കൊണ്ടുപോയി ദേവന്ത് അഭിഷേകം ചെയ്യന്നദവാ, അവൻ സായുജ്യമുക്തിയെ പ്രാപിക്കന്നാ?

പാണ്ഡിത്വസാശ്രാജ്വത്തിൽനിന്ത് എത്രയോ താഴത്തിറങ്ങി ത്രജാരോ ജ്വത്തിൽ സഞ്ചരിച്ചുകൊണ്ടും, അവിടെമാത്രം ലഭിക്കാവുന്ന അനഭവാമത്തെ പാനംചെയ്തകൊണ്ടമാണ് തുളസീദാസൻ ഭക്തിമദമത്തനായി ഇങ്ങനെ ഗാനം ചെയ്തിരിക്കുന്നതെന്ന പ്രത്വേകിച്ചു പറയേണമോ? വക്താവിൻേറയും ത്രോതാ വിൻേറയും ശ്രദ്ധയെമാത്രം ആത്രയിച്ചും ജീവിക്കുന്ന പലേ നിവ്വ് ചനങ്ങളും പ ലേ ഗ്രന്ഥങ്ങളും സവ്വതന്ത്രസ്ഥതന്ത്രന്മാരും തക്കകശലന്മാരുമായ മഹാ പണ്ഡി തന്മാരുടെ മുഖത്തിൽനിന്നപോലും നിസ്സരിച്ചിട്ടുണ്ടെന്നുള്ള ത്രദ്ധേയുടെ മാഹം ഞമ്യത്തെ പ്രസ്പടമായി പ്രഖ്യാപനം ചെയ്യുന്നുണ്ട്. ത്രദ്ധായഷ്പിയെ കൂടാതെ അതി വികടമായി, ഭഗ്ഗമോയ അദ്ധ്വാത്മമാഗ്ഗത്തിൽ സഞ്ചരിച്ച് പ്രാപ്യസ്ഥാ നത്തിൽ എത്തിച്ചേരുക എന്നത്ത് തീരെ അസാദ്ധ്വംതന്നെ.

ഞാൻ ഗംഗോത്രിയിൽചെന്ന നിവസിച്ചിരുന്ന അവസരങ്ങളിലെല്ലാം ചിലപ്പോൾ, മാഗ്ഗ്രഹിതമായി, പ്രസ്തപ്പോയമായി, അതി ഒഗ്ഗമമായ ഗംഗാത ടത്തിൽക്രടെ ഗംഗോത്രീധാമത്തിൽനിന്നു മേലോട്ട് ഏകാകിയായി സഞ്ചരിച്ച കൊണ്ടിരിക്കക എന്നത് എനിക്ക് പ്രമോദജനകമായ ഒരു ജോലിയായിരുന്നു. ചിത്തത്തിന വലിയ ഉന്മേഷത്തേയം വലിയ അഭിമാനത്തേയും വലിയ ശാന്തി യേയും പലേ ഉൽക്കഷ്ടാവനകളേയും പ്രഭാനം ചെയ്തിരുന്ന ആ വിശിഷ്പമായ ഗംഗാതടവിഹാരങ്ങളെ എൻെറ ജീവിതത്തിൽ എനിക്ക് ഒരിക്കലും വിസ്തരി ക്കവാൻ പാട്ടള്ളതല്ല. "ഈ വാദ്ധക്വദേശയിൽ ഇങ്ങനെ ഏകാകിയായി, ഈ

ഗ്ലഹയിൽ നിവസിച്ചിട്ടാവശ്വമെന്താണം"? താഴെ സൌകയ്പരുള്ള വല്ല ദിക്കിലും ചെന്ന നിവസിച്ചകടയോ?" എന്നിങ്ങനെ ഞാൻ ചെയ്യതായ ചോട്ട്രത്തിന്ന് "പലേ ബ്രഹ്മർഷികളം രാജർഷികളം അവരുടെ അന്ത്യദശയിൽ ഗംഗാതട ത്തിലുള്ള ഇഹകളിൽ നിവസിച്ചുകൊണ്ടു സമാധിവ്വത്തിയിൽ കാലക്ഷേപം ചെയ്കയും, ഇവിടങ്ങളിൽ ശരീരത്തെ തൃജിക്കയും ചെയ്തിട്ടുള്ള തായി പുരാണ അങ്ങനെ ഞാന്രം എൻെറ അന്ത്യകാലത്തിൽ യോഗവൃത്തി അാഗം പറയുന്നു. യെ അനുഷ്ഠിച്ചുകൊണ്ട് ഇവിടങ്ങളിൽ നിവസിച്ചവരുന്നു. ഇവിടെത്തന്നെ ശരീ രത്തെ സന്ത്യജിക്കവാനം ഞാനിച്ചിക്കുന്ന. എനിക്കു യാതൊരു സങ്കല്പവുമില്ല. എപ്പോഴം ധ്വാനപരനായിത്തന്നെ ഞാൻ ഭിവസങ്ങളെ കഴിക്കന്ന. എനിക്കിവി ടെ യാതൊരു കഷ്പമോ, ട്രഃഖമോ തോന്നന്നില്ല. ആനന്ദാ, ആനന്ദമല്ലാതെ എ നിക്ക് യാതൊരു ക്ലേശവും ഇവിടെയില്ല." എന്നിങ്ങനെ എനിക്ക് പരിചിത നം അതിവ്വദ്ധനം പിദ്വാനമായ ഒരു മഹാത്മാവും ഗംഗോത്രിമന്ദിരത്തിനെറ മുകളിലുള്ള ഒരു തുഹയിൽവെച്ചു ഗീവ്വാണവാണിയിൽ ധീരധീരമായ മുഖഭാവ ത്തിൽ എന്നോടു പറഞ്ഞതായ പ്രതിവാക്യത്തെ ഞാൻ പലപ്പോഴംസുരിക്കാര ണട്. സാധുമഹാത്മാക്കളുടെ നിലയും വിലയും അറിഞ്ഞുകൊണ്ടുള്ള അദ്ദേഹത്തി ൻെറ പാക്യത്തെ ഞാൻ അനമോദിക്കയും പ്രശംസിക്കയും ചെയ്യാതിരുന്നില്ല. ഗംഗോത്രിയുടെ നികടദേശങ്ങളിൽ ഇപ്പോഴം, ഈ കലികാലത്തിലും, പലേ നല്ല മഹാത്മാക്കളേയും കാണുന്നുണ്ടു്.

ഹേ ഹിമാലയമേ! ഹേ ദേവതാസ്വരൂപിൻ! അങ്കയുടെ ഭാഗ്യംതന്നെ നിരുപചരിതമായ ഭാഗ്വം. അങ്ങയുടെ ഭാഗ്വത്തിന്ത് ഒരുപമയും ലോകത്തിൽ കാണുന്നതല്ല. ഒരുബിന്ദ ജലംകൊണ്ടുതന്നെ ഒരു ശരീരത്തെ പരിശുദ്ധീകരിക്ക ത്തക അത്രയം പണ്യപഞ്ജത്തോടുക്രടി ജഗദേകവന്ദ്വയായി, വിരാജിക്ഷന്ന ഈ ഭാഗീരഥി അങ്ങയുടെ പത്രിയായി, അങ്ങയിൽനിന്നത്ഭവിക്കവാനം, ഒരിക്കലം വിയോഗമില്ലാതെ എപ്പോഴം ലാവണ്യനിധിയായി, മഃനാഹാരിണിയായ ഈ പത്രിയെ മടിയിൽ പരിലാളനംചെയ്ത്കൊണ്ട് ആനന്ദിക്കവാനം അങ്ങയ്ക്കണ്ടാ യ നിസ്തലമായ ഭാഗ്വവിശേഷത്തിൽ ഏതൊരു പവതരാജനാണ് അസൂയപ്പെ ടാതിരിക്കക! അങ്ങയുടെ ശിരോരന്നമായി അങ്ങയെ അതിമാത്രം ശോഭിപ്പി ക്കന്ന ഈ ഗംഗോതിയെപ്പോലുള്ള ലോകോത്തരമഹിമയോട്ടക്രടിയ പണ്യധാ മങ്ങൾം മറേറതൊരു ശൈലശിഖരത്തിലാകന്നു കാണപ്പെട്ടക! ജാബുകങ്ങളാലോ വ്വാഘങ്ങളാലോ അധിവസിക്കപ്പെടുന്ന ഇരുട്ടഞ്ഞ ഇഹകളല്ലാതെ, തത്ത്വചി ന്തകന്മാരായ തപോനിധികളുടെ സമാധിസ്ഥാനമായി, അവരുടെ സന്നിധാനം നിമിത്തം എപ്പോഴം തുദ്ധമായി, ശാന്തമായി, സപ്രകാശമായി വിളങ്ങന്ന ഇങ്ങ നെയുള്ള ഇഹകളും കന്ദരങ്ങളും വേറെ ഏതൊരു പവ്വതസംവ്വഭൌമന്റെ പാ ശ്പദേശങ്ങളിലാകന്നു കാണപ്പെടുക! അഹോ! അദ്രിരാജൻ! അങ്ങയുടെ ഭാഗ്യപു

ഗത്തേയം അങ്ങയുടെ മഹിമാതിശയത്തേയും എത്രനാറം വണ്ണിച്ചാലും അവസാ നിക്കുന്നതല്ല. അങ്ങയ്ക്ക് എത്രന്നെ ധന്വവാദം ചെയ്താലും അധികമാകുന്നതു മല്ല. അല്ലയോ മാത്രഭ്രമേ! അങ്ങയുടെ മഹിമയും നിരുപമാതന്നെ! ഇത്രയും വി ശിഷ്ഷമായ ഹിമശൈലം അങ്ങയുടെ ഉത്തമാംഗമായി വിരാജികുന്നുവെങ്കിൽ, അങ്ങയുടെ ഭാഗ്യത്തേയും പരിഗണിക്കുന്നതെങ്ങനെ? അഹോ! സ്ഥാത്മൻ! ഇ ത്രയും ഭാഗ്യവതിയായി, ഇത്രയും സൌഭാഗ്യവതിയായി, ഇത്രയും വിശിഷ്ടയായ ഭാരതഭ്രവാണം അങ്ങയുടെ പ്രിയമാതാവെങ്കിൽ, അതായതു് ഭാരതഭ്രമാതാവി നെറ സന്താനമാണും ഞങ്ങും എങ്കിൽ, അങ്ങയുടേയും അതിമഹത്തായഭാഗ്യാദ യത്തിന്ന എട്രയപൂർവ്വം ധന്യവാദം ചെയ്തകൊള്ള നം.

# ഗംഗാതി

#### Π

സമയം മദ്ധ്യാഹാം കഴിഞ്ഞും" രണ്ടു മണിയായിരിക്കുന്നു. ചിങ്ങം, കണി മാസം കാലമായതുകൊണ്ട്, താണ ദേശങ്ങളിലെന്നപോലെ അത്ര കഠിനമായി കത്തിജചലിക്കന്നില്ലെങ്കിലും എണ്ണായിരത്തിലധികം അടി ഉയരമില്ലാത്ത. ഇവി ടെ ഒരുവിധം നല്ല ചൂടോട്ടകൂടിത്തന്നെ വെയിൽ പ്രകാശിച്ചകൊണ്ടിരിക്കുന്നു. പകൽസമയമായതുകൊണ്ട്, ഋക്ഷം മതലായ വന്യമഗങ്ങഠം തങ്ങളുടെ വസതികളിൽ സുഖമായി വിശ്രമിക്കുന്നുണ്ടായിരിക്കാം. ഗ്രാമങ്ങരം അടുത്തില്ലാ ത്തതുകൊണ്ടു്, ഗോവു മതലായ ഗ്രാമീണമഗങ്ങരം കാണപ്പെടുന്നില്ല. ഹിമാലയ ത്തിലെ വിചിത്രതമോയ കാക്കകറാം അഞ്ഞോട്ടുമിങ്ങോട്ടും പറന്തകൊണ്ടുതന്നെ യിരിക്കുന്നവെങ്കിലും, മനോമോഹനങ്ങളായ മറപ്പില പക്ഷിവിശേഷങ്ങരം — വയറ നിറഞ്ഞതുകൊണ്ടായിരിക്കാം — നിശ്ചിന്തരായി ശാഖിശാഖകളിൽ ഇരു ന്തകൊണ്ട് വിത്രാന്തിസുഖത്തെ അനഭവിക്കുന്നു. ഉച്ചക്കുള് ആവാരവും കഴി ല്ല കയ്യിൽ അരിവാളമായി, ഉച്ചത്തിൽ മനോഹരമായി ചില പാട്ടകളം പാടി ഉല്ലസിച്ചുകൊണ്ട്, ഫലിച്ചു കലച്ചു തുടുതുടെ അതിരമണീയമായി, എയോഹ്ലാ ഒകമായി നില്ലുന്ന ചീരച്ചെടികളെക്കൊണ്ടും, മററു പലവിധമായ സസ്വങ്ങളെ കൊണ്ടും, സമദ്ധമായ തങ്ങളുടെ ദൂരത്തുള്ള കൃഷിസ്ഥലത്തിലേക്കു ചെല്ലന്ന പ വ്വതീയവനിതകളല്ലാതെ, വേറെയാരുംതന്നെ തൽക്കാലം പ്രസ്തത പ്രദേശത്തി ലെ നിജ്ജനതയേയും, നിശ്ശബ്ദതയേയും ഭഞ്ജനം ചെയ്യുന്നില്ല മനമ്പ്പുർ തൊട്ട പക്ഷി മതലായ തിയ്യക്കക്ക വരെ സവ്ലാണികളുടേയും വയര ദിവസംതോ **രം നിന്തേരമായി യാതൊരററ**കററവും കൂടാതെ നിറച്ച്, അവയ്ക്കല്ലാസത്തെ കൊടുത്ത്, അവരെ വാത്സലുപൂവ്ം ഭരിച്ചവരുന്ന വിശ്ചംഭരങ്ങറ് വിശ്ചഭര ണസാമത്ഗൃത്തെപ്പററി ഞാൻ പലപ്പോഴം തന്നെത്താൻ ചിന്തിച്ച രസിക്ക

പതിവാകന്നു. സർവ്വദാ ഹിമത്താൽ മൂടിക്കിടക്കന്ന ഹിമാദ്രിശിഖരങ്ങളിലെ ഗുഹകളിൽ നിവസിക്കുന്ന പക്ഷികരംകും മൃഗങ്ങരംകും കൂടി ശേവാൻ ദിനം പ്രതി ആഹാരത്തെ ഉണ്ടാക്കി അവരുടെ വയരം നിഷ്പയാസം നിറച്ചുവരുന്നുവെ ന്നുള്ള വിചാരിക്കന്തോരം വിസ്തയാവഹമായിരിക്കുന്നു. ഒരിക്കൽ ഗംഗോത്രി യിലേക്ക് ഏകാകിയായി നടന്നുകൊണ്ടിരുന്ന ഈ സാധു, ഗംഗോതിയിൽനിന്നു പതിനെട്ടിരുപതനാഴികതാഴെയുള്ള പ്രസ്തന പ്രദേശത്തിൽ വഴിക്കരികെ, ഒരു നിർത്സരത്തിന്ന സമീപം ഒരു തരുമുല്ത്തിൽ ഇരിക്കുകയായിരുന്നു. നിർ ജ്ജനവും നിശ്ശബ്ദവും നിതാന്തസുന്ദരവുമായ ആ സ്ഥലം എൻെറ മനസ്സിനെ സതചഭൂമിയിലേക നയിച്ച്, എന്നെ ആഹ്ലാദിപ്പിച്ചുകൊണ്ടിരുന്നവെങ്കിലും, ക്ഷുധാരാക്ഷസിയുടെ ആക്രമണം ഇടക്കിടെ എൻെറ ശാന്തിദേവതയെ വ്വാകല അന്നെനിക്കു ലേശവും ഭക്ഷണം ചെയ്യുവാൻ സാധിച്ചിരു പ്പെടുത്തിയിരുന്ന ന്നില്ല. വഴിക്കരികെയുള്ള ഒരു ഗ്രാമത്തിൽ ചെന്നു ഭിക്ഷ ചെയ്തവെങ്കിലും, ങ്ങ വിടെ നിന്നു വിശേഷിച്ചു യാതൊന്നും കിട്ടുകയുണ്ടായില്ല. പരമാത്മാവിൻറ ഭക്തവാത്സല്യത്തിൽ അതിയായ ത്രദ്ധയുള്ള ഈ ഞാൻ, ഇന്നെങ്ങനെയാണ് കരണോനിധിയായ വിശചംഭരൻ ഈ സാധുവിൻെറ പയറു നിറയ്ക്കുവാൻ പോ കന്നതെന്നു കണ്ടറിയുവാൻ കുട്ടികളെപ്പോലെ കുതുകത്തോടെ കൊതിച്ചുകൊണ്ട് ആ വൃക്ഷപ്പലത്തിൽതന്നെ വിശ്രമിച്ചുകൊണ്ടിരുന്നു. സച്ചിദാനന്ദത്തിന്റെ പ രിണാമമാത്രമായ ഹിമാദ്രിയേയും, വർഷാകാലം കഴിഞ്ഞു" അധികമാകാത്തതു കൊണ്ട് തഴച്ച പളച്ച നില്നന്ന ഹിമാലയത്തിന്റെ വിചിത്രതമോയ പ്രകൃതി ശോഭയേയും, ക്ഷീരഭ്രാന്തിയെ നല്യന്ന ഗംഗോദകത്തിന്റെ തൽകാലകാന്തിയേ യം നോക്കി നോക്കി ഇനിയും വഴി നടക്കാനുള്ള തിനെ വിസ്തരിച്ചകൊണ്ട് അ വിടെത്തന്നെ കുറേനേരം ഇരുന്നുപോയി. വയസ്സനായി, സൂദാമസദ്ദശനായ ഒരു പവ്തീയബാഹമണൻ വമ്പിച്ച ഒരു ചുമടും ചുമലിൽ വഹിച്ചുകൊണ്ട്, നന്നെ ക്ഷീണിച്ചു വിയത്തൊചിക്കന്ന ശരീരത്തോടുകൂടി, ഞാൻ വന്നതായ വഴിയിൽ ക്രടെ അതാ മെല്ലെ മെല്ലെ നടന്നവരുന്നു. ചുമലിൽനിന്ന ചുമടിറക്കി, ജലധാ രക്കരികെ വന്നിരുന്ന്, ക്ഷുധാപീഡിതനായ അദ്ദേഹം ഭോജനാത്ഥം തന്റെ പാഥേയപ്പൊതിയെ അഴിച്ചുതുടങ്ങി. കറെ ദൃരത്തിൽ സ്ഥിതിചെയ്യന്ന സന്ത്യാ സിയായ എന്നെ കണ്ടിരുന്ന അദ്ദേഹം, തൻറെ ക്ഷ്യേപദാർത്ഥത്തേയും മുഴവൻ കയ്യിലെടുത്തുകൊണ്ട്, എൻെറ അരികെവന്ന്, അതിൽനിന്ന യഥേ പ്പം സചീക രിക്കവാൻ പ്രണാമപൂവ്ം എന്നോടളുത്ഥിച്ചു. അദ്ദേഹത്തിൻെറ ഭക്തിയും ഒയ ഭായ്യവും കണ്ട് എൻെറ മനസ്സലിഞ്ഞു. സാക്ഷാൽ ഈശ്വരൻതന്നെ പഥിക രൂപത്തിൽ എൻറ ക്ഷംധയെ ശമിപ്പിക്കവാൻവേണ്ടി ഇവിടെ ഉപസ്ഥിതനായ താണെന്ന് എനിക്ക തോന്നി. ഉപ്പിടാതെ ശുദ്ധമായി വേവിച്ച ഉങ്ങളക്കിഴങ്ങ മാത്രമാകന്ന അദ്ദേഹം എനിക്ക്കാണിച്ചതായ ക്ഷേപ്പരവും. വൃദ്ധനായി,

സേചടക്ലിന്നനായി, ക്ഷധിതനായി ക്ഷീണിതനായിരിക്കന്ന അദ്ദേഹം ആ ഭോ ജ്യപദാർത്ഥത്തെ ഭജിച്ച് തൻറെ വയര് നിറക്പാനൊരുങ്ങാതെ, അതിനെ എൻെറ മമ്പിൽ കൊണ്ടവന്ന് സമർപ്പിച്ചതിൽ അദ്ദേഹത്തിൻെറ അത്ഭതാവ ഹമായ ആസ്തിക്യബൂദ്ധിയേയും, ധർമ്മശീപത്തേയും ഞാൻ അത്യധികം എന്റെ മനസ്സകൊണ്ട് ബഹ്രമാനിച്ചു. അഹോ! സ്ഥയമേവ ഒരിദ്രമകടം! തനിക്ക തിന്നുവാൻവേണ്ടി പൊതിഞ്ഞെടുത്ത ഭക്ഷ്യസാധനത്തെ തന്റെ വയറവിശന്നം, അപരൻെറ ഉദരപൂജയ്ക്കു വിനിയോഗിക്ക് എന്നതു ലോകത്തിൽ എത്രയോ അസാധാരണമാകന്നു. എന്നാൽ യഥാത്ഥത്വാഗവും ഉത്തമഭാനവുംഇതുന്നെ. പ്രവൃഗവ്വിതനായ ഒരുവൻ താൻ ആകണ്ഠം തിന്നുകടിച്ചു ഡാംഭികമായി അ ന്വന്മാരെ തീററിക്കുന്നത് യഥാത്ഥമായ ഒരു ത്വാഗമോ ഭാനമോ അല്ല. തനിക്കു തിന്നവാൻ തെയ്യാറുചെയ്തവെ ച്ചിരിക്കുന്ന ഭക്ഷണപദാത്ഥത്തെ ഒരു ഭിക്ഷുകൻ ചെന്ന യാചിക്ഷകയാണെങ്കിൽ, അപ്പോഗം കാണാം ആ ഭാതാവി ന്റെ ത്വാഗമഹിമയും ഭാനമഹിമയുമൊക്കെ. മഹാഭാരതത്തിലെ കീരിയുടെ കഥ സപ്രസിദ്ധമാണല്ലൊ. ഭാനശൌണ്ഡന്മാരും ധമ്മവീരന്മാരുമായ ധനിക ന്മാർ അനേകമനേകം ദ്രവ്വം വാരിക്കോരി വിതരണം ചെയ്യന്നതിലും എത യോ മഹത്തരമാണ് ഒരിദ്രന്മാരുടെ ഈട്ടശമായ ഒരിദ്രദാനമെന്നുള്ള ത്വി ഭാന്മാരോടു വിശിഷ്ഠ പറഞ്ഞറിയിക്കേണ്ടുന്ന ഒരു വിഷയമല്ല. നിർജ്ജനമായ ഗിരിശിഖരത്തിൽ ഈശപരപ്രേരിതമായ ആ ഭക്ഷ്യവിശേഷത്തെ കറച്ചുമാത്രം ഞാൻ സ്വീകരിക്കുകയും ഭഗവാൻെറ പ്രസാദരൂപത്തിൽ അതിനെ പ്രേമപൂറ്റും ഭൂജിച്ച ജലവും കടിച്ചു തൃപ്തിപ്പെടുകയും ചെയ്ത്, അവിടെ നിന്നും എഴുന്നേറ**ു്** പിന്നേയം മന്നോട്ടു യാത്ര തുടന്ര.

> "തചമേവ മാതാ ച പിതാ തചമേവ തചമേവ ബന്ധശ്ച സഖാ തചമേവ തചമേവ വിദ്യാ ഭ്രവിണം തചമേവ തചമേവ സവ്വം മമ ദേവ ദേവ"

എന്നുള്ള ന്യായത്തിൽ ഈശചരനെ ശരണീകരിച്ചു്, ഈശചരമാത്രപരാ യണന്മാരായി ലോകത്തിൽ വിചരിക്കുന്ന ഭക്തജനങ്ങളുടെ യോഗക്ഷേമത്തെ ആ ഈശചരൻ നിവ്ഹിക്കുന്നില്ലെങ്കിൽ, പിന്നെ ശശവിഷാണംപോലെ ആ ഈശചരൻ ന്യൂന്വവസ്തവായിത്തീരുമെന്നതിൽ സന്ദേഹിക്കേണ്ടതില്ല. ഈശച രൻ ന്യൂന്വമസ്തവായിത്തീരുമെന്നതിൽ സന്ദേഹിക്കേണ്ടതില്ല. ഈശച രൻ ന്യൂന്വമസ്തവായിത്തീരുമെന്നതിൽ സന്ദേഹിക്കേണ്ടതില്ല. ഈശച രൻ ന്യൂന്വമസ്തവായിത്തീരുമെന്നതിൽ സന്ദേഹിക്കേണ്ടതില്ല. ഈശച രൻ ന്യൂന്വമസ്തവായിത്തീരുമെന്നതിൽ സന്ദേഹിക്കേണ്ടതില്ല. ഈശച ന്ന് എത്രയോ പ്രിയപ്പെട്ട ഈശചരൻെ ഭക്തജനങ്ങരംക്ക് യാതൊരു ഭാരിരും മോ യാതൊരു വൈകല്യമോ യാതൊരു ഹാനിയൊ വരുവാനില്ല.

ഗംഗോത്രി ഉത്തരകാശിയിൽനിന്ന് അൻപത്തിയാറ നാഴിക ഭൂത്തിൽ സ്ഥിതിചെയ്യന്നു. അത്യാഹ്ളാദകരമായ പവതപാർശ്വങ്ങളിൽകൂടി, പവിത്ര

തരമായി, എത്രനോക്കിയാലും മതിവരാത്ത ഗംഗാപ്രവാഹത്തിന്നരികിൽക്രടെ, കിഴക്കപടക്കായി മേലോട്ട് ചെന്തകൊണ്ടിരുന്ന ഈ പൂണ്യമാർഗ്ഗം ഇന്തം പു ണുപുരുഷന്മാർക്ഷമാത്രം ഉദ്ഘാടിതമായി വിജയിക്ഷന്തം. അപുണ്യപുരുഷന്മാ ക്ക് ഈ മാർഗ്ഗം എപ്പോഴം നിരുഭ്ധമായിത്തന്നെ പത്തിക്കുന്നു. കുറെ സംവത്സ രങ്ങരക്കു മമ്പുവരെ, ജമ്ലോതീഗാഗോതികരംകുള്ള മാർഗ്ഗം കുറെ ആപൽക്കര മായിരുന്നുവെങ്കിലും, ഇപ്പോഗം ആ വക ടുർഘടങ്ങളെല്ലാമസ്തമിച്ച് ഒരുവിധം ഉത്തരകാശിയിൽനിന്ന് ഇരുപത്തേഴനാഴിക സഗമമായിത്തീർന്നിരിക്കുന്നു. മുകളിലായി മാർഗ്ഗത്തിൽ പരാശരാശ്രമം പ്രാപ്തമാകന്നു. ശക്തിപുത്രനായി, വ്വാസപിതാവായ പരാശരമഹർഷിയുടെ ആത്രമസ്ഥലമായിരുന്നു ഈ പവിത്ര സ്ഥാനമെന്ന് ഐതിഹ്വംവഴിക്ക പിശചസിക്കപ്പെട്ടന്നു. തിങ്ങിയവനങ്ങളാൽ ആ പ്പാദിതമായി, ജമ്പോതിയെപ്പോലെ തപ്ലോദകപൂണ്ണങ്ങളായ കണ്ഡങ്ങളാൽ പരിശോഭിതമായി, ഗംഗാനികടവത്തിയായ ഈ തീത്ഥഭൂമി എൻെറ മനസ്സി നെ അതിയായി ആവർജ്ജിക്കാറുള്ള തുകൊണ്ട്, ഗംഗോത്രിക്കുള്ള ഗതാഗതസമ ഇവിടെ യങ്ങളിൽ ഞാനിവിടെ കറെ അധികം നിവസിക്കേ പതിവാകന്ത, നിന്നു് മേലോട്ട് അത്യപ്പിതങ്ങളും ഹിമാപ്പന്നങ്ങളുമായ ഗിരിക്രടങ്ങരം ആരംഭി "ഗംഗാണി" എന്ന പ്പെടേശിക്കപ്പെടുന്ന ഈ പ്രദേശത്തിൽനിന്ന ക്കുന്നു. പതിനാലുപതിനഞ്ഞു നാഴിക മുകളിലാകന്ന "ഹർസൽ" എന്നുള്ള ശോഭനതര മായ സമഭ്രമി വിജയിക്കുന്നതു്. അവിടെനിന്നു് മൂന്നനാഴിക മീതെയായി ഗം ഗോത്രിയിലെ പൂജകന്മാരായ ബ്രാഹ്മണരുടെനിവാസസ്ഥാനമായി "മഖ്വാ" എന്ന പേരായ ഒരു വലിയ ഗ്രാമം ഉപലഭിക്കപ്പെട്ടന്നു. ഈ ഗ്രാമഭൂമി മൻകാ ലത്ത് പൂരാണപ്രസിദ്ധന്മാരായ മതംഗമഹർഷിയുടേയും മാക്രണ്ഡേയമഹർഷി യുടേയും പുണ്യതമമായ ആത്രമസ്ഥാനമായിരുന്നവെന്ന് വിശ്വസിക്കപ്പെടുന്ന. മതംഗമഹർഷി നീപജാതിയിൽ ജനിച്ച ഒരു ദേഹവും, തന്റെ അസാമാന്യമാ യ തപഃശക്തിയും ജ്ഞാനമഹിമയും നിമിത്തം സവ്വാദരണീയമായ പൂജ്യപഭവി യിൽ ആരോഹണംചെയ്ത ഒരു വിലക്ഷണവൃക്തിയുരാണെന്നുള്ള ത്രാവ്വ്വിദി തമാണം". ഒരു പ്രസംഗത്തിൽ ബൂദ്ധഭഗവാൻ അദ്ദേഹത്തെപ്പാറി ഇങ്ങനെ പറയുന്ത: —

''ജന്മംകൊണ്ട് ഒരുവൻ നീചനായി ഭവിഷന്നില്ല. ജന്മംകൊണ്ട് ഒരു വൻ ബ്രാഹമണനായം ഭവിക്കുന്നില്ല. കർമ്മംകൊണ്ട് ഒരുവൻ നീചനായി ഭവി ക്കന്നു. കർമ്മംകൊണ്ട് ഒരുവൻ ബ്രാഹമണനായും ഭവിക്കുന്നു. മതംഗൻ എന്ന പേരായി ശപപാകജാതിയിൽ ജനിച്ച ഒരു ചണ്ഡാലനുണ്ടായിരുന്നു. ഈ മതം ഗൻ തൻെറ മാഹാത്മ്യംനിമിത്തം വളരെ ഉയർന്ന പ്രഖ്യാതിയെ പ്രാപിക്കുക

യും, അനേകമനേകം ക്ഷത്രിയരും ബ്രാഹ്മണരും അദ്ദേഹത്തിന്റെ ശിഷ്ഠന്മാരായി അദ്ദേഹത്തിനെറ പരിചരണത്തിൽ തൽപരരായിത്തീകേയും ചെയ്ത." \*

മഹാനഭാപനായ മതംഗമഹർഷിയുടെ പദധ്യളിയാൽ പവിത്രിതമായ ഈ മഞ്ജളഭൂമിക്കടുത്തായി 'ധരാളി'' എന്ന പേരായ വേറൊരു ഗ്രാമംക്രടി സ്ഥിതിചെയ്യന്നണ്ട്. ഇപിടങ്ങളിൽ ചിലപ്പോഴൊക്കെ വലിയ കതുകത്തോടെ ഞാൻചെന്ന നിവസിക്കേയുണ്ടായിട്ടുണ്ട്. ഹിമധവളിതമായ ഉച്ചപർവ്വതങ്ങ ളടെ അടിവാരത്തിൽ ഗംഗാതടത്തിൽ എണ്ണായിമേടി ഉയരത്തിൽ വത്തിക്കന്ന ഈ പ്രദേശത്തിനെറ സൌന്ദയ്യവും ശാന്തിയും സവ്പാണികളേയും ആവർജ്ജി ക്കുറ മുകളിലായി മഹ്നമഹർഷിയുടെ മഹനീയമായ ആശ്രമസ്ഥാനം വത്തി ക്കുറ മുകളിലായി ജഹ്നമഹർഷിയുടെ മഹനീയമായ ആശ്രമസ്ഥാനം വത്തി ക്കുന. ഇവിടെനിന്നു നേരെ തിബത്തിലേക്ക്, അതായത്ത് പശ്ചിമതിബത്തിൽ സ്ഥിതിചെയ്യുന്ന കൈലാസപവ്തത്തിലേക്ക്, ഒരു നല്ല മാഗ്റം പുറപ്പെടുന്നം. അ ത്യന്നതമായ ഗിരികളുടെ പാർശപങ്ങളിൽക്രടെ, ഭിവ്വമായ ദേവദാത്തേങ്കളെ. ടെ തണലിൽക്രടെ, ഇട്ടങ്ങിയ പാഷാണ ഫ്ലിറ്റങ്ങളിൽക്രടെ, ഉച്ചസ്വനത്തിൽ വിന്റയാവഹമായ വിധത്തിൽ പ്രവഹിക്കുന്ന ജാഹ്നവിയെ ഭർശിച്ചു ഭർശിച്ചു പിന്നേയും കറെ നാഴിക ഭൂരംകൂടി മേൽപോട്ട ഗമിച്ചാൽ, ഗംഗോത്രി എന്ന ഭിവ്വധാമം അക്ഷിലക്ഷീമേവിക്കുന്നം.

അതപ്പക്കിതമായി, ഭേവഭായ മുതലായ ദിറ്വതയക്കളാൽ പരിപൂരിത മായ പാർശ്വദേശങ്ങളോടുക്രടിയ രണ്ടു ശിലോച്ചയ പംക്തികളുടെ മദ്ധ്യത്തിൽ കൂടെ ബാലികാരൂപത്തിൽ പ്രവഹിഷന്ന ജാഹ്നവിയുടെ തടത്തിൽ വിരാജി ക്കുന്ന ഈ ഗംഗോത്രീധാമം ബഭരീകേദാരങ്ങളെപ്പോലെ അത്രവളരെ വിശാ ലമായ ഒരു സ്ഥലമല്ല. എങ്കിലും പ്രക്തിശോഭയിൽ ഹിമാലയത്തിലെ മറ്റു ധാ മങ്ങളോട്ട തുല്യമായ ഒരു സ്ഥാനത്തിൽതന്നെ ഈ ധാമവും വിജയിക്കുന്നണ്ട്. പിന്നെ ഗംഗോത്രിക്കളം പെയാണികമാഹാത്ത്വമാകളെ, എത്രയോ വമ്പിച്ച താണെന്നു പ്രത്യേകിച്ചു പറയേണ്ടതില്ല. ഗംഗയുടെ മാഹാത്യ്യത്തിൽ വിപ്പതി പത്തിയില്ലാത്തവക്ക് അതിന്റെ ഉൽപത്തിസ്ഥാനമായ ഗംഗോത്രിയുടെ മഹി മയിലും വിപ്പതിപത്തിക്കവകാശമില്ല. പൂരാണങ്ങളും ഇതിഹാസങ്ങളും ചമൽ കൃതമായ വലിയ വലിയ ആഖ്വായികകളെക്കൊണ്ടും, വർണ്ണനങ്ങളെക്കൊണ്ടും ഭോഗീംഥിയെ ഉടെച്ചസ്തരം പ്രശംസിച്ചിട്ടുണ്ടെന്നുള്ള വിഭവാനാക്ക് അവിമി തമല്ല. പെയരാണികമായ ഉപാഖ്യാനങ്ങളും വിവനോങ്ങളും പലേടത്തും യഥാ ഭൂതമായ അർത്ഥത്തെ പ്രതിപാഭിക്കുന്നവയാണെന്നു. ഗ്രമിക്കവാൻ വിചാര

<sup>\*</sup> ത്രിഭഗവതി മതംഗമഹർഷിയുടെ മകളായി, മാതംഗിയായി അവതരിക്കുകയും ഉണ്ടായിട്ടണ്ടപ്പൊ....പ

ശീലന്മാക്ക് തരമില്ലെങ്കിലും, അവയുടെ ഇടയിൽ യഥാർത്ഥതത്തപങ്ങളും അ ന്തർനിഫിതമായി കിടപ്പണ്ടെന്നുള്ള തു് ആരും നിഷേധിക്കുന്നതല്ല. അയഥാത്ഥ മായ ആഖ്യായികക&വഴിക്കം, വിവരണങ്ങൾം വഴിക്കമല്ലാതെ, സത്യത്തെ അ തിൻറ നഗ്നരുപത്തിൽ ലോകത്തിൽ അവതരിപ്പിക്കക എന്നത്, അതായത് ലോകരെ ഗ്രഹിപ്പിക്കും എന്നത് അശക്വമാന്തം, അയഥാർത്ഥമായ വിവരണ ങ്ങളെക്കൊണ്ടു പ്രാവരണം ചെയ്യാതെ, സതൃത്തെ സ്ഥയമായി, ശുദ്ധമായി, ഭിന്നമായി ലഭിക്കവാനി പ്പിക്കന്ന ഒരുവൻ, ജചത്തെ തനിയെ ലഭിക്കവാൻവേ ണ്ടി അതിൻെറ ആധാരമായ കടഞ്ഞ തല്ലി ഉടയ്ക്കുന്നവന്ന് സദ്ദശനാണെന്നും ഒരു പാശ്ചാത്വദാർശനികൻ അഭിപ്രായപ്പെട്ടിട്ടുള്ളതിനെ ഞാൻ ഓക്ടന്നു. ഈ അഭിപ്രായം നമ്മുടെ പൂരാണമഹർഷികളുടെ ആശയത്തിനെറ്റ അനുവാദം മാ ത്രമാണെന്നുള്ള തിൽ സംശയമില്ല. പുരാണകത്താക്കളായ പണ്ടത്തെ ഋഷീശച രന്മാർ ഈ ആശയത്തെ അവഷ്ടംഭനം ചെയ്തകൊണ്ടാണ്, അതായത്രസത്വ ത്തെ സരളമായി, എടയസ്പക്കായി സവ്വരേയം ഗ്രഹിപ്പിക്കവാൻവേണ്ടി അ ത്ഥവാടെ അപതിൽ പലവിധമായ കല്പിതകഥകളേയും, അതുപോലെ അതി ശയോക്തിജടിലമായ പലേ വണ്ണങ്ങളയും തങ്ങളുടെ മനോധർമ്മത്തയും, അന്നത്തെ ദേശകാലങ്ങളേയമന്സരിച്ച്, സമ്പാദനം ചെയ്തകൊണ്ടാണ് പുരാ ണരചന ചെയ്തിരിക്കുന്നതെന്നുള്ള ത്സവ് വിലാന്മാരും സ്മമതിക്കുന്ന ഒരു വി ഷയമാണം. അങ്ങനെ ഭാഗീരഥിയുടെ മാഹാത്ത്യത്തെ പ്രഖ്യാപനം ചെയ്യ പാനം ഭാഗീരഥിയെ മനഷ്യർ സാക്ഷാൽ പരഭമ്ശചരീത്രപത്തിൽ ശ്രദ്ധിച്ച പാസിക്കവാനംവേണ്ടി ഭാഗ്രഥിയെപ്പററിയം, ചമൽക്കാരകാരിയായ പലേ ഉപാഖ്യാനങ്ങളും വിവരണങ്ങളും പൌരാണികന്മാർ പ്രയോഗിച്ചിട്ടുണ്ടെന്നുള്ള തിൽ സന്ദേഹമില്ല. അവരുടെ കഥനങ്ങളിൽ എത്രതന്നെ പ്രരോചകാംശ ങ്ങരം ഉണ്ടെന്നിരിക്കിലും, ഭാഗീരഥി എന്നതു് എത്രയോ അലെയകികവും അ ഖിലമാന്യവുമായ മാഹാത്ത്യത്തോടുകൂടിയ മെത്തുതവസ്തതന്നെ എന്നുള്ള ത്രികാ ലങ്ങളിലും അബാദ്ധ്യമായ സത്യാംശത്തെ ആരുരതന്നെ ആദരപൂർവ്വം ഭക്തിപൂ വം തലകനിച്ച് അംഗീകരിക്കാതിരിക്കയില്ല.

ഭഗീരഥനെറെ തപസ്വാസ്ഥാനമായ ഈ ഗംഗോത്രീധാമത്തിൽ നിന്ത് മാർഗ്ഗമില്ലെന്നിരിക്കിലും, പിന്നേയും മേലോട്ട സഞ്ചരിക്കാവുന്നതാണം. ഗംഗ യുടെ തടത്തിൽക്രൂടെ അതിക്പപ്പും അതിഭയാനകവും ആണം" ഈ യാത്രയെ ങ്കിലും, അത്വാഫ് ളാദകാരിയുമാകന്നു. പത്തുപന്ത്രണ്ടു നാഴിക ദ്രൂരം മേലോട്ട്ടാച ന്നാൽ, അവിടെ 'ഭൂർജ്ജവനം' എന്നുള്ള ഒരു സ്ഥാനം ഉപലബ്ലമാകന്നം, ഭൂർജ്ജ വൃക്ഷജഭളാൽ സംപൂരിതവും, സിദ്ധന്മാരായ മഹർഷിവയ്യന്മാരുടെ വിഹാരസ്ഥാ നമെന്ന് വിശപസിക്കപ്പെട്ടന്നതുമായ ആ പ്രദേശം പ്രകൃതിനിരീക്ഷകന്മാക്കം ത്രദ്ധാലുക്കാംക്കം രോമാഞ്ചത്തെ ഉൽപാദനം ചെയ്യകൊണ്ട് വിരാജിക്കുന്നു. അവിടെനിന്ന്, അഞ്ചാരനാഴിക മുക്കഭാഗത്തായി, പൂവ്വോക്തമായ "ഗോമ ഖി" എന്ന ദിവ്വദേശം വിജയിക്ഷന്നം. അതിവിപ്പലമായ ഹിമസംഘാതങ്ങക നിമിത്തവും, അത്യന്നതമായ മജതക്രടങ്ങക നിമിത്തവും അവിടെനിന്ന മേ ലോട്ട ഗമിക്കക എന്നത് സാധാരണന്മാക്ക തീരെ അശക്വമായിത്തന്നെ വ ത്തിക്ഷന്നം. ഗംഗോത്രിയിൽചെന്ന് നിവസിച്ചിരുന്നപ്പോക, അവിടെനിന്ന മേലോട്ടുചെല്ലവാൻ യോഗ്യകാലമല്ലാതിരുന്നതുകൊണ്ട്, ആ ദിവ്വസ്ഥാനത്തെ മഹാത്മാക്കളുടെ മഖത്തിൽനിന്ന് കേക്കപ്പാനല്ലാതെ സ്വയമായി നിരീക്കി

ക്രവാനിതേവരെ, - ഇത് എഴുതന്നതുവരെ - എനിക്ക ഭാഗൃമണ്ടായിട്ടില്ല 🕷

\* ഇതെഴതിയതിൽപ്പിനെ 1932 മതല്ലൂ്, അതായത്ത് 10 കൊല്ലമായി ഈ ശരിരം ഗംഗോത്തരിയിൽചെന്ന പ്രതിവർഷം, അഞ്ചു" അഥവാ നാലുമാസം നിയതമായി നിവ സിച്ചവന്നേ. ആദ്യമായി വാതിലും മററം വെച്ചു് സൂയോഗ്യമാക്കിത്തിത്തിരുന്ന എകാന്ത സുന്ദരമായ ഒരു പാഷാണഗ്രായിലായിരുന്ന മൂന്നപൊല്ലം നിവാസം ചെയ്തിരുന്നത്ത്. അന നുരം, പപ്പതപാശ്വത്തിൽനിന്നു പാഷാണസഞ്ചയം ഇടിഞ്ഞുവീണ് ആ ഗ്രഹ വിനഷ്ടമാകക യും, പിന്നീട്ട് സൂക്ഷിതമായ ഒരു സ്ഥാനത്തിൽ ഭോവദാരുമരംകൊണ്ടു നിർമ്മിച്ചതായ കാഷ്യ കടിരത്തിൽ നിവാസമാരംഭിക്കകയും ചെയ്യും. ഗംഗോത്രിയുടെ സൌന്ദയ്യവെഭവത്തിലും ഇം ഗാന്തിപ്പകർഷത്തിലും ആദ്ധ്യാത്തികവാതാവരണത്തിലും മോഹിതനായിം കൊല്ലംതോറം ഞ പുണ്യധാമത്തെ ഉപംസവനം ചെയ്തകൊണ്ടെ വരുന്നം.

ഞങനെ അവിടുത്തെ നിവാസകാലത്തിൽ, കക്കിടകം, ചിങ്ങം എന്നി മാസങ്ങളിൽ പ്രായേണ എല്ലാക്കൊല്പവും പ്രക്തി സൂഷമാലമ്പടനായ ഈ സാധു, "ഗോമുഖി"യിലേക്ക് യാത്രചെയ്കയും, അവിടത്തെ അലെക്കികമായ സൌന്ദയ്യത്തേയും, ശാന്തിയേയുമപള്ജിച്ചു കൊണ്ട് അവിടെ കറെനാറം താമസിക്കയും ചെയ്യാറുണ്ട്. ഗോമുഖീസ്ഥാനത്തിൽനിന്ന മുക ളിലേക്കും യാത്രചെയ്യാറില്ലെന്നില്ല. ഹിമസംഘാതപൂരിതമായി, ശേചപെച്ചതപംക്തികളാൽ പരിവ്വതമായ ആ പ്രദേശം അതൃന്ത ദഷ്ട്പാപമെങ്കിലും, എത്രയോ ദിവ്വവം രമൃവമാകന്നം. ആ അലെക്കികള്മിയുടെ സൌന്ദയ്യത്തെ വണ്ണിക്കവാനുള്ള സാമത്മ്യം ആക്രണ്ട്. ഗോമുഖി യിൽനിന്നു മുകളിലായി അധികം ഭൂരത്തല്ലാതെ, സൂവർണ്ണവർണ്ണതിൽ അതൃന്തദിപ്പിയോടെ ഞതിമനോഹരമായി, ദിവൃദിവൃമായി ശോഭിക്കുന്ന ശിവലിംഗം, സൂമേങ മതലായ ഹിമാല മീത്തിലെ മഹാശിഖാങ്ങറം എൻെ മനസ്സിന്ത് അനിവ്വാചുമായ ആനന്ദത്തെ പ്രദേശം ചെ യ്യൂക പതിവാകന്നം. കേദാരനാഥം തുടങ്ങിയ ദിവൃശിഖരങ്ങളം ഇവിടെ അടുത്തായിത്തന്നെ സ്തിലെയുന്നം.

ഗോമഖിയിൽനിന്നു മേല്പോട്ടു, പ്രത്യേകമുള്ള ഹിമസംഘാതവീഥിയിൽകൂടെ കറെ യാത്രചെയ്യ പഞ്ഞാമ്പതിനായിരം അടി ഉയരമുള്ള ഹിമമയമായ ഒരു മഹാഘട്ടത്തെ അതി ക്രമിച്ചാൽ, അപ്പറത്ത സ്വല്പം ഭൂരത്തായി ബദരീനാഥം സംപ്രാപ്തമാകന്നു. എന്നാൽ ഈ മാ ക്ക്ര നിവ്വത്തിമാർക്ക്രമന്നപോലെ വളരെ എളുപ്പരാങ്കിലും, പിന്തുടരുവാൻ സാധാരണന്മാർക്ക അതികാിനമെന്നല്ല, തീരെ അശകൂവമാകന്നം.

വിക്തേമഹാത്മാക്കാക്കല്ലാതെ, ഇതരന്മാർക്ക ഹിമഗിരിയുടെ ഉയന്ന ദേശങ്ങളിൽ ചെന്ന് അധികകാലം നിവസിക്കക എന്നത്ക് സശകമല്ല. അവർ ക്കതു പ്രിയമോ അചികരമോ ആയി ഭവിക്കുന്നതുമല്ല. ഏകാന്തഗംഭീരവും വി ഷയവിദ്ദരവുമായ താദ്ദശപ്രദേശങ്ങളിൽ കുറെ സംസ്കാരബലമുള്ള വരുടെ മന സ്സല്ലാതെ, സാധാരണന്മാരുടെ മനസ്സ്രമിക്കുന്നതല്ല. മഹാത്മാക്കളുടെ വൈരാ ഗുപൂണ്ണവും വിചാഭരാനുഖവുമായ മനസ്സ് ഇരവക പ്രദേശങ്ങളിൽ അധികമാ യി സംലഗ്നമാകന്നു. വിഷയ ചിന്തയാകട്ടെ, വിഷയരമണീയതയാകട്ടെ അവ അടെ മനസ്സിനെ അവിടെനിന്ന പിൻവലിക്കുന്നില്ല. വിഷയികളുടെ വിഷയ ജീവിതം അവക്ട് നരകടുംഖമാകുന്നു ഭരിദ്രജീവിതം, അതായത്ത്കക്കശതരമായ ഭിക്ഷുജീവിതം അവക്ഷ സചഗ്റ്റസുഖമാകന്നു. "നീ ഒരു ഭിക്ഷുകനായി ഭിക്ഷാപാത്ര വം കയ്യിൽപിടിച്ച്, ഭിക്ഷാവ്വത്തിയിൽ നിൻെറ രാജധാനിയിൽത്തന്നെ ഇങ്ങ നെ സഞ്ചരിക്കുന്നതിൽ നീ നിൻെറ രാജകലത്തെ അവമാനിക്കുയല്ലേ ചെയ്യു ന്നത്? നിനക്ക തത്തചവിചാരമോ മറേറാ ചെയ്യേണമെങ്കിൽ, രാജോചിതമായ വിധത്തിൽ ഇവിടെ നിവസിച്ചുകൊണ്ട് അങ്ങനെ ചെയ്യന്നതിന്ന് എന്തൊരു വിരോധമാണുള്ള ത്?'' എന്നിങ്ങനെ ബുദ്ധഭഗവാനോട് അദ്ദേഹത്തിന്റെ പിതാ വ് രോഷപൂവ്വം ഭർത്സിച്ചപറഞ്ഞതിന്, ''വന്ദ്വപിതാവേ! അങ്ങേക്ക നമസ്താ രം. എന്റെ ഭിഷാടനംകൊണ്ട്, അങ്ങക്കോ അങ്കയുടെ കലത്തിന്നോ യാതെരെ കളങ്കവും സംഭവിക്കവാനില്ല. എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ, ഞാനെപ്പോഴം ഒരു ഭിക്ഷ വാകന്നു. എൻെറ കലം എപ്പോഴം ഭിക്ഷുകന്മാരുടെ കലമാണെന്നു ഞാൻ കാണം ന്നു. എൻെറ കലം രാജകലമല്ല. രാജകലമാണെങ്കിൽ എൻെറ ചിത്തം അതിൽ രഞ്ജിക്കമായിരുന്നു." ഇപ്രകാരമായിരുന്നു ഗൌതമബൂദ്ധന്റെ വിനമ്രവും എദ യസ്പർശിയുമായ പ്രത്വത്തരം. ഭിക്ഷംകസംസ്താരത്തോടുകൂടിയ അദ്ദേഹം രാജ കടുംബത്തിൽ ജനിച്ചപെങ്കിലും, ഭിക്ഷംകന്മാരുടെ ഇടയിലല്ലാതെ, ഭ്രക്ഷിത്തുക ളുടെ ഇടയിൽ അദ്ദേഹത്തിൻെറ മനം രമിക്കുന്നതെങ്ങനെ? ഇങ്ങനെ സംസ്കാര വിഷയിയുമാക്കി ഭൌതികജീവിതത്തിലേക്കം, ബലം ഒരുവനെ ഭോഗിയും വേറൊരുവനെ തപസചിയുമാക്കി അദ്ധ്യാത്മജീവിതത്തിലേക്കം നയിക്കന്ന. മ ഹാത്മാക്കറ്റം തനിയെ ഉണ്ടാകകയല്ലാതെ, അവരെ ഉണ്ടാക്കകയല്ലെന്നുള്ള സാ **പ്പ്തികമായ നിപ്പചനം അക്കരംപ്രതി സത്യവും അത്ഥവ**ത്തമാകന്നു.

#### കേദാരനാഥം

തരുലതാഇല്പാദിക്ഠം കണികാണാവാൻ പോലുമില്ലാത്ത ശുദ്ധമേ നഗ്ന മായ ഒരു വിശാല മൈതാനം. വടക്കഭോഗം വെളുവെളെ വിളങ്ങന്ന മഹാവിപു ലമായ ഹിമസംഹതിയാലും കിഴക്കം പടിഞ്ഞാറും ഭാഗങ്ങറും തൽക്കാലം മഞ്ഞു രുകി, കറുകറെ പ്രകാശിക്കുന്ന പാഷാണമയവും മൃത്തികാമയവുമായ പവ്ത പാർശ്വങ്ങളാലും ആവരണം ചെയ്യപ്പെട്ടിരിക്കുന്നു. വടക്കഭോഗത്തുള്ള ഹിമശി ഖരത്തിൽനിന്ന പുറപ്പെട്ട്ര് പവ്തപാർശ്വത്തിലുള്ള പാഷാണസഞ്ചയങ്ങളുടെ ഇടയിൽക്രടെ താഴോട്ടിറങ്ങി, മൈതാനമദ്ധ്യത്തിൽക്രടെ ഒരു ചെറിയ നദി പ്രവഹിച്ചുകൊന്ന്ടിരിക്കുന്നു. ഉരുകാൽ ഹിമക്കട്ടികരം വെള്ളിപ്പാറകളെന്നപോ ലെ മൈതാനത്തിൽ അവിടവിടെ കിടക്കുന്നതായി കാണപ്പെടുന്നു. ശൈത്വാധി ക്വം നിമിത്തം കൈകളെ ക്രച്ചിപ്പിടിച്ചുകൊണ്ടം താടികൊണ്ടു താളം പിടിച്ചു കൊണ്ടും, വചിയ കുപ്പഭാവത്തിൽ അവിടവിടെ ഇരിക്കകയും നടക്കകയും ചെ യ്യന്ന സാധുക്കളും ഗ്രഹസ്ഥന്മാരുമായ ചില യാത്രക്കാരും അക്ഷികരംക്ക് അവി ടെ ലക്ഷീഭവിക്കന്നു. ഉഷ്ണം കൊണ്ടും ശമിക്കമെന്നം പറയാശുള്ള തുപോലെ, ശൈത്യത്തെ ശൈത്യാകൊണ്ട ശമിപ്പിക്കവാനൊ എന്ന തോന്നമാര്, ആലില പോലെ കിടുകിടെ വിറയ്കുന്ന തങ്ങളുടെ ശരീരത്തെ ചിലർ, രണ്ട മിനിട്ടുകൊ ണ്ടതന്നെ രക്തത്തെ സ്ലബ്ബീകരിക്കുന്ന അത്വന്തശീതളമായ ആ നടീജലത്തിൽ, അവഗാഹനം ചെയ്യിക്കുന്നതായം കാണപ്പെടുന്നു. എന്നാൽ ജന്മസിധന്മാരായ പക്ഷിവ്വന്ദങ്ങരംമാത്രം യാതൊരു ശൈത്യബാധയുംപ്രടാതെ ആകാശദേശത്തിൽ സചപ്പന്ദേമായി പറന്തകൊണ്ടു വിഹരിക്കന്നു. തരുണങ്ങളായ സൂയ്യകിരണങ്ങൾ വിസ്തീണ്ണമായ ഹിമസംഹതികളിൽ പതിച്ച് അവയെ കളധൌതക്രടങ്ങളായി പരിണമിപ്പിച്ചുകൊണ്ട് ഉജ്ജപലമായി പ്രകാശിക്കുന്നവെങ്കിലും, ഒൗഷ്ണ പ്രവിഷ യത്തിൽ അവ തരങ്ങോയി, ബലഹീനങ്ങളായി ബാല്യദശയിൽതന്നെ വത്തിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കന്നു. ശൈത്യാതിശയമെന്നപോലെ, ഒരു ഗാംഭീയ്യവും ഒര ലൗകികതപവും അതിശയിതമായി ആ മൈതാനത്തിൽ സവ്ത്ര പ്വാപ്തമായി പരിലസിഷന്ന. എന്ന മാത്രമല്ല, അവിടെ പ്രത്യേകിച്ചു പ്രതിഭാസിഷന്ന ടൈവികതയും ആദ്ധ്യാത്മികതയും ആ സ്ഥലത്തോട്ട് ദേവന്മാക്കം ഋഷികഠംക്ക <u>മള്ള</u> ഗാഢമായ സംബന്ധവിശേഷത്തെ പ്രഖ്യാപനം ചെയ്തകൊണ്ടു വിജയി ക്കുന്നു. മൈതാനത്തിൽ വടക്കെ അററത്തിൽ കല്ലകൊണ്ടു രചിക്കപ്പെട്ടിരിക്കുന്ന ഒന്നരണ്ടു ചെറിയ ദേവമന്ദിരങ്ങറം യാത്രികന്മാരുടെ മനസ്സിൽ ഉത്സാഹത്തേ യം ഭക്തിയേയം ജനിപ്പിച്ചകൊണ്ട് അവരെ അങ്ങോട്ട് ആകർഷിക്കന്നു. ദേശ വും ട്രശ്വവും എത്രയോ ശാന്തവുംരമ്യവും ഈശപരീയവുമെന്നേ പറയേണ്ടതുള്ള.

ഈദ്ദശമായ ഒരു സപരൂപത്തിലായിരുന്ന ''കേദാരനാഥം" എന്ന ലോ കപ്രസിദ്ധമായ പുണ്യധാമം കറെ കൊല്ലങ്ങരംക്കുമന്വ് എന്റെ മമ്പിൽ ആദ്ഗ മായി ആവിർഭവിച്ചത്. എടവമാസത്തിലെ കാർമേഷ്ട് മാന്തംക്രടാതുള്ള നിർമ്മലമായ ഒരു സപ്രസന്നപ്പവ്വാണ് അതിൽ സുമാര് പത്തമണി സമയത്തായി രുന്ന ഞാൻ കേദാരനാഥമൈതാനത്തിൽ ഇഭംപ്രഥമമായി പദന്യാസം ചെയ്ത ത്. ഹിമാലയത്തിൽ നപീനമായി സഞ്ചരിച്ചിരുന്ന ഈ സാധുവിനെറെ മന

സ്സിൽ ആ അലെക്ക് പ്രേമിയിൽ പ്രവേശിച്ച ഉടനെ ഉദിതമായ ആഹ്ലാഭത്തിന്നും ആശ്ചായ്യത്തിനും ഒതിരുമില്ലായിരുന്നു. സമുദ്രനിരപ്പിൽനിന്നു് പന്തീരായിരം അടി ഉയരത്തിൽ വത്തിക്കുന്ന ആ മള്ളുളമെതാനത്തിൽ ഞാനാരോഹണം ചെയ്തോട്ടെക്ടി, ശൈത്വം, ക്ഷുത്ത്, പിപാസ മതലായ എന്തുതന്നെ പ്രതിബ ന്ധങ്ങളംണ്ടുന്നിരിക്കിലും, എൻെറ മനസ്സ് ബാഹ്വവം ആന്തരവുമായ വിശേഷ വിജ്ഞാന(ഭേദജ്ഞാന)ത്തിൽനിന്നയർന്നു് ഒരുതരം ഭാവസമാധിയിൽ പ്രവേ ശിച്ചിരുന്നവെന്നതിൽ ലേശവും അതിശയോക്തിയില്ല. പ്രകതിദ്ദശ്വത്തിലുള്ള അന്തരാഗം ഹിമഗിരിയിൽ പലേ പ്രദേശങ്ങളിലുംവെല്ല് എൻെറ എദയത്തെ എത്രയോ മേല്പോട്ടയത്താരണ്ടന്നുള്ള തുറന്നപറയാവുന്ന ഒരു വാസ്തവമാ ൺ. ഇരുപത്തിമുവായിരം അടി ഉയരത്തിൽ വളരെ അടുത്തായി, അത്വാവർ ജ്ജകമായ രാമണീയകവിശേഷത്തോട്ടുക്കി ഉയർന്തരില്ലൂന്ന ധവളധവളമായ പവ്വതപങ്ക്തിയാണ്, എൻെറ ചിത്തത്തെ ഡെടിത്വേവ ഇതരവ്വാപാരങ്ങ ലിൽനിന്ന് ആകർഷില്ല സത്വഭ്രമിയിലേക്കയത്തിയഇ്. ഈശപരൻെറ അഖ ണ്ഡവിഭൂതിയെ മതിവരാതെ നോക്കിക്കൊണ്ടുതന്നെ എൻേറ അധിക സമയവും ഞാനവിടെ നയിച്ചിരുന്നു.

ഏകാന്തതമോമി, പിചിത്രമായ ഈ മൈതാനദേശത്തിൽ ആഭ്യമായി കേദാരനാഥനെ സ്ഥാപിച്ചതും മന്ദ്രം നിർമ്മിച്ചതും പാണ്ഡവന്മാരായിരുന്ന വെന്ന് ഐതിഎവാദിക്ക പറയന്നു. പിന്നീട്ട് കാലാന്തരത്തിൽ, ത്രീശങ്കരാ ചായ്പാടങ്ങാം മന്ദിരത്തെ സംസ്തരിച്ചതായം, അവിടെ പൂജകന്മാരായി ഓ ക്കിണാതൃശൈവന്മാരെ നിയമിച്ചതായം ഐതിഹ്യം വഴിക്കതന്നെ പിശചസി ക്കപ്പെട്ടുവരുന്നു. ശങ്കരന്റെ അവതാരമാണെന്നു പറയപ്പെടുന്ന ശങ്കരഭഗവൽ പ്പാടങ്ങറം ഇഹലോകവാസം വെടിഞ്ഞു നിജധാമമായ കൈലാസത്തിലേക്കു ഗ മിച്ചതും, ഈ പുണ്യധാമത്തിൽവെച്ചായിരുന്നുവെന്ന ചിലർ അഭിപ്രായപ്പെട്ടു കാണുന്നുണ്ട്. പ്ലഥിവിയുടെ ഉള്ളിൽനിന്ന സ്വയം ആവിർഭവിച്ചു്, പ്പഗംഖ മായി, പത്തുളമായ ഒരു ശിലാപിണ്ഡമാണ് മന്ദിരത്തിനെറ അന്തർഭാഗത്തിൽ കേഭാരനാഥമൂത്തിയായി ആരോധിക്കപ്പെട്ടുവരുന്നത്ര്. സവ്വ്യാപകവം സച്ചിദാ നന്ദഘനവുമായ അന്തയ്യാമിയെ ആരംഭിച്ചു കല്ലം മണ്ണം മരവും വരെ സർവ്വ പ ഭാത്ഥങ്ങളേയും സവേശപരനായി അറിഞ്ഞാരാധിച്ചുവരുന്നതിൽ യാതൊരനപ പത്തിയുമില്ല. എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ, സവ്വം ഈശ്വരസ്വരുപംതന്നെ. ഈ ശചരസചരൂപത്തിൽനിന്ന് പ്പഥക്കായി യാതൊന്നും തന്നെ ഇല്ല. അതുകൊണ്ട്, വിഷ്ണുത്യരാദികളെന്നപോലെ, കാഷ്ഠപാഷാണാഭികളം ഈശചരബുദ്ധ്യാ ഭക്തി യോടെ ഉപാസിക്കപ്പെടുന്നവെങ്കിൽ, അവശ്വം അതിൻേറയും ശുഭഫലം ഈ ശചരങ്കൽനിന്നും ഉപാസകന്നു സംപ്രാപ്തമാകമെന്നുള്ള തിൽ സംശയമില്ല. ഈ ദ്ര ഷ്പിയിൽ, അതായതു സവ്വം ഈശചരൻതന്നെ എന്നുള്ള വിശാലമായ മനോ

ഭാവത്തിൽ നിരീക്ഷണം ചെയ്യുന്നപക്ഷം, ലോകത്തിലുള്ള യാതൊരു ധർമ്മ തോാട്ടം, യാതൊരു മതത്തോട്ടം, അതു് അസത്യമോ അപ്രയോജനമോ ആണെ ന്നുള്ള ഇപ്സാബുദ്ധിയോ വൈരസ്യമോ ഉൽപന്നമാകന്നതല്ല. ഹിന്ദ്ധമ്മം ഒരീശപരനെയല്ല, അനേകം ഈശപന്മോരെ ഉപദേശിക്കുന്നവെന്നം മററും സ നാതനമായ ആ ധർമ്മത്തെ ട്രഷിക്കുന്നവർ, അശേഷമായ ജഗത്തും ഈശപര നെറ ശരീരമാണെന്നുള്ള സനാതനധർമ്മത്തിലെ സിദ്ധാന്തരഹസ്യത്തെ അറി യാത്ത അജ്ഞമ്പാരാകന്നം.

ദ്രഷ്ടാക്കളടെ എദയത്തെ ഭാവാവിഷ്ടമാക്കി തന്നിൽ ലയിപ്പിച്ചുകൊണ്ടു തന്നെ ത്രീ കേദാരേശചരമൂർത്തി അവിടെ വിജയിക്കന്നു. പ്വാകലചിത്തന്മാ രുടെ പ്വഥാശതങ്ങരം ആ ഭിപ്പഭ്രമിയിൽ ചെന്നനിന്നാൽ അസ്തംഗതമായിത്തീ വിഷയികളുടെ വൈഷയികമായ സങ്കല്പശതങ്ങളും അവിടെ തൽക്കാ താനാ. ലം അന്തർഹിതമായി വത്തിക്കുന്നു. ആഹ്ലാദരസപൂരിതമായ അവിടത്തിൽ ഈ വക മാലിന്വങ്ങരംക്ക ലേശവും പ്രവേശമില്ല. ഇങ്ങനെ അവിടത്തെ ദൃശ്വ വിലാസനിമിത്തകമായ ആഹ്ലാദാതിശയം, ആസ്തികൻ, നാസ്തികൻ എന്നുള്ള ഭേദമെന്നിയെ എടയമുള്ള സവ്ക്കം ഗോപരീഭവിക്കന്നപെങ്കിലും, അവിടെ പ്രൌഡിയോടെ പ്രവഹിക്കുന്നമന്ദാകിനിയിൽ ഇറങ്ങി ന്നെ നിമജ്ജനം ചെ യ്യവാനള്ള ധൈയ്യം വചിയ ശ്രദ്ധാപ്പക്കറ്റം.കല്ലാതെ ഉണ്ടാകന്നതല്ല. ഹിമാദ്രി ~ യിലെ അധികം ഉയർന്ന നിഝ്രണികളിൽ വസ്ത്രമഴിച്ചു നിമജ്ജനം ചെയ്യുക എന്നത് ഒരു കൃഷ്ണതപസ്വയാകന്നു, എന്നാൽ കൃച്ഛകായ്വ്വത്തയം ശ്രദ്ധ ത്രദ്ധാവഹി ഉള്ളിൽ ജപലിച്ചുകൊണ്ടിരിക്ക നിഷ്പയാസമാക്കിത്തീർക്ഷന്ത. മ്പോറം, മന്ദാകിനിയുടെ ജലം അവക്ട തണംക്കുന്നതെങ്ങന? ശുദ്ധവും സാതചി കവുമായ ശ്രദ്ധ വലിയ സൂകൃതത്തിൻെറ ഫലമാകന്നം. പാപബാഹല്വം ഈദ്ദ ശമായ ത്രദ്ധേയുടെ ഉദയത്തിൽ പ്രതിബന്ധകമാകന്നു, മരണടിവസവും ശിര സ്സിലാക്കി മനുഷ്ഠർ ഭൂമിയിൽ പിറക്കന്നവെങ്കിലും, മരണമൊരുവനം പരാത്ത തല്ലെന്ന് അവർ അറിയുന്നില്ല. ദിനന്തോരം അനേകമനേകം പ്രാണികഠം മ രിച്ചപോകനാത കണ്ണിൻെറ മമ്പിൽ കണ്ടുകൊണ്ട്, തങ്ങരം സ്ഥിപേദാർത്ഥ ങ്ങളെന്ന് അവർ അഭിമാനിക്കുന്നു. തിമിംഗലത്തിനെറ വായിൽ മത്സ്വങ്ങൾ ക ട്ടിയും കഞ്ഞുമായി കളിക്കുന്നതുപോലെ, മരണപിശാചികയുടെ ഭയാനകമായ വക്ത്രഗഹചരത്തിൽ പത്നിയും പത്രനും പേരും പെരുമയുമായി അവർ വിനോ ഭിച്ചാനന്ദിക്കുന്നു.

''കിം തേ ധനേന കിമു ബന്ധുഭിരേവ വാ തേ

കിം തേ ദാരൈർ ബ്രാഹ്മണ! യോ മരിഷ്ഠതി"

എന്നിങ്ങനെ ഋഷികരം ഉദ്ഗാനം ചെയ്തിരിക്കുന്നതു്, അവരുടെ കണ്ണപുടങ്ങ ളിൽ പ്രവേശിക്കുന്നില്ല. ഇങ്ങനെ ദേഹധനാദികളിൽ ചിത്തത്തെ അത്യാസ ക്തമാക്കിയും, പരലോകകായ്യങ്ങളിലും അദ്ധ്വാത്തവസ്യകളിലും ത്രേദ്ധയെ പ്ര തിഹനിച്ചും മനുഷ്യരെ അധഃപതിപ്പിക്കുന്നത് അവരുടെ ഒരിതബാഹല്യമാക ന്നു. പാപം തടിച്ചു വദ്ധിച്ചവക്ക് പാരലെയകികമായ പുണ്യക്രിയകളിലും, ആ താഗ്രൂദ്ധിക്കുള്ള തപഃക്രിയകളിലും ആസ്തിക്യബൂറി ഉണ്ടാകുന്നില്ലെന്നു മാത്രമല്ല, അവയെ അവർ ഗർഹിക്കുകയും ചെയ്യുന്നു. വിദേശീയരായ വെള്ളക്കാർ ഭ ക്തിപൂവ്വം തണത്ത ഗംഗാജലത്തിൽ ഇറങ്ങി മുഞ്ജന്നതും, വലിയ കലമഹിമയും ശാസ്ത്രപാണ്ഡിത്യവുമുള്ള ഹിന്ദുക്കാം ഗംഗാജലത്തെ കൈകൊണ്ടു സ്വർശിക്കാ തേയും ഗംഗാതടത്തിലുള്ള ദേവമന്ദിരങ്ങളിൽ ഒന്നു് എത്തിനോക്കപ്പൊലും ചെയ്യാതേയും ഗംഗാതടത്തിൽ കേവലം ഉല്ലസിക്കന്തും കാണുവാനുള്ള ഭോഗ്യ വം ഒർഭാഗ്യവും എനിക്കണ്ടായിട്ടുണ്ട്. ഈ വൈലക്ഷണ്യത്തിനുള്ള ഹേത്ര അ വക്കുള്ള ത്രദ്ധയുടെ ഭാവാഭാവങ്ങാംതന്നെ. ത്രദ്ധയുടെ ഭാവാഭാവങ്ങാംക്കെട്ടം, അവയുടെ പുണ്യാപുണ്യങ്ങളുടെ സന്താനം സാധനമാകന്നു.

ഗംഗോത്രിയിൽനിന്നു കേദാനോഥത്തിലേക്കു സുമാറു് ഒരുന്നുററിപതിന ഞ്ച നാഴികയും എഷീകേശത്തിൽനിന്നു നേരിട്ടു സുമാര് ഒരു ന്താററിമുപ്പതു നാഴി കയും ഭൂരമാകുന്നു. ഗംഗോത്രിയിൽനിന്നു കേദാരനാഥത്തിലേക്കുള്ള മാഗ്ഗം കുറെ കഠിനമെങ്കിലും, എത്രമോ രഗ്ഗവുമാകന്നു. പതിനായിത്തിലധികം അടി ഉയരമ ള്ള "പവ്വാളി" എന്നു പ്രസിദ്ധമായ ഒരു ഘട്ട (പാസ്സ്) ത്തെ മദ്ധ്വേമാഗ്റ്റും അതി ക്രമിക്കേണ്ടത്വട്ട്. പവ്വാളി എന്ന പർവ്വതം ചിത്തത്തിന്ത് അതിശയിതമായ ആഹ്ളാഭത്തെ ഉൽപാദനാ ചെയ്യുന്ന ഒരു പർവ്വതമാകുന്നു. പവ്വതപാർശച ങ്ങറം കമനീയമായ കാനനങ്ങളാൽ ആ <u>പ</u>ാദിതമായി, അനല്പമായ സൂഷമാസെയ ഷ്ഠവത്തെ അനവരതം വർഷിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കന്നു. ഹിമാലയത്തിലെ ഇതരപ്ര ദേശങ്ങളിൽ ടുർല്ലഭമായ വിശേഷപ്പെട്ട പലേ വിഹംഗമങ്ങളും ഈ വിപിനങ്ങ ളിൽ നിവസിച്ചുവരുന്നു. വിചിത്രതങ്ങളായ പലേ പുഷ്പവിശേഷങ്ങളം ഈ കാടുകളിൽ കാണാവുന്നതാണ്. ഞാൻ ആ വഴിക്ക സഞ്ചരിച്ചിരുന്ന മപ്പാരം, പക്ഷികളടെ മനോഹരമായ പാട്ടുകരം കേട്ടും, വിവിധവണ്ണങ്ങളിൽ പൂത്തുനി ല്ലൂന്ന പൂഷ്പങ്ങളുടെ കാന്തിസന്താനത്തെ അതുഭിനിവേശത്തോടെ നോക്കിയം, മച കയറുന്നതിലുള്ള ശരീരക്ലേശത്തെ തീരെ വിസ്തരിച്ചു" അവിടവിടെ അധിക നേരം ഇരുന്നിരുന്നതായി ഇപ്പോഴം സ്പഷ്പമായി ഓക്ന്നു. പിന്നെ ഈ ഘട്ട ത്തിൻെറ ഉച്ചശിഖത്തിൽ കയറിച്ചനാൽ അവിടെനിന്ന ലഭിക്കന്ന പ്രാക തികടർശനമാകട്ടെ അലോകസാധാരണമെന്നതന്നെ പറയാം. പ്രകൃതിനിരീ ക്ഷകന്മാരുടെ എത്തടത്തിൽ പ്രചുപ്രേമോദരസത്തെ അഭിവർഷിക്കുന്ന ആ ദി പ്പുടർശനത്തെ ഹിമാലയത്തിലെ നവീനയാത്രികനായിരുന്ന ഞാൻ ബാലന്മാരെ പ്പോലെ വലിയ കത്രഹലത്തോടുക്രടിയായിരുന്ന ഉപഭ്രജിച്ചിരുന്നത്. വടക്കുഭാ ഗം അന്തം കാണാതെ അതി ദീർഘമായിക്കിടക്കുന്ന രജതപവ്തങ്ങളുടെ പങ

ക്തിയം, തെക്കഭാഗം ഹിന്ദസ്ഥാനമൈതാനംപരെ അത്വന്തപിസ്തീണ്ണമായി പ രിലസിക്കന്ന വനരാജിവിരാജിതമായി മേചകനിറം പൂണ്ട ചെറ്റശെലനിരക ളം, ഇവയ്ക്കപ്പറമെ, ഘട്ടത്തിനെറ ഉപരിഭേശത്തിൽ ദ്രഢ്യ്യാനനിഷ്ഠിതങ്ങളോ എന്ന തോന്നമാറ് സ്ഥിരപ്രതിഷ്ഠിതങ്ങളായി, സമുഹ്തിതങ്ങളായി അച്ചലഗംഭീ രഭാവത്തിൽ അവിടവിടെ വിജയിക്കുന്ന അച്ചലകൂടങ്ങളും ഏകകാലത്തിൽ അ പരോക്ഷീഭവിച്ചുകൊണ്ടുള്ള ആ അപൂർവ്വദർശനം ആരാലും അഭിലഷണീയ മായിത്തന്നെ വത്തിക്കുന്നു.

അധികം ടീർഘമല്ലാത്ത ഈ ഘട്ടത്തെ അതിക്രമിച്ചാൽ, അതിഭൂരത്ത ല്ലാതെ "ത്രിയഗീനാരായണം" എന്ന പ്രസിദ്ധമായ പുണ്യധാമം ഉപലഭിക്കന്നു. ഈ ധാമവും പണ്ടകാലങ്ങളിൽ തപോനിധികളായ ഋഷിപുംഗവന്മാരുടെ നി പാസഭ്രമിയായിരുന്നപെന്ന് അനമാനിക്കവാൻ വേണ്ടുന്ന പലേ ഗമകങ്ങളം അ വിടെ ഉപസ്ഥിതമായി കാണപ്പെടുന്നണ്ട്. യുധിഷ്വിരപ്രഭൃതികരം അവരോട ബദരികാത്രമയാത്രയിൽ ഈ വിശിഷ്ഠധാമത്തിലും സഞ്ചരിച്ചിരുന്നതായി മഹ്മം ഭാരതത്തിൽ വിവരിച്ചകാണുന്നു. ഗാഡമായ തപശ്ചയ്യയിലും സൂക്ഷ്യമായ അ ദ്യാത്മചിന്തയിലും ഋഷികഠം തങ്ങളുടെ ജീവിതത്തെ നയിച്ചുകൊണ്ടിരുന്ന ഇ ങ്ങനെയുള്ള ഹിമാലയത്തിലെ ഉച്ചഭ്രമികളെ ദർശിക്കുമ്പോൾ, ഏതൊരു ഭാര തിയൻറെ എടയമാണം" ബഹുപ്രകാരമായ ഉൽക്കൃഷ്യഭാവനകഠംകൊണ്ടു് ആ ക്രാന്തമാകാതിരിക്കുക. ഇവിടേയും ദേവന്തം ദേവമന്ദിരവും, പൂജയും പൂജാരിയു മെല്ലാമുണ്ട്. ഇവിടെനിന്നു കറെ ദൂരം അവരോഹണം ചെയ്ത സരസരിത്തായ മന്മാകിനിയുടെ തടത്തിൽക്രടെ മാഗ്ഗം മേലോട്ടു മേലോട്ടു കേടാരനാഥത്തിലേക്ക ചെല്ലുന്നു. പ്രകൃതിവിലാസത്തിന്റെ നൃത്വംഗമായ മന്ദാകിനിയുടെ തടപ്രദേ ശങ്ക് അതിരമണീയമായി, അത്വന്താഹ്ളാദകമായി ശോഭിക്ഷന്ത. ആതുട സൌന്ദയ്യത്തേയും ആരുടെ മാഹാത്ത്യത്തേയും ഈ വനരാജികളും ജലധാരകളും പാഷാണസഞ്ചയങ്ങളും അനവരതം ഉട്ടൈപ്പസ്തരം ഗാനം ചെയ്ത, ത്രോതാക്കളെ ത്രവിപ്പിക്കുന്നപോ ആ പരമാന്മാവിൻെറ സൌന്ദയ്യത്തേയും മാഹാത്ത്വത്തേയും സാധാരണന്മാർ അറിയന്നില്ല സൌന്ദയ്യമത്തിയും സവ്വശക്തനുമായ ഈശച രൻ എവിടേയും, കല്ലിലും മണ്ണിലും ജലത്തിലും വനത്തിലുംമല്ലാം എപ്പോഴും പ്ര കാശിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കുന്നുവെങ്കിലും, അഹങ്കാരം നശിക്കാത്തവർ അതിൻറ പ്ര തിബന്ധം നിമിത്തം സ്പടപ്രകാശിയായ ആ ഈശപരനെ കണ്ടാനന്ദിക്കവാൻ ശക്തരാകന്നില്ല. ബൂദ്ധി, ഇന്ദ്രിയം, ദേഹം എന്നിതുകളിൽ ഞാനന്നുള്ള അഭി മാനമാകന്ന അഹങ്കാരം. അഹങ്കാരം നിമിത്താ ദേഹേന്ദ്രിയാടികളോട്ട് സംബ ന്ധിച്ച വസ്തക്കളിൽ മമകാരവും സംഭവിക്കന്നു. ഈ അഹങ്കാരമമകാരങ്ങളിൽ മങ്ങിമറിയുന്ന ഒരു പാപാത്മാവിൻറ അശുദ്ധബുദ്ധിക്ക് സവ്ത്ര ഈശപരദശ നം തീരെ അശക്യമായിത്തീരുന്നു.

മന്ദാകിനിയുടെ രമ്വതീരത്തിൽ ''ഗൌരീകണ്ഡം'' എന്നുള്ള സ്ഥാനം പ്രത്വേകിച്ചു പ്രസ്താവയോഗ്വമാകന്നു. ഗന്ധകപ്പാറകളിൽനിന്ന പുറപ്പെടുന്ന പൂട്ടള്ള ഉറവുജലംകൊണ്ടു പൂണ്ണമായ കണ്ഡങ്ങറം ഇവിടേയും സ്ഥിതിചെയ്യുന്നം. അതി ശീതളമായ ഈ പ്രദേശത്തിൽ, സ്റ്റാനത്തിന്നം മററും ഉഷ്ണജലംശയം ല ഭീക്കക എന്നതു യാത്രികന്മാഷ് എത്രയോ വലിയൊരു സുക്യതോദയമാകന്ന, ശങ്കരഭഗവൽപാടങ്ങറം അൻറ ശിഷ്ഠനാരോട്ടകൂടി ആദ്യമായി കേദാരത്തിലേ ക്ക ചെന്നപ്പോറം, ഭേശത്തിൻേറയും ജലത്തിൻേറയും ശൈത്വാധിക്വം നിമിത്തം, ശീഷ്ഠനാർ സ്റ്റാനാഭിക്രിയകരം യഥാകാലം നടത്തുവാൻ കണ്ണിക്കന്തതിനെക്കണ്ട്, അവരുടെ പ്രേപ്പാരിഹാരത്തിൻവേണ്ടി തൻെറ സങ്കല്പശക്തികൊണ്ട് നിമ്മിച്ച താണം" പ്രസ്തത കണ്ഡങ്ങളെന്നു പഴമക്കാർ പറയുന്നം. വിദ്യാരണ്യസ്പോമികറം എഴതിയതായ ശങ്കരൻെറ ജീവചരിത്രമായം ''ശങ്കരഭിഗപിജയ''മെന്ന സംസ്തത ഗ്രന്ഥത്തിലും ഈ സംഭവത്തെപ്പററി പ്രസ്താവിച്ചുകാണുന്നുണ്ട്. ഇവിടെനിന്ന ഗംഭീരമായ ശിലോ ച്ഛയങ്ങളുടെ നിതംബദേശത്തിൽക്രടെ മാഗ്ഗം മേലോട്ട മേ ലോട്ട്ട ചെന്തകൊണ്ടിരിക്കുന്നം.

കേടാരധാമം ഇതാ എന്തിക്കഴിഞ്ഞു. ഭക്തന്മാരുടെ ആനന്ദത്തിന്ത് ഒര "കേദാരനാഥകീജൈ" എന്നുള്ള പൂണ്യധ്വനികളാൽ ആകാശമണ്ഡ തിരില്ല ലം മഖരിതമായിത്തീർന്ന കേവലം ദൃശ്വദർശനം ചെയ്വാൻവന്ന രസികന്മാ രുടെ ആഹ്ലാഭവും അതിനെറെ ഉച്ചസീമയിൽ എത്തികഴിഞ്ഞിരിക്കുന്നു. ഭക്ത ന്മാർ ക്രസൽക്രടാതെ മന്ദാകിനിയിൽ ഇറങ്ങിമങ്ങി ജലപാത്രത്തിൽ ജലവുമെ ടത്ത പില പുണ്യപഷ്യങ്ങളം സമ്പാദിച്ച് പൂജയ്കായി ''ഹരഹരമഹാദേവ'' എ ന്നുള്ള ശബ്ദഘോഷത്തോടുകൂടി മന്ദിരത്തിനെറെ ഉള്ളിൽ പ്രവേശിക്കന്നു. ഏ തൊന്നിനെ ഒരു നോക്ക് കാണവാൻ കൊതിച്ചുകൊണ്ട് ഇത്രയും മലകഠം ഏറി യിറങ്ങി ടുന്തേമായ ക്ലേശം അനഭവിച്ച് ഇവിടെ വന്തപേന്തവോ, ആ കേദാര നാഥമൂത്തിയെ ദർശിക്കവാൻ, ബാഹൃചിന്തകരം കൂടാതെയും, അങ്ങമിങ്ങമുള്ള കാഴ്ചകളിൽ തൽക്കാലം തിരിഞ്ഞുനോക്കാതേയും, അവർ ഉൽക്കണ്ണയോടെ മ നോട്ടുചെന്നു തിരക്ഷന്നു. മന്ദിരത്തിൻറ കവാടലാരത്തിൽ ആണെന്നോ പെ ണ്ണെന്നോ, വലിയവനെന്നോ ചെറിയപനെന്നോ ഉള്ള ഭേദമെന്നിയെ തിരക്ക തന്നെ. അഹോ പിചിയം! പ്രേമമെന്നതു ലോകത്തിൽ എത്രയോ മഹിമയേ റിയ ഒരു വസ്തുതന്നെ. പ്രേമത്തിൻെറ മാധുയ്യമെന്നപോലെ, അതിൻെറ പ്രവ ത്തകശക്തിയം വളരെ വമ്പിച്ചതാകന്നം. അലെകികമായ സങ്കല്പശക്തിയോ ടുകൂടി ലോകവന്ദ്യന്മാരായ വാല്ലീകി, വ്യാസൻ, കാളിഭാസൻ തുടങ്ങിയുള്ള സാ ഹിത്യകാരന്മാർ മഹാവിചിത്രവസ്തവായ ഈ പ്രേമത്തിനെറ മഹിമയുടെ ഓ രോരോ കണത്തെതന്നെയാണ് "തങ്ങളുടെ ആ പന്ദ്രതാരസ്ഥായികളായ ഗ്രന്ഥ ങ്ങളിൽ സമല്ലേഖനം ചെയ്തിരിക്കുന്നതു്. പ്രേമംതന്നെ ഭക്തി. പ്രേമവും ഭക്തി യം ഭിന്നപദാർത്ഥങ്ങളല്ല. തന്നേക്കാരം ഉൽകൃഷ്യവസ്തകളിൽ ചെയ്യന്ന പ്രേ മം ഭക്തിയും, നിക്ഷ്ക്ഷീപികളിലുള്ള പ്രേമം ദയയും, തുല്യജീപികളിൽചെയ്യന്ന അനുരാഗം സ്നേഹവുമായി വ്യപദേശിക്കപ്പെടുന്നു. അങ്ങനെയാണെങ്കിൽ, ഐ ശചയ്യാദിഗുണങ്ങളെക്കൊണ്ട് അത്യൽക്തൃഷ്യപദത്തിൽ വിരാജിക്കുന്ന ദേവതക ളിലും ഈശപരനിലുമുള്ള ചിത്തത്തെ ദ്രവീകരിക്കുന്ന അനുരോഗവിശേഷമാക ന്ന ഭക്തി. ഈശപരചരണങ്ങളിൽ ശുദ്ധമായ ഭക്തി ചിത്തത്തിൽ ഉടിക്കക എന്നതിൽ മാനുഷജന്മം ചരിതാത്ഥമാകന്നും.

## ബദ്ദീനാഥം \* I

1924 - ൽ ഞാനാദ്ദ്വായി കേദാരനാഥത്തിൽനിന്നാണം" ബദരീനാഥ ത്തിലേക്ക് യാത്ര ചെയ്തതു്. ആ യാത്രയിൽ എനിക്ക് അധികം നാരം അവിടെ നിവസിക്കവാൻ സാധിച്ചിരുന്നില്ല. എങ്കിലും 1930 - ൽ, രണ്ടാമതായും, 1931 - ൽ മൂന്നാമതായും, എഷീംകശത്തിൽനിന്ന നേരിട്ട് ബടരീപുരിയിലേക്ക യാത്ര ചെയ്യവാനം, ആ അവസരങ്ങളിൽ അവിടെ കറെ അധികം നാരം, അ തായതു കുറെ മാസങ്ങരം, തപോവുത്തിയിൽ അതിവാഹനം ചെയ്യവാനം ഭാഗ്ഗ മണ്ടായി.

മായയുടെ ക്രിയാശക്തി യാതൊരു നീഷപോകും കൂടാതെ സവ്വത്ര ഒരേ രൂപത്തിൽ പ്രപരിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കന്നവെന്നാ**ണ്** ബദരികാത്രമം തുടങ്ങിയ ഹി മാദ്രിശിഖരത്തിൽ വിരാജിക്കുന്ന ഓരോ പുണ്യധാമങ്ങളിൽ നിവസിക്കുന്ന സമ പ്രശാഞ്ഞെകാന്തമായ നി യങ്ങളിൽ എനിക്കു പലപ്പോഴം തോന്നാവുള്ള തു്. ഗ്രഢദേശങ്ങളിലും, ഈ ക്രിയാശക്തി പ്രക്ഷീണമായി കാണുന്നില്ല. തുണങ്ങളം ചെടികളം വള്ളികളം വൃഷ്ഷങ്ങളം ജലാദികളെ ആഹരിച്ചു വൃദ്ധിയെ പ്രാപി പഷ്പിക്ഷനം, ഫലിക്ഷനം; ജലധാരകരം സ്രവിക്ഷന്, നദികരം പ്രവഹി ക്കുന്നു, ക്കന്നു; വായ വീശിക്കൊണ്ടിരിക്കന്നു; സൂയ്യൻ പ്രകാശിച്ചകൊണ്ടിരിക്കന്നു. ജ ഡവഗ്ഗം തന്നെ ഇങ്ങനെ സവ്ദാ വ്യാപാരോന്മഖമായി വത്തിക്കയാണെങ്കിൽ, ചേതനവർഗ്ഗത്തിന്റെ കഥ പറയേണമോ? പക്ഷികരം പറക്ഷന്ന; പാട്ടകരം പാടുന്നു; പശുക്കാം ത്രണാദികളെ ആഹരിച്ചു മൈതാനങ്ങളിൽ വിചരിക്കുന്നു, വിഹരിക്ഷന്തം, വിശ്രമിക്കുന്നം. മനുഷ്യരം അബുദ്ധരാകട്ടെ, പ്രബുദ്ധരാകട്ടെ ആ ഹാരവിഹാരാദികളിൽ പ്രവത്തിച്ചുകൊണ്ടേയിരിക്കന്നം. ഇങ്ങനെ സർവ്വത

<sup>\*</sup> ബദരീനാഥത്തെപ്പററി എഴതിയ 1-ം, 2-ം ലേഖനങ്ങഠം കാണ്മന്നില്ല. ഇത് 3-ാമ ത്തെ ലേഖനമാകന്ത.

സവ്ദാ കർമ്മം, കർമ്മമെന്നല്ലാതെ, വേറൊന്നം കാണുവാനില്ല. കമ്മമെന്നതു ലോകത്തിൻറ സഹജസ്വഭാവമാകുന്നു. ക്രിയാശക്തി, അതായത്ര് പ്രാണശ ക്തി സവ്വ് ശരീരങ്ങളേയും അനവരതം ചലിപ്പിച്ചുകൊണ്ടേയിരിക്കുന്നു. നൈഷ്ക മ്മ്വഭാവം ഇല്ലതന്നെ. നിരിംഗനമായി, ഉപശാന്തമായ നിവികല്പഭാവം എവി മായ സുഖദേഖങ്ങളുടെ ജനകമായ ഈ കർമ്മധാരയെ അതിക്രമിച്ചാലല്ലാതെ, നിർവ്വികല്പഭാവമാകട്ടെ, നിവ്വികല്പഭാവത്തിലല്ലാതെ സംപൂണ്ണമായ സചരൂപസു ഖമാകട്ടെ, ഭാസിക്കുന്നതല്ല. എന്നാൽ കർമ്മധാരയെ അതിക്രമിക്കുക എന്നത്ര് മായയെ നിരവശേഷം അതിക്രമിക്കകയാകന്ന. "മമ മായാദരത്വയാ" ബോധ ക്രിയാരൂപിണിയായി, പ്രചണ്ഡപ്രകൃതിയായ മായയാകട്ടെ, ഭരതിക്രമയായി വി ക്രിയാശൂസ്തവം, ജയിക്കന്നം. വിശേഷവിജ്ഞാനരഹിതവം അതുനിമിത്തം നിംസ്പന്ദവും നിരാഭാസവും നിവികല്പവുമായ പരമപടത്തിൽ നിമഗ്നമായി, ദേഹേന്ദ്രിയാദികളുടെ വൃാപാരധാരയെ അതിലംഘിച്ച്, ബ്രഹ്മസ്ഖധാരയെ അനാരതം ആസ്വദിക്കകായന്നത്, ഇതരദേശങ്ങളിലെന്നപോലെ ബദരികാ ശ്രമപ്രട്ടതികളിലും എത്രയോ ഒർല്പമോയി ഒഷ്ണരമായിത്തന്നെ വത്തിക്കുന്നു. സമാധിത്സുക്കളായ വല്ല മഹാത്മാക്കളുമണ്ടെങ്കിൽത്തന്നെ, അവരുടെ ഇന്ദ്രിയ മനസ്സകളേയും പ്രചണ്ഡശക്തിയായ മഹാമായ അവിടേയും ആക്രമിച്ച് ഉന്മഥ നം ചയ്യാതിരിക്കന്നില്ല. അക്ഷീണമായ പ്രയത്നപാടവവും, ദ്രഢതരമായ ജ്ഞാനവൈരാഗ്വങ്ങളം മഹാ ഭാഗ്വവുമുള്ള ഒരു വ്വക്തിക്കല്ലാതെ, എവിടെ ചെന്നാലും, എത്ര ഉച്ചമായ ഹിമശ്രംഗത്തിൽ ചെന്നാലും, വിശചവ്യാപികയാ യി, വിശചപ്രവത്തികയായി, വിശചമോഹികയായ മായാശക്തിയെ അതിക്രമി ച്ച് നിർടൈപതമായ നിവൃത്തിനിഷ്യയിൽ, അതായതു് നാമരുപക്രിയാശൂസ്യമാ യ സമാധിനിഷ്ഠയിൽ വിരാജിക്കവാൻ സാധിക്കുന്നതല്ല.

നനോരായണന്മാരുടെ തപഃസ്ഥാനമായി, നനോരായണപവ്വതങ്ങളുടെ മദ്ധ്യവത്തിയായി അളകനന്ദാതടത്തിൽ വിശാചമായി വിജയിക്കന്ന ബദരികാ ത്രേകം, പണ്ടുകാലത്തിൽ ഇഷിസംഘളുഷ്ടമായി, യജ്ഞധ്യമപ്പയ്യമിതമായി വർ തെിച്ചിരുന്നവെന്ന വണ്ണിക്കപ്പെട്ടിരിക്കുന്നവെങ്കിലും, ഇപ്പോരം അത് കേവലം ചില ദേവമന്ദിരങ്ങളാലും, തീത്ഥപുരോഹിതന്മാക്കം യാത്രക്കാക്കം നിവസിപ്പാ നം, ഖാഭ്യപദാത്ഥങ്ങളം മററം വെച്ചു വില്ലുവാനമുള്ള ഭവനവീഥികളാലും നി ബിഡീക്തമായി, യാത്രികന്മാരുടേയും, അവരോട്ട ഭാനത്തിന്നം ഭക്ഷിണക്കമാ യി മല്ലിട്ടന്ന ചില ബ്രാഹ്മണങ്ങടേയും ശബ്ദങ്ങളാൽ ശബ്ദായമാനമായി, തീരെ പരിവർത്തിതമായ രൂപത്തിൽ കാണപ്പെടുന്നു. തപ്പോമേകപൂണ്ണമായ "തപ്പ കണ്ഡ"വും കറെ ദൃരത്തുള്ള ബ്രഹ്മകപാലിയും ബദരീവനത്തിലുള്ള ഇന്നത്തെ മണ്ടെമാം തീർത്ഥങ്ങളാകന്നും ബദരീനാരായണൻറേ മന്ദിരവും ഇന്നത്തെ

സ്ഥാനത്തിൽ തപ്പകണ്ഡത്തിനെറ സമീപത്തായി വിജയിക്കുന്നു. മന്ദിരത്തിൽ സാക്ഷാൽ ത്രീനാരായണൻറ അരികേതന്നെ ബാരീവനത്തിലെ പൂവ്വനിവാ സികളായ നനോരായണന്മാർ പ്രതിഷ്ഠിക്കപ്പെട്ടിരിക്കുന്നു. പുറമെ, ഒരു ചെറിയ മന്ദിരത്തിൽ ത്രീശങ്കരാചായ്യമൂർത്തിയേയും പ്രതിഷ്ഠിച്ചിരിക്കുന്നു. എന്നാൽ ബ ഒരികാത്രമനിവാസികളായിരുന്ന വ്യാസൻ, ശുകൻ, ഗൌഡപാദൻ തുടങ്ങിയ ഋഷിവയ്യനാരെ പ്രതിഷ്ഠിച്ചു പൂജചെയ്യുന്ന മന്ദിരങ്ങം അവിടെ കാണപ്പെടു നില്ല.

അളകനന്ദയുടെ ദക്ഷിണതീരത്തിൽ വിജയിക്കന്ന ബദരീനാഥമന്ദിര ത്തിൻെറ്റ് ഉള്ളിൽ, ബദരീനാരായണൻെറ്റ് സന്നിധാനത്തിൽചെന്നു മള്ളുമായ ആ ഭിപ്പുമൂത്തിയെ ഭർശനം ചെയ്യുന്ന ക്ഷണത്തിൽ, മനസ്സിൻെറ മലിനതയെ ല്ലാമസ്തമിച്ച്, അതൃന്തമാഹ്ളാഭത്തേയം ഭക്തിയേയം പ്രാപിക്കാതിരിക്കുന്ന വിവിധഭ്രഷകളാൽ വിഭ്രഷിതമായി, പല നിറത്തിലുള്ള കമനീയമായ തല്ല. കസ്മമാലകളാൽ അലംകൃതമായി ഭേദീപൃമാനമായ ബ്ദരീനാഥമൂത്തി ആരം ടേയും മനസ്സിനെ ഭർശനക്ഷണത്തിൽ ആവർജ്ജനം ചെയ്യുന്നു. കേരളത്തിലെ ഇരുവായൂർ മതലായ മഖ്യമന്ദിരങ്ങളിലെന്നപോലെ, ഹിമഗിരിമസ്തകത്തിൽ വിരാജിക്കുന്ന ബഭരീനാഥമന്ദിരത്തിലും, കേരളീയനായ ഒരു നമ്പു തിരി മേശ്രാ ന്തിപഥത്തിൽ സ്ഥിതിചെയ്തകൊണ്ട്, ദേവതാരാധനം ചെയ്യന്ന വിസ്തയനീയ മായ ആ കാഴ്ച വിശേഷില്ല് ഒരു കേരളീയനെറ മനസ്സിൽ അതിയായ അഭിമാ മന്ദിരത്തിൽ നത്തേയും, ആനന്ദത്തേയും ഉൽപാദനം ചെയ്യാതിരിക്കയില്ല. വെച്ച ''റാവൽജി" എന്ന പട്ടപ്പേരോടുക്രടിയ നമ്മുടെ നമ്പൂതിരിയുമായി ബദ രീനാഥത്തിലെ പൂജയ്ക്കം കേരളത്തിലെ നമ്പൂതിരിമാക്കാതമ്മിലുള്ള ചിരന്ത നമായ സംബന്ധത്തപ്പററിയും മറപ്പെദരീനാഥ ചരിത്രത്തെപ്പററിയും ചില പ്പോഴൊക്കെ ഞാൻ ചർച്ചചെയ്തുകൊണ്ടിരിക്കയും, ദിനമന് ഒരു കേരളീയ ൻറ നിലയിൽ വലിയ അഭിമാനത്തോടുക്രടി ത്രീശങ്കരാചായ്യപാദങ്ങളുടെ മ ഹാമഹിമയെപ്പററി ബഹ്മാനിക്കയും ചെയ്തിരുന്നു. ബാരികാത്രമത്തിൽ നാ രായണഗിരിയുടെ നിതംബദേശത്തിൽ നാരായണമൂത്തിയെ സ്ഥാപിച്ചത്ത്രീ ശങ്കരനാണെന്നുള്ള സുപ്രസിദ്ധമാകുന്നു. എന്നാൽ ശങ്കരന്റെ സജാതീയനായ ഒരു നമ്പൂതിരി ബദരീനാഥത്തിൽ പൂജചെസ്റ്റാൻ തുടങ്ങിയത്ര് ഏതു കാലം മുത ല്ലാണെന്ന നിശ്ചിതമാമി പറവാൻ തൽക്കാലം സാധിക്കുന്നതല്ല. ഫാ! ശങ്കര ൻറ ചരിത്രം എത്രയോ അലൌകികമാറിമയോടുക്രടിയ ഒരത്തുതചരിത്രമാക ന്നു. ത്രീശങ്കരൺറ വിശചതോമഖമായ വിചാരസാമർത്ഥ്യവും കർമ്മകെയശ ലവും അപ്രതിഭടമായിരുന്നു. അദ്ദേഹത്തെപ്പോലെ ഇത്രയും സവ്വതന്ത്രസ്ഥതന്ത്ര നായി, അലൌകികശേമൂഷീസമ്പന്നനായ ഒരു ഭാർശനികധുരന്ധരനം, മഹോ ഭ്വമിയായി, കമ്മവീരനായ ഒരു ധർമ്മയോഭ്യാവും ലോകത്തിൽ നന്നെ ടുർല്ലഭ മായേ അവതരിക്കാരുള്ള. അദ്ദേഹത്തിന്റെ സച്ച്ചമായ ആയുഷ്ണാലത്തിൽ, അപരിഷ്ണതമായ അന്നത്തെ ദേശകാലങ്ങളിൽ, അദ്ദേഹം ചെയ്തിട്ടുള്ള ഗംഭീര തങ്ങളായ പലേ കൃത്വങ്ങളെയും, അദ്ദേഹം എഴുതീട്ടുള്ള പ്രൌഢതരങ്ങളായ പലേ പ്രബന്ധങ്ങളേയും പററി നിരൂപണം ചെയ്യമ്പോറം, ശങ്കരൻ സാക്ഷാൽ ശങ്കരൻറെ അവതാരം തന്നെയെന്നു വിദ്വാന്മാർ കല്പിക്കുന്നതിൽ യാതൊരോശ്ച യ്യവുരില്ല. എന്നാൽ ഇത്രയം മഹാസായി, മഹാത്മാവായി, സനാതനധമ്മത്തി നേറ ഉദ്ധാരകനായി, ജഗദ്ഗ്രവോയ ത്രീശങ്കരൻേറെ പേരം പെരുമയും ചരി ത്രവും ഇന്നത്തെ ഭാരതവർഷത്തിൽ അധികംപേരും നല്ലപോലെ അറിയുന്നി ല്ലെങ്കിൽ, ആ പൂജ്യപുരുമ്പാണെ ശിക്ഷാക്രമമാണ് അപരാധിക്കുന്നില്ലെങ്കിൽ, അതിന്നു ഭാരതീയരിലധികം ഇന്നത്തെ ശിക്ഷാക്രമമാണ് അപരാധിയെന്നുള്ള പ്രത്യേകിച്ചു പറയേണ്ടതില്ല. മാത്യഭ്രമാണ് അപരാധിയെന്നുള്ള പ്രത്യേകിച്ചു പറയേണ്ടതില്ല. മാത്യഭ്രമാണ് അപരാധിയെന്നുള്ള പ്രത്യേകിച്ചു പറയേണ്ടതില്ല. മാത്യഭ്രമിലെ മഹാന്മാരായ പ്രവപത്തെ ടെ ശോഭനമായ ജീവിതചരിത്രത്തെ പഠിച്ചറിയുകയും, അവരുടെ പുണ്ണജീവി തത്തെ ആദർശീകരിക്കവാൻ പ്രോത്സാഹിക്കപ്പെട്ടുകയും ചെയ്യാത്ത ഒരു ശിക്ഷ ണം യഹാത്ഥമായ ഒരു ശിക്ഷണമാകന്നില്ല.

ഇങ്ങനെ കേരളീയന്റെ പ്രതിഷ്ടാപകതചം, കേരളീയൻറെ പൂജക തചം, കേരളീയമീതിയിലുള്ള പൂജാക്രമം, ഈ സംഗതികളാൽ ബദമീശമന്ദിരം കേരളീയക്ക് പ്രത്യേകിച്ച് സംബന്ധപ്പെട്ട ഒരു മന്ദിരവും, ബദരീശൻ ഗുരുവാ യൂരപ്പനെപ്പോലെ കേരളീയങടെ പരഭേവതയുമാണെന്ന് പറയാമെങ്കിലും, പ ണ്ടത്തെപ്പോലെ ഇപ്പോഴം കേരളീയക്ക് അതിടുർല്പമോയേ ബദരികാത്രമത്തിൽ ചെന്ന് ബദരീശനെ ദർശനം ചെയ്യുവാൻ സാധിക്കുന്നുള്ള. കേരളീയക്ക് ഭാരത പർഷത്തിനെറെ തെക്കേപ്പാറാതുനിന്ന് ഹിമഗിരിശ്രംഗത്തിലേക്ക് യാത്രചെയ്യ ക എന്നത് ഇപ്പോഴം ട്രഷ്കരമായിത്തന്നെ വത്തിക്കുന്നു. എങ്കിലും ക്രപ്പേണ യാ ത്രചെയ്യുന്നപക്ഷം, പഘോകസാധനമായ പ്രഭൂതസുകൃതവും അന്തഃകരണവിശു ദ്ധിയം പ്രാപിക്കന്നതിന്തപുറമെ, ഇഹലോകോപയോഗിയായ പലേ ഉൽക്കൃഷ്ട ശിക്ഷകളം ലബ്ബമാകന്നു. ഈശ്വരീയതേജസ്സകൊണ്ട് അത്യു*ജ്ജ*ചലമായി വിള ങ്ങന്ന ഈ ഉത്തരാഖണ്ഡദേശത്തിൻെറ ഭർശനത്തിൽ ഒരു ശ്രദ്ധാപ്പപിൻെറ നാ സ്തികവാസനകളാൽ വിക്കിപ്തമായ മനസ്സ തീരെ ആസ്തികമായി തീർന്നപോ സഭാ പ്രശാന്തഗംഭീരമായി, നിതാന്തനിശ്ചലമായ ധ്വാനഭാവത്തിൽ നി മഗ്നമായി, തിസഗ്ഗസന്ദരമായി പരിലസിക്കുന്ന ഫിമാലയര്ശേലം എത്ര ട്രഷി ച്ച മലിനമായ മനസ്സിനേയം ശുദ്ധമാക്കി, ധ്വാനപരമാക്കി മേലോട്ടയർത്തുന്നു. പിന്നെ ഈ ഹിമാലയദേശം ജ്ഞാനഭൂമിയാകന്ത; ദക്ഷിണദേശത്തെപ്പോലെ കമ്മഭൂമിയല്ല. ബ്രഹ്മമല്ലാതെ പേറൊരു വസ്തവില്ല, എന്നനുഭവിച്ചറിഞ്ഞു" ഉൽ കൃഷ്യനികൃഷ്ടങളെന്ന ഭേദഭാവംക്രടാതെ വിരാജിച്ചിരുന്ന പൂവപിതാമഹന്മാ രായ ഋഷിവയ്യന്മാരിൽനിന്നു പാരമ്പയ്യമായി സിദ്ധിച്ച സംസ്കാരമഹിമയാലെ

ന്നപോലെ, സാഹോദയ്യവും സമഭാവനയും ഇവിടെ അധികമായി പ്രചരിച്ചുകാ ണപ്പെടുന്നു. ''ഫാ ഫാ ഫു ഫു" എന്നിങ്ങനെ അമരകോശത്തിലെ ശ്ലോകം ചൊല്ലി മനുഷ്ഠരെ മനുഷ്ഠർ ആട്ടി ഭൂരത്തകറുന്ന മഹാമഹിമയേറിയ ലോക വിലക്ഷണമായ കേരളാചാരവും ഈ പവ്തഭ്രമിയെ മാത്രമല്ല, ഉത്തരദേശത്തെ സ്പർശിച്ചിട്ടില്ല. വണ്ണാത്രമപ്പവസ്ഥകരം ഉത്തരേദേശത്തിൽ തീരെ ഇല്ലെന്നോ മറേറാ ഇതുകൊണ്ട് ആരും തെററിദ്ധരിച്ചപോകരുത്. അതുകരം എത്ര കക് ശമായി, എത്ര കത്സിതമായി, എത്ര പൈശാചികമായി കേരദേശത്തിൽ പ്രച രിക്കുന്നപോ, ആ രീതിയിൽ ഇവിടങ്ങളിൽ കാണപ്പെട്ടന്നതില്ലെന്ന മാത്രമേ അത്ഥം ഗ്രച്ചിക്കേണ്ടതുള്ളം. പിന്നെ ദക്ഷിണാവധിയായ കേരളത്തിൽനിന്നു ഉത്തരാവധിയായ ബദരികാശ്രമത്തിലേക്കു യാത്രചെയ്യുന്ന വിചാരശാലിയായ ഒരു വ്യക്തിക്കു തന്റെ മാത്രഭ്രമിയിലന്തർഭവിച്ച വിവിധമായ ജനപദങ്ങളേയും, അവയിൽ ഹിന്ദുക്കളുടെ ഇടയിൽതന്നെയുള്ള മതഭേദങ്ങളേയും, ആ പാരഭേദങ്ങ ളേയും, ജനഭേദങ്ങളേയും, ഭാഷാഭേദങ്ങളേയും ഇത്രയും ഭേദങ്ങളിൽ സവത്ര അ ഭേദമായി വ്യാപിച്ചിരിക്കന്ന ആയ്യസംസ്കാരത്തിൻറ ഐകരൂപ്പത്തയും നേ രിട്ടു കണ്ടറിഞ്ഞൂ" തന്റെ മാത്രഭ്രമിയുടെ വിശ്ചതോമുഖമായ ചിന്തേനമഹിമയെ പ്പററി അഭിമാനപൂവ്ം അനാചിന്തനം ചെയ്യാൻ സാധിക്കുന്നു. ശിവനാമം എ വിടേയും പൂജ്യംതന്നെ. രാമനാമത്തെ ആരും പ്രിയപ്പെടുന്നു. രാവിലെ എഴ ന്നീററു സൂയ്യഭഗവാൻ സർവ്വരാലം നമസ്തരിക്കപ്പെടുന്നു. സന്ന്യാസിയം, ബ്രാ ഹ്മണന്തം, അതിഥിയം കന്വാകമാരിയിലും ബദരികാത്രമത്തിലും ഒരുപോലെ ആദരിക്കപ്പെടുന്നു. ഭിന്നഭിന്നദേശങ്ങളിൽ ഭിന്നഭിന്നഭാഷകഠം പറഞ്ഞു ഭിന്ന ഭിന്നഭോജനങ്ങളുണ്ടാക്കി, ഭിന്നഭിന്നമായ ചില ആ ചരണങ്ങളോട്ടക്രടി അ വർ സൽക്കരിക്കപ്പെടുന്നവെങ്കിലും, അവർ എവിടേയും പൂഴ്യന്മാർതന്നെ. പ്രഭാവശാലികളായ ഋഷിപ്രവരന്മാർ ഭാരതവർഷത്തിൽപ്രചരിപ്പിച്ച സനാ തനമായ ധമ്മതത്തചങ്ങരം, എത്രതന്നെ പിപ്പവങ്ങളം വിപരിവർത്തനങ്ങളം ഇവിടെ ഉണ്ടായിട്ടും ഇന്നരം യാതൊരു പിളർപ്പാക്രടാതെ ജീവിക്കുന്നവെന്നു. ള്ളതു സനാതനധർമ്മികഠംക്ക് അഭിമാനജനകമായിരിക്കുന്നു. രാമേശചരം തുടങ്ങി ബദരീവനംവരെ അവിടവിടെയുള്ള അനേകം പവിത്രധാമങ്ങളേയം, അവിടങ്ങളിൽ വിരാജിക്കന്ന സാധുമഹാത്മാക്കളേയും ദർശിക്കകയും, അവര മായി അതിരഹസ്യമായി, അദ്ധ്വാത്മവിദ്യാവിഷയകമായ ഓരോ വിഷയങ്ങ ളെപ്പററി വിമർശിക്കുകയും ചെയ്യാമെന്നുള്ള തും പ്രസ്തൃത യാത്രയുടെ എത്രയോ പ്രധാനപ്പെട്ട ഒരു ഫലമാകന്നു.

ബദരീനാഥമന്ദിരത്തിൽനിന്ന സമാറു് ഒരുനാഴിക വടക്കായി ''ഗൌഡ പാദശില" എന്ന പ്രസിലേമായ ഒരു ശിലയുണ്ടു്. വളരെ വിശാലമല്ലാതെ മസ്പ ണമായി മനോഹാരിയായി അളകനന്ദയുടെ ജലപ്രവാഹത്തിന്നരികെ ഇടത്തുവ

ശത്തു കിടക്കന്ന ഈ പാഷാണം ശുകശിഷ്ഠനായ ഗെരഡപാദാചായ്യൻറ പ്രിയപ്പെട്ട വിചിന്തന സ്മാനമായിരുന്നവതെ. പ്വാസന്തം ശങ്കരന്തം തങ്ങളുടെ പ്രധാനപ്പെട്ട ഗ്രന്ഥങ്ങളെല്ലാം ബഭരികാത്രമത്തിൽവെച്ചാണം" എഴതിയതെന്ന ള്ള പ്രസിദ്ധമാണല്ലൊ. അതുപോലെ ഗൌഡപാദനം ബഭരികാത്രമത്തിൽ ഈ ശിലയിൻമീതെ ഇരുന്നു വിചിന്തനം ചെയ്തകൊണ്ടാണം" മാണ്ഡൂക്യോപനി ഷത്തിൻറ വിവരണരൂപമായ കാരികാശ്ലോക്ങ്ങരം രചിച്ചിരുന്നതെന്നു വി ശചസിക്കപ്പെടുന്നു. ഗൌഡപാദനെ ബദരികാത്രമത്തിൽവെച്ചു ത്രീശങ്കരൻ നേരിട്ടു കണ്ടുവെന്നും, അപ്പോഗം തൻറെ ആശയത്തെ വിശദീകരിച്ചുകൊണ്ടുള്ള ഒരു ഭാഷ്യമെഴുതുവാൻവേണ്ടി സ്ഥരചിതമായ മാണ്ഡുക്യകാരികയെ ശങ്കരൻ വശം കൊട്ടത്തേല്പിച്ചവെന്നം, അതിനെ അനുസരിച്ചാണാം അദ്ദേഹം ആ ഗ്ര ന്ഥത്തിന്ന വിസ്ത്രതമായ ഭാഷ്യമെഴതി ചേത്തതെന്നുംകൂടി ഐതിഹ്യവാദി ക് പറയുന്നുണ്ട്. ഭാരതഭ്രമാതാവിൻെറ്റെറ്റിത്തടത്തിലെ കങ്കമതിലകമെ ന്നപോലെ പരിലസിക്കുന്ന വ്യാസമുഹയിലും, പ്രസ്തത ഗൌഡപാദശിലയിലും ചിലപ്പോറം വൈകന്നേരം ഞാനേകാകിയായി ചെന്നിരിക്കേയം, അപ്പോഴൊ ക്കെ എൻെറ മനസ്സ് ഭക്തികൊണ്ടും അഭിമാനംകൊണ്ടും വിസ്റ്റരിതമാകയും ചെയ്യിരുന്നു.

# ബദ്രീനാഥം II

"പിന്നിലെ പോകന്നവരെല്ലാം മരിച്ചു ഭ്ര-മണ്ഡലംതന്നിൽ പതിക്കുന്നതു നോക്കീടാതെ"

മന്നോട്ട് മന്നോട്ടതന്നെ കാൽബച്ചുകൊണ്ട് മഹാപ്രസ്ഥാനം ചെയ്തതാ യ മഹാ ഭാഗ്വവാനം വീരവ്രതനം ധമ്മമുത്തിയുമായ യുധിഷ്ഠിന്ന് ഏതൊരു പണ്ണാഭശത്തിൽനിന്ന് ഇന്രസാരഥിയായ മാതചിയാൽ സചഗ്ഗത്തിലേക്കു നയിക്കപ്പെട്ട്വോ ''സ്വർഗ്ഗാരോഹിണി" എന്ന പ്രസിദ്ധമായ ആ ദിവൃഭൂമി ബദരീനാഥത്തിൽനിന്ന് സ്മാര് പതിനഞ്ചുപതിനാരനാഴിക ദുരത്തിൽ വത്തി കുന്നം. ബദരീനാഥം വഴിക്കാണ് അദ്ദേഹം ഹിമാദ്രിയുടെ മകളിലേക്ക് ആരോ ഹണംചെയ്തതെന്നുള്ള ത് പ്രസിദ്ധമാണ്. ബദരീനാഥത്തിൽ നിവസിച്ചുകൊ ഞൂിരിക്കുമ്പോരം, മിഥംനമാസത്തിൻെ മദ്ധൃത്തിൽ ഞാനാവഴിക്കു സഞ്ചരിക്കു യൂണ്ടായി. പ്രാകൃതികമായ സെന്ദേയ്പവിശേഷത്താൽ ആക്യഷ്പമായ ചിഞ്ഞം മാ ത്രമല്ല, പെയരാണികന്മാരായ മഹാപുരുഷന്മാരിലുള്ള ത്രദ്ധാഭക്തികളും ഈട്ട ശമായ ടുർഗ്ഗമപ്രദേശങ്ങളെ സന്ദർശിക്കുന്നതിൽ എനിക്കു പ്രേകമായിരുന്നു. ഏതൊരു ഗംഭീരശൈലത്തിൻെറ കിഴക്കെ താഴ്പരയിൽ ബദരീപൂരി വിജയി ക്ഷന്തപോ, ''നാരായണപവ്വതം'' എന്നു പ്രഖ്യാതമായ ആ ശിലോച്ചയത്തിൻെറ പടിഞ്ഞാറെ താഴ്പരയിൽക്രുടെ മോലോട്ട സഞ്ചരിക്കുന്നപക്ഷം, പ്രസ്തത സ്ഥാ നത്തിൽ എത്തിച്ചേരുവാൻ സാധിക്കന്ന. ബദരീമന്ദിരത്തിൽനിന്ന് അളകന ന്ദയുടെ തീരത്തിൽക്രുടെ വിശാലമായി പരന്നുകിക്ഷേന്ന മൈതാനത്തിൽക്രുടെ സുമാഹ് മൂന്തനാഴികയോളം നേരെ വടക്കോട്ട യാത്രചെയ്താൽ അവിടെ "മാനാ" എന്ന പേരായ ഒരു ഗ്രാമം ഉപലഭിക്കുന്നു. ഇപ്പോരം ഈ ഗ്രാമം കർഷകന്മാ രും വ്യാപാരികളുമായ ചില അശിക്ഷിതജനങ്ങളുടെ നിവാസസ്ഥാനമെന്നിരി ക്കിലം, പൂവ്വകാലത്തിൽ ഈ പ്രദേശം ഋഷിമണ്ഡലിയാൽ മണ്ഡിതമായിരുന്ന വെന്തുഹിക്കത്തക്ക പലേ ചിഹ്നങ്ങളം അവിടെ കാണപ്പെടുന്നു. കേശവാവ താരമായ ബാദരായണമഹർഷി വിജയിച്ചരുളിയ റ്യാസഗുഹയും, അട്രേഹം മ ഹാഭാരതം മതലായ ഗ്രന്ഥങ്ങളെ നിർമ്മിക്കപാനായി ഗണേശനെ ആവാഹനം ചെയ്ത പൂജിച്ച സ്ഥാനമായ ഗണശഗുവയും, മചുകന്ദരാജാവു" ത്രീക്ഷ്ണൻറ നിർദ്ദേശമനുസരിച്ച് ഒടുവിൽ നിവസിച്ചുകൊന്ന്ദിരുന്ന മചുകന്ദഗുഹയും, ഇങ്ങ നെ വേറേയം രച്ചമായ പലേ ഇഹകളം ഈ ഗ്രാമത്തിന്നടത്തായി സ്ഥിതിചെ മേടമാസം തുടങ്ങി തുലാമാസം വരെ പലേ സാധുമഹാത്മാക്കളം. ഈ യ്യന്തം. വക ഇഹകളിൽ ചെന്നു തപോവൃത്തിയിൽ നിവസിച്ചുവരാരണ്ട്. വടക്കപടി ഞ്ഞാറ ഹിമസംഘാതത്തിൽനിന്നു പ്രവഹിച്ചുവരുന്ന അളകനന്ദയം, നേരെ വട ക്കു ദേവസരസ്സിൽനിന്നു പുറപ്പെട്ടുവരുന്ന സരസ്ഥതീനദിയും കൂടി സംഗമിക്കന്ന ഈ പണ്യസ്ഥാനത്തെ പൂരാണങ്ങളിൽ "കേശവപ്രയാഗ"മെന്ന വ്യപദേശിക്ക ഈ കേശവപ്രയാഗയിൽനിന്ന സരസ്വതീനദിയുടെ തീര പ്പെട്ടിരിക്കന്ത. ത്തിൽക്രടെ പതിനെണ്ണായിരം അടി ഉയരത്തിൽ സ്ഥിതിചെയ്യന്ന "മാനാപാ സ്സി"നെ അതിക്രമിച്ചുകൊണ്ടു തിബത്തിലേക്ക് ഒരു മാഗ്ഗം പോകന്നു. മാഗ്ഗത്തെ സന്ത്യജിച്ച് അളകനന്ദയുടെ തടത്തിൽക്രടെ നേരെ പടിഞ്ഞാ റോട്ട കറെ ദൂരം സഞ്ചരിച്ചാൽ, അവിടെ "വനുധാര" എന്ന പ്രസിദ്ധമായ തീർത്ഥ സ്ഥാനം സ്ഥിതിചെയ്യന്നു. ഹിമാച്ഛന്നമായ ഗിരിശിഖരത്തിൽനിന്ന് ഉച്ചമായ ശബ്ബത്തോടുക്കി ഒലിച്ചവീഴന്ന രണ്ടു ജലധാരകളാകന്ന വസധാര.

വസധാരയിൽനിന്ന് ഹിമസേതുവിനെ അതിക്രമിച്ച്, അതായത് അ ളകനന്ദാനദിയുടെ മീതെ വിശാലമായി പരന്നകിടക്കന്ന ഹിമശിലകളിൽക്രുടെ ആ സരനദിയുടെ അക്കരയിൽ കടന്നു കറെ ദ്രരം പടിഞ്ഞാറോട്ട പ്രയാണം ചെയ്യാൽ, അവിടെ "ലക്ഷ്വീവനം" എന്നു പേരായ അതിമഞ്ഞുളമായ സ്ഥാനം സംപ്രാപ്തമാകന്നു. ഹരിതവണ്ണത്തിലുള്ള ഇലകളാലും, ഈഷദ്രക്തമായ തൊ ലികളാലും ആ പ്പാദിതമായ ഭൂർജ്ജവ്വക്ഷങ്ങളെക്കൊണ്ടും പല വർണ്ണത്തിലുള്ള വികസിതകസമങ്ങൾം നിറഞ്ഞ ചെറിയതും വലിയതമായ പലതരം ചെടിക

ളെക്കൊണ്ടും, ആപൂരിതമായ ആ വനം സാക്ഷാൽ ലക്ഷ്മീദേവിയുടെ വിഹര ണോട്ട്യാനം തന്നെ എന്ന് അനചർത്ഥകല്പനം ചെയ്യുന്നതിൽ അബദ്ധമില്ല. പ രമാത്മാവിൻെറ കരകൌശലത്തെ ഓണ്ണം, ആ ഉട്ട്യാനത്തിൻെറ സംഷമാവി ശേഷത്തെ അവലോകനം ചെയ്യം എൻെറ മനസ്സ് അത്യയികം ആഹ്ലാഭിക്കയ ണ്ടായി. പലേ പഷ്യങ്ങളേയും പറിച്ച ത്രോപൂവ്വം, ഉത്സാഹപൂവ്വം ആഘ്രാ ണിക്കകയും, ശിരസ്സിൽ അണിയുകയും ചെയ്യു. ഹിമാച്ഛന്നമായ ഹിമഗിരിയുടെ ശിഖരദേശങ്ങളിൽ ഹിമം ഉരുകന്ന മിഥുനം, കക്കിടകം, ചിങ്ങം എന്നീ മാസ ങ്ങളിൽ ഇതരദേശങ്ങളിൽ അദ്ദശ്വമായി, ദിവ്വമായ പലതരം ചെടികളം ഉൽ പന്നമാകന്നവെന്നം, പുഷ്പിതങ്ങളായി പരിലസിക്കന്ന ആ വക ചെടികരം മന ഷ്യുരേടെ മാത്രമല്ല, പത്രക്കുടെ മനസ്സിനെപ്പോലും മയക്തതക്കവിധം അത്രയും മനോഹരതരങ്ങളെന്നമുള്ള കഥകരം പർവ്വതചരിത്രം അറിയുന്നവയുടെ ഇട യിൽ സംപ്രസിദ്ധമാകന്നും. ഇവയിൽ പലതും അഞ്ഞാനമാക്കും സാധാരണമായ ചെടികരം തന്നെയെന്നിരിക്കിലും, വിജ്ഞമനമാക്ക് ദിവ്വോഷധമായി വത്തിക്കുന്നും

ഇവിടെനിന്ന നാരായണചർവ്വതത്തിനെറെ പടിഞ്ഞാറെ പാർശ്വദേശ ത്തിൽക്രടെ തെക്കോട്ടു പോകേന്നുതുണ്ട്. ഇവിടെനിന്ന മേലോട്ടു യാതൊരു മാർഗ്ഗ ചിഹ്നങ്ങളും കാണപ്പെടുന്നതല്ല. പാഷാണസഞ്ചയങ്ങളോടും ഹിമസം ഹതിഗോടും മല്ലിട്ടകൊണ്ടും മേലോട്ടു കയറേണ്ടതുണ്ടു്. അതുന്നതമായ നാരാ യണപർവ്വതത്തിൻെറ ശിഖരഭേശത്തിൽനിന്ന്, എത്രയോ മനോഹരമായി, യാത്രികന്മാരുടെ മനസ്സിനെ ബലാൽ ആകർഷിച്ചുകൊണ്ട് എത്രയോ ജലധാര കരം, അതായതു വെള്ള ചാട്ടങ്ങരം താഴോട്ടു പതിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കുന്നു. ഈ ധാ രകളെ എത്രയോ പവിത്രമായ തീര്ത്ഥങ്ങളായി സനാതനധമ്മികളായ ഹിന്ദ ക്കരം വിശ്വസിച്ചുവരുന്നു. ഫാ! യുധിഷ്ഠിരന്റെ വൈരാഗ്യം ലോകവിലക്ഷ ണംതന്നെ. രാജസിംഹാസനത്തിൽ ഇരുന്നു സുഖാനഭവം ചെയ്ത സൌകമായ്യ മൂത്തിയായ പാണ്ഡുപുത്രൻ ഏകാകിയായി ഇത്രയം ഒഗ്ഗ്മവും ഭയാനകവുമായ സ്ഥാനത്തിൽക്രടെ എങ്ങനെയാണു് ആരോഹണംചെയ്യതെന്നു് ആലോചിക്ക ന്തോറം അത്യന്തം വിസ്തയാവഹമായിരിക്കുന്നു. ഫാ! വൈരാഗ്യത്തിൻെറ മ ഹിമ അപാരംതന്നെ! വൈരാഗ്യോദയത്തിൽ സൌകമായ്പം കാഠിന്വമായും, ടെതർബ്ബല്യം പ്രാബല്യമായും ഭീരുത്വം തൂരത്വമായും, ട്രേഖം സുഖമായും പരി ണമിക്കന്നു. വൈരാഗ്യം ട്രഷ്കരമായ മഹാ കായ്യങ്ങളെപ്പോലും സുകരമാക്കി വൈരാഗ്യമെന്നതു ലൌകികമായ യാതൊരു വിഷയത്തിലും തു ത്തീർക്കുന്നു. ഷ്ണയില്ലാതിരിക്കകയാണെന്നുള്ള പ്രസിധമാകന്നു. അങ്ങനെ അശേഷവിഷ യങ്ങളിലും വൈത്രണ്ണപ്പമടയുക എന്നതു വിരളമായേ ജഗത്തിൽ കാണപ്പെടുന്നു ള്ള. എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ തൃഷ്ണ ബഹുനിമിത്തകമാകുന്നു. ഒരു നിമിത്തമല്ലെ

ങ്കിൽ, വേറൊരുനിമിത്തം തൃഷ്ണയെ ഉദ്ഭാവനംചെയ്യന്നു; അതായത്ത് ഒരു പദാ ത്ഥത്തിലുള്ള തുട്ടു അസ്തമിതമെങ്കിൽ, വേറൊരു പദാത്ഥത്തിൽ അത് അന സ്ത്രീത്രഷ്ണ അസ്തമിതമെങ്കിൽ, ധന സ്തമിതമായി ജചലിച്ചുകൊണ്ടേയിരിക്കന്നം. ത്രഷ്ണ ജചലിച്ചുകൊണ്ടേയിരിക്കന്നു. ധനനിമിത്തകമായ ത്രഷ്ണ ഉപശാന്തമായി കാണുന്നുവെങ്കിൽ, ദേഹത്തിലുള്ള അഭിനിവേശം പിന്നെയും വിജംഭിതമായി വിജയിക്കുന്നു. ദേഹാസക്തിയും ശാന്തപ്രായമെങ്കിൽ, യശസ്സിലും പതിഷ്യയിലു മുള്ള തുഷ്ണ ഒരു സിംഹികയെപ്പോലെ എദയഗുഹയിൽ കിടന്നു. ഗർജ്ജനംചെ യ്യന്നു. കാമകൈങ്കയ്യത്തിൽനിന്നു വിമുക്തിയെ പ്രാപിച്ചവരെങ്കിലും രാപ്പകൽ പണത്തിൻെറ പിന്നാലെ പാഞ്ഞുനടക്കന്നതായും, കാമിനീകാഞ്ചനങ്ങളിൽ ആശയെ വെടിഞ്ഞവരെങ്കിലം ദേഹത്തിൽ അഭിനിവിഷ്പചിത്തന്മാരായം, ലോ കത്തിൽ പലരേയം കാണാവുന്നതാണം". ജീവിതേ പ്ലയെപ്പോലം ഭൂരതഃപരി തൃജില്ല ബഹ്ജനങ്ങളുടെ ബഹ്മമതിയെ മാത്രം പരമപുഷഷാർത്ഥമായി ഗണിച്ച് അതിനെ ആർജ്ജിക്കവാൻ ഭഗീഫേപ്രയത്നംചെയ്യുന്നവരും ലോ കത്തിൽ ഒർല്പമേല്ല. യശഃകാംക്ഷ വലിയവലിയ വിവേകികളായ വിചോ ന്മാരേയം മോഹിപ്പിക്കന്ന. പേരിലും പെരുമയിലുമുള്ള പ്രകൃതിസിദ്ധമായ അ ത്യാശയെ അതിക്രമിക്കക എന്ന. ഉസാധാരണന്മാരാൽ ശകൃമല്ല. എല്ലാം ജയി കാം, എന്നാൽ താൻ കേമനാണെന്നുള്ള ആത്മമഹിമയെ പരത്തുവാനുള്ള ഇ പ്പയെ—തന്നെത്താനറിയാതെ സംസ്ലാരജന്യമായി ഉള്ളിൽനിന്ന പറപ്പെടുന്ന ആ ഉൽക്കടേ പ്ലയെ—ജയിക്കക എന്നതു ദഷ്തരംതന്നെ. വിവേകശാലിയും ധീ നേമായ ഒരു പുരുഷന്ന് ഏററവും പ്രയാസപ്പെട്ടു ദമനം ചെയ്യവാനുള്ള ഒരു മഹാശത്രവാകുന്നു യശഃകാംക്ഷ. ഈ കീത്തികാമനയെ ശുദ്ധമായ സമുദായാഭി രാനമായും ദേശാഭിമാനമായും ധമ്മാഭിമാനമായും, മനഷ്യപ്രകൃതിയെ നല്ലപോ ലെ അറിയാത്ത സാധാരണജനങ്ങരം തെററിദ്ധരിച്ചുപോകുന്നു. ദേശത്തിൽ ത നിക്കള്ള പ്രതിഷ്ടയെമാത്രം അഭികാംക്ഷിച്ചുകൊണ്ട്, ടൈശികമായം ധാർമ്മിക മായുമുള്ള ഓരോ കായ്യങ്ങളിൽ ഏർപ്പെട്ട പ്രവത്തിക്കുന്നവർ യഥാത്ഥമായി ദേ ശാഭിമാനികളൊ ധർമ്മാഭിമാനികളോ ആകന്നതല്ല. ദേശത്തിൻേറയും ധമ്മ ത്തിൻേറയം ത്രേയസ്സതന്നെ തങ്ങളുടെ പ്രയത്നത്തിൻെറ പ്രയോജനമെന്ന് ഇ വർ നടിക്കുന്നുവെങ്കിലും, ആന്തരമായി സ്വത്രേയസ്സിനെ ലക്ഷീകരിച്ചുകൊണ്ടു തന്നെ ഇവർ പ്രയത്നിക്ഷന്നു. എന്നാൽ ഒരുവൻ കാമനയോട്ടക്രടിയോ, അഥ വാ നിഷ്ണാമഭാവത്താലോ പ്രയത്നം ചെയ്യന്നതെന്നു, സവാന്തഃകരണങ്ങരംക്കം സാക്ഷിയായ പരമാത്മാവു മാത്രമേ നിശ്ചിതമായി അറിയന്നുള്ള. മനുഷ്യക്ക് ഈ വിഷയത്തിലുള്ള അറിവ്, അനിശ്ചിതമാകന്നു. കാമന എന്നത് അന്തഃക o ണധർമ്മവും, അതു നിമിത്തം അതീവസൂക്ഷ്മവും ഇന്ദ്രിയങ്ങരംക്ക് അഗോചര വുമാകന്നു. അഅനെ അപ്രത്യക്ഷമായ ഇച്ഛാദിധർമ്മങ്ങളെ ചില ബാഹൃലക്ഷ ണങ്ങളെ ലിംഗമാക്കി അനമാനംവഴിക്ക മനഷ്യർ നിണ്ണയിക്കുന്നവെങ്കിലും, ആ

നിർണ്ണയം അവൃഭിചരിതമായിരിക്കേണമെന്ന നിയമമില്ല. പലപ്പോഴം അതു വൃഭിചാരിയായി കാണപ്പെടുന്നു. അതിരിക്കട്ടെ, പ്രകൃതത്തെ വിട്ടപോകേണ്ട തില്ല.

എന്നാൽ വിചാരജന്യമല്ലാതെ, ഇതരകാരണങ്ങളിൽനിന്ന് ഉൽപന്ന മാകന്ന പൈരാഗ്യം സസ്ഥിരമോ സുട്ടഢമോ കായ്പക്കമമോ ആയി ഭവിക്കു ന്നില്ല. യുധിഷ്ഠിരേൻറ പൈരാഗ്വം വിചാംജന്യമായിരുന്നു. ബന്ധുക്കളുടെ മര ണത്താലും, ആ മരണത്തിന്ന താൻ ഫേതുവായിത്തീന്നതിനാലും, ധർമ്മമുത്തി യായ അദ്യേഹത്തിനെറ്റ മനസ്സ് ക്ലോഹതവും വിചാരോനുഖവുമായിത്തീർന്നു. രാജും, ധനം, പിതാവ്, പ്ത്ൻ എന്നിങ്ങനെയുള്ള സാംസാരികവിഷയങ്ങളു ടെ അസാരതയേയും, അങ്ങനെയുള്ള അസാരവിഷയങ്ങളെ നിമിത്തീകരിച്ച ജ നങ്ങാം ചെയ്യുന്ന കട്ടംകയ്യുകളേയും, അതുനിമിത്തം അവക്കനുഭവിക്കേണ്ടിവരു ന്ന ഐഹികങ്ങളും പാരത്രികങ്ങളുമായ മഹാടുഃഖങ്ങളേയും പററി അദ്ദേഹം ഗാഢമായി വിചാരംചെയ്ത. രാജ്യത്തിലും ധനത്തിലും തജ്ജന്യമായ സഖത്തി ലുമൊങ്കെ, അദ്ദേഹത്തിന്റെ മനസ്സ വിമുഖമായി. രാജ്യത്തില്, രാജാഡംബ രങ്ങളിലും അദ്ദേഹത്തിന്നു വല്ലാത്ത ജുഗ്രപ്പ (അറപ്പ) തോന്നി. അദ്ദേഹത്തിന്റെ ബുദ്ധി അത്യച്ചമായ വൈരാഗ്യപദവിയിൽ അധിരോഹണം ചെയ്കയം, സ വ്തേയം പരിത്യജിച്ച സന്ന്യാസം സ്വീകരിക്കുവാനം, വനാന്തരത്തിൽചെ ന്നു് ഏകാസനത്തിൽ സ്ഥിതിചെയ്തപ്പെങ്ങം ശരീരത്തെ ശോഷണംചെയ്ത നശി പ്പിക്കവാനം, അദ്ദേഹം മനസ്സകൊണ്ടറയ്ക്കുകയും, ഭീമാദികളായ സഹോദരനമാ രം, ത്രികഷ്ണപട്ടതികളായ സ്ഖാക്കളം, വ്യാസപ്രട്ടതികളായ ഇരുജനങ്ങളം നിറഞ്ഞതായ രാജസദസ്സിൽ തൺറ നിശ്ചയത്തെ പ്രസ്താവിക്കയും ചെയ്ത.

> ''യദി സന്ന്യാസതഃ സിദ്ധിം രാജാ കശ്ചിദവാപ്നതാൽ പവ്വതാശ്ച ട്രമാശ്യൈവ ക്കിപ്പം സിദ്ധിമവാപ്നയഃ"

കേവലം സന്ന്യാസംകൊണ്ട് ഒരു രാജാവു സിദ്ധിയെ പ്രാപിക്കമ കിൽ, ഒരു കാമനയും ഒരു വൃവഹാരവുമില്ലാത്ത പവ്തങ്ങളം വുക്കങ്ങളം വള രെവേഗത്തിൽ സിദ്ധിയടയേണ്ടതാണ് എന്നം മററും, വ്വകോദരൻ തുടങ്ങിയുള്ള സഹോദരന്മാർ അദ്ദേഹംത്തിൻറെ സന്ന്യാസേ പ്ലയെല്പററി ചെയ്തതായ ആ ക്ഷേപങ്ങളെ അദ്ദേഹം ത്രതിയുക്തികളെ പ്രമാണീകരിച്ചുകൊണ്ടു ബലമായി ഖണ്ഡിച്ചവെങ്കിലും, വേദകത്തായ ക്ഷ്ണദഗവാൻെറയും വേദറ്വ്യാസനായ ക്ഷ്ണ ദൈപപായനൻേറയും പ്രേമപ്പവ്വമായ ഉപദേശത്തെ ധിക്കരിക്കവാൻ പാടില്ലാ തതതുകൊണ്ടു്, രാജ്യത്തെ സന്ത്യജിച്ചു സന്ന്യസിക്കുന്നതിൽനിന്നു തൽകാലം അ ദ്വേഹത്തിനു പിന്തിരിയേണ്ടിവന്നു. കത്തിക്കാളന്നു വൈരോഗ്യവഹ്തിക്കു യാ തൊരു ക്ഷതിയും കുടാതെതന്നെ അദ്ദേഹം രാജ്യകായ്യങ്ങളെ നിവേഹിച്ചുവന്നു.

ഇങ്ങനെ സചല്പകാലം കഴിഞ്ഞു. യട്ടകലനാശവും പ്രാണപ്രിയനായ ശ്രീകൃഷ്ണ ചന്ദ്രൻറ ഇഹലോകതൃാഗവം ശുതിപഥത്തിൽ പ്രവേശിച്ചു. മുമ്പൂതന്നെ ജചലിതങ്ങളായ അദ്ദേഹത്തിനെറ വിചാരവൈരാഗ്യങ്ങാം പൂറ്റുാധികം ജചലി ച്ചതടങ്ങി. കാലമാകന്ന കാളസർപ്പത്താൽ ഗ്രസിക്കപ്പെടുന്ന ഈ ലോകത്തി ൻറ അസ്ഥിരതയെപ്പററി അദ്ദേഹം അത്വധികം വിചാരമഗ്നനായിത്തീർന്നു. ഇനിയും ഈ ജഗത്തിൽ ജീവിച്ചിരിക്കേന്നമെന്നുള്ള അദ്ദേഹത്തിനെറെ ആശ അസ്തംഗതമായി. മഹാപ്രസ്ഥാനം വഴിക്ക് എഹികറ്റുവഹാരങ്ങളെ അവസാ നിപ്പിക്കവാൻ അദ്ദേഹം മനസ്സകൊണ്ടറച്ചു. മനസ്സകൊണ്ടറയ്ക്ക കമാത്രമല്ല, മഹാ പ്രസ്ഥാനത്തിന്നൊരുങ്ങി എഴ്നീററു പുറപ്പെടുകയും ചെയ്ത. ഭീമപ്രട്ടതികളായ അനജന്മാരും ഒരുപതിയും അദ്ദേഹത്തെ അനഗമിച്ചു. ഹിമാലയത്തിനെറ എയേദേശത്തിൽകൂടെ വടക്കോട്ടുവടക്കോട്ട് അവർ പ്രസ്ഥാനംചെയ്യതുടങ്ങി. നരനാരായണന്മാരുടെ തപഃ സ്ഥാനമായ ബദയ്യാശ്രമത്തെ അതിലംഘിച്ചുകൊ ണ്ട് അവർ മേല്പോട്ടു പ്രയാണംചെയ്ത. "ദ്രൌപദി ഇതാ നിലത്തു പതിച്ചു പോയി" എന്നുള്ള ഭീമവചനത്തെ തരവിച്ചതായ യുധിഷ്ഠിരൻ പിന്നോട്ടതിരി ഞ്ഞു നോക്കാതെയും, തൻറെ ഗതിനിരോധത്തെ ചെയ്യാതേയും, "അർജ്ജന നിൽ അവാംക്കുള്ള പക്ഷപാതമാണ് അതിനുള്ള ഹേയ്ക്ക് എന്നുമാത്രം പറഞ്ഞു കൊണ്ട് മന്നോട്ടതന്നെ ഗമനംതുടർന്നു. അചിരേണ സഹദേവൻെറ പതനവാ ത്തയെ ഭീമസേന്ൻ അറിയിച്ചു. "തന്നെപ്പോലെ ബൂദ്ധിമാൻ വേറാരുമില്ല എ ന്നുള്ള അഭിമാനമാണ് അവൻെറ പതനഹേത്ര" എന്നത്തരംപറഞ്ഞുകൊണ്ട നിശ്ചിന്തനായി പിന്നേയം മന്നോട്ടു യാത്രതുടർന്നു. ഇങ്ങനെ ക്രമേണ സവ് സ ഫോദരന്മാരുടേയും ശരീരപാതംനിമിത്തം അസഹായനായി, ഏകാകിയായി ത്തീന്ന യുധിഷ്ഠിരൻ പാഷാണപൂണ്ണമായി, ഫിമാവൃതമായി, മഹാവികടമായി, മഹാക്ലപ്പമായി, മനഷ്യങടെ സഞ്ചാരംമാത്രമല്ല, പ്രാണിമാതത്തിന്റെ സഞ്ചാ രംപോലം നിരുദ്ധമായിരിക്കന്ന ആ ഹിമാദ്രിശ്രംഗത്തിൽ പിന്നോട്ട തിരിഞ്ഞു നോക്കാതെ മന്നോട്ടതന്നെ പ്രയാണംചെയ്തകൊണ്ടിരുന്നു. ധർമ്മാത്മജൻറ ചൈരാഗ്വസംപത്തിയെ നോക്കും! യുധിഷ്ഠിരൻെറ ധൈയ്യത്തോടും യുധിഷ്ഠിര ൺറ വീരവതത്തോട്ടം ഉപമിക്കത്തക്ക ഒരു ധൈയ്പ്പത്തയും ഒരു വരത്തേയും പൊരാണികചരിത്രങ്ങളിലൊ ആധുനികചരിത്രങ്ങളിലൊ കാണംക എന്നത് എത്രയോ ഒർല്ലമോകന്നു. പൂണ്യാത്മാവായ യുധിഷ്ഠിരൻ തൻെറ അന്ത്യകാല ത്തിൽ ഇത്രയം വൈരാഗ്യപൂവ്വം, ഇത്രയം ധീരതയോടെ പൂരോഗമനം ചെയ്ത പൂരാണപ്രസിദ്ധമായ ആ മഹാപ്രസ്ഥാനമാർഗ്ഗത്തെ ഇനിയം നമുക്ക് അനുഗമ നം ചെയ്യാം.

ലക്ഷ്മീവനത്തിൽനിന്നു ഒർഗ്ഗമമായ പ്രസ്തരമാർഗ്ഗത്തിൽകൂടെ നാലഞ്ച നാഴിക ഭൂരം മേലോട്ട ചെന്നാൽ, അവിടെ ''ചക്രതീത്ഥം" എന്നപേരായി

ചക്രാകൃതിയിലുള്ള അതി മഞ്ജുളമായ ഒരു ചെറിയ സസ്സ് ഉപലഭിക്കന്നു. അവിടേനിന്ന പിന്നേയം ഒന്നരണ്ട നാഴിക മേലോട്ട്ട് സഞ്ചരിച്ഛാൽ, അവിടെ "സതൃപഥം" എന്നു പ്രസിദ്ധമായ സരസ്സം, അവിടെനിന്നും ഉപരിയായി സു യ്യകണ്ഡം, ചന്ദ്രകണ്ഡം മതലായി പലേകണ്ഡങ്ങളും സ്ഥിതിചെയ്യന്നു. നിരാ വരണമായ ശുദ്ധബ്രഹമമെന്നപോലെ സ്വയം പ്രകാശമായി, ധവളധവളമായ ഹിമസംഹതികളാൽ ആ പ്ലുന്നമായി ഇരുപത്തിമുവായിരത്തിലധികം അടി ഉയ രത്തിൽ വത്തിക്കുന്ന പവ്വതങ്ങളുടെ മദ്ധ്വത്തിൽ വിശാലമായ ഹിമക്കട്ടികളാ ലം, പാഷാണസഞ്ചയങ്ങളാലം മുടപ്പെട്ടകൊണ്ടുള്ള എടയാവജ്ജകമായ ഒരു മൈതാനത്തിലാകന്നു ഈ സരസ്സം കണ്ഡങ്ങളും സ്ഥിതിചെയ്യുന്നത്. ഈ ക ണ്ഡങ്ങളിൽനിന്ന പിന്നെയും കുറേദ്ദരം ഹിമക്കട്ടികളിൽക്രൂടെ മേലോട്ട് ആ രോഹണം ചെയ്താൽ, അവിടെ ''സ്വർഗ്ഗാരോഹണി'' എന്ത് ഇതിഹാസല്ര സിദ്ധമായ സ്ഥാനം സംപ്രാപ്പമാകന്നു. മഹാപ്രസ്ഥാനവ്രതത്തെ ധാരണംചെ യ്ക്കരീരചിന്തയെ പരിത്യജിച്ചു മന്നോട്ടതന്നെ പടന്യാസം ചെയ്യന്ന പരമ ധീരനായ പാണ്ഡുപുതൻ നിഷ്പയാസംതന്നെ അങ്ങോട്ടും അധിരോഹണം ചെ യ്കിരിക്കാമെങ്കിലും, നാലുപാടും അതിയോനകമായി, എന്നെന്നേക്കമുൽകാതെ പരന്നയർന്നകിടക്കുന്ന ഹിമസംഹതികളിൽക്രൂടെ ട്ലസ്സഹമായ ശൈത്യത്തിൽ മേലോട്ട കയറക എന്നതു സാധാരണന്മാക്ക് അശക്വംതന്നെ. സ്വർഗ്ഗേ<u>ച്</u>ലുക്ക ളായ ജനങ്ങ**റം മൻകാലങ്ങളിൽ അതിക്ക**്ലൂണ ഈ<sup>്</sup> പ്രദേശത്തിൽ സഞ്ചരി ച്ച് ഇവിടെ ശരീരത്വാഗം ചെയ്യക പതിപായിരുന്നുവത്രേ.

പിന്നെ സ്വർഗ്ഗമെന്നും, സ്വർഗ്ഗാരോഹണമെന്നും, യുധിഷ്പിരൻ സശ രീരനായി സ്വഗ്ഗത്തിലേക്ക് എഴുന്നെള്ളി എന്നും, സ്വർഗ്ഗാരോഹണി സ്വഗ്ഗ ത്തിലേക്ക് കയരവാനുള്ള സോപാനമെന്നും, സ്വഗ്ഗാരോഹണിയെ ചെന്നു ഒർ ശനാചെയ്യുന്നതു മഹാപ്പണ്ണജനകമെന്നും, സ്വഗ്ഗാരോഹണിയെ ചെന്നു ഒർ ശനാചെയ്യുന്നതു മഹാപ്പണ്ണജനകമെന്നും, അവിടെ ചെന്നു മരിക്കുന്നതു സ്വർ ഗ്ഗലാപകമെന്നും മറ്റുമുള്ള പഴമക്കായുടെ പുരാണവാത്തകളെ ഇന്നത്തെ ശി ക്ഷിതന്മാർ നിരത്ഥകമായ വെറും കല്പനകളെന്നോ, അഥവാ മൂർഖപ്പലാപങ്ങ മെന്നോ, ആക്ഷേപിക്കമെങ്കിൽ, അവയും ഈ ദിവ്വസ്ഥാനത്തിൻെറെ അന്വാദ്യര മായ ദൃശ്വസെന്ദേയ്യന്നോ നഞ്ഞ നിഷേധിക്കുന്നതല്ല. പ്രത്വക്ഷമായി ഗ്രഹി ക്കാവുന്ന വിഷയങ്ങളെ തക്കെയശലമാകളെ അശ്രദ്ധയാകളെ, നിഷേധിക്കുന്ന തെങ്ങനെ? സൂയ്യപ്പകാശം നിമിത്തം രജതഗിരികളെപ്പോലെയോ, കനകഗിരി കളപ്പോലെയോ പ്രകാശിക്കുന്ന അനേകം പവ്തങ്ങളുടെ കാന്തിപ്പസരവും, പീരങ്കിവെടിയുടെ ശബ്ദംപോലെ പവ്തശിഖരങ്ങളിൽനിന്നു ഹിമക്കുട്ടികരം ഇ ടിഞ്ഞു വീണംകൊണ്ടിരിക്കുന്ന ഭയാനകശബ്ദവും പ്രസ്തത്ത മൈതാനത്തെ ഒരു വിചിത്രഭ്രദിയാക്കി ഏതൊരു യാത്രികൻേറയും എയോമാക്കിത്തീർക്കുന്നു. ഈംപരീ യമായ അഖണ്ഡവിഭ്രതിയുടെ നൃത്തരംഗമായ ആ സ്ഥാനത്തിൻെറ ദർശന ത്തിൽ എൻെറമനസ്സാകട്ടെ ആനന്ദം കൊണ്ടു നൃത്തം ചെയ്തിരുന്നു. ഈശചരീ യമഹിമയുടെ പിസ്ലാരത്തെ നോക്കി നോക്കി മനം . മത്തോന്മത്തമായിത്തീർന്നി ഈശചരൻ തന്നെ ഇതാ ഹിമസംഹതിയായി പരിലസിക്കുന്നു. ഈശച തന്തം. രൻ തന്നെ ഇതാ മനോഹരമായ സരസ്സ്കളായും കണ്ഡങ്ങളായും പരിലസിക്ക ന്നു. ഈശ്വരൻ തന്നെ ഇതാ മഹോന്നതമായ പവ്തങ്ങളായി മേഘമണ്ഡല ത്തെ വിഭേദനം ചെയ്തകൊണ്ടു പരിലസിക്കന്നു. ഈശ്വരൻ തന്നെ ഇതാ ശീ തമാരുതരൂപത്തിൽ പ്രചണ്ഡമായി പീശിക്കൊണ്ടിരിക്കുന്നു. ഇതാ സ്റ്റടികനിർ മ്മചമായ നിർത്സരരൂപത്തിൽ പ്രവഹിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കുന്നതും ഈശ്വരൻ ത ഈ കാണുന്നതെല്ലാം ഈശ്വരൻതന്നെ! സമഗ്രമായ ഫിമാലയവും ഈ നെ. ഹിമാലയം മാത്രമല്ല, സമഗ്രമായ ഭൂമണ്ഡലവും ഈശപരൻത ശ്വരൻതന്നെ. ന്നെ സമഗ്രമായ ബ്രഹ്മാണ്ഡവും ഈശപരൻ തന്നെ. ഈശപരവല്പാതെ വേറൊ രു വസ്തപില്ല. ഈശപരന്റെ സത്തയിൽ സവ്വവസ്തക്കളം ജീവിക്ഷന്തം. ഈശപര ന്റെ സൌന്ദയ്യത്തിൽ സവവസ്തുക്കളും സന്ദരതരങ്ങളായി ശോഭിക്കുന്നു. ഇങ്ങനെ ഹിമത്തിലും ഹിമക്രടത്തിലും, സസ്സിലും സരിത്തിലും, കല്ലിലും മണ്ണിലും, കാററി ലം വെയിലിലം, സഖത്തിലം ട്രഃഖത്തിലം സവത്ര പരമാത്മമഹിമയെ സാക്ഷാൽ കരിച്ചകൊണ്ടതന്നെ ഞാൻ ആ ദേവഭൂമിയുടെ അകൃതിമമായ സഷമാവിലാസ ത്തെ ഈസമന്താൽ ആസ്പാദനം ചെയ്തിരുന്നു. ഈ ആസ്പാദനമഹോത്സവ ത്തെ കറെ അധികം ദിവസം നീണ്ടനിത്തുവാൻ സാധിക്കാതെ, ഒരുവിധം ഇച്ചുാ ഭംഗത്തോട്ടകുടിയാണ് ഞാനവിടെനിന്ന് ബദരീനാഥത്തിലേക്ക് മടങ്ങിയിരുന്ന ത്. കക്ടിടകം, ചിങ്ങം എന്നീ മാസങ്ങളാണം' അവിഭേക്ക യാത്രചെയ്യവാന ള്ള ചിതമായ കാലം. എൻറ യാത്ര മിഥുനമാസത്തിലായിരുന്നതുകൊണ്ടും, മാഗ്റ്റപ്പടർശകനായ സഹചാരി ആരുംതന്നെ ഇല്ലാതിരുന്നതുകൊണ്ടും, അധിക മായി മന്നോട്ടചെല്ലവാൻ സാധിക്കാതെ, സ്വർഗ്ഗാരോഹണി മതലായ സ്ഥാന ങ്ങളെ കുറെ ദൂരെ നിന്തകൊണ്ടാണ് ഞാൻ ദർശനം ചെയ്യിരുന്നത്. ധന്വധന്വ മായ സ്ഥർഗ്ഗാഭരാഹണിയം ധന്വധന്വമായ ധമ്മപുത്രൻറ് വീരചരിതവും ജഗ ത്തിൽ ആചന്ദ്രതാരം വിജയിക്കാട്ട.

എഷീകേശത്തിൽനിന്നു ബദരീനാഥത്തിലേക്ക് ഒരുന്താറിയപത്തെഴ നാഴിക ദൂരമാകന്നു. കേദാരനാഥത്തിൽനിന്നാകട്ടെ സമാപ്പ് ഒരുന്താറിപതിന ഞൂ നാഴികയേ ദൂരമുള്ള. ഹിമാ പ്ലന്നമായ ഒരേ പവ്വതനിരയിൽ കേദാരബദരി കരം അട്ടന്തടായി സ്ഥിതിചെയ്യുന്നുവെങ്കിലും ഉയർന്ന ആ ഹിമപർവ്വതധാ രയിൽക്രൂടെ ഗമിക്കുക എന്നതു മനുഷ്യവഗ്ഗത്താൽ അശകൃമായതുകൊണ്ട്, വ ളരെ വളഞ്ഞു ഭീർഘമായ താണമാഗ്ഗത്തുടെ ജനങ്ങരം സഞ്ചരിക്കുന്നു. വിശപനാ ഥപുരിയായ ഇപ്പകാശി, ബാണാസുരേന്റെ രാജധാനിയായി, "ഉഷാനിരുദ്ധം"

നടന്നതായ ഉഖിമഠം, ഭശമുഖൻെറ തപഃസ്ഥാനമായ തുംഗനാഥം, ഇതുകരം കേഭാരനാഥത്തിന്ന സമീപത്തായി മദ്ധ്വേമാർഗ്ഗം ഉപലുഭിക്കുന്ന വിശിഷ്ഠസ്ഥാ നങ്ങളാകുന്നം. കേഭരേനാഥത്തിലെ പൂജകന്മാർ നിവസിച്ചുവരുന്ന ഉഖിമഠവും ശങ്കരാചായ്യരാൽ സ്ഥാപിതമാണെന്ന് ഐതിഹ്വംവഴിക്ക വിശചസിച്ചുവരു ന്നം. പന്തീരായിരം അടി ഉയരത്തിൽ വത്തിക്കുന്ന തുംഗനാഥപറ്റുതം കസ്ത രിമ്ഗങ്ങളാലും മൊനാൽപക്ഷികളാലും അലംകൃതമായ രഗ്ഗവിപിനങ്ങളാൽ വി ചിത്രിതമായി വിരാജിക്കുന്നു.

ഹൃഷീകേശത്തിൽനിന്നാകട്ടെ, രമണീയതരമായ വിപിനാന്തരങ്ങളിൽ ക്രടെ, മഹാഭാഗയായ ഭാഗീംഥിയുടെ തടത്തിൽക്രടെ മാർഗ്ഗം മേലോട്ടുചെ ല്ലന്നു. "പഞ്ചപ്രയാഗം" എന്നു പ്രസിദ്ധമായ അഞ്ചു പ്രയാഗങ്ങരം ബദരീമാർ ഗ്ഗത്തിൽ സംപ്രാപ്തമാകന്ത. ദേവപ്രയാഗം, അദ്രപ്രയാഗം, കർണ്ണപ്രയാഗം, ന ന്ദപ്രയാഗം, വിഷ്ണപ്രയാഗം എന്നപേരായ ഈ അഞ്ചു പ്രയാഗങ്ങളം എത്രയോ വിശിഷ്ടങ്ങളായ തീർത്ഥസ്ഥാനങ്ങളായി ഗണിക്കപ്പെട്ടിരിക്കുന്നു. എഷീകേശ ത്തിൽനിന്നു ബദരിയിലേക്കു യാത്രചെയ്യുന്ന ഒരു യാത്രികന്നു. മാർഗ്ഗത്തിൽ ആ ഭുമായി ഉപലഭിക്ഷന്നത് നാല്പത നാഴിക ദുരത്തിൽ വത്തിക്ഷന് ദേവപ്രയാഗ മാകുന്നു. ഗംഗോത്രിയിൽനിന്നു പുറപ്പെട്ടുവരുന്ന ഭാഗീരഥീഗംഗയിൽ ബദരീ നാഥത്തിൽക്രടെ പ്രവംറിച്ചവരുന്ന അളകനന്ദ സംഗമിക്കുന്ന പുണ്യസ്ഥാനമാ കന്നു ഇത്ല്. ത്രീരാമചന്ദ്രൻ തൻെറ വാർദ്ധക്വത്തിൽ രണ്ടു ഗംഗകളുടെ സംഗമ സ്ഥാനത്തിൽ പന്നിരുന്ന തപം ചെയ്തിരുന്നതിൻെറ സ്റ്റാരകമായി, ഇവിടെ ത്രീ രാമമന്ദിരം സ്ഥാപിക്കപ്പെട്ടിരിക്കുന്നു. പൂരാണപ്രസിദ്ധനായ കണ്വമഹർഷിയു ടെ പരിശുദ്ധമായ ആശ്രമവും ഇവിടെയായിരുന്നുവെന്നു പറയപ്പെടുന്നു. നിബി ഡമായ പവ്വതനിരകളുടെ ഇടയിൽക്രൂടെ അവയെ വിഭേദനം ചെയ്തകൊണ്ടെ ന്നാപാലെ ഉന്തിത്തള്ളി ഇടിച്ചതകത്ത്, ഇരച്ച ശബ്ദായമാനമായി അതിശ ക്തിയോടെ പ്രവഹിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കുന്ന ഈ രണ്ടു തീത്ഥനദികളുടെ സംഗമം അതിൻെറ അനല്പമായ ദൃശ്വവൈചിത്വ്യം നിമിത്തം യാത്രികന്മാരെ മോഹിത ന്മാരാക്കിത്തീക്ഷന്ന. പരമേശപരപ്രീതി തീർത്ഥസേവയുടെ അട്ടഷ്ടഫലമെങ്കിൽ താൽക്കാലികമായ എദയാഹ്ലാദം അതിൻെറ ദ്വഷ്യഫലമായി ഇവിടെ ഉടനടി സംപ്രാപ്തമാകന്നു. ഇവിടെനിന്ന ഭാഗീരഥിയുടെ പണ്യതീരത്തിൽക്രുടെ ഗംഗോ ത്രിയിലേക്കം, അളകനന്ദയുടെ തടത്തിൽകുടെ ബദരികാത്രമത്തിലേക്കം മാഗ്ഗം ചെല്ലന്നു. ദേവപ്രയാഗത്തിൽനിന്നു് ഇരുപതനാഴിക ദുരത്തിൽ "ത്രീനഗരം" ഇപിടെനിന്നു പിന്നേ എന്നു പേരായ ഒരു ചെറിയ നഗരം സ്ഥിതിചെയ്യുന്നു. യും ഇരുപതുനാഴിക കിഴക്കുവടക്കായി കേദാരത്തിൽനിന്ന പുറപ്പെടുന്ന മന്ദാ കിനീനദി അളകനന്ദയിൽ വന്ന സംയോജിക്കുന്ന രേപ്രയാഗവും, അവിടെനി ന്നു പതിനെട്ടനാഴിക ദൂരത്തിൽ പിണ്ഡരാനടിയുടെയും, അളകയുടെയും സംഗമ സ്ഥാനമായ കണ്ണപ്രയാഗവും സ്ഥിതിചെയ്യുന്ന. പ്രകൃതിദേവിയുടെ വിലാസഭ്ര മികളായ ഈ രണ്ടു സ്ഥാനങ്ങളും വിലാസര്സികന്മാരുടെ ചിത്തത്തെ അത്വധി കം വികസിപ്പിക്കാതിരിക്കയില്ല. പച്ച നിറം പൂണ്ട പവ്വതപാർശ്വങ്ങളിൽ ക്രടെ അളകനന്ദയുടെ പ്രേമഭരിതമായ പ്രണവഗാനത്തെ കേട്ടകേട്ട, പിന്നെയും കറേട്ടരം സഞ്ചരിച്ചാൽ, അവിടെ നന്ദപ്രയാഗവും, അവിടെനിന്നു രണ്ടുമൂന്ന el വസത്തെ പ്രയാണംകൊണ്ടു വിഷ്ണപ്രയാഗവും ഉപലബ്ബമാകന്ന. വിഷ്ണപ്രയാ ഗത്തിൻറ സമീപത്തായി പ്രസിധേമായ ജ്വോതിമ്മറം സ്ഥിതിചെയ്യന്നു. ജ്വോ തിമ്മറം ത്രീശങ്കരപാദങ്ങളാൽ പ്രതിഷ്ഠാപിതമാണെന്നുള്ള സൂപ്രസിധേമാ ൺ്. അദ്ദേഹത്തിൻെറ ശിഷ്ഠവയ്യനാരിൽ ഒരാളായ ത്രോടകാചായ്യനായിരുന്നു അവിടുത്തെ ആദ്യത്തെ ആചായ്പനായി അഭിഷേകം ചെയ്യപ്പെട്ടിരുന്നതെസം ഉള തും സുവിദിതമാണു്. ആരമാസം ഇവിടെ നിവസിച്ചുകൊണ്ടാണു് ബദരീനാഥ മൂത്തിയെ നമ്മുടെ നമ്പൂതിരി പൂജ ചെയ്ത വരുന്നതു്. ഇവിടെനിന്നു പതിനേഴാ യിരം അടി ഉയരമുള്ള ''നീതി" പാസ്സിന്ന് അതിക്രമിച്ചുകൊണ്ട് ഒരു മാർഗ്ഗം തിബത്തിലേക്ക പോകന്നു. ഈ നീതിപാസ്സിനെറ സമീപത്താണം മതസഞ്ജീ വിനി തുടങ്ങിയ ദിവ്വൌഷധങ്ങളുടെ വിളനിലമായി രാമായണപ്രസിദ്ധമായ "ദ്രോണഗിരി" എന്ന ഹിമാലയത്തിൻെറ ഉച്ചകൊടുമടി സ്ഥിതിചെയ്യന്നത്. ജ്യോതിമ്മറത്തിൽനിന്നു പതിനെട്ടനാഴിക വടക്കായി ബദരീപുരി വിജയിക്ക ഇവിടെനിന്നു മേലോട്ടുള്ള അതിഗംഭീരങ്ങളായ ശിലാപറ്പതങ്ങളം, അ ന്നം. വയെ ഭേടിച്ചകൊണ്ട് ഗംഭീരസ്വരത്തിൽ താഴോട്ട കുതിച്ചാടി പ്രവഹിച്ചു കൊണ്ടിരിക്കുന്ന അളകനന്ദയും ഏതൊരു ദ്രഷ്പാവിനേയും ആശ്ചായ്പ്രേരിതനാക്കാ തിരിക്കയില്ല. അതുക്കിതമായി, നിബിഡമായി, നിരന്തരമായികിടക്കന്ന ക ഠിനതരങ്ങളായ പാഷാണപർവ്വതങ്ങളിൽ അളകനന്ദയ<del>്ക്</del>ക താഴോട്ടിറങ്ങിവര വാൻ ഛിദ്രം എങ്ങനെ ലഭിച്ചുവെന്നുള്ള ഭൂതത്തപനിരുപകന്മാക്ക വിചാരം ചെയ്യവാനള്ള ഒരു വിഷയമാകന്നു. ഇങ്ങനെ പലേ നദികളും അത്യന്തഗംഭീര ങ്ങളായി, അവിഭായ്പ്പങ്ങളായ ശിലോച്ചയങ്ങളുടെ ഇടയിൽ കൃശാവകാശമായ പിചിത്രതരമായ ഛിദ്രങ്ങളിൽകൂടെ താണം കനിഞ്ഞു താഴോട്ടിറങ്ങിവരുന്ന കാഴ്ച ഹിമാലയത്തിൽ പലേടത്തും കാണാവുന്നതാണു്.

ഇങ്ങന എഷീകേശത്തിൽനിന്ന ഹിമാദ്രിശിഖരത്തിൽ വിരാജിക്കന്ന ഗംഗോത്രി, കേടാരം, ബദരി എന്നീ ധാമങ്ങളിലേക്കു സഞ്ചരിക്കുന്ന ഒരു യാത്രി കന്ന് തീർത്ഥാടനവ്വാജേന, എത്രയോ രമ്യവും പവിത്രവുമായ ഒരു ഭൂവിഭാഗ ത്തിൻെറ്റ് ഒർശനം സിദ്ധമാകന്നു. കേടാരഖണ്ഡം എന്ന പുരാണങ്ങളിൽ കീർ ത്തിക്കപ്പെട്ടിരിക്കുന്ന ഹിമഗിരിയുടെ ഈ പ്രദേശങ്ങരം മനോഹാരിയായ പ്രകു തിരമ്യതകൊണ്ടും, നിരുപദ്രവമായ ശാന്തി മഹിമകൊണ്ടും, ഗംഗ, അളകനന്ദ, എന്നീ സുനേദികളുടെ സതതപ്രവാഹംകൊണ്ടും ലോകത്തിൽ അഭപിതീയമായി തന്നെ ശോഭിക്കുന്നം. ''ഗംഗാദചാരോത്തരം വിപ്ര! സഗ്ഗ്ഭ്രമിഃസ്തത്ത ബുധൈഃ അന്വത്ര പ്പഥിവീപ്രോക്താ ഗംഗാദചാരോത്തരം വിനാ"

''ഹരിദ്വാരത്തിൽനിന്ന വടക്കള്ള പ്രദേശങ്ങളെ സ്വഗ്ഗ്ഭ്രമിയെന്ന വി ദാന്മാർ ആഖ്യാനം ചെയ്യന്ന. ആ പ്രദേശങ്ങളെ ഒഴിച്ചു മററുള്ള പ്രദേശ ങ്കാപ്പിവിയെന്നും അവരാൽ പ്രവചിക്കപ്പെട്ടിരിക്കുന്നം.''

എന്നും മററും പൌരാണികന്മാർ ഈ ഭൂമിയെ പ്രശാസിച്ചിരിക്കുന്നു.

# ബദരിനാഥം

## III

ഹിമാലയത്തിലെ പവിത്രമായ പലേ ഉച്ചശിഖരങ്ങളിലും പലപ്പോഴം ഞാൻ ചെന്ന നിവസിക്കാരുണ്ട്. ജഗത്തിനെ വിസൂരിച്ച പരമാത്മവിചാര ത്തിൽ നിമജ്ജനം ചെയ്യ കയല്ലാതെ, ചിത്തം വേറൊന്നിൽ പ്രവത്തിക്കക എ ന്നത് ആ പ്രദേശങ്ങളിൽ പതിവില്ല. എന്നാൽ ബദരികാശ്രമത്തിൽ എൻെറ ചിത്തം കേരളഭൂമിയെ അധികമായി ഓഷ്ണം. എൻറ മാത്രഭൂമിയെപ്പററിയ പലേ ചിന്താതരംഗങ്ങളും എൻറ എഭയത്തിൽ ഉദിച്ചുയരുന്നു. എൻെറ മാത്ര ഭൂമിയുടെ മാഹാത്ത്വത്തെ ഓത്തോത്ത് എൻറെ മനസ്സ പലപ്പോഴം പ്രപുല്പിത മായിത്തീരുന്നു. ബാഭരീപൂരിയുടെ ഇന്നത്തെ മഹത്തചം നമ്മുടെ കേരളഭൂമിയു ടെ മഹത്തചമാണെന്നു ഞാൻ പൂണ്ണമായി വിശചസിക്കുന്നു. നമ്മുടെ ശങ്കരൻ— കമ്മസന്ന്യാസിയെങ്കിലും കർമ്മവീനോയിരുന്ന നമ്മടെ ശങ്കരൻ — ഇവിടെ വ ന്ത് അന്നുള്ള ബൂദ്ധവിഗ്രഹത്തെ നീക്കി നാരായണവിഗ്രഹത്തെ പ്രതിഷ്ഠിച്ചു. മന്ദിരത്തിന്റെ നിലനില്പിന്നു വേണ്ടുന്ന കെട്ടം മട്ടം അട്ടക്കം ആചാരവുമൊക്കെ നിർബ്ബന്ധമായി നിബന്ധിച്ചിരുന്നില്ലെങ്കിൽ, ഇതയും പവിത്രമായ ബദരീനാ ഥം ഹിന്ദുക്കളായ നമുക്കു നഷ്പലായമാകമായിരുന്നു. ശങ്കരൻ നമ്മുടെ കേരളീയ നായിരുന്നു. ശങ്കരസ്റെ മാഹാത്മും ഇന്നത്തെ കേരളീയർ നല്പപോലെ അറി യന്നില്ലെങ്കിൽ, അതിന്നുള്ള ഹേത്ര അവരുടെ ഒർഭാഗ്യമല്പാതെ, അദ്ദേഹത്തി ൻറ മഹത്തപവൈരളുമല്ല. പാക്കനാരെപ്പോലുള്ള<sup>്</sup> ജ്ഞാനികളം, വിലചമം ഗലത്തെപ്പോലുള്ള ഭക്തന്മാരും, ശങ്കരനെപ്പോലുള്ള ആചായ്യന്മാരും ഏതൊരു ഭൂമിയിൽ ജനിച്ചു പളർന്നുവോ, ധന്വധന്വയായ ആ ഭൂമിയുടെ മഹിമയെപ്പററി എന്തു പറയേണ്ടു? പാക്കനാരും വിലചമംഗലവും സചദേശത്തിൽ മാത്രമേ അറി യപ്പെടുന്നുള്ള വെങ്കിൽ, ത്രീശങ്കരൻറെ നാമം ആസേതുഹിമാചലം മാത്രമല്ല, ഭ്രമണ്ഡലം മുഴവന്നം സംപൂജിതമാകുന്നു. ഫേമാത്രഭ്രവേ! ഇത്രയും ഉച്ചവും നി ്ഗ്രഢവുമായ ഹിമഗിരിശിഖരത്തിലും, നിസ്തലമായി പരമപൂജ്യമായ അദ്ധ്വാതമ

ചരിത്രത്തോടുക്രടി മഹാമഹിമശാലിനിയായി വിജയിക്കന്ന നിന്നെ വിസ്തരിക്ക വാൻ ഞാൻ ശക്തനാകന്നില്ല. സ്ഥമാഹാത്മ്പഗവ്ിതയെന്നപോലെ നീ, രി ക്തമായി ശാന്തമായ എൻറെ ഫ്ലഭയപീഠത്തിൽ നിർഭയം, നിസ്സംകോചം ആ രോഹണം ചെയ്യന്നം.

ബടരീശമന്ദിരത്തിനെറ നടയ്കൽ ചെന്നിരുന്ന് പുറത്തേക്കറോക്കാതെ അകത്തുതന്നെ ത്രീനാരായണമൂത്തിയെ ഒർശിച്ചുകൊണ്ടും, അവിടെ പൂജചെയ്യു ന്ന നമ്മുടെ നമ്പൂതിരിപ്രവരനമായി നമ്മുടെ മലയാളഭാഷയിൽ സംഭാഷണം ചെയ്തകൊണ്ടുമുള്ള ആസ്ഥിതി എന്നെ വിലചാദ്രിനാഥനേയും ഗുരുപവനപുരാധീ ശനേയം ഓർമ്മിപ്പിക്കുന്നു. ഹിമാഗ്രിശിഖരത്തിൽ നമ്മുടെ കേരളീയമന്ദിരങ്ങ ളിലെന്നപോലെ, ഒരു നമ്പൂതിരി പൂജ ചെയ്യക എന്നതും ശങ്കരന്റെ മഹാത്ത്വ മപ്ലയോ? ശങ്കരന്റെ മഹാത്ത്യമാകട്ടെ ശങ്കരന്റെ മാതാവായ കേരളഭൂമിയുടെ മാ ഹാതമുംതന്നെ! ഇങ്ങനെ കേരളഭ്രദേവിയുടെ കീത്തിസ്തംഭം ഹിമഗിരിയുടെ പതി നോരായിരം അടി ഉയരത്തിൽ വിരാജിക്കന്ന മഹോന്നതമായ ശിഖരദേശത്തി ലും വിജയിക്കുന്നുണ്ടെന്നുള്ള കഥ കേരളീയരിൽ അധികംപേക്കം അറിവുണ്ടോ എന്തന്നെ ഞാൻ സംശയിക്കുന്നു. കേരളീയരേ! നാമുടെ മാത്രഭൂമിയിൽ പണ്ടു ണ്ടായിരുന്ന ഓരോ മഹാപുരുഷന്മാരേയും നിങ്ങ്കം ദിനംപതി സൂരിക്കവിൻ! ത ദ്വാരാ നമ്മുടെ മാത്രഭ്രമിക്കണ്ടായിരുന്ന ഇതരദേശഭർല്പമോയ അദ്ധ്വാത്മ സമ്പ ത്തിയെപ്പററി നിങ്ങരം അഭിമാനിക്കപിൻ! ഇത്രയം അദ്ധ്വാത്തസമ്പന്നമായിരുന്ന ഒരു ഭൂമിയിലാണ് തങ്ങളുടെ ജനനമെന്നു നിങ്ങറം വിചാരം ചെയ്യവിൻ! ഇന്ന കേരളീയർ തീച്ച്ചായം അദ്ധ്വാതാദരിദ്രന്മാരാകുന്നു. പരമേശ്വരഭക്തിയാകട്ടെ, ആത്രവിചാരോനുഖതയാകട്ടെ ഇന്ത് അവരിൽ അധികംപേക്ടമില്ല. ആത്ര ജ്ഞാനമില്ലാത്ത മനുഷ്ഠജീവിതം മനുഷ്ഠജീവിതമാകുന്നില്ല. ആത്മജ്ഞാനംകൂടാ തെ പരമശാന്തിയും പരമസുഖവുമുണ്ടാകന്നതല്ല.ആത്മജ്ഞാനമുണ്ടാകന്നതുവരെ സവ്വരും ത്രഷ്ണാവശഗരും, അതു നിമിത്തം പരമദരിദ്രന്മാരും പരമദ്ദഖിതന്മാരും തന്നെ. അതുകൊണ്ടു നിങ്ങറം ആത്മബോധത്തെ സമ്പാദിക്കവിൻ! ആത്മ ജ്ഞാനം വഴിക്കല്ലാതെ അത്മബലമാകട്ടെ, ആത്മബലം മുലമല്ലാതെ സവ്പാ ണിസഹജമായ ദെയർബല്യങ്ങളുടെ നാശമാകട്ടെ സംഭവിക്കുന്നതല്ല. Soul Force — ആത്മബലം എന്നുള്ള ശബ്ദം ഇക്കാലത്ത്ര് നാലുപാടും മാറെറാലികൊ ള്ള സ്തൈങ്കിലും, ആ ആത്തമബലം എങ്ങനെ ഉണ്ടാകസവെസ് ജനങ്ങറം വി ചാരം ചെയ്യന്നില്ല. ആന്മബലം എന്നമജ്ഞാനം കൂടാതെ ഒരിക്കലും ഉണ്ടാക ന്നതല്ല. ഞത്മജ്ഞാനമെന്നതു സന്ന്യാസം ചെയ്ത ബദയ്യാത്രമത്തിലൊ മറെറാ ഏകാന്തമായി നിവസിക്കന്ന എന്നെപ്പോലുള്ള വക്ടാണെന്നു വല്ലവരും ധരിച്ചിട്ടു ണ്ടെങ്കിൽ, അതു ശരിയല്ല. ആത്മവിചാരം ഏതു ആശ്രമക്കാക്കം ഏതു പ്രവൃ ത്തി ചെയ്യന്നവക്ടാവാം. ആത്മാവുമാത്രം സതൃമെന്നും അനാത്മപദാത്ഥ

ങ്ങളെല്ലാം അസതൃമെന്നമുള്ള നിശ്ചയമാണം ആത്മജ്ഞാനം. ഈ നിശ്ചയം ഒരു ഗ്ലാസ്ഥന്നം, ഒരു ബ്രഹ്മചാരിക്കം, ഒരു കർഷകന്നം, ഒരു ന്യായാധിപ തിക്കം ആഷ്ം ആവാം. ആത്മനിശ്വയത്തോടുകൂടിത്തന്നെ കളത്രപോഷണവും, രാഷ്പീയം, സാ കേഭാരകഷ്ണവും ചെയ്യുന്നതിൽ യാതൊരനുപപത്തിയുമില്ല. മദായികം, ധാർമ്മികം മതലായ സവ് വ്യവഹാരങ്ങളം ആത്മജ്ഞാനതോട ക്രടി ചെയ്യവിൻ! ആത്.മബലത്തോടുക്രടിയ ഒരുവൻെറകമ്മം അജ്ഞാനിയു ടെ കർമ്മത്തേക്കാറം പ്രബലതരവും, ലോകക്ഷേമത്തിന്ന് അതൃന്തമപയോഗി അതുകൊണ്ട് നിങ്ങാം അവരവരുടെ ഗ്രഹത്തിൽ ഇ യമായിത്തീരുന്നതാണ്. **രുന്നുകൊണ്ടുതന്നെ അവരവരുടെ പ്രവൃത്തിക**ൾ ചെയ്തുകൊണ്ടുതന്നെ, അനാ ത്മാവിൽനിന്ന് ആത്മാപിനെ വിവേചിച്ചറിഞ്ഞു് അദ്ധ്യാതമസമ്പന്നവം ധീരധീരവുമായ ഒരു തുപ്തജീവിതത്തെ സമ്പാദിക്കുവിൻ! നമ്മുടെ കേരളഭ്രമി യുടെ പൂരാതനമായ അദ്ധ്യാത്മകീത്തിയെ പുനരുദ്ധരിക്കുവിൻ! അച്ഛേദ്വവും അഭാഹൃവുമായ ആത്മവസ്തുപാണം ഞാനെന്നുള്ള ദ്രഡനിശ്ചയത്തേയും, തജ്ജ നുമായി ഹിരണൃഗർഭണപ്പൊലും തുണീകരിക്കുന്ന ആത്മബലത്തേയും സ മ്പാദിച്ച്, ലോകഹിതത്തെമാത്രം പരസ്തരിച്ചുകൊണ്ട് സ്വകർമ്മങ്ങളെ നി ഷ്ടാമമായി അനമ്പിച്ച, സ്വജീവിതത്തെ ഋഷിജീവിതമാക്കി ആനന്ദിക്കവിൻ എന്നമാത്രമാണ് തൽകാലം ഞാൻ ബഭരികാത്രമത്തിൽ ഇരുന്നകൊണ്ടു സം ക്ഷിപ്പമായി എന്റെ കേരളീയസഹോദരന്മാരോട്ടപദേശിക്കന്നത്.

ഇവിടെ ഇരുന്നുകൊണ്ടു ലേഖനമെഴ്ച്ചവൻ എനിക്കു സമയമോ സെയ കയ്യമോ ഇല്ലെന്നിരിക്കിലും, എന്തോ ഒരു ശക്തി, അതായത് എൻെറ മാതൃഭ്ര മിയിൽ എനിക്കുള്ള ഗാഡപ്രേമം എൻെറ ഉള്ളിൽ ഇരുന്നുകൊണ്ട് വല്ലതും പ്ര വത്തിക്കുവാൻ എന്നെ പ്രബലമായി പ്രേരിപ്പിക്കുന്നത്കൊണ്ട്, ഇത്രയുമെഴുത്ത വാനിടയായി എന്നേയുള്ള.

# ബദ്ദീനാഥം IV

വസധാരയെന്നതു ബദരീനാഥത്തിൽനിന്ന് ആദനാഴിക മകളിലാണ്. രേണംക്രടപപ്പതത്തിനെറ മകളിൽനിന്ന് അനവരതമൊഴകിക്കൊണ്ടിരിക്കുന്ന ജലധാരകളാണം വസുധാരയെന്നു മഖ്യമായി പറയപ്പെടുന്നതു്. എന്നാൽ ലക്ഷ ണാവൃത്തിവഴിക്ക് ഈ ജലധാരയുടെ നികടവത്തിയായ പ്രദേശത്തിന്നും വസുധാ രയെന്നു വ്യപദേശം സംഭവിച്ചിരിക്കുന്നു. അഷ്ലവസുക്കറം ഈ ധാരയുടെ സമീ പത്തിരുന്നു തപംചെയ്തിരുന്നതുകൊണ്ടാണു് ഇതിന്നു വസുധാരയെന്നു പേരുണ്ടാ

യതെന്നു പെരോണികന്മാർ കല്പിച്ചിരിക്കുന്നു. യുധിഷ്ഠിരേൻറ സ്വർഗ്ഗഗമന ഒപാരമായ ''സ്വർഗ്ഗാരോഹണി'' എന്ന പുണ്യസ്ഥാനവും ഇവിടെനിന്ന് അധി കം ഭൂരത്തല്ല. നാരായണപവ്തം, രേണുക്രടപവ്വതം, കുബേരപവ്വതം എന്നീ വി പ്പംഗൈലങ്ങളുടെ മദ്ധ്വഭാഗത്തിൽ വിജയിക്കുന്ന ഈ മൈതാനത്തിൻെറ്റ മാ

ഹാത്തുത്തയും ഏകാന്തമഞ്ജുളതയേയും ഹാ! എങ്ങനെ വണ്ണിക്കേണ്ടു?

ഇന്ത് കക്കിടകസംക്രാന്തിയാണം" ഇവിടെ വസ്യായിൽ ഞാൻ നിവ സിക്കുന്ന ഗുഹയുടെ സമീപവാസിയായ ഒരു ആട്ടിടയൻ സുഹൃത്തിൻറ അന്ത വരെ പതിവില്ലാത്ത പ്രാതഃസ്സാനവും കറിതൊടല്പമാണം" എന്നിൽ കക്കിടകസം ക്രാന്തിയുടെ ബോധത്തെ ഉദ്ബോധനം ചെയ്തതു്. സംക്രാന്തിയെ നമ്മുടെ കേരള ദേശത്തിലെന്നപോലെ ഹിമഗിരിശിഖരത്തിലും കൊണ്ടാടുന്നു. നോക്ക! നമ്മു ടെ മാതൃഭൂമിയായ ഭാരതഭ്രമിയുടെ ട്രഡ്ബേലേമായ സാമുദായികഘടന കന്വാക മാരിയിലും ഹിമാലയത്തിലും ഒരുപോലെ സംക്രാന്തിയെ ഇത്സവദിനമായി മാനി കുന്നം. പ്പിർക്കാലെ കളിക്കുന്നം. ഗ്രാഭവസ്സങ്ങൾം ധരിക്കുന്നം. മിഷ്യാന്നങ്ങളേയും മാംസത്തേയും നിഷ്പാദനംചെയ്ത ദേവതകളെ ആരാധിക്കുന്നു. അവയെ ആഹരി ച്ചു സ്വയം ആനന്ദിക്കുന്നു. അനേകകാലമായി ഭാരതീയർ ഇങ്ങനെ ഒരേ ധാർ മ്മികസംസ്താരത്തോടുകൂടിയ ഒരേ സമുഭായമായിത്തന്നെ വിജയിക്കുന്നു. ഇനിയും തങ്ങളുടെ ദേശീയമാഹാത്മുഞ്ഞ അനുസ്മരിപ്പിക്കുന്ന തത്തദാചാരങ്ങളെ സബ ഫ്രമാനം അനുഷ്യിച്ചുകൊണ്ട് ഒരേ സമുഭായമായിത്തന്നെ ഏകതാ ബുദ്ധിയോടെ അവർ സൂചിരം ജീവിക്കമാറാകുട്ട!

എന്നാൽ ഒരു കേരളീയനായ ഞാൻ ഈ ഹിമാദ്രിശിഖരത്തിൽ, ദേവ ഖാതമായ ഈ പാഷാണബിലത്തിൽ ഇരുന്നകൊണ്ട്, പുണ്യതിഥിയായ സം ക്രാന്തിയെ എങ്ങനെ കൊണ്ടാടേണ്ട്? സംക്രാന്തിയെ ഞാനെങ്ങനെ ഉപഭ്രജിക്കേ ണ്ട്? സംക്രാന്തിയെന്ന് അറിംത്തുകൊണ്ട് ആ ദിനത്തെ ആദരിക്കാതിരിക്കുന്ന പക്ഷം, ധാർമ്മികമഹിമയേയും, ദേശീയമഹിമയേയും തിന്സെരിച്ചതായ പാ പം എന്നിൽ സംപതിക്കുന്നതാണു്. സ്വമാത്രഭ്രമിയിൽ അഭിമാനവും, സ്വധമ്മ മയ്യാടകളിൽ ഭക്തിയുമില്ലാത്ത ഒരുവൻ മഹാക്തവ്നോകുന്നു. കേരളീയൻ ഒരു നല്ല കേരളീയനം ഭാരതീയൻ ഒരു നല്ല ഭാരതീയനമാകവാൻ ഉദ്വമിക്കകയല്ലാ തെ, ഒരു ഇംഗ്ലീഷുകാരനോ, ഒരു അമേരിക്കാരനോ ആകവാൻ അവൻ ത്ര മിക്കുന്നുവെങ്കിൽ, അതു സവ്മൂർഖതകളിൽവെച്ചും ഉച്ചതമമായ മൂർഖതയാക നം. അതിരിക്കട്ടെ!

ഇതാ! ഹിമധവളമായ ശിഖരദേശങ്ങളോട്ടകൂടിയതും നാലുപാടും പള പളെ പ്രകാശിക്കുന്നതുമായ ഈ ഗംഭീരശിലോച്ചയങ്ങരം ഇവിടെ, ഈ നിജ്ജ നമായി നിർജ്ജന്തുകമായ നിഗ്രഡദേശത്തിൽ, സ്ഥിതിചെയ്തകൊണ്ട് എന്തു ചെയ്യന്ത എന്ന നാം സൂക്ഷ്യമായി നിരീക്ഷണം ചെയ്യക! അനവരതം ഇവ ഈ ശപരഗീതത്തെ പാടിക്കൊണ്ടിരിക്കന്നു. ഈശപരമാഹാത്മുത്തെപ്പററിയുള്ള പണ്യഗീതത്തെ ഉച്ചൈസ്തരം മധുരമായി ഗാനം ചെയ്യുകയല്ലാതെ, ഇതുക¢ംക്ക് വേറൊരു ജോലിയം ഞാൻ കാണാന്നില്ല. കല്ല്, മണ്ണ്, മഞ്ഞൂ്, ഇതുകളുടെ സന്നിപാതമായി, അചേതനമായ പവ്വതമെവിടെ? പട്ടകരണന്മാരായ മന ഷ്യരാൽമാത്രം പ്രകടീകരിക്കവാൻ ശക്യമായ ഗാനവിദ്യയെവിടെ? എന്ന് ആ രംതന്നെ ആക്ഷേപിച്ചപോകയത്. ഇവയുടെനിശ്ശബ്ദമായ ഗംഭീരഭാവവം, നിസ്തലമായ വൈപല്യവിസ്താരവും ആരാലും അപഭേദ്യമായ നിഷ്പ്രകമ്പ നിലയും, തിയ്യഗ്ജന്തുക്കളെപ്പോലും പ്രമോദിപ്പിക്കന്ന ദിവ്വസംഷമാമഹിമയും തന്നെ പരമാത്മഗീതങ്ങളാകന്നു. വാഗിന്ദ്രിയത്തെ വ്യാപരിപ്പിച്ചുകൊണ്ടുള്ള ഗാനം ഇതുകരം ചെയ്യേണ്ടതില്ല ഇന്ദ്രിയവൃാപാരജനിതമായ പരമാത്മസംകീ ത്തനം ഇവയുടെ ഈ കീത്തനത്തെ അപേക്ഷിച്ചു ശുഷ്യതരവും അമധുരതരവും മന്ദതരവുമാകുന്നു. ഇന്ദ്രിയവ്യാപാരം കൂടാതെതന്നെ ഇതുകരം സവ്ദാ സ്ഥമാ ഹാത്മുത്താൽ ഈശപരമാഹാത്മുത്തെ ഉദ്ഘോഷണം ചെയ്തകൊണ്ടിരിക്കുന്നു. ഇതാ, നിതാന്തം പ്രവഹിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കന്ന "അളകനന്ദ" എന്നുള്ള ഈ പണ്യ നടിയം "പസുധാര" എന്നുള്ള ഈ വെള്ള പ്പാട്ടവും എന്തു ചെയ്യുന്നു? ഇവയും ഉച്ചസപരത്തിൽ ആ പരമാത്മാവിൻറ വിഭൂതിമാഹാത്മൃത്തെ സമധുരമുട് ഗാനം ചെയ്തകൊണ്ടിരിക്ഷന്നു.

"അസ്മാൽ സ്വന്ദതേ സിന്ധപസ്സവ്വിത്രപാ?"

എതൊരു പരമാത്മാവിൻറ ശക്തിയാൽ ചെറിയതും വലിയതുമായ സവ്വസരിത്തുകളം സർവ്വഭാ നിഷ്ഠന്ദനം ചെയ്തുകൊണ്ടിരിക്കുന്നവോ, സർവ്വശ ക്തനായി, സ്വസ്രഷ്മാവായ ആ പരമാത്മാവിനെ അതുകരം കൃതജ്ഞതാപൂവ്റ ബഹ്മാനപൂവ്വം സന്തതം സങ്കീത്തനം ചെയ്തുകൊണ്ടിരിക്കുന്നം. ഇതാ ആകാ ശത്തിൽ വിചിത്രതങ്ങളായ മയിനാവുകളുടെ (പക്ഷിവിശേഷങ്ങരം) സമൂഹ ങ്ങളം സൂസ്വങ്ങളാൽ ജഗൽപിതാവായ ആ പരമാത്മാവിൻറെ മഹാമാഹാ തുത്തെത്തന്നെ പാടിക്കൊണ്ടു സ്വവ്വരെ ആ പരമാത്മാവിൻറെ മഹാമാഹാ തുതെത്തന്നെ പാടിക്കൊണ്ടു സ്വവ്വരം പറന്നല്ലസിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കുന്നം. ഇ താ ഈ മൈതാനത്തിൽ പലതരത്തിലും പല വർണ്ണത്തിലുമായി സവത്ര വിക സിപ്പ കാണപ്പെടുന്ന കമനീയങ്ങളായ ഈ പുഷ്യവിശേഷങ്ങരംഈ ഭിവ്വഭ്രമി യിൽ സ്ഥിതിചെയ്തകൊണ്ടും എന്തുചെയ്യുന്നു? ഇതുകളം അതുച്ചമായി ആ പര മേശപരൻെറെ മഹിമാതിശയത്തെത്തന്നെ അനുഗാനംചെയ്തുകൊണ്ടിരിക്കുന്നം. ഇങ്ങനെ ഈ പൂണ്യഭൂളിയിൽ വിജയിക്കുന്ന ചരങ്ങളും അവരങ്ങളുമായ സവ പഭാത്ഥങ്ങളും സവേശപരംസെറ്റെ ഐശപയ്യഗാനത്തിൽ സർവ്വദാ പ്രവത്തിച്ചു കൊണ്ടിരിക്കുന്നതായി കാണപ്പെടുന്നു.

പതിവൂപോലെ പ്രഭാതത്തിൽ ഞാൻ വസുധാരയിൽ സ്റ്റാനംചെയ്ത് ഹരിതതുണങ്ങളാലും കമനീയകസുമങ്ങളാലും ആ പ്പന്നമായി പരമേശചരനെറ ഉപവനരൂപമായ ആ മഞ്ഞുളമൈതാനത്തിൽ സൂയ്യാതപത്തിൽ ചെന്നിരുന്നു. ഹാ! നാലു ഭാഗത്തുനിന്നും ഉച്ചൈസ്തരം പുറപ്പെട്ടകൊണ്ടിരിക്കുന്ന ആ ഈശാ രഗീതത്തെ അതുഭിനിവേശത്തോടെ ഞാൻ കേട്ടതുടങ്ങി. മനോഹരമായ ആ ഗീതത്തെ അത്യനരോഗത്തോടെ ഞാൻ ഉപഭ്രജിച്ചതുടങ്ങി. സമധുരമായ ഗീത ത്രവണംവഴിക്ക ഗീതവിഷയമായ പരമാത്മമഹിമയേയും, പരമാത്മമഹിമവഴി ക്കു പരമാത്മാപിന്റെ പരമാനന്ദഘനമായ സചത്രപവിശേഷത്തേയം അനസ ന്ധാനം ചെയ്ത ചെയ്ത മതിമയങ്ങിതുടങ്ങി. ചന്ദനലേപനാ, ശുഭ്രവസ്ത്രധാരണം തുടങ്ങിയ സംക്രാന്തികിയകൾ കൂടാതെതന്നെ എന്റെ ശരീരം ദശ്നീയവം തേ ജോമയവുമായിത്തീന്ത. മിഷ്പാന്നങ്ങളുടെ ഭോജനംകൂടാതെതന്നെ എൻെറവ യരനിറഞ്ഞു ഞാൻ അതി തുപ്പനായിത്തീർന്നു. മറര സ്നേഹിതന്മാരൊ മോ ഭനീയവസ്തക്കളാ ഒന്നമില്ലാതെതന്നെ ഞാൻ തന്നെത്കാൻ പ്രമോദഭരിതനായി ത്തീർന്നു. ആഹ്ലാദമദമത്തനായി, താനെന്നും വസുധാരയെന്നും ഹിമാലയമെ ന്നും ജഗത്തെന്നമുള്ള ദൈചതഭാവനകളെല്ലാമസ്തിച്ചു, ഞാൻ അടൈചതനേന്ദ രൂപനായി വിഹരിച്ചു. ഫാ! എനന്ദമാനന്ദാ! എനന്ദരുപമായ അദ്വൈ തംതന്നെ സത്യം. മനസ്സിൻെറ വിസ്പരണങ്ങരം അസ്തമിക്കുമ്പോരം, ഏതൊരു വസ്ത അവശേഷിക്ഷന്നപോ, ആനന്ദഘനമായ ആ വസ്തതതന്നെ സത്വം. ഫേ ഹിമാലയമേ! നിൻെറ മഹിമക്ക് നിൻെറ ആദ്ധ്യാത്തികമഹിമക്ക് ഒന്തേവും ഞാൻ കണ്ടന്നില്ല. ധന്വധന്വനായ നീ വിജയിച്ചാലം! ഇങ്ങനെയുള്ള അനേകം സംക്രാന്തികളെ-എൻെ ജീവിതത്തിൽ ഒരിക്കലും വിസ്തരിക്കവാൻ പാടില്ലാത്ത ഇങ്ങനെയുള്ള അനേകം സംക്രാന്തികളെ – ദേവതാത്താവായ നീ എനിക്ക പ്ര **ദാനം ചെയ്യേണമേ! നിൻെറ ഇ**യദ്രശമായ ഇയശ**പര**ഗീതത്തെ ഹിമാലയനിവാ സിയായ ഞാൻ അനദിനാ കേട്ടുകൊണ്ടിരിക്കന്നവെങ്കിലും, ഇന്നെന്നപോലെ അത്യനുരാഗപൂവ്വം നിന്റെ മധുരഗീതത്തിൽ മതിമറസര് ആമോദിച്ച പുണ്യ eിവസങ്ങരം എൻെറ ജീവിതത്തിൽ വിരളമായേ ഉണ്ടായിട്ടുള്ള.

# ബദരീനാഥം V

ബി. സി. 2-ാം ആററാണ്ടിലാണം" "ബന്മസൂത്രം" എന്ന പ്രസിദ്ധമായ ബാദരായണസൂത്രം എഴതപ്പെട്ടിരിക്കുന്നത് എന്ന് ഇന്നത്തെ ചരിത്രകാരന്മാർ അഭിപ്രായപ്പെടുന്നു. അക്കാലം നമ്മുടെ ദേശം തത്ത്വപ്പിചാരത്തിൽ വളരെ ഉണർന്നിരുന്ന, അഥവാ ഉയർന്നിരുന്ന ഒരു കാലമായിരുന്നുവത്തെ. നമ്മുടെ ദേ ശം മാത്രമല്ല, പാശ്ചാത്വദേശവും അക്കാലത്തു ഗാഡമായ തത്ത്വപിചാരത്തിൽ ഉണർന്നിരുന്നു. സോക്രട്ടീസ്സ്, പ്ലേറേറാ തുടങ്ങിയ ദാർശനികന്മാർ ഗ്രീസ്സദേ ശത്തിൽ ജനിച്ചതും, പ്രപഞ്ചരമസ്വത്തെപ്പററി വിചാരംചെയ്ത ചില തത്തച പദ്ധതികളെ പ്രകടീകരിച്ചതം സുമാറു് ഇക്കാലത്തുതനെ, അതായത്ര ബി. സി. 5, 4 എന്നീ ന്ററാണ്ടുകളിലായിരുന്നു. എന്നാൽ സോക്രട്ടീസ്സ് മതലായവരു ടെ ജന്മസ്ഥാനം, ജീവിതകാലം മുതലായവ പാശ്ചാതൃർ എങ്ങനെ നിശ്ശങ്കമാ യി നിർണ്ണയിച്ചിരിക്ഷന്നുവോ, അതുപോലെ വ്യാസപ്പട്ടതികളുടെ ജന്മസ്ഥാനം ഭികളെപ്പററി ശങ്കയെന്നിയേ, പ്രമാണപ്പുച്ചം ഒരു നിർണ്ണയം ചെയ്യവാൻ നാം സമർത്ഥരാകന്നില്ല. എങ്കിലം ബാധകമായ പ്രമാണം ഉണ്ടാക്കുന്നതുവരെ, പൂരാണവചനങ്ങളേയും ഐതിഹൃത്തേയുമാലംബിച്ചുകൊണ്ടു്, വേദവ്യാസ നായ കൃണ്ണദ്വൈപായനൻ ബദരികാശ്രമത്തിൽ നിവസിച്ചുകൊണ്ടിരുന്ന ഒരു പൂജുവൃക്തിയായിരുന്നുമെന്നു ഗ്രഹിക്കുന്നതിൽ യാതൊരേവപത്തിയുമില്ല. 'ബാദരായണൻ' എന്നുള്ള പേരു തന്നെ അദ്ദേഹം ബഭരീനിവാസിയായിരുന്ന വെന്നതിനെ പ്രഖ്യാപനം ചെയ്യുന്നണ്ട്.

സരസ്വതിയുടെ തടത്തിൽ ഇക്കാണുന്ന ഇഹ വ്യാസഇഹയാകന്നു. ഈ ഇഹയിലായിരുന്നുവരെ വ്യാസൻ നിവസിച്ചുകൊണ്ടിരുന്നത്. വ്യാസൻറെ മാഹാന്ത്യവും ബദരികാത്രമത്തിൻെറ്റ മാഹാന്ത്യവും അന്യോന്യഭിന്നമായി ഞാൻ ഗണിക്കുന്നില്ല. അതായത്ര് വ്യാസൻ വല്ല മാഹാന്ത്യ്യവുമണ്ടായിരുന്നു വെങ്കിൽ, അതുകൊണ്ടുതന്നെ ബദരീവനം മാഹാന്ത്യ്യായിക്കഴിഞ്ഞിരി ക്കുന്നു. നനോരായണന്മാരുടെ തപസ്ഥോനവും സാക്ഷാൽ നാരായണൽറെ നി വാസഭ്രമിയുമാണെന്നുള്ള ചരിത്രകാന്മോരുടെ നോക്കിന്നു ലാക്കാകാത്ത ചെയ രാണികവ്വത്തം ഒന്നുതന്നെ ഈ ഭിവ്യധാമത്തിന്നു ലോകോതാരമാഹാന്ത്യം പ്രോനം ചെയ്യന്നുണ്ടെന്നുള്ള സല്രസിദ്ധേകഥയെ ഇവിടെ വിവരിക്കേണ്ടതില്ല. ബാദരായണൻ ഇവിടെ നിവസിച്ചുകൊണ്ടുതന്നെയാണ് വേദാന്തസൂത്രം, മഹം ഭാരനം തുടങ്ങിയ ഗ്രന്ഥങ്ങാം മോബവും കാണുന്നില്ല. വ്യാസൻറെ മഹിമത്തെ ഇടങ്ങിയ ഗ്രന്ഥങ്ങാം മോബവും കാണുന്നില്ല. വ്യാസൻറെ മഹിമയെ ബഹുമാനിച്ചുകൊണ്ട് വ്യാസഗ്രഹയിൽ പലപ്പോഴം ചെന്നിരിക്കെ എന്നത് എനിക്ക് എത്രയോ പ്രമോഭകരമായ ഒരു വ്യവസായമാകന്നു.

പ്പാസൻ മാത്രമല്ല, സനകാദികരം, ട്രഇ, നാരദൻ, തുക്രൻ തുടങ്ങിയ പൊ രാണികന്മാരായ അനേകം ഋഷിവയ്യന്മാർ ഇവിടെ വിഹരിച്ചിരുന്നതായി, അഥ വാ നിവസിച്ചിരുന്നതായി ഐതിഹ്വവാദികരം ഓരോരോ സങ്കേതങ്ങളേയും പൊരാണികന്മാർ പലേ പുരാണവചനങ്ങളയും പ്രമാണീകരിച്ചുകൊണ്ട് സമ ത്ഥനം ചെയ്യുന്നു. ഇതാ ഇത് ഗൌഡപാദശിലയാകന്നു. ഗൌഡപാദൻ അള കനന്ദാതീരത്തിലുള്ള ഈ ശിലമിൽ വന്നിരിക്കുക പതിവായിരുന്നുവത്ര. അദ്ദേ ഹത്തിന്റെ സുപ്രസിദ്ധമായ മാണ്ഡുക്യകാരികയെ അദ്ദേഹം എഴുതിയത് ഈ ശിലയുടെ മുകളിൽ ഇരുന്തകൊണ്ടാണെന്ന് പറയുവാൻപോലും പഴമക്കാർ മടിക്കന്നില്ല, ഗൌഡപാദൻ ക്രൈസ്തവാബ്ദം 8-ാം ആററാണ്ടിൽ ജീവിച്ചി ഒരു ആചായ്പനായിന്നേവെന്നാണു് ഇന്നത്തെ ചരിത്രാനേചഷകന്മാർ രുന്ന നിർണ്ണയിച്ചുകാണാന്നത്. ഉപനിഷത്തുക്കളുടെ ആശയമായ അചൈതവാ ഭത്തെ,അതായതു മായാവാഭത്തെ, ശാസ്ത്രീയ ്രീതിയിൽ ഉപപത്തിപൂവ്ം, നിവിവാദമായി, ആദൃമായി ലോകസമക്ഷം അവതരിപ്പിച്ചത് ഗൌഡപാ **ഒനായിരുന്നു.** എന്നാൽ അശ്വഘോഷൻ, നാഗാർജ്ജനൻ തുടങ്ങിയ ബൂല മതത്തിലെ ആചായ്യന്മാരുടെ പിന്നിൽ ജനിച്ചതായ അദ്ദേഹം ബൂദ്ധമത ധർമ്മത്തിലെ പലേ ദൃഷ്യാന്തങ്ങളം യൂക്തികളം സിദ്ധാന്തങ്ങളം അദ്ദേഹ ത്തിൻെറ ഗ്രന്ഥത്തിൽ സ്ചീകരിച്ച കാണാന്നതുകൊണ്ടും അദ്ദേഹത്തിൻെറ ഗ്രന്ഥശൈലികൊണ്ടം, അദ്ദേഹം ബദ്ധമതാനയായിയായിരുന്നവെന്ന് ഇ ന്നത്തെ ചില വിമർശകന്മാർ അഭിപ്രായപ്പെടുന്നു. സാഗാർജ്ജനൻെറ ഗ്ര ന്ഥത്തിലുള്ള ശൂന്വവാദസിധാന്തങ്ങളം, ''ലങ്കാവതാര''ത്തിൽ കാണുന്ന വി ജ്ഞാനവാദതത്തപങ്ങളം കൂട്ടിച്ചേത്തിയതാണം' മാണ്ഡുകൃകാരിചയെന്നും, ''അ ലാതം" (തീക്കൊള്ളി) മതലായി അദ്ദേഹം ഉപന്യസിച്ചിരിക്കുന്ന ദൃഷ്പാന്തങ്ങരം ബെരധഗ്രന്ഥങ്ങളിൽ സപ്രസിദ്ധമാണെന്നും അവർ വാദിക്കുന്നു. ജഗത്തു ഭ്രന്തികല്പിതവും മിത്ഥൃയമാണെന്നു വാഭിക്കന്ന ശങ്കരനെപ്പോലും പണ്ടത്തെ ചില ആചായ്യന്മാർ പ്രച്ഛന്നബൌദ്ധനെന്ന് ആക്ഷേപിച്ചു കാണുന്ന സ്ഥിതി ക്ക്, മായാവാദത്തിലെ അത്വച്ചസിദ്ധാന്തമായ അജാതവാദത്തെ ഉപദേശിക്ക ന്ന ഗൌഡപാദനെ ഒരു ബൌധനെന്നു ചിലർ ശങ്കിക്കുന്നതിൽ യാതൊരാശ്വ ഇതരധർമ്മങ്ങളിൽനിന്ന് തനിക്ക് അനക്രലമായ ചില ന്യായങ്ങ യ്യവുമില്ല. ളേയോ സിദ്ധാന്തങ്ങളേയോ സചീകരിക്കുന്നതുകൊണ്ടമാത്രം ഗ്രന്ഥകാരൻ തദ്ധ മ്മാവലംബിയാണെന്ന് അനമാനിക്കുന്നതു കറെ സാഹസംതന്നെ. അതെന്തോ ആകട്ടെ. നമക്കതിനെപ്പററിയുള്ള വിമർശനം ആവശ്യമില്ല. ശുകബ്രഹമമ ഹർഷിയുടെ ശിഷ്യനം, ആചായ്യകലക്രംസ്ഥനമായ ഗൌഡപാദനം ഈ ബദ രികാത്രമത്തിൽ നിവസിച്ചുകൊണ്ടിരുന്ന വൃക്തിയായിരുന്നവെന്നതന്നെ ന മക്കു തൽകാലം വിശ്വസിക്കാം. ഗൌഡപാദൻറെ പ്രശിഷ്ഠനായ നമ്മുടെ ശ ങരന്നും, ബദരികാശ്രമത്തിന്നും തമ്മിലുള്ള സംബന്ധം കക്കശവിമശ്കന്മാരായ ഇന്നത്തെ ചരിത്രാനേപഷകന്മാക്ക് പോലം പ്രതിഷേധിക്കവാൻ സാധിക്കുന്നത ശങ്കരൻ ഇവിടെ നിവസിച്ചുകൊണ്ടാണം" അദ്ദേഹത്തിൻെറ നൂത്രാലി ഭാ **д**. ഷ്യങ്ങരം രചിച്ചിരുന്നതെന്നതിനെ സ്ഥാപിക്കവാൻ പ്രബലമായ പ്രമാണങ്ങ ളൊന്നും കാണപ്പെടുന്നില്ലെങ്കിലും, വ്വദ്ധവാക്വം വഴിക്ക് അങ്ങനെ വിശ്വസിക്ക ന്നതിൽ യാതൊരനപപത്തിയുമില്ല ഇങ്ങനെ ഋഷിസംഘജ്ഷ്യമായ ഒരു സ്ഥാ നമായിരുന്ന ബദരികാത്രമമെന്നുള്ള മഹനീയമായ ചരിത്രത്തെ അറിയുന്ന ഒരു വൻ രോമാഞ്ചകഞ്ചുകിതമായ ശരീരത്തോടുകൂടിയല്ലാതെ ഇവിടെ പ്രവേശിക്കു വാൻ ശക്തനാകന്നില്ല.

ഇങ്ങന മഹാമഹിമശാലികളായ ഋഷിവയ്യനാരുടെ സംബന്ധം നിമി തതുമുള്ള മാഹാത്മൃത്തിന്ന പുറമെ, പ്രകൃതിസുഷമനിമിത്തുമുള്ള മാഹാത്മൃം കൊണ്ടും ബദരികാത്രമം ലോകത്തിലുള്ള ദർശനീയസ്ഥാനങ്ങളിൽ ഒന്നായി വി രാജിക്കുന്നുണ്ടും. വർഷാകാലത്തിലെ വിചിത്രതങ്ങേളായ പലതരം ചെടിക ളോടും പലതരം പുഷ്പങ്ങളോടും കൂടിയ ഹരിതനിറം പൂണ്ട ബദരീവനത്തിലെ പ്രകൃതിശോഭ ഹാ! ഹാ! ദിവൃദിവൃമെന്നേ പറയേണ്ടതുള്ള. ഹിമസംഹതി കളുടെ കാന്തിസന്താനവും ഇഴ പുണ്യ്യാമത്തിന്റെ പ്രാകൃതികമായ സൌന്ദയ്യ് മഹ്തിമയെ അതൃധികം വദ്ധിപ്പിക്കുന്നു. ഇക്കഴിഞ്ഞ \* എടവം 1-ാംനം- മുതൽ മുന്നു ദിവസം ബദരീധാമം നിരന്തമോയ ഹിമവ്വഷ്ഠിയാൽ അനുഗ്രഹീതമായി,ദി ക്കെല്ലാം രജതാ പ്പുന്നമെന്നപോലെ ധവളധവളമായി അനല്പമായ ചമൽകാര ഞെ പ്രവർഷണം ചെയ്തുകൊണ്ടിരുന്ന ആ ദിവ്വദർശനത്തിൽ ഞാനം ഭാഗഭാ ക്കായിരുന്നു. ഹിമദേവതയുടെ ഈദ്ദശമായ വിലാസമാഹാത്മും ബദരീനാഥ ത്തിൽ ഇതിന്നു മുമ്പുള്ള എന്റെ നിവാസകാലങ്ങളിൽ എനിക്ക് അനുഭവിച്ചാം നമിക്കവാൻ ഭാഗ്യമണ്ടായിട്ടില്ല.

പ്പുക്കിയെന്നതു ബ്രഹ്മം തന്നെ. പ്രക്കിയെന്നതു ബ്രഹ്മത്തിൽനിന്നു ഭിന്നമായ ഒരു പദാർത്ഥമല്ല. പ്രക്കതിശോഭയെന്നതു ബ്രഹ്മശോഭ തന്നെ. എ ന്നാൽ ശ്രദ്ധവും അകൃത്രിമവുമായ പ്രക്കതിയിൽ ബ്രഹ്മപ്പകാശം അധികമായി പ്രകടീഭവിക്കുന്നു. ത്രദ്ധമാകട്ടെ, അശ്രദ്ധമാകട്ടെ, സമ്പൂണ്ണമായ പ്രക്കതിയെ ബ്രഹ്മമായും, പ്രക്തിവിലാസത്തെ ബ്രഹ്മവിലാസമായുമറിയുന്നവൻ യഥാത്ഥ ഭർശികളിൽ ശ്രേഷ്യനാകുന്നു. അവൻ സവ്വദാ ബ്രഹ്മത്തെ ഭർശിക്കുന്ന. അവൻ സവ്വദാ ആനന്ദത്തെ അനഭവിക്കുന്നു. അവന്ത പിന്നെ യോഗികളുടെ അസംപ്പ ഇഞ്ഞാതസമാധിയെക്കൊണ്ട് യാതൊരു പ്രയോജനവുമില്ല. അവൻ സ്വയം സമാ ധിസ്വത്രപനായിക്ക്യിഞ്ഞിരിക്കുന്നു. അവന്തം അവൻെറ്റ് സവ് കർമ്മങ്ങളും സമാധിത്രപം തന്നെ.

ഹേ! ബഭരീഭ്രവേ! പ്രാകൃതികമായും ആദ്ധ്വാത്തികമായുമുള്ള തേജഃപ്ര സരത്തെ അനവതേം പ്രസരിപ്പിച്ച്, ദഃഖിതന്മാരായ ജീവകോടികളെ അന ഗ്രഹിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കന്ന നീ നിനെറ ഉഭയവിധമായ ആ അപ്രതിഭേദമായ മാ ഹാത്ത്യധോരണിയോടുകൂടിത്തന്നെ ആചന്ദ്രതാരം വിജയിക്കേണമേ!

#### ശാരദാഷേത്രം

#### Ι

ഗിരിക്ഷക്രസ്ഥനായ ഹിമവാൻറ പടിഞ്ഞാറെ അററത്തു ഹിമവാ ങ്കൽ അന്തർഭവിച്ചുകൊണ്ടു സമദ്രനിരപ്പിൽനിന്ന് അയ്യായിരത്തിമന്ത്രവ് അടി ഉയരത്തിൽ, സുമാര് എൺപത്തിനാല് നാഴിക നീളത്തിലും ഇരുപത്തിയഞ്ചു നാഴിക പീതിയിലും വിശാലമായി വിജയിക്കുന്ന ഒരു മഞ്ഞുളമൈതാനമാകന്ത വിശചവിഖ്യാതമായ കാശ്നീരദേശം, അഥവാ കാശ്നീരദേശത്തിന്റെ മദ്യാംശം. കാശ്മീരദേശത്തിൻെറ പ്രാകൃതികസൌന്ദയ്യത്തോടു കിപോടിക്കവാൻ സാമത്ഗ്വ മുള്ള ഇതരദേശങ്ങാം ഭ്രഘോകത്തിൽ വളരെ വിരളമാണെന്നുള്ള തുസർവ്വവിദി തമാണം". പൂരാണപ്രസിദ്ധനായ കശ്വപമഹർഷിയുടെ തപോഭ്രമിയും, ജലപ്ര ചുരവും ടുഷ്പാപവുമായ ഈ ഹിമഗിരിദേശം, കാലക്രമേണ ജനനിബിഡമായ ഗ്രാമങ്ങളെക്കൊണ്ടും സസ്വസംപന്നമായ കേദാരങ്ങളെക്കൊണ്ടും പരിപൂണ്ണമായ കാശ്നീരദേശത്തെ ഭ്രഖോകത്തിലെ സചഗ്ഗമെന്ത ഒരു ജനപഭമായിത്തീർന്നു. പൂറ്റുകവികളം, ഇന്ത്യയിലെ "സച്ററ്സർലണ്ട്" എന്ന നവീനകവികളും ഉദ് ഗാനം ചെയ്തിരിക്കുന്നു. മഗാപക്രവത്തികാം തങ്ങളുടെ വിശാലമായ സാമ്രാ ജ്യത്തിൽ പ്രകൃതിമേണീയമായ പ്രകൃതദേശത്തെ സവ്ാധികമായി സ്നേഹിച്ചിര ന്നവെന്നു ചരിത്രം ഉദ്ഘോഷണം ചെയ്യന്നു.

ഹിമാ പ്പന്നമായ ശിഖരങ്ങളോട്ടക്രടിയ പവ്വതമാലകളാൽ ആവ്വതമായ ഈ പിശാലമൈതാനത്തിൻെറ മദ്ധ്വദേശത്തിൽകൂടെ, "വിതസ്ത" എന്ന ചെയ രാണികനാമത്തോട്ടക്രടി, മഹാഭാഗ്യായ "ജീലം"നടി മന്ദവേഗത്തിൽ അമന്ദ സന്ദരമായി പ്രവഹിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കന്നു. കാശ്മീരദേശത്തിനെറ രാജധാനിയാ യ ''ത്രീനഗരം" പ്രകതനദിയുടെ തീരത്തിൽ മൈതാനത്തിൻറ മദ്ധ്യവത്തിയാ യി പിജയിക്ഷന്ത. ത്രീനഗരവും ത്രീനഗരത്തിന്റെ പരിസരപ്രദേശങ്ങളും ചെ ന്താമരപ്പുവു മതലായ പലേ പുഷ്ടങ്ങൾ നിറംത്തു, വിശാലങ്ങളം മനോഹരങ്ങ ളമായ സസ്കേരംകം, വിചിത്തങ്ങളം, അനന്വദേശസാമാന്വങ്ങളമായ പ ലേ വൃക്ഷങ്ളം, ലതകളം പഷ്ടച്ചടികളം നിറഞ്ഞു കാണികള്ടെ കണ്ണുകളെ കളർപ്പിക്കന്ന അനേകമദ്യാനങ്ങരംക്കം കേരംവിപ്പെട്ടിരിക്കന്നു. ത്രീനഗരം പണ്ടകാലങ്ങളിൽ അതീവ ഒഗ്ഗമമായിരുന്നവെങ്കിലും, ഇപ്പോഗ വാഹനങ്ങള ടെ നിരന്തരസഞ്ചാരംനിമിത്തം സഗമമായിത്തീർന്നിരിക്കുന്നു. ത്രീനഗരത്തിലേ ക്കു റാവൽപിണ്ടിയിൽനിന്ന് ഒരുന്തുററിത്തൊണ്ണ ററിയാഹനാഴികയും ജംബുവിൽ നിന്ന് ഇരുന്തുററിയാ൨നാഴികയും ദൂരമണ്ട്. ജംബ എന്നതു ജാംബവാൻറ ത പഃസ്ഥാനമായി കാശ്മീരരാജാവിനാൽത്തന്നെ ഭരിക്കപ്പെട്ടുവരുന്ന ഒരു ചെറിയ

രാജ്യത്തിൻെറ തലസ്ഥാനനഗരിയാകന്നു. ഇന്ത്യാമൈതാനത്തിൽ നിന്നു കാ ശ്രീരദേശത്തെ വേർതിരിക്കന്നതു് ഹിമാലയത്തിലെ ''പീർപഞ്ചൽ'' എന്ത പേരായ വമ്പിച്ച ഒരു പവ്വതനിരയാകുന്നു. ഈ പവ്തനിരയെ അധികവും കാൽനടയായിക്കന്നെ അതിക്രമിച്ചുകൊണ്ടു, പ്രതിവർഷം ഉഷ്ണകാലത്തിൽ അ നേകമനേകം ഹൈന്ദവസാധുക്കം കാശ്മീരത്തിലേക്ക സഞ്ചരിക്കാരണ്ട്. എത തന്നെ ഒർഗ്ഗമമാകട്ടെ, സഗമമാകട്ടെ, വിഭൂരസ്ഥിതമാകട്ടെ, നികസ്ഥിതമാക ട്ടെ, എന്തുതന്നെയായാലും, സാധുക്കാക്ക് സഞ്ചാരവിഷയമാകാത്ത ഒരു ദേശവും ഭാരതവർഷത്തിൽ കാണ്ത്രനതല്ല വെള്ള ക്കാരും പണക്കാരും സുഖനിവാസത്തി ന്നായി പ്രതിവർഷം കാശ്മീരത്തിലേക്ക യാത്ര ചെയ്യന്തപെങ്കിൽ, സാധ്രഹാ ത്മാക്കാം കാശ് മീരത്തിലെ ദേവദർശനത്തിന്നായി അവിടേക്ക അടനംചെയ്യ കാശ് മീരത്തിലെ പുണ്യധാമങ്ങളിൽ അടനം ചെയ്യവാനം, അവിടെ ത ന്നു. ോറുത്തിയിൽ കറെക്കാലം നിവസിക്കവാനമാഗ്രഹിച്ചുകൊണ്ട് ഈ സാധു അ വിടേക്ക യാത്രചെയ്യ<u>ത്</u> 1927 മേമാസത്തിലായിരുന്നു. കാശ്മീരത്തിലെ മുഖ്യ നഗരമായ ത്രീനഗരത്തിലെത്തി, അവിടെ നിവാസം ആരംഭിച്ചതോടുക്രടി, അ വിടത്തെ പ്രാകൃതികമായ രാമണീയകവിശേഷം എൻറ മനസ്സിനെ വല്പാതെ ആഹ്ളാദിപ്പിച്ചിരുന്നുവെങ്കിലും, ജോവൃത്തികളായ ബഹജനങ്ങളുടെ ബാഹ ലും നിമിത്തം ഏകാന്തപ്പിയമായ എൻറെ മനസ്സ് ആ നഗരത്തിൽ അതിയാ യി രഞ്ജിച്ചിരുന്നില്ല. ത്രീനഗത്തിന്ന ത്രീയെ കൊടുത്തകാണ്ട് നഗരനികട ത്തിൽ ആറായിരത്തിലധികം അടി ഉയരത്തിൽ സ്ഥിതി ചെയ്യന്ന ശങ്കപേർവ്വ തത്തിൻറ ശിഖദ്ദേശവം അവിടെ ശങ്കപോടങ്ങളാൽ പ്രതിഷ്ഠിതമായ ശിവ ലിംഗവും, അവിടെനിന്നു ലഭിക്കുന്ന താഴത്തെ വിസ്തീണ്ണവും ആപൂർണ്ണവുമായ ട്ടശ്യടർശനവം, അവിടഞ്ഞ നിവാസകാലത്തിൽ എൻറ മനസ്സിനെ പലപ്പോ ഴം പ്രശാന്തമാക്കി പ്രഹ്ളാദിപ്പിച്ചിരുന്ന വസ്തക്കളാകന്ത. ഏതായാലും ത്രീശ ങരൻറെ സവ്ജ്ഞപീറാരോഹണം നിമിത്തം, വിശചവിശ്യതമായി വിജയിക്കുന്ന ശാരദാക്ഷേത്രത്തെ ലക്ഷീകരിച്ചുകൊണ്ട്, ഉടനെതന്നെ, അതായത്ര് സചപ്പദിവ സങ്കുറകള്ളിൽത്തന്നെ, ഞാൻ ത്രീനഗരത്തെ സംത്വജിച്ചു. നഗരത്തെവിട്ട് അ വിടവിടെ ഓരോ ഗ്രാമങ്ങളിൽ വിശ്രമിച്ചുകൊണ്ട്, സാനന്ദം ശാരദയിലേക്ക യാത്ര ആരംഭിച്ചു. ഗ്രാമായ കാശ്നീരം, നഗരത്തേക്കാരം ഗ്രാമങ്ങളിൽ സ്പട മായി സന്ദർശിക്കപ്പെടുന്നു. ബ്രാഹ്മണർ, മഹമ്മടീയർ ഇങ്ങനെ രണ്ടു ജാതി ക്കാർ മാത്രമാണം കാശ്മീരത്തിലെ സ്ഥന്തവും പുരാതനവുമായ നിവാസികരം. ഇതരജാതിക്കാർ കാശ്മീരത്തിലെ ഗ്രാമങ്ങളിൽ ഇല്ലതന്നെ. അതുനിമിത്തം ബ്രാഹ്മണരുടെ ട്രത്യന്മാരെല്ലാം അവിടെ മുസൽമാന്മാരാകുന്നു. ബാഹമണ ഗ്രഹങ്ങളിൽ മസൽമാന്മാർ സ്ഥതന്ത്രമായി പെരുമാരന്നതു കാണാം. ഞാനൊ രിക്കൽ ഒരു ഗ്രാമത്തിൽചെന്നു ഭിക്ഷചെയ്യുകയും അവിടെ വൃദ്ധയായ ഒരു ബ്രാ

ഹമണി തൻറെ ഗ്രഹത്തിൻെറ മേൽതട്ടിൽ പാകസ്ഥാനത്തിന്നടുത്തുതന്നെ ഒരു നല്ല സ്ഥാനത്തിൽ എന്നെ ഇരുത്തി പ്രേമപ്പവ്ം എന്നെ ഭൂജിപ്പിക്കുവാനാരംഭി ക്കുകയും ചെയ്യു. ഭക്ഷ്യസാധനങ്ങറം വിളമ്പുന്നതിനിടയിൽ പ്രൌഢഗംഭീര യായ വേറൊരു സ്ത്രീ എൻെറ അരികെ, അതായത് എൻെറ ഭക്ഷണഭാജന ത്തിന്നരികെ വന്നിരിക്കുകയുണ്ടായി. ഗ്രഹനായികയായ ബ്രാഹ്മണി, അവിടെ വന്നിരുന്ന ആ സ്ത്രീയെ കണ്ട തൽക്ഷണം സംഭ്രമഭാവത്തിൽ അവരെ ലക്ഷീക രിച്ചുകൊണ്ടും തദ്രേശഭാഷയിൽ ഇങ്ങനെ പറഞ്ഞു:---

"സ്ഥാമിജി ഭക്ഷണം കഴിക്കകയാണ്. അവിടെനിന്ത എഴനീറര കുറെ ദൂരത്ത് അകന്നിരിക്ര."

ബ്രാഹ്മണിയാണെന്നു ഞാൻ നിശ്ശങ്കം വിശ്വസിച്ചിരുന്ന ആ സ്ത്രീ ഒരു മസൽമാൻ മഹിളയാണെന്ന് അപ്പോരം മാത്രമാണ് എനിക്ക് അറിയുവാനിട യായത്ര്. ബ്രാഹ്മണരുടേയും മസൽമാന്മാരുടേയും വസ്ത്രധാരണക്രമത്തിലും അ വിടെ വലിയ ഭേദം കാണപ്പെടുന്നതല്ല. വിപ്രവ്വദ്ധയുടെ വിജ്ഞാപനത്തെ എ തിത്തുകൊണ്ടു ഞാനിങ്ങനെ പറകയുണ്ടായി:—

''മാതാജി! എനിക്കുവേണ്ടി അവരെ ഇവിടെനിന്ത് എഴന്നേല്പിക്കേ ണ്ടതില്ല. അവർ ഇവിടെ ഇരിക്കുന്നതുകൊണ്ടു് എനിക്കു ഭക്ഷണം കഴിക്കന്ന തിൽ യാതൊരു വിരോധവൂമില്ല ''

പിന്നെ കാശ്നീരത്തിൽ മാംസഭോജനവും സവ്വസാധാരണമാകന്നു. താ ന്ത്രികാചാരത്തിൻെറ പ്രചാരം നിമിത്തം ആട്ടിനെ അറക്കുന്നതും മാംസം തിന്ത ന്നതും സ്ഥധർമ്മമെന്ന് അവർ അഭിമാനിച്ചവരുന്നു. കാശ്മീരബ്ബാഹ്മണരു ടെ ഈട്ടശമായ ആചാരങ്ങളെ ചെവികൊണ്ടു കേരംക്കുന്നതുതന്നെ പാപകര മാണെന്നു വിശചസിക്കുന്ന ശുദ്ധന്മാരായ കേരളീയ ബ്രാഹ്മൺർ ഇന്നും നമ്മുടെ ദേശത്തിൽ ഉണ്ടായിരിക്കാം. \_ഉത്ത¢യ്യവവും ഭക്ഷിണയ്യവവുമെന്നപോലെ പരസ്പരം ലേശവും അട്ടക്കാത്ത പലേ വിലക്ഷണാചാരങ്ങളും നമ്മുടെ ദേശ ത്തിൽ അവിടവിടെ പ്രചരിച്ചവരുന്നുണ്ടന്നുള്ള വിചാരശീലന്മാക്ക് വിസ്ത യാവഹമായിരിക്കന്നു. ഇജന്നെ ഭിന്നഭിന്നദേശങ്ങളിൽ കാണപ്പെടുന്ന ഭിന്ന ഭിന്നാചാരങ്ങളെ പരമേശചരൻ തന്നെ തൻറെ പ്രജകളുടെ കല്യാണത്തിന്ത വേണ്ടി നിയമിച്ചതാണെന്നു വിശാസിക്കുന്ന പംല പഴമക്കാരും ഇന്തം ഈ ഇ അപതാംന്തററാണ്ടിലും നമ്മടെ ദേശത്തിലുണ്ടെന്നുള്ള താണ്ം പേറൊരു വൈചി ത്ര്യം. ഏതായാലം പരമേശചരപ്രാപ്തിയെ പ്രതിഹനിക്ഷന്ന് അതുദ്ധാചാരങ്ങ ളെ ദൂരെ അകറേറണ്ടതും, പരമേശചരപ്രാപ്തിയെ സഹായിക്കുന്ന ആചാരങ്ങ ളെ തൂധമായി എദയപൂവമംഗീകരിക്കേണ്ടതുമാണെന്നുള്ള ആചാരവിഷയ ത്തിലുള്ള രഹസ്വസിദ്ധാന്തത്തെ ഇവിടെ പ്രസ്താവിച്ചുകൊള്ളാം.

കാശ്നീരത്തിലെ ബ്രാഹ്മൺ ബുദ്ധിശാലികളം പ്രയത്നശീലന്മാരുമാകന്ത. ത്രപസൗന്ദയ്യത്തിന്ത് അവർ സവ്വത്ര കേരംവിപ്പെട്ടവരാകന്ത. മണ്ഡനമിത്രൻ, മമ്മടഭേട്ടൻ, അഭിനവഇപ്പൻ തുടങ്ങിയുള്ള ധുരന്ധപേണ്ഡിതന്മാർ കാശ്മീര ത്തിലെ ബ്രാഹ്മണരായിരുന്നവെന്നുള്ള തു കാശ്മീരഭൂമിയെ സബഫ്രമാനം വീ ക്ഷിക്കവാൻ ഒരു യാത്രികനെ പ്രേരിപ്പിക്കുന്നു. കാശ്മീരത്തിലെ മസൽമാനാം ര് അധികവും മതംമാറിയ ബ്രാഹ്മണരായതുകൊണ്ട്, അവരുടേയും ആകൃതിയും പ്രകൃതിയും തത്തുല്യമായിത്തന്നെ വത്തിക്കുന്നു.

നെൽക്കുഷിചെയ്യുന്ന വിശാലമായ വയലുകളേയും സവ്വ്ദാ, സർവ്വത്ര പ്രവഹിച്ചകൊണ്ടിരിക്കുന്ന് ചെറിയതും വലിയതുമായ പലേ കല്യകളേയും ഇട ക്കിടെ പലേ ഗ്രാമങ്ങളേയും, ആസ്പാദ്യഫലങ്ങളെ വിതരണം ചെയ്യുന്ന മനോ ജ്ഞ വൃക്ഷലതാദികളെക്കൊണ്ടു പരിശോഭിതമായ പലേ ഉദ്യാനങ്ങളേയുമതി ക്രമിച്ചുകൊണ്ട് അപ്പതെഴപതു നാഴിക ദൂരം പടിഞ്ഞാറോട്ട സഞ്ചരിക്കേ ണ്ടതുണ്ട്. ഹിമാലയഭ്രമിയിൽക്രുടെയാണം യാത്ര ചെയ്യുന്നതെന്നുള്ള ബോധ ത്തെ മറപ്പിക്കത്തക്കവിധം മാർഗ്ഗം അത്രയം സരളമായി ശുദ്ധ മൈതാനത്തിൽ ക്രുടെ ചെന്നകൊണ്ടിരിക്കന്നു. ഈശചരത്നിറ സ്റ്റഷ്പിപരിപാടി വളരെ വിസ്ത യകരംതന്നെ. അത്വന്ത നിമ്പോന്തമായി, പ്രസ്തരപ്രായമായി, വികടതരമായ ഹിമഗിരിയുടെ ഉള്ളിലും അത്വന്തപിസ്തീണ്ണമായി, ഉദകസംപൂരിതമായി സസു ശാകസമുദ്ധമായി, മനോഹരമായിരിക്കന്ന സമഭ്രമികളെ സ്ലഷ്പിക്കുന്നതിന് ഈ ശ്വരന്ത ധാതൊരു ക്ലേശവുമുള്ള തായി കാണ്മന്നില്ല. ഫിമാലയത്തിൽ ഗംഭീര തരങ്ങളായ ശിലോച്ചയങ്ങളുടെ മുകളിൽ പലേടത്തും വിശാലവത്തുളങ്ങളും മ നോജ്ഞങ്ങള്മായ മൈതാനങ്ങളും സരസ്സകളും കാണപ്പെടുമ്പോഠം, അവയുടെ കത്താവായ ഈശചരൻെറ സ്റ്റഷ്പിമച്ചപ്പററി ആർക്കം ആശ്ചയ്യം തോന്നാ തിരിക്കയില്ല. സന്ദരമായ ഒരു മന്ദിരം നമ്മുടെ അക്ഷികരം ക്ല് ലക്ഷീഭവിക്ക മ്പോരം, അതിനെറ കത്താവായ ശില്പിയേയും, അവനെറ ശില്പകലാകൌശല അതുപോലെ മനുഷ്ഠകരസമ്പർക്കത്താൽ കലുഷിതമാ ത്തേയും നാം ഓഷ്ടന്നു. കാതെ ഈശപരകരങ്ങളാൽ മാത്രം സംകചനം ചെയ്യപ്പെട്ടിരിക്കന്ന ഹിമാലയ ത്തിലെ ഓരോരോ പദാർത്ഥങ്ങളം അവയുടെ വൈലക്ഷണ്യംനിമിത്തം, അവ യുടെ കലയിതാവായ ഈശ്വരനേയും അദ്ദേഹത്തിനെറ്റ് കരകൌശലത്തേയും സൂരിപ്പിക്ഷന്നു. കൃതിമസൌന്ദയ്യം മനുഷ്യരുടെ ബുദ്ധിവിശേഷത്തെ പ്രദ്യോത നം ചെയ്യന്തപെങ്കിൽ, അക്കതിമസൌന്ദയ്യം സവ്വേശപരംൻറ അഘടിതഘടനാ പടീയസ്സായ ശക്തിവിശേഷത്തെ പ്രഖ്യാപനം ചെയ്യന്ത.

ഇങ്ങനെ നിസർഗ്ഗസുന്ദരവും ഈശപരമഫിമയെ അനസുരിപ്പിക്കുന്നതു മായ പലേ രമ്യസമഭ്രമികളേയും അ.തിക്രമില്ല് ഉന്നതവും ഒരതിക്രമവുമായ പവ്വതപങ്ക്തിയെ അഭിമുഖീകരിക്കുന്ന. പർവ്വതപങ്ക്തിയുടെ അടിവാര ത്തിൽ സ്ഥിതിചെയ്യന്ന "രേദ്രവനം" എന്നുള്ള ഈ സ്ഥാനത്തിൽനിന്നു പിന്നേ യും മുപ്പതു നാഴികയോളം ഒർഘടവികടമായ പവ്വതമാഗ്ഗത്തിൽക്രടെ വടക്കോട്ടു യാത്ര ചെയ്യേന്നുമാണ്ട്. എടവമാസം കാലമായതുകൊണ്ട്, പവ്വതശിഖരത്തിലു ള്ള ഹീമസമുഹം മുഴവൻ ഉരുകി മാഗ്റ്റം ശുദ്ധമായിരിഷവാൻ തരമില്ലെന്ന് എ നിക്ക് അറിയാമായിരുന്നുവെങ്കിലും, ഉത്സാഹോന്മിഷിതമായ ചിത്തം മുകളിലേ ക്ക കയറുവാൻതന്നെ എന്നെ പ്രേരിപ്പിച്ചു. വൈഷുവിന്തക്രടാതെ ഞാൻ ശൈ ലാരോഹണം ചെയ്തതുടങ്ങി. എൻറ അനലാരിയായ ഒരു ബ്രഹ്മചാരിയും എ നെ അനഗമിക്കുന്നും മദ്ധ്യാഹനത്തിനമുമ്പായി ഞങ്ങരം പവതത്തിനെറ ശി ഖരദേശത്തിൽ എത്തിച്ചേന്നു. ഫാ! അവിടത്തെ ദർശനം വിസ്തയാവഹമായിയ ന്നു. അവിടം സമ്പൂർണ്ണമായി തിങ്ങിയ ഹിമസംഹതിയാൽ വ്യാപ്തമായി കാണ പ്പെട്ടു. ഹിമത്തിന്റെ വ്യാപ്ലി എത്രദ്ദരംവരെയുണ്ടെന്ന നിണ്ണയിക്കവാൻ ഞങ്ങരം ക്ക സാധിച്ചില്ല ജഗഭംബികയായ ശാരഭയെ കഴിയുന്നതും വേഗത്തിൽ ചെന്നു ദ ശിക്കവാനുള്ള ഉൽകണ്യ നിർഭയം മുന്നോട്ടു പദന്യാസം വെയ്യവാനം, സാഹസ പ്രതിരോധിയായ ഒരു സംസ്താരം ഉള്ളിലിരുന്തകൊണ്ടു പിന്നോട്ടതന്നെ മടങ്ങി ചെല്ലവാനും എന്നെ പേരണം ചെയ്ത. ഞങ്ങറം ധീരന്മാരായിരുന്നുവെങ്കിലും, ഭീരുക്കളുമായിരുന്നു. സാഹസത്തിൽ ഭീരതചം അതു നിഷിദ്ധമല്ല, അതുകൊ ണ്ട് തൽക്കാലം ഞങ്ങാം കണ്ടായ ഭീരുത്വത്തിൽ ഞങ്ങാം ലജ്ജിച്ചിരുന്നില്ല. എതായാലും ദോലായിതചിത്തവൃത്തികളായ ഞങ്ങറം ഇതികത്തവൃതാമൂഢന്മാ രായി, പവ്വതോപരി മൈതാനദേശത്തിൽ ഇരിപ്പായി. ജഗന്മാതാവ് ശുഭോ ദ്ദേശത്തോടുകൂടിയ ഞങ്ങളെ ഈ വൈഷുഗ്രഘട്ടത്തിൽനിന്ത് എങ്ങനെയാണം സമദ്ധരിക്കവാൻ പോകുന്നതെന്നു ഞങ്ങരം സോഭലഗം പ്രതീക്ഷിച്ചുകൊണ്ടി രുന്നു. ഭക്തന്മാരുടെ പിന്നാലെ എപ്പോഴം ഭജനീയന്മാർ സഞ്ചരിക്കുന്നുണ്ട്. അ വരെ പിപത്തിഗത്തത്തിൽനിന്നുഭാരിക്കപാൻ എപ്പോഴം അപർ ജാഗരൂകന്മാരാ കന്നു. ഇതാ! പത്തുപതിമന്ന വഴിയാത്രക്കാർ ഞങ്ങളുടെ പിന്നിലായി പർവ്വതാ രോഹണം കഴിഞ്ഞു, ഗിരിശിഖരത്തിൽ ഞങ്ങളുടെ നികടത്തിൽ എത്തിക്കഴി ഞ്ഞിരിക്ഷന്ന. അവരേല്പാവരം ഹിമബാഹുല്യത്തെ കണ്ടു ഭയപ്പെട്ടും, ഹിമസമീ പത്തിൽ യാത്രികന്മാരായ ഞങ്ങളെ കണ്ടതിൽ കറെ സമാധാനപ്പെട്ടംകൊണ്ട് ഞങ്ങറാക്കരികെ വന്നിരുന്നു. അവർ തീത്ഥയാത്രക്കാരായിരുന്നില്ല. പവ്വതങ്ങ ളടെ ഉശപ്രദേശങ്ങളിൽ ജോലിക്കായി ചെല്ലുന്ന ഈ ച്ചപ്പണിക്കാരായ മസൽ മാന്മാരായിരുന്നു. അവരം ഞങ്ങളെപ്പോല് നവീനയാതികന്മാരായിരുന്നതു കൊണ്ട്, ഹിമം എത്ര ദൃരമണ്ടായിരിക്കമെന്ന് അനമാനിക്കുന്നതിൽ പരാജയ ത്തെയല്പാതെ വിജയത്തെ പ്രാപിക്കകയുണ്ടായില്ല. ഏതായാലം അവർ ഞങ്ങ ളേയും ഞങ്ങറം അവരേയും ധൈയ്പപ്പെടുത്തി എല്ലാവരുംകൂടി മുന്നോട്ടുതന്നെ ചെല്ലവാൻ നിശ്ചയിച്ചു. ശാരദയുടെ കരുണാതിരേകത്തെപ്പററി വിസ്തയിക്ക

കയും ബഹ്രമാനിക്കേയും ചെയ്തകൊണ്ടും, ജഗഭംബികയുടെ ചരണാരവിന്ദങ്ങ ളെ സ്റ്റരിച്ചുകൊണ്ടും മന്നിൽ ഞാൻ എഴന്നേറര് യാത്രതുടന്നു. ഹിമം അധികവും അവരോഹണമാഗ്ഗത്തിലായിരുന്നതുകൊണ്ട്, അതിനെ അതിക്രമിക്കക എന്നതു വളരെ കഷ്ടതരമായിരുന്നു. കാൽ വഴകി ഹിമത്തിൽ പതിക്കുക എന്നത് ഉടന എങ്കിലും അള്ളാവിൻെറ അനുഗ്രഹത്താൽ മു ടൻ സംഭവിച്ചകൊണ്ടിരുന്നു. സൽമാൻ സഹോദരന്മാരോട്ടക്രടി ഒരു നാഴിക മാത്രം ദൃരമുള്ള ആ ഹിമപ്രദേ ശത്തെ, ഹിമക്കട്ടിയിൽ നടക്കവാൻ വേണ്ടുന്ന സാമഗ്രിയൊന്നമില്ലാതിരുന്നതു കൊണ്ട്, കറെ അധികാ ക്ലേശമനഭവിക്കേണ്ടിവന്നവെങ്കിലും, ശീഘ്രമായിത്ത ന്നെ ഞങ്ങറം അതിലംഘിച്ചു. തദനന്തരം ഒർഗ്ഗമമായ പവ്വതസാനക്കളിൽക്രടി യും ഘോരമായ വനാന്തരത്തിൽകൂടിയും സന്ധ്യവരെ സഞ്ചരിച്ചതിൽ ക്ലഷ്ണഗം ഗയുടെ തടത്തിപ്പുള്ള ഒരു വിശ്രമസ്ഥാനത്തിൽ എത്തിച്ചോർന്നു. ക്ല്ലാഗംഗയെ ന്നതു പ്രസിദ്ധമായ സിന്ധനദിയുടെ അംഗമായ "ജീലം" നദിയിൽ ചെന്നുചേ രുന്ന ഒരു ഉപനടിയാകുന്നു. രാത്രി അവിടെ വിശ്രമിച്ചു, പുലർകാലെ ഗംഗാ തടത്തിൽക്രളെ എഴെട്ടുനാഴിക മാത്രം സഞ്ചരിച്ചു്, അവിടെ നടക്ഷമ്പോരം ചാഞ്ചാടുന്ന ഷഹാനർത്ഥകാരിയായ കയററപാലത്തെയും ഒരുവിധം അതിക്രമി ച്ച്, അഞ്ചമണിയോടുകൂടി അക്കരയിൽ വിരാജിക്കന്ന ശാരദാമന്ദിരത്തിൽ ഞ ഞാം സംപ്രവശിച്ചു.

ശാരദാക്ഷേത്രം സമദ്രനിരപ്പിൽനിന്നു സമാവ് പതിനോരായിരം അടി

ഊത്തിൽ വർത്തിക്കന്ന അത്വന്തനിഗ്രഢമായ ഒരേ വിചിത്രഭൂമിയാകന്നു. 2 ഹോന്നതങ്ങളായ ഹിമക്രടങ്ങളോടുകൂടിയ പവ്വതങ്ങളാലും, ദുഷ്യമുഗങ്ങളാൽ അ ദ്ധ്വഷിതമായ ഘോരവിപിനങ്ങളാലും ആവ്വതമായ ഈ പൂണ്യധാമം ഒരു യാ തിക്കൻറ മനസ്സിൽ വൈചിത്ര്യത്തെ എന്നപോലെ ഭയത്തേയും ഉൽപാദനം ചെയ്യാതിരിക്കയില്ല. മന്ദിരത്തിൽ പൂജ ചെയ്യന്ന ബ്രാഹമണന്റെ ഗ്രഹവം, ഭൂരത്തിൽ അവിടവിടെയായി വനവാസികളായ ഒരുതരം മൂസൽമാന്മാരുടെ ചിലകടിലുകളും മാത്രമാണ് അവിടെ കാണപ്പെടുന്ന മനാഷ്യവസതികരം. കാശ്നീരദേശക്കാർ മാത്രം ചില പ്രത്യേകകാലങ്ങളിൽ അവിടെ യാത്രചെയ്യുന്ന തല്ലാതെ, ഇതരദേശക്കാർ അധികമായി അവിടെ തീത്ഥയാത്ര ചെയ്യക പതി പില്ലാത്തതുകൊണ്ട്, പുറത്തുനിന്നു വരുന്ന ജനങ്ങളുടെ സമാഗമവും ആ ക്ഷേത്ര ത്തിൽ ശൂന്വപ്രായമായി കാണപ്പെട്ടിരുന്നു. മനുഷ്യലോകസാധാരണങ്ങളായ കോലാഹലങ്ങളോ, വൃവഹാരങ്ങളോ, വിക്ഷേപങ്ങളോ യാതൊന്നംതന്നെ ഇ ല്ലാത്ത ഒരു ദിവൃഭൂമിയായിത്തന്നെ എനിക്കാപ്രശേശം പ്രതിഭാസിച്ചു. ഏതൊ രു ഭൂമിയിൽ മനസ്സ പ്രശാന്തമായി, അന്തർമ്മഖമായി, പരമാത്മപ്രാണമായി ആനന്ദിക്കുന്നപോ, ആ ഭൂമിയെ ഭിവൃഭൂമിയെന്നു പറയാമെങ്കിൽ, ശാരഭാക്ഷേ ത്രം ഭിവ്യദിവ്യമായ ഒരു ഭൂമിതന്നെയന്നു സമദ്ഘോഷണം ചെയ്യന്നതിൽ

ഞാൻ മടിൿന്നില്ല. ഏതായാലം പ്രശാന്തെകാന്തവും നിതാന്തഗംഭീരവമായ ആ സ്ഥാനത്തിൽ, മന്ദിരത്തിൻെറ ചുററമ്പലത്തിൽ ഞങ്ങരംചെന്നു നിവാസം ആരംഭിച്ചു. ശൈത്വം അപ്പോരം ഒസ്സഹമായിരുന്നുവെങ്കിലും, വിറകിൻെറ സൌലഭ്വം ശൈത്വകാറിന്വത്തെ കുറെ മന്ദീഭവിപ്പിച്ചിരുന്നു.

നിരതിശയശാന്തിതന്നെ നിരതിശയസുഖം. അതുതന്നെ പരമാത്മാ വിൻെറ സചര്രപം, അതുതന്നെ പരമപുരുഷാർത്ഥമായ മോക്ഷപദവും. ശാ ന്തിയിലല്ലാതെ ചിത്തങ്കോഭത്തിൽ സുഖമില്ലെന്നുള്ള ത്ര്സവ്വ്സമ്മതമാകന്നു. മററ ചിലർ വിവേകഖ്യാതിജനിതമായ സ്വരുപാവസ്ഥാനമെന്നും, വേറെ ചി ലർ ശൂന്വഭാവമെന്നം, മററ ചിലർ ചില പ്രത്യേക ലോകങ്ങളിലുള്ള വിഷയ ഭോഗജനിതമായ സബാതിശയമെന്നാ വാദിക്കുന്നം. ശാന്തിയുടെ നിരതിശയതചം നിർദൈചതത്തിലല്ലാതെ സദൈചതത്തിൽ സംഭവിക്കുന്നതല്ല. എത്രകാലഞ്ഞാ ളം തന്നിൽനിന്നു ഭിന്നമായ ഒരു വസ്ത വിദ്യമാനമായിരിക്കുന്നപോ, അതായതു തന്നിൽനിന്നു ഭിന്നമായ ഒരു ജഗത്തം ഒരീശചരനം ജീവിച്ചകൊണ്ടിരിക്കന്ത പോ, അത്രകാലത്തോളം തനിക്കു അസംഗതയാകട്ടെ, അനതിശയശാന്തിയാക ട്ടെ ഉണ്ടായിയെന്നു വജവാൻ പാടുള്ള തല്ല – ശൂന്വം ശൂന്വമായതുകൊണ്ടതന്നെ ശാന്തിരൂപമാകന്നതല്ല. സത്താസത്തകരംക്ക സാമാനാധികരണ്യം സംഭവിക്കാ ത്തതുതന്നെ അതിന്നുള്ള ഹേതു. സാതിശയശാന്തിയിൽ നിരതിശയതയേയം പരമപുരുഷാർത്ഥതയേയും കതാർത്ഥതമയയും ഇവർ ഭ്രാന്തിച്ചുലം കല്പിക്കുന്നു. നിരതിശയശാന്തി ടൈപതത്തിൻെറ അത്യന്താഭാവരൂപമായ ബ്രഹ്മവസ്തപിൽ മാത്രമല്ലാതെ വേറൊന്നിൽ സ്ഥിതിചെയ്യുമാൻ പാട്ടുള്ളതല്ല. അതായത്ത്, ശാന്തിയുടെ പരമകാഷ്യ ദൈപതഗന്ധമില്ലാത്ത പരബ്രഹ്മം ഒന്നമാത്രമാകന്നു. ഇങ്ങനെ നിരതിശയശാന്തിരൂപമായ മോക്ഷപദം അദൈചതബ്രന്മമെന്നും അ തുമാത്രം സതൃമെന്നം, മററുള്ള തെല്ലാം മായാമയവും പ്രാതിഭാസികവുമെന്നും <u>ഉള്ള</u> വൈദികപക്ഷത്തെ, പൂവ്പക്ഷങ്ങളെ ഖന്ധനം ചെയ്തകൊണ്ടു ലോക ത്തിൽ പ്രചരിപ്പിക്കകയായിരുന്ന ത്രീശങ്കരാചായ്പ്പാദങ്ങളുടെ മുഖ്യമായ ജീവി തോദ്യേശം. മഹോന്നതമായ ഈ ഉദ്യേശത്തെ സഫലീകരിക്കവാൻ വേണ്ടി ത്തന്നെ അദ്ദേഹം പലേ ദേശങ്ങളിലുമെന്നപോലെ കാശ്മീരദേശത്തിലും സഞ്ച രിക്കയുണ്ടായി. കാശ്നീരദേശത്തിൽ ശാരദാക്ഷേത്രത്തിലുള്ള വാദികളേയും ദമ നംചെയ്യ്, അവിടെ സപ്രസിദ്ധമായി വിജയിക്കന്ന ശാരദാപീഠമായ സർവ്വ ജ്ഞപീഠത്തിൽ ആരോഹണംചെയ്യവാനിപ്പിച്ചുകൊണ്ട് അദ്ദേഹം അവിടേയം ചെല്ലകയുണ്ടായി. ശാരദാക്ഷേത്രം ഇന്ത കേവലം വന്യമൃഗങ്ങളുടേയും, അശി ക്ഷിതന്മാരായി, ക്ലഷിജോലി ചെയ്തപജീവിക്കന്ന ടുർല്ലരേ ചില വനൃമസൽമാ ന്മാരുടേയും വിഹാരഭ്രമിയായ ഒരു തുവൃദേശമായിക്കാണപ്പെടുന്നവെങ്കിലും,

അത പണ്ടു പലേ ഉദ്ദണ്ഡപണ്ഡിതന്മാരും നിവസിച്ചുകൊണ്ടിരുന്ന ഒരു പണ്ണ പൂരിയായിരുന്നവത്രെ. ഞാൻതന്നെ ശാരദയിൽ നിവസിച്ചുകൊണ്ടിരുന്ന പ്പോരം, പലപ്പോഴം വെളിയിൽ വിനോദാത്ഥം ഇറങ്ങി സഞ്ചരിക്കയും, അ പ്പോരം ചിലേടത്ത മണ്ണിന്നടിയിൽ അതിപ്പുരാതനമായ വമ്പിച്ച ഇഷ്ടികകള കണ്ടു ചരിത്രകാരന്മാരുടെ പൂവോക്തമായ അഭിപ്രായത്തെ സ്റ്റരിച്ചു വിസ്റ്റയി കണ്ടു വരിത്രകാരന്മാരും വനങ്ങരം ഗ്രാമങ്ങളിലെന്നപോലെ, ഹിമഗിരിയി ലം ഗ്രാമങ്ങരം വനങ്ങളായും വനങ്ങരം ഗ്രാമങ്ങളായും വിപയ്യാസത്തെ പ്രാപി ച്ചിരിക്കുന്നതും സർവ്വത്ര ഉപലബ്ബമാകുന്ന സാധാരണമെങ്കിലും വിസ്തയകാരിയാ യ ഒരു കാഗ്ലയാകന്നം.

> ''സംത്രാവയന്നഭാപനി ദേശികേന്ദ്രഃ ത്രീദക്ഷിണദചാരളവം പ്രപേജേ കവാട മദ്ഘാട്ടു നിവേഷ്ട്ടകാമം സസംഭ്രമം വാദിഗണോ ന്വരൌത്സീൽ''

(ശങ്കരദിഗചിജയം)

വാദികളാകന്ന ഗജേന്ദ്രന്മാരെ വിഭേദനം ചെയ്യന്ന ത്രീശങ്കരദേശികേ ന്ദ്രനായ മൃഗരാജൻ ഇതാ വരുന്നു, എന്നിങ്ങനെ മാഗ്ഗത്തിൽ ജനങ്ങളെ ശ്രേവിപ്പി ച്ചുകൊണ്ട് ആവായ്പാടങ്ങൾ ശാരദാമന്ദിരത്തിന്റെ തെക്കെ വാതിൽക്ക്ക് ചെ ന്നു. കവാടം തുറന്ന്, ഉള്ളിലുള്ള പീഠത്തിലാരോഹണം ചെയ്യവാൻ ഭാവികന്ന ശങ്കരനെ വാദികൾം വന്ത നിരോധിച്ചു. പ്രത്യേകശാസ്ത്രങ്ങളിൽ നിഷ്ണാതന്മാരും വിജിഗീഷ്ക്കള്മായ അവരെയെല്ലാം ശാസ്ത്രത്ഥവാദത്തിൽ ശങ്കരൻ നിഷ്ടയം സം സപല്പകാലംകൊണ്ട കീഴടക്കി, തൻെറ ഇപ്പയെ പൂരണം ചെയ്യ; അതാ യത സവ്വജ്ഞനാക്കമാത്രം അധിരോഹണം ചെയ്യവാൻ യോഗ്യമായ് ആ സര സ്വതിപീഠത്തിൽ നിഷ് പ്രകമ്പം ആരോഹണം ചെയ്യം.

എന്നാൽ മൻപറഞ്ഞ ശ്ലോകത്തെ ഓമ്മിക്കന്ന ഞാൻ മന്ദിത്തിെൻറ തെക്കഭാഗത്തിൽ യാതൊരു ഭചാരത്തേയം കാണുകയുണ്ടായില്ല. ഇന്നത്തെ ചെ വതായ മന്ദിത്തിൽ പശ്ചിമഭാഗത്തിൽ ഒരു കവാടം മാത്രമാണു കാണപ്പെടുന്ന ഇ്. അതുനിമിത്തം പണ്ടത്തെ ശങ്കരന്റെ മന്ദിരത്തിനു മാററം സംഭവിച്ചിരിക്കാ മെന്ത്രഹിക്കേണ്ടിയിരിക്കുന്നു. മന്ദിരാന്തർഭാഗത്തിൽ വിശാലമായി, ചക്രാകൃതി യിൽ വത്തുളവും മസ്രണവുമായ ഒരു പാഷാണപീറവും അതിന്നു മന്പിൽ ത്രീച ക്രവും മറവപിലമുത്തികളുമാണും ഇപ്പോരം കാണപ്പെടുന്നതും. എതമിത്രിതമായ സിന്ദൂരംകൊണ്ടു പാഷാണപീറാ ഇടക്കിടെ ലേപനം ചെയ്യപ്പെടുന്നതുകൊണ്ടും, പ്രചണ്ഡമായി പ്രകാശിക്കുന്ന അതിൻെറ കുട്ടപ്പെവപ്പുനിറം ക്രഷ്മാപിനെറെ മന

സ്സിനെ ആവർജ്ജിക്കകയും മോഹിപ്പിക്കകയും ചെയ്യുന്നു. ഭക്തിപരവശമാക കയും ചെയ്യന്നില്ലെന്നില്ല. ഈ പീഠാദികളെയാണും പൂജകൻ പൂജ ചെയ്യന്നതും.

അടൈപതബ്രഹ്മത്തെ വിശചസിക്കേയും അതിൽ രമിക്കകയും ചെയ്യ ന്ന ഈ ഞാൻ മിത്വ്യാഭൂതമായി, അചേതനമായ കല്ലിനേയും മണ്ണിനേയും മന്ദി രത്തേയം പണ്ണിക്കപാൻവേണ്ടി എൻെറ വിലപിടിച്ച സമയത്തെ വൃയംചെയ്യ ന്നതെന്തിനാണെന്ന് എൻെറ സൂഹൃത്തുക്കൾ എന്നെ ആക്ഷേപിക്കയത്. ഉപാ ധികരം വഴിക്കല്പാതെ നിരുപാധികമായ ബ്രഹ്മത്തെ പ്രാപിക്കവാൻ തരമില്ല. കല്ലിൻേറയോ മണ്ണിൻേറയോ, അഥവാ മററപല്ല ഭൗതികചദാത്ഥങ്ങളുടേയോ, ഈശചരബൂദ്ധിയോടുക്രടിയുള്ള ഉപാസനം ഉപാസകൻറ മനസ്സിനെ ശുദ്ധമാ ക്കി, ഏകാഗ്രമാക്കി ഉന്നയിക്കുന്ന. സ്ഥലവും സൂക്ഷ്മമവുമായ ഉപാസനക്ഷമല മല്ലാതെ ഒരു ചിത്തം അടൈചതബോധത്തിന്നധികാരിയായിത്തീരുന്നതല്ല. അ കൃതോപാസ്തികരം ഔത്സംക്വംനിമിത്തം ബ്രഹ്മവിചാരത്തിൽ പ്രവത്തിക്ഷനുവെ ങ്കിലും, അവർഷ് വസ്തവിൽ സ്ഥിരമായ പ്രതിഷ്യ സിദ്ധികന്നതല്ല സ്ഥിരപ്ര തിഷ്ഠ ലഭിക്കേണമെങ്കിൽ, അവർ ബ്രഹ്മവിചാരത്തിന്ന മന്വ് ഉപാസനയിൽ ത്തന്നെ പ്രവത്തിക്കേണ്ടതുണ്ട്. അതുകൊണ്ട് ഉപാസനയ്ക്ക് ആലംബനങ്ങളായ കല്ലിനേയോ മണ്ണിനേയോ മൂത്തികളേയോ പ്രേമപൂവാം വിവരിക്കുന്നതു് മന്ദാധി കാരികളായ ജിജ്ഞാസുക്കളെ സംബന്ധിച്ചിടത്തോളം, അനുപയോഗിയല്ല. സാ ളഗ്രാമം, ശിവലിംഗം തുടങ്ങിയുള്ള കല്ലുകളെ ഈശചരബൂദ്ധിയോടെ ധ്വാനിക്ക വാൻ ഭക്തന്മാർ ഉപഭേശിക്ഷന്നവെങ്കിൽ, നാഭിചക്രം, എദയപൂണ്ഡരീകം, മു ഭഗസ്ഥിതമായ ജോതിസ്സ, നാസികാഗ്രം, ജിഹചാഗ്രം, ഭൂമദ്ധ്യം തുടങ്ങി ശരീര ത്തിലുള്ള ഓരോസ്ഥാനങ്ങളെ ഭാവിക്കുവാൻ യോഗികളം അന്നത്തേയം (സ്ഥല ദേഹം) പ്രാണനേയും മനസ്സിനേയും ആകാശത്തേയും അതുപോലെ മറേറാരോ ഒരൗതികപദാർത്ഥങ്ങളേയും ബ്രഹ്മമായി ഉപാസിക്കവാൻ മെപനിഷദന്മാരും ഉപദേശിക്ഷന്നു. അതിൻെറ താൽപയ്യമന്താകസം? സ്ഥലപദാത്ഥങ്ങളുടെ ഭാ വനംകൊണ്ട് ഒരു വിധം ഏകാഗ്രമായിത്തീന്നതായ ചിത്തമല്ലാതെ സൃക്ഷുപദാർ ത്ഥങ്ങളെ ഭാവിക്കവാൻ സമത്ഥമാകന്നതല്ലെന്നുള്ള തുതന്നെ അവരുടെ ഐക കണു പനയുള്ള ഈ ഉപദേശത്തിൻെറ താൽപയ്യം. സർവ്വദാർശനികന്മാരം ഈ വിഷയത്തിൽ ഏകമതിയെ പ്രകടീകരിക്കുന്നു. ഒരു പദാർത്ഥത്തെ സന്ത തം ഭാവിക്കുന്നതുകൊണ്ടുമാത്രം അതു സതൃമായിത്തീരുന്നതല്ല. അസതൃമായ ഒരു പടാർത്ഥത്തേയം ചിത്തത്തിനെറാളൽക്കർഷത്തിനവേണ്ടി ഉപാസിക്കന്നതിൽ യാതൊരനുപപത്തിയുമില്ല. പദാത്ഥനിഷ്യമായ സതൃതചമിത്വ്യാതചങ്ങളുടെ വി വേചനംവഴിക്കു നിത്വസത്യമായ വസ്തവെ നിണ്ണയിച്ചതിനെറ് ശേഷം, ഉപാസ നകഠം അസംഭാപ്പമെന്നിരിക്കിലും, അതിന്നമുമ്പൂ° മിത്ഥ്വാപദാത്ഥങ്ങളിൽ സ തൃതപബുദ്ധിയോട്ടള്ള, അതായത്താശപരതപബുദ്ധിയോട്ടള്ള ഉപാസനം

അസംഭാപ്പമോ അവിഹിതമോ അപ്രയാജനമോ അല്ല. അങ്ങനെയാണെ കിൽ, സ്ഥലബൂദ്ധികളുടെ ഉപാസനയ്ക്ക യോഗ്യവും ബുദ്ധിയുടെ ശുദ്ധിക്കം ഏ കാഗ്രതയ്ക്കം മഖ്യസാധനവമായ വല്ല മൂർത്തികളേയൊ, വല്ല ധാമങ്ങളേയൊ, വല്ല തീത്ഥങ്ങളേയൊ, അഥവാ വല്ല രമണീയപ്രദേശങ്ങളേയൊ, രമണീയവ സ്തുകളേയൊ സാംഗോപാംഗമായി വണ്ണിക്നന്റ്, ഒരു ദ്രഷ്പിയിൽ വന്ധ്യാസു തവണ്ണനംപോലെ അസഭപണ്ണനംതന്നെയെന്നിരിക്കിലും നിന്ദ്യമല്ല. ഇംഭേപ്പുക്ക ഉടെ പ്രയോജനത്തിന്ന് ഈദ്രശവിവരണങ്ങരം സപല്പമെങ്കിലും ഉപയുക്തമാക മെങ്കിൽ, തദ്വിഷയകമായ എൻെറ പ്രവസായവും ആക്ഷേപാർഹമാകപാൻ പാട്ടുള്ള തല്ല. അഖണ്ഡമായി, യാതൊരു ഗ്രണമൊ ക്രിയയൊ സംബന്ധിക്കാ ഞ ഒരേ ഒരു ചിഞ്ജ്യാതിസ്സതന്നെ സത്യമെന്നും, അതുതന്നെ സ്വസ്ഥയാം ന്നം അറിഞ്ഞും, അതിൽ ആമോദിക്കുന്ന ഈ ഞാൻ എഴുതുന്നതും വായിക്കുന്ന തുമെയും മാത്രമല്ല, ശവസിക്കുന്നതും ആനോതമണ്ടെ കല്യാണത്തിനുവേണ്ടി തെന്നാംയന്നു ഞാൻ വിശപസിക്കുന്നും.

### ംത്രന്ത്രാദാരാ II

ഈ ശചരശക്തി അഘടിതഘടനാപടീയസിയായ ഒരു വിചിത്രശക്തി യാണെന്നു ശാസ്ത്രാവഴിക്ക മാത്രമല്ല, നിത്വാനുഭവാവഴിക്കം സൂക്ഷ്യനിരീക്ഷകനമാ ക്രിനിർയാരണംചെയ്യവാൻ സാധിക്കമെന്നുള്ള തിൽ സംശയമില്ല. അസംഭാവ്യ മായതു പലപ്പോഴം ലോകത്തിൽ സംഭവിച്ചകാണാമെങ്കിലും, അതിനുള്ള മേ ഇവെന്തെന്ന സ്പൂലട്ടഷ്ടികരം വിചാരം ചെയ്യന്നില്ല. ഈ ശപരശക്തിക്കു പാട്ട ണമദ്ധ്യമെന്നുപോലെ പവ്തശിഖരവും സംഗമമാകന്നു. മനുഷ്യശക്തി ചില പ രിധികളെ അതിക്രമിച്ചുപോകവാൻ പയ്യാപ്തമാകന്നില്ലെങ്കിലും, ഈ ശപരശ ക്തിയെ പ്രതിരോധിക്കവാൻ യാതൊരു പ്രതിഘാതവുമില്ലതന്നെ; അതായത് ഈ ശവരശക്തിയെ കാലഭേശാഭികളെക്കൊണ്ടു പരിച്ഛിന്നമാക്കവാൻ അതിന്ന പരിയായി വേറൊരു ശക്തി ഇല്ലതന്നെ.

ശാരദാമന്ദിരത്തിൻെറ ചുററമ്പലത്തിൽ ഏകാന്തമായ ഒരു സ്ഥാന ത്തിൽ ഞാൻ ആറേഴദിവസം പ്രശാന്തമായി കഴിച്ചുകൂട്ടി. എൻെറ അന്മചാ രിയായ ബ്രഹ്മചാരിക്കവേണ്ടി കറെ സമയം വേദാന്തവിചാരവും, ബാക്കിയുള്ള സമയമെല്ലാം ദേവീദർശനവം ഭജനധ്യാനവുമായി ദിവസങ്ങാം അതിഗമിച്ചു. ഭോജനവും മററും തന്നുഞങ്ങളെ പരിചരിക്കുന്നതിൽ പൂജകണ്ട്രാവകയായി ത്രകനായിരുന്നു. സാധുമഹാന്മാക്കളെ പരിചരിക്കുന്നതിൽ മന്ദിരംവകയായി

ചില ഏർപ്പാടുകൾ ഉള്ളതിന പുറമെ, അദ്ദേഹത്തിന ഞങ്ങളുടെ സമാഗമവ്വ ത്തത്തെപ്പറ്റി ത്രീനഗത്തേനിന്ന് ഒരു മാന്യമഹാത്മാവിൻെറ നിവേദനവുമണ്ടാ യിരുന്നു. സ്വയം ത്രദ്ധാലുവും വലിയ ഭക്തനമായ അദ്ദേഹവും അദ്ദേഹത്തിന്റെ കടുംബവും ഞങ്ങളെ ബഹാമാനപൂവ്വം സൽക്കരിച്ചിരുന്നതുകൊണ്ട്, ബാഹ്വമായം യാതൊരസെയകയ്യങ്ങളം അവിടെ ഞങ്ങരംക്കണ്ടായിരുന്നില്ല. എന്നാൽ ഒരാഴ്ച ഇങ്ങനെ കഴിഞ്ഞതോടുക്രടി, ഞാനവിടെനിന്ന താഴോട്ടതന്നെ പുറപ്പെടുവാൻ നിശ്ചയിച്ചു. എത്രതന്നെ ഭക്തിപൂവ്ം അവർ ഞങ്ങളെ പരിചരിച്ചിരുന്നുവെ ങ്കിലും, അധികം ധനികന്മാരല്ലാത്ത അവരെ ആലംബനംചെയ്തകൊണ്ട്, അ ധികദിവസം അവിടെ നിവസിക്കന്നതു് നന്നല്ലെന്ത് എനിക്ക തോന്നി. രഗ്വവം പ്രശാന്തവുമായ ആ പ്രദേശത്തിൽ കറെ അധികം താമസിച്ച ജേനംചെയ്യേണ്. മെന്ത് എനിക്ക് അതി തീവ്രമായ ഇപ്പയണ്ടായിരുന്നവെങ്കിലും, ആ ഇപ്പയെ നിറപോറപോൻ ഒരു ഗതിയും ഞാൻ കാണുകയുണ്ടായില്ല. ഭോജനകായ്യം അവി ടെ ഇനിയം നിവസിക്കുന്നതിൽ വലിയ പ്രതിബന്ധകമായിത്തീർന്നു. ബ്രാഹ്മണ ഗ്രഹത്തിന്നു ഞങ്ങരം ഭാരമായിത്തീരുപാൻ പാടില്ലെന്നുള്ള ത്രീർച്ചതന്നെ. എന്നാൽ സ്വന്തം ചിലവിൽ ഭോജനാദിക്കം നിഷ്പാദനം ചെയ്ത് അവിടെ നി വസിക്കന്നതിനെന്തു വിരോധമെന്നാണെങ്കിൽ, ഒരു ഭിക്ഷുകൻെറ\_നിലയിലല്ലാ തെ, ഒരു ധനികൻെറ നിലയിൽ ഹിമാലയത്തിൽ എവിടേയും എപ്പോഴം ഞാൻ ചെന്നം നിവസിക്കയൊ, യാത്രചെയ്കയൊ പതിവില്പാത്തതുകൊണ്ട്, ആ പക്ഷവും എനിക്കു പ്രതിക്രലമായിരുന്നു. പിന്നെ സന്ന്യാസികളുടെ ധർ മ്മമായ ഭിക്ഷാടനംകൊണ്ടു ദേഹധാരണം ചെയ്യാമെന്നാണെങ്കിൽ, ഹിന്തുക്കളു ടെ ഗ്രഹം അധികമായി അവിടെ ഇല്ലാതിരുന്നതുകൊണ്ട്, അതും സാഭ്യമായി രുന്നില്ല ഇങ്ങനെ ഞങ്ങളുടെ വിവത്സയെ പൂരണം ചെയ്യുവാൻ പുരുഷപ്രയത്ന ത്തിന്നു ശക്തിയില്ലാതെ, അതായത്ര് പുരുഷപ്രയത്നത്തിനുള്ള മാർഗ്ഗങ്ങൾ എ ല്ലാം നിരുദ്ധമായിക്ഷന്തുളകൊണ്ടാണ് ഞങ്ങരം അവിടം വിട്ട പോകവാൻത ന്നെ തീർച്ചയാക്കിയത്ര്. ഒരു ഭിവസം രാവിലെ മനമില്ലാമനസ്സോടെ ഞാൻ ദേവിയോട്ട യാത്ര പറഞ്ഞു. മന്ദിരത്തിൽനിന്ന് എഴന്നീറര പറപ്പെട്ടു നടന്ന തുടങ്ങി. പൂജകന്തം മററം ഞങ്ങളുടെ ഗമനത്തെ നിർബ്ബന്ധപൂവ്വം നിരോധിച്ചു. ഇങ്ങനെ ഒന്നല്ല, രണ്ടല്ല, മൂന്നം പ്രാവശ്വം ഞങ്ങളുടെ ഗമനവും, അവരുടെ പ്രേമ പൂവകമുള്ള നിരോധവുമായി, കറെ ദിവസംങ്ങരം കഴിഞ്ഞു. കായ്പാം വലിയ വൈ ഷമൃത്തിലായി. "ഹേ ദേവി! നിൻെറ ലീല വളരെ വിചിത്രംതന്നെ. നീ ഞങ്ങ ളെ ഇവിടെനിന്ന് അയയ്ക്കുവാൻ വിചാരിക്കുന്നില്ലെന്നപോലെ തോന്നന്നു. ഞ ങ്ങളുടെ ശക്തി പരാജയപ്പെടുന്ന അവസരങ്ങളിലും, നിൻെറ ശക്തി അകണ്റി മതായിത്തന്നെ വിലസിക്കന്നം."

സമയം 3 മണി കഴിഞ്ഞിരിക്കുന്നു. മന്ദിരത്തിൻെറ ചുററമ്പലത്തിൻെറ മേൽതട്ടിൽ ഞാൻ ബ്രഹ്മചാരിയുമായി ഒരു വേദാന്തഗ്രന്ഥം വായിച്ചു് അതി ൻറ അത്ഥവിചാരം ചെയ്തകൊണ്ടിരിക്കുന്നു. വലിയ പരിഷ് കൃതരീതിയിൽ യൂ റോപ്പിയൻ ഹാറരം കണ്ണട്യം മറരം ധരിച്ച സഭഗനം തേജസ്ഥിയമായ ഒരു യുവാവു ഞങ്ങാം ഇരിക്കുന്നേടത്തേക്കു കയറിവരികയും, ഭക്തിഭരിതമായ മുഖഭാ വത്തോടുകൂടി, ഞങ്ങളെ പ്രണമിക്കേയും ചെയ്ത. "ഇരിക്കക" എന്നുള്ള എന്റെ ആദേശത്തെ അനസരിച്ചു, അദ്ദേഹാ ഞങ്ങളുടെ അരികത്തായി നിലത്തിൽ നിസ്സംകോചം ഇരിക്കകയും ചെയ്ത. പിന്നേയും അരമണിക്രുറോളം നടന്നുകൊ ണ്ടിരുന്ന വേദാന്തപാഠത്തെ അട്ടേഹം വലിയ ത്രദ്ധയോടെ നിശ്ശബ്ദമായി കേട്ട കൊണ്ടിരുന്ന. വേദാന്തപാഠാനന്തരം, ഞാൻ അദ്ദേഹവുമായി അരമണിക്രുറോ ളം സമയം സംഭാഷണം ചെയ്തകൊണ്ടിരുന്നു. സംഭാഷണത്തിൽ അദ്ദേഹം ഇം ഗ്ലീഷ മതലായ ഭാഷകളിൽ ഉയന്ന ശിക്ഷിതന്തം, വേദാന്തത്തിലും വേദാന്തജീ വികളായ സാധുമഹാതമാക്കളിലും വലിയ ഭക്തനമായി കാണപ്പെട്ടു. അദ്ദേഹം പഞ്ചാബൂദേശത്തിലെ എത്രയോ വലിയൊരു ധനാഢ്യന്മം, കാശ്നീരത്തിലെ ചില പറ്റിതങ്ങളിലുള്ള ദേവദായ മുതലായ വൃഷനങ്ങളുടെ കൺട്രകാരനമായ തെ വലിയ വ്യാപാരിയായിരുന്നു. പവ്വതങ്ങളിൽ അവിടവിടെ താമസിക്കന്ന തൻെറ കീഴിലുള്ള അധികൃതന്മാരുടെ മേലനേചഷണം ചെയ്യവാൻവേണ്ടി അദ്ദേഹം പ ഞ്ചാബുദേശത്തിൽനിന്ന് തൽക്കാലം അവിടെ എത്തിച്ചേന്നതായിരുന്നു: ഈ ശ്വരഭക്തിവിഷയത്തിലും മററും കറെ സംഭാഷണംചെയ്ക് ഒടുവിൽ പിരിയാറാ യപ്പോറം, അദ്ദേഹം എന്നോട് ഇങ്ങനെ നിവേദനം ചെയ്യുകയുണ്ടായി "സചാ മിജിയെപ്പോലുള്ള മഹാത്മാക്കം ഈ നിഗ്രഡപ്രദേശത്തിൽ വരികയെന്നത് എത്രയോ ഒർല്ലമോൺ്. ഏതാമാലം ശാരദയുടെ പ്രതാപംനിമിത്തം സ്ഥാമി ക്കം ഇവിടെ വന്നകാണു പാനിടയായതിൽ ഞങ്ങകംക്കല്ലാം അപരിമിതമായ ആമോദമണ്ട്. ഇവിടെ ഇനിയം കറെദിവസം താമസിക്കവാൻ ഞങ്ങറം എല്ലാ പരുടേയും നിർബ്ബന്ധപൂറ്റുമുള്ള പ്രാർത്ഥനയുണ്ടും."

ഞാൻ: — ശാരദയുടെ കാരുണ്യം ഒന്നുകൊണ്ടമാത്രമാണം" ഇത്രയം ടുഗ്ഗ് മമായ ഇവിടെ എനിക്ക വന്നു ചേരുവാനിടയായതും". ആ ദേവി എത്ര ദിവസം ഇവിടെ താമസിക്കേണമെന്നു് ആജ്ഞാപിക്കുന്നുവോ അത്രയം ജീവസം ഇവിട്ടെ താമസമുണ്ടാകുന്നതാണം".

അദ്ദേഹം: — ഇവിടെ താമസിക്കന്നതിൽ അങ്ങേക യാതൊരസൌക യ്യവുമംന്ദാകന്നതല്ല. അതുകൊണ്ട തീച്ചയായും കറെദിവസംക്രടി ഇവിടെ സ്ഥാ മിക്ക താമസിക്കേണമെന്നു ഞാൻ പേത്യേകം പ്രാത്ഥിക്കുന്നു. ഞാൻ നാളെ രാ വിലെ വേറൊരു ദിക്കിലേക്കു പോകന്നതാണം. ഉടനെ സ്ഥാമികളെ വന്നു കണ്ടു കൊള്ളാം. തീച്ചയായും സ്ഥാമിക്ക എന്നെ ഭഗ്നാശപ്പെടുത്തതുത്ത്. ഇങ്ങനെ അഭ്യത്ഥനംചെയ്തകൊണ്ട് അദ്ദേഹം അവിടംവിട്ടപോയി. ഭിനന്തോറം മുമ്പറഞ്ഞ കാരണങ്ങളാൽ ഞങ്ങൾം അവിനെിന്ന പുറപ്പെട്ടവാ നിച്ഛിക്കയും, ആ ഇച്ഛ വിഘാതപ്പെട്ടകയും ചെയ്യുക പതിവായിരുന്നം. മൻപ്ര സ്താവിച്ച സംഭാഷണം നടന്നതിൻെറ പിറേറന്നു രാവിലെ പൂജകണ്രാഹമണൻ മന്ദിരത്തിൽ ഞങ്ങളുടെ അരികെ വന്നം, നമസ്താരപ്പർവ്വം ഒരു നവീന വുത്തത്തെ ഇങ്ങനെ അറിയിച്ചു:— ''സ്വാമിജീ! ഇന്നലെ ഇവിടെ സ്വാമിജിയുടെ അരികെ വന്നിരുന്ന അദ്ദേഹം വൈകന്നേരം അരി മതലായ പഴല സാമാനങ്ങളും ഗ്രഹ ത്തിലേക്ക് അയ ലൂതന്നിരിക്കുന്നം. കറെ ആഴ്ചക്കം സ്വാമികൾ ഇവിടെ താമസി ക്കേണമെന്നുള്ള ഉദ്ദേശത്തിൽ സാമാനങ്ങൾം ധാരാളമായി അയ ച്ചിട്ടുണ്ട്. വേണ്ടു നേപ്പകാരം ഭക്ഷണം പാകംചെയ്യം മററും സ്വാമികളെ പരിചരിക്കേണമെന്ന ഞങ്ങളെ എല്പിക്കേയും ചെയ്യിട്ടുണ്ട്. ഇനിയെങ്കിലും സ്വാമിജിയുടെ മനസ്സിലു ള്ള സംകോവം നീങ്ങമെന്നു ഞാൻ വിശ്വസിക്കന്നം.''

ബ്രാഹമണൻറെ ഈ നിവേദനത്തെ കേട്ടതിൽ എനിക്ക് ആമോദത്തില ധികം ദേവിയുടെ മഹിമയിൽ ആശ്ചായ്യമാണമണ്ടായത്ര്. മനാഷ്വർ കാണാത്ത മാ ഗ്ഗത്തിൽക്രടെ ജഗന്മാതാപായ ദേവി സഞ്ചരിക്കുന്നപെന്നുള്ള തുര്ത്താം സ ത്വംതന്നെ. ജനസഞ്ചാരമില്ലാത്ത അതി ദുഗ്ഗമമായ അചലശിഖരത്തിലും, സച പത്രന്മാരെ രക്ഷിക്കുന്നതിലും, അവരുടെ വാഞ്ഞിതത്തെ നിറവേററുന്നതിലും മാതാവു് എപ്പോഴം ജാഗരൂകയായിത്തന്നെ വത്തിക്കുന്നവെന്നുള്ള തു് ഇപ്പോഗം മാത്രമല്ലാ, മമ്പം പലവുര എനിക്കന്വപ്പെട്ടിട്ടുള്ള ഒരു വാസ്തവമാണാ് ദേവി യുടെ ചരണാരവിന്ദങ്ങളിൽ കറെടിവസം നിവസിക്കവാൻ തീവ്രേഹ്ക കളെന്നി രിക്കിലും, ഭക്ഷണ വൈഷദ്വത്തെ പരിഹരിക്കവാൻ ഒരു ഗതിയം കാണാതെ അവിടംവിട്ട പോകവാൻ നിർബ്ബന്ധിതരായ ഞങ്ങളെ അവിടെത്തന്നെ തടഞ്ഞു നിരത്തിയ അന്നപൂണ്ണികയായ ജഗദംബയുടെ കാരുണ്യത്തേയും മഹിമാതിശയ തേയും ഞാൻ മനസ്സുകൊണ്ട് അതുധികം ബഹ്മമാനിച്ചു ഈശ്വരശക്തിയുടെ ഗതി നിരങ്കശംതന്നെ. ഈശചരശക്തിക്ക് ഒരിടത്തും ഒരു തടവൂമില്ല. ഈശച രശക്തിയെ അതിലംഘിക്കവാൻ ആക്ക് ശക്തിയുണ്ട്? ഏതായാലം ഇങ്ങന പ്രകടീഭവിച്ചതായ ഈശ്വരേ പ്ലയ്ക്ക കീഴടങ്ങിഞങ്ങാം നിസ്സംകോചം അവി ടെനിവസിച്ചതുടങ്ങി. ചിലപ്പോരം ചോളകപ്പലഹാരംകൊണ്ടു മാത്രം ദിവസം കഴിച്ചുകൂട്ടേണ്ടിവന്നിരുന്ന ആ പവ്വതമസ്തകത്തിൽ ചോര മതലായ നല്ല ഭക്ഷ്യ സാധനങ്ങൾ ഞങ്ങൾക്കും പ്രതിദിനം കിട്ടിതുടങ്ങിയെന്നുള്ള പ്രത്യേകിച്ചു പ്രസ്താവിക്കത്തക്ക ഒരു സംഗതിയാണം". ഞങ്ങളെ സംബന്ധിച്ചിടത്തോളം അ ന്നഭാരിദ്ര്യം ഇല്ലതന്നെ. അന്നദാരിദ്ര്യത്തിന്റെ സ്ഥാനത്തിൽ അന്നസമൂദ്ധി ആ രോഹണംചെയ്തകഴിഞ്ഞു.

--97---

''രണ്ടനാലൂദിനംകൊണ്ടൊരുത്തനെ തണ്ടിലേററി നടത്തുന്നതും ഭവാൻ മാളികാമകളേറിയ മന്നന്റെ തോളിൽ മാറാപ്പ്കേറരന്നതും ഭവാൻ"

എന്നുള്ള ഈ സസേഗീതത്തെക്രട്രി മലയാളഭാഷാഭിമാനികളുടെ സേത്തിന്ന വേണ്ടി ഇവിടെ ഉഭാഹരിക്കാം.

ശാരദയിലെ നിവാസം ശാന്തിപ്രചുരവും ആനന്ദപൂണ്ണവുമായിരുന്നു. മനസ്സിൻെറ ശുദ്ധിയേയും ശാന്തിയേയും ഭഞ്ജിക്ഷന്ന വിക്ഷേപഹേതുക്കരം യാ തൊന്നുതന്നെ അവിടെ കാണപ്പെട്ടിരുന്നില്ല. എന്നാൽ ചിലപ്പോരം കാശ്മീര ദേശക്കാരായ ചില യാത്രക്കാർ അവിടെ വന്നു ദേവിക്ക് ആട്ടിനെ ബലികൊട് ത്തിരുന്ന സന്വദായം, ഞങ്ങളുടെ കണ്ണിനു മമ്പിലല്ലെന്നിരിക്കിലും, ഞങ്ങരംക്ഷ് സചല്പം വിക്ഷേപത്തേയം വിഷാഭത്തേയം വിചാരത്തേയം ഉൽപാദനം ചെയ്തി കാശ്നീരദേശക്കാരും ബങ്കാളദേശക്കാരെപ്പോലെ ശാക്തേയ രുന്നില്ലെന്നില്ല. ന്മാരാകന്നം. ആടിനെ അറുക്കക, അതായത്ത് അജബചി ചെയ്യുക തുടങ്ങിയുള്ള ശാക്തേയമായ താന്ത്രികാചാരങ്ങരം കാശ്മീരത്തിലെ പ്രധാനപ്പെട്ട മിക്ക മന്ദി രങ്ങളിലും പ്രചരിച്ചുവരുന്നണ്ടത്രേ. ആട്ടിനെ അരത്തു ബലികൊട്ടകാതിരു ന്നാൽ ദേവി ത്രപ്തിപ്പെടാത്തതിനെപ്പററിയും, ദേവിയുടെ മററും മാഫാത്മപ്പങ്ങ ളെപ്പററിയും പല പല പരാക്രമങ്ങളെപ്പററിയും പലേ ചരിത്രങ്ങളം, വലിയ ത്രദ്ധാപപ്പും വൃദ്ധനമായ പൂജാരിബ്രാഹ്മണൻ പലപ്പോഴും എന്നെ പറഞ്ഞുധ രിപ്പിക്കുക പതിവായിരുന്നു. ശാരദയുടെ പ്രചണ്ഡമായ ഒരു രൂപഭേദം മാത്രമാ കന്നു കരാളിയായ കാളി. ഹിന്തുക്കളുടെ ബ്രഹമവിഷ്ണമഹേശപരന്മാരും മററുള്ള ദേവതകള മെല്ലാം പൌരാണികന്മാരാൽ കല്പിക്കപ്പെട്ട പാത്രവിശേഷങ്ങശ മാ ത്രമാണെന്ന് ഇന്നത്തെ ചില ചരിത്രകാരന്മാർ അഭിപ്രായപ്പെടുന്നുവെങ്കിലും, അവ അകല്പിതങ്ങളായി, പ്രത്യക്ഷീകരിക്കവാൻ യോഗ്യങ്ങളായി, നിഗ്രഹാനഗ്ര ഹശക്തിയോടുകൂടിയ യഥാത്ഥമുത്തികളായിത്തന്നെ ഇന്നം ഭക്തന്മാരുടെ ഫറ്റദ യത്തിൽ വാഴന്നു. എത്രയെത്ര ഭക്തന്മാർ വിഷ്ണശിവശക്തൃാദികളെ സാക്ഷാൽ കരിച്ച് ആനന്ദിച്ചിരിക്കുന്നു. ഇപ്പോഴം അങ്ങനെ സാക്ഷാൽകരിച്ച് ആന ന്ദിക്ഷന്തം. അതുകൊണ്ട് ആ ചരിത്രകാരന്മാരുടെ ദ്രഷ്ട്രിയിൽ ദേവിയും ദേവനു മൊക്കെ കല്പിതമെന്നിരിക്കിലും, ഭജനശീലന്മാക്ക് അവർ അകല്പിതമായി, സാ ക്ഷാൽ കാണുവാനം വ്വവഹരിപ്പാനം യോഗ്വമായി, ഭജനീയമായി, എന്നെ നോക്കം സതൃമായിത്തന്നെ വത്തിക്കന്നു. യക്തിവാദികരം ത്രദ്ധയെ കീഴമേൽ മറിക്കുന്ന എന്തുതന്നെ സിദ്ധാന്തങ്ങരം പ്രകടീകരിച്ചാലും ആസ്തികന്മാരായ ഭ ക്തന്മാർ അതുകൊണ്ടൊന്നം ഭയപ്പെടുന്നതല്ല; ഭയപ്പെടേണ്ടതുമില്ല.

പോരു തുടങ്ങിയ ദിപ്പുവ്വക്ഷങ്ങളാൽ ആപൂണ്ണമായി, നീലനീലമായി തിങ്ങിനില്ലൂന്ന ശാരദയിലെ മനോഹരവനങ്ങളിലുള്ള വിഹാരം എനിക്ക് പല പ്പോഴം ഉന്മേഷകരമായ ഒരു വിനോദമായിരുന്നു. ഹാ! ഏടതല്പാം രൂപങ്ങളി ലാകന്ത എ പരമാത്മാവ് പ്രകടീഭവിച്ചിരിക്കന്നത്! ഇതാ ഇത്വിഷച്ചെടിക ളായം അമൃതച്ചെടികളായും ഫലവ്വക്ഷങ്ങളായും വിഫലവ്വക്ഷങ്ങളായുമെല്ലാം പ രിണമിച്ചിരിക്കുന്നത് ആ പരമാത്മാവുതന്നെ. പരമാത്മാവിൻെറ ഭാവനാ വൈചിത്ര്യം എത്രയോ പിലക്ഷണംതന്നെ. എതേതെല്ലാം ആക്തികളേയം പ്രകൃതികളേയും വിഭാവനം ചെയ്തകൊണ്ടാണു് പരമേശ്വരൻ ഈ ജഗത്തിലു തെന്ന ള്ള സ്ഥിരചരങ്ങളായ പ്രാണിനിക്രങ്ങളെ സർജ്ജനം ചെയ്തിരിക്കുന്നതിനെപ്പ ററി വിചാരം ചെയ്യമ്പോരം, അവയ്ക്കു ഒരന്തവും കാണുന്നില്ല. ചിത്രകാരൻ ഒരു ചിത്രഞ്ഞ സൃഷ്ടിചെയ്യുന്നതിന്നു മമ്പു്, അതിനെ മനസ്സകൊണ്ടു വിഭാവനം ചെയ്യന്നതുപോലെ, പെരും പിത്രകാരനായ പരമേശ്വരന്ത്രാരോരോ പദാത്ഥ ങ്ങളുടെ സൃഷ്ഠിക്കുമ്പൂ്, അവയെപ്പററി വിഭാവനം ചെയ്തിട്ടുണ്ടായിരിക്കണം; ഇപ്പോഴം വിഭാവനം ചെയ്യന്തമുണ്ടായിരിക്കണം. വിഭാവനം കൂടാതെ വിസ്റ്റ ഷ്ട്രീ സംഭവിക്കുന്നതല്ല. ഈശ്വരന്റെ ഭാവനയിൽ പെടാത്ത യാതൊരു പദാ ത്ഥവും സ്റ്റഷ്ടമാകവാൻ, അഥവാ സംജാതമാകവാൻ പാട്ടുള്ള തല്ല. ഈശചര ൻറെ വിഭാവനവിസ്താരം അനന്തവും അചിന്ത്യവുമെന്നേ പറയേന്നുതുള്ള. അ താത്ര ആകാരത്തിലുള്ള ഈശ്വരൻറെ പരിണാമമത്രേ സ്റ്റഷ്പി. ഈശ്വരങ്കൽ നിന്നു ഭിന്നമായി, സ്വതന്ത്രമായി ഒരു വസ്തവില്ലാത്തതുകൊട്ട്, അതായത് ഈശചരൻെറ സത്തയല്പാതെ പേറൊരു സ്ത്തയില്ലാത്തത്തകൊണ്ട്, ജഗത്തെന്നു വ്യവഹരിക്കപ്പെടുന്നത് ഈശ്വരൻതന്നെ. എന്നാൽ വേറൊരു പക്ഷത്തിൽ നാമരൂപാത്മകമായ ജഗത്ത് ഈശ്വനോകവാൻ പാട്ടള്ളതല്ല. ക്ഷണം ക്ഷണം ശചരനാകന്നതെങ്ങനെ? ഈ ജഗത്തു് ഈശചരനെങ്കിൽ, ഈശചരനം വികാരി യും പിനാശിയുമായിത്തീരുന്നതാണം്. പികാരിയും പിനാശിയുമായ ഒരു പസ്ത ഈശചരനാകന്നതല്ല. ഈശചരൻ സത്യവസ്തവാകന്നു, അതായത്ക് ഒരിക്കലും പികാരമോ ഇല്ലാത്ത സത്വവസ്ത ഏതൊന്നോ, അതുത പിനാശമോ, ന്നെ ഈശ്വരസംജ്ഞംകൊണ്ട് വ്യപദേശിക്കപ്പെടുന്നതു്. ഈ ജഗത്തിലെ ഓ രോരോ പദാർത്ഥങ്ങളം അടിക്കടി മാററത്തെ പ്രാപിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കന്തവെ ന്നുള്ള ത്സർവ്വക്ടം സപ്രസിയമാകന്നു. ഇന്നത്തെ രൂപമല്ല, അഥവാ അവ സ്ഥയല്ല നാളെ; നാളത്തെ അവസ്ഥയല്പ മററന്നാരം. എന്നാൽ ഇങ്ങനെ ക്ഷ ണപരിണാമികളായ പദാർത്ഥങ്ങളിൽ പരിണാമമോ വിനാശമോ ക്രടാതെ, സ്ഥിരസ്വരുപമായ ഒരു വസ്ത ആന്തരമായി, അനുസ്പുതമായി സ്ഥിതിചെയ്യ ന്നുണ്ട്. അതത്രേ ഈശചരൻ. നാരില്ലെങ്കിൽ പൂഷ്ടമാലയില്ലാത്തതുപോലെ, അതില്ലെങ്കിൽ ജഗത്തില്ല. എത്രകോടി ഭവനങ്ങളാണ് ആ ഒരേ വസ്തവിൽ

ഉട്ഗ്രഥിതമായി ജീവനം ചെയ്തകൊണ്ടിരിക്കുന്നത് എന്നതിന്ത് ഒരു കയ്യം ക ണക്കുമില്ല. ആത്മാവെന്നും ബ്രഹ്മമെന്നും പറയപ്പെട്ടന്നത് അതുതന്നെ. അസ ത്വമായ സവ്വത്തിന്നും ആധാരമായ ഒരേ ഒരു സത്യമെന്ന പറയപ്പെട്ടന്നതും അതുതന്നെ. സതൃമെപ്പൊഴം ഒന്നതന്നെ. രണ്ടാകവാൻ പാടുള്ളതല്ല. രണ്ടു സത്യവസ്തക്കരം, രണ്ട് സ്വതന്ത്രവസ്തക്കരം, രണ്ട് ആധാരവസ്തുക്കരം എന്നം പ റയുന്നതു തീരെ യുക്തിവിരുദ്ധമാഷന്നു. രണ്ടു സത്വവസ്തകളുണ്ടെങ്കിൽ, അവ അന്വോന്യം പരി പ്പിന്നങ്ങളായിത്തീരുന്ന. പരി പ്പിന്നവസ്തവാകട്ടെ, ഒരിക്കലും സ്വതന്ത്രവും സവോൽക്രഷ്യവും സവ്വനിയാമകവമാകന്നതല്ല്. അപരിച്ചുിന്നമാ യി, സവ്വാധിഷ്ഠാനമായിരിക്കുന്ന ഒരേ ഒരു വസ്ത മാത്രം സത്വമെന്തുള്ള ഈ സ തുറൽസതുതരമായി പ്രാചീനമായ വേദാന്ത്സിലാന്തത്തെ, "അപരിച്ചുിന്ന വം അവിനാശിയുമായ ഒരേ ഒരു ശക്തിയിൽ നിന്നാണു് സർവ്വ ജഗത്തും ആ വിർഭവിക്കുന്നത്" എന്നു പാദിക്കുന്ന ഇന്നത്തെ വിജ്ഞാനവിദ്യയം അനുകരി ക്കന്തണ്ട്. ആരു് അനകരിച്ചാലും അനകരിച്ചില്ലെങ്കിലും, സത്യം എപ്പോഴം സത്യാതന്നെ. സത്യം എപ്പോഴം ഒന്നുതന്നെ എന്നുള്ളതിന്ത് ഏതൊരു കാല ത്തും ഒരിളക്കവും വരുന്നതല്ല, നവീനമായ വിജ്ഞാനവിദ്വയുടേയും മറ്റു പല വിധം ഒർശനങ്ങളുടേയും ആവിർഭാവം നിമിത്തം, പണ്ടത്തെ വിശചാസങ്ങറം ക്കം സിദ്ധാന്തങ്ങൾക്കം എന്തുതന്നെ ഭേദം സംഭവിക്കാമെന്നിരിക്കിലും ഒരേ ഒരു വസ്തുതന്നെ സതൃമെന്നും, ആ വസ്തുതന്നെ സറ്റാതിന്നും ആധാരമായി, മു ലകാരണമായി, സര്വ്വത്തിന്നും ചൈതന്യത്തെ കൊടുത്തുകൊണ്ട് സർവ്വത്തിലും അനസ്പുതമായി വ്യാപിച്ചുകൊണ്ട് സർവ്വദാ പ്രകാശിക്കുന്നവെന്നുമുള്ള സി ധാന്തത്തിന്ന് ഒരകാലത്തം വൃതിചലനം സംഭവിക്കുന്നതല്ല. ക്ഷണംക്കണം പ രിണാമത്തെ പ്രപിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കുന്ന ഈ ജഗത്ത സതൃമല്ലെന്നും, അതു കേ വലം പ്രാതിഭാസികമെന്നം, അത് ഏതൊന്നിൽനിന്തകൊണ്ട് പ്രതിഭാസിക്ക ന്നപോ, ആ ഒരു വസ്തുമാത്രം സതൃമെന്നും ആ ചായ്യപങ്ക്തിയിൽ അഗ്രേസ നോയ ബുദ്ധഭഗവാനം സിദ്ധാന്തിച്ചിരിക്കുന്നു. ബുദ്ധഭഗവാൻെറ മതം ശൂസ്ത വാദമല്ല. ശശവിഷാണംപോലെ അസത്താണം പരമതത്തചമെന്നോ, അസ ത്തിൽനിന്ന സത്തായ ജഗത്തിന്റെ ഉൽപത്തി ഭവിക്കന്നുവെന്നോ ഉള്ള ബുദ്ധി ഹീനമായ സിധാന്തത്തെ അദ്ദേഹം ഒരിക്കലും ഉപഭേശിച്ചിട്ടുള്ള തായി കാണം ന്നില്ല. അട്രേഹത്തിൻറ ശിഷ്ഠന്മാരിൽ ചിലർ അട്രേഹത്തിൻറ ആശയത്തെ തെററിദ്ധരിക്കയും, അന്വഥാ പ്വാഖ്യാനിക്കേയും ചെയ്തു. ഒരു പ്രമാണത്തിന്നം വിഷയമല്ലാത്തതും, ഒരു പേരുകൊണ്ടും നിർദ്ദേശിക്കവാൻ കഴിയാത്തതും, സ ത്തെന്നോ അസത്തെന്നോ ഉള്ള വ്യപദേശത്തിനപോലും വിഷയമല്ലാത്തതുമാ യ ആ പരമതത്തപം ശൂന്വസദരംമെന്നായിരുന്നു അദ്ദേഹത്തിന്റെ ആശയം. ഈ ആശയം സവ്മായ ഉപനിഷത്തക്രാക്കും സമ്മതമാകന്ന. – വ്യവഹാരവിഷയമ ല്ലാത്ത ഒരു വസ്തു ഒരു ദ്രഷ്ട്രിയിൽ ശൂന്വംതന്നെ. എങ്കിലും, വന്ധ്യാപുതനെ പ്പോലെ, പരേത്രനൃമാകന്നതല്ല. അദ്ദേഹത്തിൻറ ഉപദേശങ്ങളിൽ അടങ്ങി യ ഗംഭീരമായ ഈ ആശയത്തെ ശിഷ്ഠന്മാരിൽ പലക്കം അറിപാൻ സാധിച്ചി രുന്നില്ല. ശിഷ്ഠനാർ മാത്രമല്ല, അന്നത്തെ ജനങ്ങളും അദ്ദേഹത്തിന്റെ ആശ യരഹസ്യത്തെ അറിഞ്ഞിരുന്നില്ല. ബുദ്ധഭേഗവാൻ ഒരിടത്ത്വ സ്പ്പൂമായി ഇങ്ങ നെ പറയുന്ന:— ''ത്രേമണഗൌതമൻ ഒരു അവിശ്വാസി (നാസ്തികൻ)യാകന്നം. സത്യവസ്തവിൻെറ വിനാശം, ശൂന്യത, അതായതു് അഭാവമാകന്ന അദ്ദേഹം ഉ പദേശിക്കുന്നതു്. ഇങ്ങനെ യാതൊന്നു എന്നിലില്ലയൊ, ആ നാസ്തികത്താ തോയം, യാതൊന്നു് എൻെറ സിദ്ധാന്തമല്ലെയോ, ആ ശൂന്വസിദ്ധാന്തത്തേയം ജനങ്ങരം എന്നിൽ ആരോപണം ചെയ്യുന്നം."

ഇങ്ങനെയുള്ള ബൂദാഭഗവാൻെറ പലേ നിവ്ചനങ്ങളിൽനിന്നം, അദ്ദേഹം തുസ്വവാദിയല്ല, ബ്രഹ്മവാദിയായിരുന്നവെന്ന നിശ്ശങ്കമായി സിദ്ധമാകന്തണ്ട്. പ്രാചീനന്മാരും അവാചീനന്മാരുമായ ഉയന്ന ഭാർശനികന്മാരെല്ലാം അദൈചത ലക്ഷ്യത്തിൽ വന്നവേരുന്നുണ്ട്. ഉച്ചമായ അലൈ-തലക്ഷ്യത്തിൽ വന്നവേരാ തെ വിചാരശീലന്മാക്ക് ഗതൃന്തരമില്ല; അതായത് ഊഹാപോഹചത്തമായ അവരുടെ മനസ്സിന്ന് സമാധാനവും ശാന്തിയും ഉണ്ടാകന്നതല്ല. പരമാത്ഥദ്ദഷ്ടി യിൽ ഞാനെന്നും നീയെന്നുമുള്ള യാതൊരു ഭേദവുമില്ലാത്ത ഒരേ ഒരു വസ്ത്ര ആ വസ്തവിൽ രമിക്കന്നതതന്നെ പരമപുരുഷാത്ഥം ആ വസ്തുവിൽ രമിക്കന്നവൻ തന്നെ ധന്വൻ. ദേവിയം ദേവനം, ഭക്തിയം ഭക്തനമെന്നുള്ള വൃവഹാരങ്ങളെ ല്ലാം അസത്യട്ടഷ്ടിയിലാകന്ന, അതായതു ടൈചതട്ടഷ്ടിയിലാകന്ന്. ടൈചതഭാ വന, അതായത്രദാവഭാവന ചെയ്യുമ്പോരം, നിയമുനിയാമകസംബന്ധത്തിൽ എല്ലാ ദേവികളം ദേപന്മാരും ഉപസ്ഥിതിചെയ്യന്നു. ടൈപതത്തിലല്ലാതെ ദേ ആത്മഭാവനയിൽ, അതായതു വിയം ദേവീഭക്തിയും സംഭവിക്ഷന്നതല്ല. ആ ത്മരൂപമായി, അദ്വൈതമായ സത്വവസ്തവിൻറ ഭാവനയിൽ ദേവനം ദേവ ഭക്തന്തം ദേവഭക്തിയുമെന്നും പ്രസക്തമാകവാൻ പാട്ടുള്ളതല്ല.

> "ഭേഹദ്ദഷ്ട്യാ തുടാസോഹം ജീവദ്ദഷ്ട്യാത്വഭംശകഃ വസ്തതസ്ത തചമേവാഹമിതിമേനിശ്ചിതാമതിഃ"

എന്നിങ്ങനെ ത്രീരാമചന്ദ്രനോട്ടുള്ള ഹനമാൻെറനിവ്ചനം എത്രയോ സത്യമാകന്ന. "ദേഹട്ടഷ്ടിയിൽ ഞാനങ്ങയുടെ ഭാസനാകന്ന. ജീവരൂപത്തിൽ ഞാനങ്ങയുടെ അംശമാകന്നു. പരമാത്ഥട്ടഷ്ടിയിൽ ഞാനം അങ്ങയും ഒന്നത നെ, യാതൊരു ഭേദവമില്ല" എന്നാകന്നു ശ്ലോകത്തിൻെറ താല്പയ്യം. വിചാര നേയിൽ ഒരേ ഒരു ചൈതന്വവസ്ത. അഖണ്ഡമായ ഒരേ ഒരു വസ്തുവിൽ യാ തൊരു വ്വവഹാരവും സംഭവിക്കുന്നതല്ലതാനം. അതിരിക്കട്ടെ, പ്രകൃതത്തെ അനസരിക്കാം.

ശാരഭയിലെ വനവൈചിത്രുവും ഏകാന്തഗംഭീരതയും എൻെറ മനസ്സി നെ ഈട്ടശമായ ഉയന്ന വിചാരങ്ങളിലേക്ക് ഉന്നയിച്ചിരുന്നവെന്നുള്ള തിനെ ഞാൻ വിസ്മരിക്കന്നില്ല. അതിപ്രശാന്തവും സമാഹിതവും ബ്രഹ്മാനന്ദപപ്പേമായ പലേ ദിവസങ്ങളേയും ഞാനവിടെ അതിവാഹനം ചെയ്തു. ഒന്നര മാസത്തോളം ഞങ്ങളവിടെ നിവാസംചെയ്ത. ശാരദയുടെ കൃപയാൽ ഭക്ഷണപഭാത്ഥങ്ങറംക്കം, പൂജകകടുംബത്തിൻെറ പ്രേമപൂറ്റുകമായ പരിചരണത്തിന്നും യാതൊര ഭാരി ട്ര്യവുമില്ല. നിവ്വിക്ഷേപവും അനന്യവിത്തവും പ്രശാന്തിപരവുമായിരുന്നു. അവി . ടത്തെ ജീവിതമെങ്കിലും, കാശ്മീരത്തിലെ മറെറാര പൂണ്യധാമമായ അമരനാ ഥത്തിലേക്കുകടി ഒന്നു സഞ്ചരിക്കേണമെന്നുള്ള സങ്കല്പം ഉണ്ടായിരുന്നതുകൊ ണ്ട്, ഞങ്ങറംക്ക ശാരദയെ വിടേണ്ടതായ സമയം സന്നിഹിതമായി. അമരനാ ഥത്തെ ഉദ്ദേശിച്ചുകൊണ്ട് അവിടെനിന്നു പുറപ്പെടുവാനുള്ള ഞങ്ങളുടെ നിശ്ച യത്തെ അറിഞ്ഞതിൽ അവിട്ടത്തെ ജനങ്ങൾ വലിയ ദഃഖത്തെ പ്രദർശിപ്പിച്ചു. സഹവാസം നിമിത്തം പ്രേമം വഭ്ധിക്കന്നു. വിപ്രവാസം പ്രേമത്തെ കറയ്ക്ക യം ചെയ്യുന്നു. അധികം ദിവസം ഞങ്ങളമായി പരിവയിക്കയം, ഞങ്ങളുടെ പ്രകൃതിയെ മധുരമായി ആസ്ഥദിക്കയും ചെയ്തിരുന്നതായ അവക്ഷ് ഞങ്ങളുടെ വിയോഗവാത്തയിൽ വലിയ വിഷാദം തോന്നുകയുണ്ടായി. സാധുമഹാത്മാ.ക ളുടെ നിലയിൽ ഞങ്ങളെക്കൊണ്ട് അവക്ക് യാതൊരു പ്രയോജനവുമുംസ്ലായിരു എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ, സംസാരതാപതപ്പന്മാരും തത്തചചിന്തകന്മാരു ന്നില്ല. മാണം" സാധ്യക്കളെ സാധ്യക്കളുടെ രൂപത്തിൽ കാണാവുള്ള തു്; അതായതു് സാ ധുകളുമായി ഭക്തിപൂവ്ം പെരുമാറി അവരിൽനിന്നു പലേ അദ്ധ്വാത്മരഹസ്യ ങ്ങളം ഗ്രഹിച്ചു കൃതാത്ഥരാകാരുള്ള ത്രീസാധുക്കളിൽനിന്നുള്ള മുഖ്യമായ ആ പ്രയോജനം സംസാരഭരാഗമൊ തത്ത്വജിജ്ഞാസയൊ ഇല്ലാത്ത അദ്ദിക്കുകാക്ക് ഞങ്ങളിൽനിന്നു് ഉണ്ടാകവാൻ തരമില്ലാത്തതാണല്ലൊ. എങ്കിലം അവയടെ സ്നേഹബഹുമാനപാത്രങ്ങളുടെ നിലയിൽ ഞങ്ങറം അവക്ക് വലിയ ആമോദകാ രികളായിത്തന്നെ പത്തിച്ചിരുന്നു. ഏതായാലം ഞങ്ങരം മിഥ്യനമാസത്തിന്റെ മ ഭ്യദശയിൽ ഒരു ദിനം സ്റ്റാനഭഭാജനാദികരം നിവ്ഹിച്ച് ശാരദയുടെ ചരണാര വിന്ദങ്ങളിൽ ഭക്തിപൂവം വീണം വന്ദിച്ചതിൻെറ ശേഷം, അവിടെനിന്ത കാശ്മീ രരാജധാനിയാമ ത്രീനഗത്തിലേക്കതന്നെ പ്രതിയാത്ര ആരംഭിച്ചു. പൂജക ഗ്രഹത്തിലെ സർവ്വാംഗങ്ങളും കറെ ദൂരം ഞങ്ങളെ അനുയാത്ര ചെയ്തു; മാത്രജന ങ്ങളാകട്ടെ അശുപൂണ്ണമായ നേത്രങ്ങളോടുക്രടി ഞങ്ങളെ വന്ദിച്ചു.

മുന്നനാലുഭിവസങ്ങളെക്കൊണ്ടു ഞങ്ങരം കഠിനമായ പവ്വതപ്രദേശങ്ങ ളെ അതിക്രമിച്ചു സമതലമായ കാശ്മീരമൈതാനത്തിൽ പ്രവേശിച്ചു. ത്രീനഗര ത്തിൽനിന്ന് ഇങ്ങോട്ടു വന്നതായ വഴിയെ വിട്ട് വേറൊരു വഴിയിൽക്രൂടെ ഞ ങ്ങരം ഞങ്ങോട്ട് സഞ്ചരിച്ചു. മനോഹരമായ കാശ്മീരമൈതാനത്തിൽ അവിട വിടെയുള്ള ചില ഗ്രാമങ്ങളിലും ചില ചെറിയ തീത്ഥസ്ഥാനങ്ങളിലും നിവസി ച്ചു വിശ്രമിച്ചുകൊണ്ട്, മന്ദംമന്ദമായി ഞങ്ങരം യാത്രചെയ്യ. സൽസംഗത്തി ലും ബ്രഹ്മവിദ്ദുയിലും അഭികാംക്കുയുള്ള ഒരു കാശ്ലീരബ്രഹ്മപാരിയും നോത്ത എൺറ ക്രട്യേണ്ടായിരുന്നു. അതുകൊണ്ട് നല്ല ദേശങ്ങളിൽക്രടെ ഞങ്ങളെ ന യിക്കക, നല്ല സ്ഥാനങ്ങളിൽ നിവസിപ്പിക്കക, ഗ്രാമങ്ങളിൽ ഭിക്ഷയ്ക്കുള്ള പ്ര ബന്ധംചെയ്യക മതലായ എല്ലാ കൃത്യങ്ങളം അദ്ദേഹം നല്ലപോലെ നിവ്വഹി ച്ചുകൊണ്ടിരുന്നു. കാശ്നീരഭാഷയിൽ നല്ലപോലെ വ്യവഹരിക്കത്തക്ക അറിവ് ഞങ്ങാം കണ്ടായിരുന്നില്ല. അത്വാനന്മായമായി, മന്ദംമന്ദം യാത്രചെയ്ത് കറെ ടിവസങ്ങ**റംകള്ളിൽ "ജീലം" നദിയുടെ തടത്തിലും**, ജീലംനദിയുടെ മനോഹര മായ തടത്തിൽ നെൽക്കുഷി ചെയ്യുന്ന ജലപ്രചുരവും വിശാലവുമായ വയലുക ളിൽക്രടെ മൂന്നനാലുടിവസം യാത്ചെയ്തതിനശേഷം ക്കീരഭവാനിയിലും, ഞ ക്ഷീരഭവാനിയെന്നതു് കാശ്മീരത്തിൽ വളരെ പ്രധാ ങ്ങാം എത്തിച്ചേർന്നു. നപ്പെട്ട ഒരു ടേവീക്ഷേത്രമാകുന്നു. എപ്പോഴും നരുപൊന്തിവരുന്ന ഈഷദരുണ മായ ഒരുതരം വിലക്ഷണജലത്താൽ സംപൂരിതമായ ഒരു കണ്ഡമാണം° അവി ടെ മഖൃമായി ഒർശിക്കവാനുള്ള ത്ര്. ദേവിയുടെ വിഭൂതിമാഹാത്ത്യമെന്നോ, അ ഥവാ ദേവിയുടെ വിലാസസ്ഥാനമെന്നോ ജനങ്ങരം അതിനെ വിശചസിച്ചവരു പ്രകൃത്യാ ലോകവിലക്ഷണവും വിസ്തയജനകവുമായ വസ്തുക്കളെ ഈശച ന്നു. രോപാസനയ്ക്കുള്ള പ്രതീക (ആലംബന) അളായി പൂറ്റ്വമഹര്ഷിമാർ കല്പനം ചെയ്തിരിക്നനതിൻെറ മഹിമ അറിവുള്ള പരേ അറിയന്നുള്ള . എശ്വയ്യിടർശ നം സാധാരണന്മാരുടെ മനസ്സിൽ ഈശ്വരഭാവനയെ ഝടിതി ഉദ്ഭാവനം ചെ യ്യന്നു. പകൃത്യാ വിചിത്തരങ്ങളായ പദാത്ഥങ്ങളെ ഈശാരപരപ്രതീകങ്ങളാ യും, വിചിത്തരങ്ങളായ ദേശങ്ങളെ ഇശോഹരാപാസനയും ഉള സ്ഥാനങ്ങ ളായും കല്പിച്ചിരിക്കുന്നതു്, 'ഈശചരചിന്തയെ ഉൽപാദനം ചെയ്ത ദ്ദസ്തീ അത്യന്തം ഉപയുക്തങ്ങളായതുകൊണ്ടതന്നെ കരിക്കുന്നതിൽ അവ എന്ത ള്ളതിൽ സംശയമില്ല. മനുഷ്യപ്രകൃതിയുടെ മമ്മങ്ങളെ നല്ലപോലെ അറിഞ്ഞു കൊണ്ട് അവരെ ഈശചരസാമ്രാജ്വത്തിലേക്കയത്തുവാൻവേണ്ടി പണ്ടത്തേ ഋ ഷികഠം ധാർമ്മികമായ ഓരോ സംസ്ഥകളേയും, കർമ്മോപാസനകളേയും പ്ര കല്പനം ചെയ്തിരിക്കുന്നതിൻെറ ഹേസ്വം അറിയാതെയാണും ഇന്നത്തെ ചില പണ്ഡിതമ്മന്യന്മാർ അവരേയം അവരുടെ അനുഗാമികളേയും അജ്ഞന്മാരെ ന്നം അന്ധവിശ്വാസികളെന്നും ആക്ഷേപിക്കുന്നതു്, അതിരിക്കട്ടെ. പ്രസ്തത മായ ക്ഷീരഭവാനിയെന്നുള്ള ആ പ്രദേശവും ആ കണ്ഡവും, പലിയ വൈചിത്രം കാരിയായി ജനങ്ങളുടെ മനസ്സിനെ ഈശചരചിന്തയിലേക്ക് ഉന്നയിച്ചുകൊണ്ട തന്നെ വിജയിക്കുന്നവെന്നുള്ള് പ്രത്യേകിച്ച് പ്രസ്തോതവ്യമാണ്.

ക്ഷീരഭവാനിയിൽനിന്നു രണ്ടുമുന്നനാഴിക ടൂരം സ്ഥലത്തിൽകൂടെ സഞ്ച രിച്ച പിന്നീട് ത്രീനഗരത്തിലേക്ക് സമാറ്റ് പത്തു പന്ത്രണ്ടനാഴികയോളം ജല ത്തിൽക്രടെയായിരുന്നു ഞജാറം യാത്രചെയ്തിരുന്നത്ര് വിശാലമായി ഓളമടിച്ചു കൊണ്ടം, അനേകം തോണികരം അങ്ങോട്ട്ടമിങ്ങോട്ടും ഗതാഗതംചെയ്തകൊണ്ട മള്ള വമ്പിച്ച സരസ്സകളിൽക്രടയും, നീണ്ട കൃതിമസരിത്തകളിൽക്ര്ടയും, മ ററു പലേ യാത്രക്കായി മേളിച്ചുകൊണ്ട് ഞങ്ങ ഗം ചെയ്തിരുന്ന ആ തോണി യാത്ര, കേരളക്കരയിലെ കായൽയാതയോട്ട് എതാണും സാധർമ്മും വഹിച്ചു കൊണ്ടിരുന്നു, കേരളത്തിൽ കായലിൻെറ തീരങ്ങറം തെങ്ങിൻതോട്ടങ്ങളാൽ ആ വൃതങ്ങളെങ്കിൽ, ഇവിടെ സരസ്തടങ്ങരം നെൽകൃഷിചെയ്യുന്ന വയലുകളാ ലം, വിശിഷ്ഠവുക്ഷങ്ങളാൽ അലങ്കുതമായ രഗ്ഗപവ്വതങ്ങളാലം ആവുതങ്ങളാകന്നം. വിശേഷിച്ച്, കാശ്മീരത്തിലെ കാസാരങ്ങ്ഠം ചെന്താമര തുടങ്ങിയ പൂക്കളാൽ സംപൂരിതമായി, അനല്പമായ സഷമാവിശേഷത്തെ വിതരണംചെയ്തകൊണ്ട് സമ്യതീരത്തിലെന്നപോലെ, ് ഹിമഗി മനോമോഹനങ്ങളായി വലസിക്കുന്നം. രിമദ്ധ്യത്തിലും ജലം സലഭമായി, സവിശാലമായി മദിച്ചുപള ച്ചനില്ലന്ന മഹ നീയമായ ആ കാഴ്ച അത്ഭതാവഹമെന്നേ പറയേണുതുള്ള. കറെ മണിക്ക്രവ കാംകൊണ്ട് അമിതാഹ്ലാദകാരിയായ ഈ ജലയാത്ര അവസിതമായി, ഞങ്ങള ടെ ഗന്തവൃസ്ഥാനമായ് ത്രീനഗരത്തിൽ ഞജാരം പദന്യാസംചെയ്തം.

# ഹിമഗിരിവിഹാരം

#### രണ്ടാം ഭാഗം.

#### അമരനാഥം

''നൈഷധീയചരിതം" എന്ന മഹാകാവ്യത്തിനെറ കത്താവായ ശ്രീ ഹർഷമിത്രൻ എ. ഡി. 12-ാം ന്ററാണ്ടിൽ ജീവിച്ചിരുന്ന ഒരു മഹാനാണ്. സരസമായ കവിതയിലെന്നപോലെ. കക്ശമായ തക്ടത്തിലും അദ്ദേഹം അതി പ്രവീണനായിരുന്നു. കാറ്വത്തിൽ അദ്ദേഹം ത്രംഗാരരസവണ്ണനം ചെയ്തിരിക്കു ന്നപെങ്കിലും, അദ്ദേഹം വിഷയരസഭസവിയായിരുന്നില്ല. ബ്രഹ്മനിഷ്ഠനം ബ്രഹ്മ രസസേവിയും സമാധിപ്രിയനമായിരുന്നു. "കവിതാക്കികചക്രവത്തി" എന്നുള്ള പട്ടപ്പേരോടുകൂടിയ അദ്ദേഹത്തിന്റെ "ഖണ്ഡനഖണ്ഡഖാദ്വം" എന്ന ഗ്രന്ഥം പേടാന്തഗ്രന്ഥങ്ങളുടെ പംക്തിയിൽ സവോത്തമമായ സ്ഥാനത്തിൽ പിരാജിക്ക ന്ന ഒരദ്വിതീയഗ്രന്ഥമാകന്നു. വിചാരഗാംഭീയ്പംകൊണ്ടും തക്രശെലികൊ ണ്ടും ഖണ്ഡനപ്പൌഡികൊണ്ടും ഈ ഗ്രന്ഥത്തോട്ട തുലനം ചെയ്യത്തക്ക വേറൊ രു ഗ്രന്ഥം വേദാന്തവകപ്പിൽ ഇതേവരെ ആവിർഭവിച്ചിട്ടില്ല നൈയായികൻ, മീമാംസകൻ തുടങ്ങിയവരുടെ സദ്വാദത്തെ തിലശഃഖാണ്ഡനംചെയ്യ ജഗത്തു അനിവ്ചനീയമെന്നം, അടൈപതബ്രവരം ഒന്നമാത്രം സത്യമെന്നം സമത്ഥനം ചെയ്യകയാണം" ഗന്ഥത്തിലെ പ്രതിപാദ്യം. അടൈപതബ്ദധി ഒന്നുകൊണ്ടും ബാദ്ധ്വമല്ലെന്നു സ്ഥാപിക്കവാൻവേണ്ടി ഭേദവാദികളുടെ "ഭേദം" എന്നുള്ള പ ഭാർത്ഥത്തെന്നെ ഖണ്ഡനകലാകോവിദനായ അദ്ദേഹം വികല്പപ്പപ്പം ഖണ്ഡ നം ചെയ്യന്ന രീതിയെ ഇവിടെ സ്വല്പമായി വിവരിക്കാം.

"എകമേവാദ്വിതീയം" തുടങ്ങിയുള്ള അദൈപതശ്രതികളാൽ ഉൽപന്ന മാകന്ന അദൈപതബോധം ശരിയല്ല. എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ, ഘടം, പടം തുട ങ്ങിയുള്ള പദാർത്ഥങ്ങളുടെ ഭേദം പ്രത്യക്ഷമായി സർവ്വരാലും ഗ്രഹിക്കപ്പെട്ട ന്നം. ഘടപടാദികളുടെ അഭേദജ്ഞാനം ശ്രതിജന്യമായ അദൈപതജ്ഞാനത്തി ന്, അതായത്ത് അഭേദജ്ഞാനത്തിനു ബാധകമാകന്നം. അർത്ഥാൽപ്രത്യക്ഷസി ധമായ ഭേദജ്ഞാനമല്ലാതെ, ശ്രതിസിദ്ധമായ അദൈപതജ്ഞാനം പ്രബലംമാ യഥാത്ഥമോ ആകന്നതല്ല" എന്നിങ്ങനെ ഭേദവാദികഠം വാദിക്കുന്നവെങ്കിലും, അവർ പറയുന്ന "ഭേദം" എന്നുള്ള പദാത്ഥത്തിനെറെ സപര്യപമെന്താണെന്ന സപല്പം വിചാരം ചെയ്യക! വിചാരദേശയിൽ ഭേദം എന്നാള്ള ഒരു പദാർത്ഥം തന്നെ പ്രതൃഷ്ടാദികശക്ക് വിഷയമായി സിദ്ധമാകന്നില്ല. സ്വരുപം, അ ന്യോനുാഭാവം, വൈധമ്മും, പ്പഥക്തചം എന്നിങ്ങനെനാലു പ്രകാരത്തിൽ പ്രഭാകരാദികളായ ഭാർശനികന്മാർ ഭേദപദാർത്ഥത്തെ നിവ്വിച്ചിരിക്കന്നം. സചരൂപംതന്നെ ഭേദമെങ്കിൽ, ഘട എന്നാൽ ഈ നാലുപക്ഷവും ശരിയല്ല. പ്രതിയോഗികഭേദം (ഘടത്തിൽനിന്നുള്ള ഭേദം) പടത്തിനെറ സ്വരുപമെന്ന എന്തുകൊണ്ടന്നാൽ, പ്രതിയോഗിയെ കൂടാതെ ഭേദഗ്രഹണം വന്തചേരുന്നും. അങ്ങനെയാണെങ്കിൽ, ഘടവും പടത്തിൻെറ സചരൂപ സംഭവിക്കുന്നതല്ല. ത്തിൽ പ്രവേശിച്ചതായിത്തീരുന്നു. ഇങ്ങനെ ഘടപടങ്ങളുടെ ചെറ്റകൃത്തെ ത്തന്നെ ഭേദഗ്രാഹിയായ പ്രത്യക്കം വിഷയീകരിക്കന്നു. പിന്നെ അന്വേ്തറും ഭാവം ഭേദമെന്നുള്ള പക്ഷത്തിലും, ഒന്നിൽ വേറൊന്നിൻറ അന്തർഭാവമെന്ത ള്ള പൂവോക്തദോഷത്തിന് നിവാരണം സംഭവിക്കന്നില്ല. ഘടാഭാവം പട ത്തിലും, പടാഭാവം ഘടത്തിലുമെന്<u>നുട്</u>ടതാകന്ത അന്വോന്വാഭാവം. അങ്ങന യാണെങ്കിൽ, പടത്തിൽ ഘടാഭാവത്തോടുക്രി ഘടവും സ്ഥിതിചെയ്യേണ്ടതാ എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ, ഘടഞ്ഞെക്രടാതെ ഘടാഭാവം പടത്തിൽ യിവരുന്നു. സ്ഥിതിചെയ്യന്നതെങ്ങനെ? ഇങ്ങനെ ഒരു പദാർത്ഥത്തിൽ വേറൊന്നിൻെറ അന്തഃപ്രവേശം നിമിത്തം അതുകരം ഭേദംകൂടാതെ ഏകീഭ്രതമായിത്തീരുന്നു. പിന്നെ വൈധർമ്മുമാണം ഭേഭമെന്നുള്ള മൂന്നാമത്തെ പക്ഷത്തിലും ഭോഷമു ഘടത്തിൽ ഘടത്തപവും പടത്തിൽ പടതപവുമെന്നുള്ള വൈധർമ്മുംത ണട്ട്. ന്നെ ഭേദമെന്നാകന്ന ആ പക്ഷം. അജ്ഞെയാണെങ്കിൽ, വൈധർമ്മ്യത്തിൽ, പേറൊരു പൈധർമ്മ്യം സ്ഥിതിചെയ്യുന്നുണ്ടോ, അഥവാ ഇല്ലയോ? വൈധർ മ്മുറാന്തരം സ്ഥിതിചെയ്യന്നില്ലെങ്കിൽ, ഘടതപപടതചങ്ങളെ് പേർതിരിക്കന്ന വൈധർമ്മ്യാന്തരമില്ലാത്തതുകൊണ്ട്, അതുകാം രണ്ടും ഐക്യത്തെ പ്രാപിക്ക അതല്ല, വൈധമ്മൃത്തിൽ ഇതരധർമ്മത്തിൻെറ് വൃവത്തകമായ ന്നതാണു്. പേറൊരു വൈധർമ്മുമുണ്ടെന്ന് അംഗീകരിക്കുന്നപക്ഷം, ആ വൈധർമ്മുത്തി സ് മറെറാരു വൈധർമ്മും, അതിന് വേറൊരു വൈധർമ്മും, അതിന് വേ റൊന്ന് ഇങ്ങനെ വൈധർച്ച്ച് ങ്ങളുടെ അനന്തധാര സംഭവിക്കന്നതുകൊണ്ട്, അനവസ്ഥാദോഷം നേരിട്ടന്ന്. അതുകൊണ്ട് വൈധർമ്മ്യമാണ് ഭേദമെന്ന ള്ള മൂന്നാമത്തെ പക്ഷവും സിധേമാകന്നില്ല. പിന്നെ, പ്പഥക്തചഇണമാണം" ഭേദമെന്നുള്ള അന്തിമപക്ഷവും ദോഷലംഘനത്തിൽ അജംഘാലമായിത്തന്നെ പ്പഥക്തചമെന്നുള്ള ധർമ്മം തന്നിൽനിന്ന് ഭിന്നമായ ധർമ്മി വത്തിക്കുന്നു. (പസ്ത)യിൽ സ്ഥിതിചെയ്യുന്നവോ, അഥവാ അഭിന്നമായ ധർമ്മിയിൽ സ്ഥിതി ചെയ്യുന്നപോ? അഭിന്നമായ ധർമ്മിയിൽ സ്ഥിതിചെയ്യുന്നപെങ്കിൽ, അതായ ത് ഭേദത്തിന് അതിൻെറ ആത്രയത്തിൽനിന്ന് ഭേദം സംഭവിക്കന്നില്ലെങ്കിൽ, സചാശ്രയത്തോട്ടക്രടി അതിന് അഭേദം സംഭവിക്കം. അതല്ല, തൻറ ആത്ര യത്തിൽനിന്നു് ഭേദത്തിന്നു ഭേദം ഉണ്ടെന്നു് അംഗീകരിക്കുന്നപക്ഷം, 6680

തന്നിൽതന്നെ നിവിഷ്കമെങ്കിൽ, ആത്മാശ്രയദോഷവും, അതല്ല, ഭേഭത്തിന വേ റോരു ഭേദം സ്വീകരിക്കുന്നപക്ഷം, ഭേദപ്രവാഹത്തിൽ അനവസ്ഥാദോഷവും സംഭവിക്കുന്നു. ഇങ്ങനെ നാലുപക്ഷത്തിലും ഭേദപ്രത്വക്ഷത്തിന്നുള്ള വിഷയം സിദ്ധമാകാത്തതുകൊണ്ട്, അദൈപതശ്രതിക്കും, തജ്ജന്വമായ അദൈപതജ്ഞാ നത്തിനും ഭേദത്തിനെറെ പ്രത്വക്ഷജ്ഞാനം ബാധകമെന്നും മററും വാദിക്കുന്നതു് തീരെ അവി ചാരിതരമണീയമാകുന്നു.

ത്രീഹർഷൻ ഭേദപദാത്ഥത്തേയം മററും ഖണ്ഡനംചെയ്ത് അടൈചത സിദ്ധാന്തത്തെ സ്ഥാപിക്കുന്നതിൽ വിതണ്ഡാവാദത്തെയാകന്ന് തരംഗീകരിച്ചി രിക്കുന്നത്. വാഭം, ജല്പം, വിതണ്ഡ എന്നിങ്ങനെ കഥ (ശാസ്ത്രാത്ഥവിചാരം) മൂന്നു പ്രകാരത്തിലുണ്ട്. വാഭകഥയുടെ ഫലം തത്ത്വനിണ്ണയവും, ജല്പവിതണ്ഡ കളുടെ ഫലം വിജയവുമാകന്ന. എങ്കിലും ചില സന്ദർഭങ്ങളിൽ കതക്കങ്ങളാ കന്ന വിഷലിപ്തബാണങ്ങളേറ്റ് സൽപ്രമാണങ്ങരം മൃദ്ധമായി മൃതിപ്പെടാതി രിക്കവാൻവേണ്ടി അവയുടെ രക്ഷാകവ പമായി ശാസ്ത്രകാരന്മാർ പരപക്ഷവി ദളനരൂപമായ പിതണ്ഡാകഥയേയം അംഗീകരിച്ച കാണുന്നണ്ട്. <u>ర్</u> చేస్తాల్ ഡിക (മദിച്ച ഒട്ടകത്തിന് കനത്തവടി എന്നുള്ള ന്യായം) വഴിക്കല്ലാതെ കുതർ ക്കർക്കശന്മാരെ ഭമനം ചെയ്യവാൻ വേറൊരു മാഗ്റ്റമില്ലത്രേ. എതായാലും ഭേ **ദം** സതൃമല്ലെന്നും, അഭേദംമാത്രം സതൃമെന്നുമുള്ള താകുന്നു സിയാന്തം. ഘടപടാ ദികളുടെ ഭേദത്തെ അംഗീകരിക്കാത്തപക്ഷം, ജഗത്തിൽ യാതൊര പ്രവഹാര വും സംഭവിക്കവാൻ തരമില്ലാത്തതുകൊണ്ട് വ്വവഹാരദശയിൽ ഭേദത്തെ സവ ക്രം സ്വീകരിക്കേണ്ടിവരനവെങ്കിലും, പരമാത്ഥദശയിൽ ഭേദഗ്രഹണം ഭവി ക്ഷന്നില്ല. പാരമാത്ഥികമായത് അഭേദമെന്നും, ഭേദമെന്നത് കേവലം കല്പി തമെന്നും സാരം.

ഖന്ധനഗ്രന്ഥകാരനാരുടെ ഈദ്ദശമായ ഖന്ധനയക്തികൾ ദ്വശങ്ങ ഒളാ, അദ്ദശങ്ങളാ ആയിരുന്നുകൊള്ള ഒട്ട, ഏകമായി, അഭചിതീയമായിരിക്കു ന ഈശചരജ്യാതിസ്സതന്നെ സത്യമെന്നും, അനേകാത്മകമായ ഈ സംസാരം അസത്യമെന്നുമുള്ള തത്ത്ഥത്തെ എല്ലാ വിദ്ഥാനാരും ഏകമതിയോടെ സമ്മതി കുന്നതാണും. സമദ്രജലം തരംഗബ്ബ്ബോഭാഭികളുടെ ആകാരത്തിൽ ഭാസിക്കുന്ന ഇപോലെ, ഒരേ ഒരു ഈശചരജ്യാതിസ്സ് ഗിരിനഗരീനരതിയ്യഗാദികളുടെ ത്ര പത്തിൽ പ്രതിഭാസിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കുന്നും. അങ്ങനെ തീത്ഥം, അതീർത്ഥം, സാധു, പാപി, പുണ്യം, പാപമെന്നുള്ള സവ്വവം ഈശചരസചത്രപമാങ്കിൽ, അഥവാ സവ്വത്തിലും ഈശചരജ്യാതിസ്സ് പ്രകാശിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കുന്നവെ കിൽ, ആ ദ്വേജിയിൽ ഭേശകാലവസ്തുവിഷയകമായ യാതൊരു വിഷമതയും സം ഭവിക്കുന്നില്ല. "അമരനാഥം" എന്ന ധാമത്തിൽ യാത്രചെയ്ത് അവിടെ പ്രത്യേകിച്ച് ഒരീശപരനെ ദർശനം ചെയ്യവാനോ, അവിടെനിന്ന് വല്ല പ്പണ്ഡവും സമ്പാദനം ചെയ്യവാനോ എനിക്കി പ്പയങ്ങായിരുന്നില്ല. കാശ്മീരത്തിലെ താഴെയുള്ള പ്ര ദേശങ്ങളെപ്പോലെ അമരനാഥവും പരമാത്ഥദ്രഷ്ഠിയിൽ ബ്രഹ്മംതന്നെ; അഥവാ ദ്വവനാരദ്രഷ്ഠിയിൽ പഞ്ചഭ്രോത്മകംതന്നെ. എങ്കിലും പ്രാക്തികവിലാസം കൊണ്ടും ദേശവിയ്ക്ക്ലികൊണ്ടും പ്രശാന്തിമഹിമകൊണ്ടും സവ്വാതിശായിയായി വിരാജിക്കുന്ന ഹിമഗിരിശിഖരങ്ങളിൽ ആനന്ദവിഹരണം ചെയ്യുന്നതിൽ ഞാ നത്സകനായിരുന്നു. ബ്രഹ്മാസ്ഥാദനംതന്നെ താദ്ദശമായ വിഹരണങ്ങളുടെ മുഖ്യ ഫലം. ബ്രഹ്മത്തിനെ ഐശ്രച്യെവും സെന്ദേവിഹരണം ചെയ്യുന്നതിൽ ഞാ നത്സകനായിരുന്നു. ബ്രഹ്മാസ്ഥാദനംതന്നെ താദ്ദശമായ വിഹരണങ്ങളുടെ മുഖ്യ ഫലം. ബ്രഹ്മത്തിനെറ ഐശ്രച്യവും സെന്ദേയ്യവും മാഹാത്ത്യവും പ്രതിഫലി ച്ചുകാണുന്നതിന്നുള്ള ഒരു മഹാദർപ്പണമാകന്നു പ്രക്തിയെങ്കിൽ, ബ്രഹ്മരസാ സ്ഥാദനത്തിൽ പ്രക്ഷ്മായ പ്രക്തി വലിയ സഹായകമാണെന്നുള്ള ത് അഭ വരസികന്മാക്ക് അവിദിതമല്ല. തീർത്ഥാടനവ്യാജേന ഇതേ ഉദ്ദേശത്തിലാ ണ് ഞാൻ പലപ്പോഴം ഹിമഗിരിശിഖരങ്ങളിൽ മന്വം ഇപ്പോഴം വിഹരണം ചെയ്യാവുള്ള ഇ്. അക്കഥ നില്പുട്ടെ. തൽകാലം നമുക്ക് കാശ്മീരത്തിലെ സംപ്ര സിധ്യാമായ അമനോഗ്ഥത്തിലേക്ക് പുറപ്പെടാം.

ശാരദയിൽനിന്നെത്തി ശ്രീനഗരത്തിൽ പത്തുപന്ത്രണ്ടുടിവസത്തിലധികം വിശ്രമിപ്പാൻ ഞജ്യക്മവസരമണ്ടായിരുന്നില്ല. ശ്രാവണമാസത്തിലെ പൂണ്ണിമ ദിവസമാകന്ന അമരനാഥത്തിലെ മുഖ്യമായ ഭർശനം. കൊല്ലത്തിലൊരിക്കലുള്ള ഈ പവിത്രദർശനത്തിനവേണ്ടി, ഒട്ട്ധികം, അതായത്ക്, അനേകായിരം ജന ങ്ങറം പൂണ്ണിമയ്ക്ക മുമ്പായി, പഞ്ചാബു മതലായ ദേശങ്ങളിൽനിന്നും ശ്രീനഗര ത്തിൽ ഒന്നായി പന്നചേരുകയും, അവിടെനിന്ന് എല്ലാവരും സംഘാതമായി ത്തന്നെ ഉത്സവരൂപത്തിൽ മേലോട്ടു യാത്ര ആരംഭിക്കകയും ചെയ്യുന്നു. യാത്രയ്ക്ക വേണ്ടുന്ന കൂടാരം തുടങ്ങിയ പലേ സാമഗ്രികളും കാശ്നീരഗവമ്മേണ്ടുതന്നെ തെ യ്യാരചെയ്ത യാത്രികന്മാരെ സഹായിക്കാരണ്ട്. പൂണ്ണിമക്ക് എട്ടുപത്തുഭിവസങ്ങരം ക്ക മമ്പ്, അനേകം യാത്രക്കാരുടെ ഇടയിൽ അമരനാഥനെ അനസന്ധാനം ചെ യ്കാണ്ടു ബ്രഹ്മചാരിയോട്ടക്രടെ ഞാനും യാത്രയായി. ത്രീനഗരത്തിൽനിന്ന് അവപത്തിയൊന്നു നാഴിക ദ്വംമുള്ള ''ഫയൽഗാം" എന്നുള്ള പ്രദേശംവരെ സമ ഭൂമിയും, അവിടെനിന്നു മേലോട്ടു മുപ്പത്തൊന്നനാഴിക വികടവും ഉച്ചതരവുമായ പർവ്വതപംക്തികളമായി അമരനാഥത്തിലേക്ക് ഒട്ടാകെ സമാര് തൊണ്ണററിര ണ്ടുനാഴിക ദൂരമാകന്നു. ഫയൽഗാംവരെ നല്ല വിശാലമായ നിത്തോം, അതിൽക്ര ടെ മോട്ടോർവണ്ടികളുടെ ഗതാഗതവുമുള്ള തുകൊണ്ട്, അവിടംവരെ യാത്രികന്മാ രിൽ അധികവും പണ്ടിയിൽസഞ്ചരിക്കകയാകന്ന പതിവു്. എന്നാൽ ഞാൻ ത്രീ നഗരത്തനിന്നു മുപ്പതനാഴികയിലധികം ഭൂരത്തിൽ കിടക്കന്ന ''അനന്തനാഗം''വ രെ മോട്ടോർവണ്ടിയിൽ യാത്രചെയ്തവെങ്കിലും, അവിടെനിന്ന കാൽനടയായിത്ത

ന്നെയാണ് അവശിഷ്ടമായ യാത്രയെല്ലാം നിവഹിച്ചത്. കലകലയായി വിളഞ്ഞു കിടക്കുന്ന നെൽചെടികളാൽ നിറഞ്ഞ വയലുകളുടെ നടുവിൽ ഉയന്തലംബായ മാനമായി നില്യുന്ന തുല്യാകാരമായ നടക്കാവുവൃക്ഷങ്ങളുടെ അതിമനോഹരമായ നിരയുടെ മദ്ധ്യത്തിൽക്രടെയുള്ള സുവിശാലവും സുരച്ചുവുമായ നിരത്ത് എൻെറ മനസ്സിനെ പല്ലാതെ ആഹ്ലാദിപ്പിച്ചുകൊണ്ടിരുന്ന. അ്നന്തനാഗമെന്നത് കുറെ യധികം ജനസംഖൃയുള്ള ഒരു ചെറിയ നഗരമാകന്തം. ഇവിടെനിന്ത പതിനാറ നാഴിക ദൂരമുള്ള ''വേരീനാഗം'' എന്ന സ്ഥാനത്തുനിന്ന് സുപ്രസിദ്ധമായ ജീലം നദി ഉദ്ഭപിക്ഷനും. അനന്തനാഗത്തുനിന്ന വടക്കപടിഞ്ഞാറായി സ്ഥിതിചെയ്യ ന്ന ഫയൽഗാമിൽ കാൽനടയായി ചെല്ലന്ന യാത്രക്കാർ രഖടുമുന്ന് ദിവസംകൊ ണ്ടും ചെന്നുചേരുന്നുണ്ടും. ഫയൽഗാമെന്നതും ദശ്ചാഗംഗയുടെ തീരത്തുള്ള രച്ചാവും വിജനവുമായ ഒരു സ്ഥാനമാകുന്നു. ദേവദാരുവ്വക്ഷങ്ങൾ ഘനതരമായി തിങ്ങിനി ല്ലന്ന പച്ചനിറംപൂണ്ട പവിത്രവനങ്ങരം യാത്രികന്മാരുടെ മനസ്സിനെ ഹഠാൽ ആകർഷിച്ചുകൊണ്ട് വിജയിക്കന്നുണ്ട്. വെള്ള ക്കാരും മററും ശരീരസചാസ്വ്യ ത്തിന്നായും സബാനഭവത്തിന്നായും വന്നതാമസിക്ഷന്ന ഒട്ടധികം വസ്ത്രഗ്രാമങ്ങരം അവിടെ കാണാകയുണ്ടായി. രണ്ടുമന്നു ദിവസങ്ങൾ ഫയൽഗാമിൽ വിശ്രമിച്ചു. ഭോജനവസനാഭികഠംഞെന്നം വിശചംഭരകപയാൽ യാതൊരു ക്ലേശവുംകൂടാതെ യഥാസമയം സർവ്വവും സമുപലബ്ധമായിത്തന്നെ വത്തിച്ചിരുന്നു. ഭോജനാന ന്തരം, ജനബാഹാച്ചത്തെ സന്ത്യജിച്ച്, വനാന്തരത്തിൽ കുറേട്ടരം ചെന്ത് അ വിടെ ഏകാന്തമായിരുന്നകൊണ്ട് ഞാൻ ഏകാകിയായി ആനന്ദിച്ചിരുന്നു. ഒരു ദിവസം മദ്യാഹ്ന ഞിൽ തദ്ദേശീയരായ ചിലമസൽമാന്മാർ, വനാന്തരത്തിൽ ഏകാകിയായിരിക്കുന്ന എന്നെ കണ്ട് എന്നോട് ഇപ്രകാരം ഉപദേശിച്ച "ബാബാജി! ഇക്കാലത്ത് കരടികരം അധികമായി പകലം സഞ്ചരിക്കാറുണ്ട്. ബാബാജി ഇവിടെ തനിയെ ഇരിക്കുന്നതു് നന്നല്ല." ദേഹത്തെ ഭാവിക്കുമ്പോഗം കരടി വളരെ ഭയാനകവും ദേപഷ്യവുമായ ഒരു ജന്തുതന്നെ. എന്നാൽ ആത്താ വിനെ ഭാവിക്കമ്പോഗം അതുതന്നെ സുഖാത്മകവും അതിപ്രേമാസ്പപ്പോയി ത്തീരുന്നു.

ഫയൽഗാമിൽനിന്ന് യാത്ര ആരംഭിച്ച് ആറേഴനാഴികമാത്രം ദുരമള്ള "ചന്ദനവാടി"യിൽ ചെന്ന യാത്രക്കാർ വിശ്രമിക്കന്ന. ഫയൽഗാമിൽനിന്ന് മേലോട്ട് ഭ്രപ്പകൃതി അത്വന്തം ഭിന്നമായി കാണപ്പെടുന്നം. ഫയൽഗാംവരെ നല്ല മൈതാനഭ്രമിയാണെങ്കിൽ, ഇവിടെനിന്ന് മേലോട്ട് ഉന്നതങ്ങളായി വി ചിത്രതങ്ങളായ പവ്വതങ്ങൾം ആരംഭിക്കന്നം. അതുനിമിത്തം ആരോഹണജ ന്വമായ യാത്രാക്ലേശവുമാരംഭിക്കന്നം. ഭേദ്ധഗംഗയുടെ തടത്തിൽകൂടെ മാർഗ്ഗം മേലോട്ട് ചെല്ലുന്നം. പവ്തങ്ങൾം വനാ പ്പാഭിതങ്ങളായി, അത്വാഹ്യാദഭായികളാ യി, യാത്രികന്മാരുടെ യാത്രാക്ലേശത്തെ അത്വധികം ലഘ്യകരിക്കുന്നം. മന്മന

പാടിയിൽനിന്നുള്ള പിന്നത്തെ വിശ്രമസ്ഥാനം "ശേഷനാഗ"മാകന്നു. ശേഷനാ ഗമെന്ന ഉ് സമദ്രനിരപ്പിൽനിന്നു് പന്തീരായിരം അടി ഉയരത്തിൽ വത്തിക്കുന്ന സുമാഹ് ഒരുനാഴിക ചുററളവുള്ള ഒരു മനോഹരസരസ്സാകന്ത. പാൽനിറാപൂണ്ട ത്തോടുകുടി ഈ സരസ്സിൽനിന്ത് പുറപ്പെട്ടൊഴുകന്ന പൂണ്യസരിത്താകന്തരം മൻ പറയപ്പെട്ട ഒഷ്യഗംഗ. ഈ സരസ്സിൻെറ മകളിലായി ഒരു നാഴികയോളം ഭൂര <u>ഞ്ളള്</u> ഒരു വിശാലമൈതാനത്തിലാകന്ന യാത്രക്കാർ പാളയമടിച്ച നിവസിക്ക ന്നത്. സരസ്സിൻറ സൌന്ദയ്യ്മഹിമയെ സംപൂണ്ണമായി അനുഭവിച്ചാനന്ദി ക്കുവാനുള്ള ആഗ്രഹത്തിൽ ഞാൻ പരിചിതന്മാരായ വേറെയും ചില സാധുക്ക ളോട്ടകൂടി, പോകമ്പോഴം വരുമ്പോഴം അതിനെറ തടത്തിൽ ജലസമീപത്തിൽ അധികനേരം ചെന്നിരിക്കയും, ഹിമശീതളമായ അതിലെ തീർത്ഥജലത്തിൽ അവഗാഹനം മതലായ ക്രിയകരം യഥാവിധി ക്തേിപൂവ്വം നിവ്വഹിക്കയും ചെയ്ത. പ്രദേശം ദിവൃദിവുമെന്നേ പറയേണ്ടതുള്ള. ഹിമപലേങ്ങളാൽ ആപൂ രിതമായി, ധവളധവളമായി, വ്ലക്ഷാഭികളൊന്നമില്ലാത്ത ശുദ്ധമേനഗ്നമായ ശി ലോച്ചയങ്ങളാകന്ത നാലുപാടും സമുന്നതമായി പരിലസിക്കുന്നത്. ഫാ! അത്ഭു തകരമായ അവിട്ടത്തെ അലൌകികസഷമാവിലാസത്തെ അനഭവിച്ചതന്നെ അറിയേണ്ടിയിരിക്കുന്നു. അതിനെ വണ്ണിക്കുവാൻ പുറപ്പെട്ട്, അവതാളത്തിലാ കവാൻ ഞാൻ വിചാരിക്കന്നില്ല. ദിവ്യമായ ഈട്ടശപ്രദേശങ്ങളുടെ വിവര ണം കാണാത്തവരുടെ കണ്ണിൽ പൊടിയിടുവാൻ പക്ഷേ പയ്യാപൂമാകമെങ്കിലും, കണ്ടവരുടെ ഉപഹാസത്തിന് ആസ്പദമാകാതേയുമിരിക്കുന്നതല്ല. ഒസ്സഹമായ ശൈതൃത്തോടുകൂടിയ ശേഷനാഗം മൈതാനത്തിൽ ഞങ്ങറം അതിക്ലപ്പേണ ഒരു രാത്രി കഴിച്ചക്രട്ടി. രാത്രി മുഴവനം വർഷിച്ചുകൊണ്ടിരുന്നു. വൃഷ്ട്രിക്റെ അധികം സമയം നീണ്ടനില്ല ന്നതായാൽ ഈ പ്രദേശങ്ങളിൽ ഹിമപാതറുമാ രംഭിക്കമെന്നു പ്രത്യേകിച്ചു് പറയേണ്ടതില്ലപ്പൊ. ഈദ്ദശമായ യാത്രകളിലും, മററം പരിവ്രജനങ്ങളിലെന്നപോലെ, വന്ദ്രം അധികമായി കൊണ്ടനടക്കെ പ തിപില്ലാത്ത എനിക്ക് ശൈത്യാദിജനിതമായ ക്ലേശത്തെ കറെ അധികം തിതി ക്ഷയോടെ ഉപമർട്ടനം ചെയ്യേണ്ടിവന്നിരുന്നു.

പിറേറന്ത് അവിടേനിന്ത് ഉത്ഥാനം ചെയ്ത്, നാലഞ്ചമണിക്ക്രനേര ത്തെ പ്രയാണംകൊണ്ട് ''പഞ്ചതരംഗിണി" എന്ന പ്രസിദ്ധമായ സ്ഥാനത്തിൽ എത്തിച്ചേർന്നു. പവ്താരോഹണം ഇടക്കിടെ ഉപലബ്ധമാകന്നത്തകൊണ്ടും ശൈത്യാധിക്യംകൊണ്ടും യാത്രികന്മാക്ക് ഇവിടെ കറെ അധികം ക്ലേശം സഹി കേണ്ടത്വണ്ട്. റ്റൂദ്ധകളം റ്റൂദ്ധന്മാരും, തരുണികളും തരുണന്മാരും, സാധുക്കളും ഗ്രഹസ്ഥന്മാരുമെല്ലാം യാതൊരു ഭേദവും ഗ്രജ്ചംപ്രോവവുമെന്നിയെ തുല്യമായി കതിരയെപ്പോലെ കിത്വ്വകിതവ്ക്ക് മലകയുന്നതാം, "അമരനാഥകീജൈ"

എന്നിങ്ങനെ ഇടക്കിടെ ഭക്തിപൂവ്കമോ, അഭക്തിപൂറ്റ്കമോ ചെയ്യന്ന ജയ ഭ്രചനികളെക്കൊണ്ട് ക്ലേശിക്കുന്ന തങ്ങളുടെ ആത്മാവിന്ത് കറെ സമാശചാസം നലൂന്നതും, ക്ലേശം സഹിക്കവയ്യാതെ ചിലർ കണ്ണനീർ വാത്തു കരയുന്നതും, ട്ടശ്യങ്ങളെ നോക്കി ആനന്ദം സഹിക്കവയ്യാതെ ചിലർ ചിരിക്കുന്നതും, ഹാ! ഹാ! എന്നിങ്ങനെ മററു ചിലർ അമിതമായ ആശ്ചയ്യഭാവത്തെ ആവിർഭവിപ്പി ക്ഷന്നതും, മററ ചിലർ മരത്തടികളെപ്പോലെ യാതൊരു ക്ലേശഭാവമോ, ജയ ഭ്രചനിയോ, ആഹ്ലാദമോ, ആശ്ചയ്യഭാര ഒന്നാകൂടാതെ മുന്നോട്ട് പടന്വാസംമാ ത്രം ചെയ്തകൊണ്ടിരിക്കുന്ന ഇം എനിക്ക് വലിയ രസാവഹമായിത്തോന്നിയിരു എൻറ മനസ്സിൽ ഉദിച്ചിരുന്ന മുഖ്വഭാവം ആഹ്ലാഭമായിരുന്നു. ക്ലേശം ന്നു. എന്നെ അധികമായി ബാധിച്ചിരുന്നില്ല. മലകയരവാൻ എൻെറ ലഘവായ ശരീരത്തിന് കറെ അധികം സാമർത്ഥ്യമുണ്ടെന്ന് അഭിമാനപൂവ്വം പറയാം. എന്നാൽ എൻറെ അനുചരനായ ബ്രഹ്മചാരി ഭിനന്തോരം എന്നിൽനിന്ത് ഒ നോരണ്ടോനാഴിക ദൂരം പിന്നിൽ നടക്കെ പതിവായിരുന്നതുകൊണ്ട്, എ നിക്ക് ഇടക്കിടെ അധികം സമയം കാത്തിരിക്കേണ്ടിവന്നിരുന്നു. അങ്ങനെ ആ ബ്രഹമ ചാരി എപ്പോഴുമള്ള എൻറെ പയ്യവേക്ഷണത്തിന്ത് പാത്രീഭവിച്ചിരുന്നതു കൊണ്ട്, എൻറ് മനോഗതിയുടെ സ്ഥാതന്ത്ര്യത്തെ പലപ്പോഴം ദമനംചെയ്യ കൊണ്ടേ ഞാൻ യാത്ര ചെയ്തിരുന്നുള്ള, പഞ്ച്തരംഗിണിയിൽ കൈകാൽ കോ ച്ചിവലിക്കുന്ന കളിരും, തൊട്ടാൽ കടിക്കുന്ന വെള്ള വും, ഈരികാപ്രഹാരംപോ ലുള്ള വാതപ്രഹാരവുമായി ഞങ്ങൾ മൂന്നരാത്രി കഴിച്ചുകൂട്ടുകയുണ്ടായി.

പഞ്ചതരംഗിണിയെന്നതു് വിശാലമായ അഞ്ചു് ജലധാരേക്ക വന്നദയാ ജിക്കുന്ന മെണീയതമോയ ഒരു തീർത്ഥസ്ഥാനമാകുന്നു. ഇവിടേയും യായ്രക്കാർ സ്റ്റാനദാനാദിക്ക ചെയ്യുന്നു. ശേഷനാഗത്തെപ്പോലെതന്നെ പഞ്ചതരംഗിണി യം എൻെറ മനസ്സിനെ ആഹ്ലാഭോന്മത്തമാക്കിത്തീർത്തിരുന്നു. തരു ഇല്പാദിവിക ലമായ അവിടുത്തെ നഗ്നതാകൈവല്യവും, ഭൂമിയുടെ ഈഷദേഷനമായ വണ്ണവി ശേഷവും, വിശിഷ്ടത്തെ ഏകാന്തഗംഭീരമായ ഭാവവിശേഷവും, ഇടയ്ക്കിടെയുള്ള വൃഷ്ടിയും മുസ്സമായ ശൈത്വപ്പാച്ച് പ്രമല്ലാം, തിബത്തുടേശത്തിൽ സ ഞ്ചരിക്കുന്ന അവിടുത്തെ ഏകാന്തഗംഭീരമായ ഭാവവിശേഷവും, ഇടയ്ക്കിടെയുള്ള വൃഷ്ടിയും മുസ്തമായ ശൈത്വപ്പാച്യിവുമെല്ലാം, തിബത്തുടേശത്തിൽ കൈലാ സപാർശ്വത്തിലോ, മാന്ഥാത്രപാർശ്വത്തിലോ ചെയ്തിരുന്ന നിവാസത്തെ എൻെറ സ്ത്രിപഥത്തിൽ അവതരിപ്പിച്ചുകൊണ്ടിരുന്നു. ഈവക പ്രദേശങ്ങ ളിൽ നിവസിക്കുന്നതിൽ എന്ത്രതന്നെ ശാരീരികക്ലേശങ്ങൾം സഹിക്കേണ്ടതുണ്ടെ കിലും, അവമെല്ലാം ഇവിടെനിന്നനുഭ്രതമാകുന്ന നിരവധിയായ ആനന്ദസന്ദോ മത്തിൽ നിമജ്ജനം ചെയ്തുപോകുന്നു. ഇവിടെനിന്ന് നാലുനാഴിക ഭൂരത്തിലാ കന്ന സുപ്രസിധേമായ അമനോഥതുമാ അവസ്ഥിതിചെയ്യുന്നതു്. എന്നാൽ ഇഹാസമീപത്തിൽ യാത്രക്കാക്ക് താമസിക്കവാനുള്ളം സൌകയ്യം, അതായത്

വിശാലമായ മൈതാനമില്ലാത്തത്തകൊണ്ട്, ഇവിടെനിസ് മേലോട്ട് ക്രടാരം മ തലായത്കാണുപോകയോ, രാതി നിപാസം ചെയ്കയോ പതിവില്ല. എ ന്നാൽ പലേ സാധുക്കളും ഇഹയിൽതന്നെ അധികദിവസം നിവസിച്ചുകൊണ്ട് ഭജനം ചെയ്യാരണ്ടന്നുള്ള തും പ്രത്യേകം പ്രസ്താവിക്ക അക്താണം". യാത്രക്കാ രെല്ലാം പഞ്ചതരംഗിണിയിൽനിന്ന് ത്രാവണപൂണ്ണിമഴിവസാ മേലോട്ട് നാലു നാഴിക നടന്നു ഇഹയിൽചെന്ന് അമരനാഥ നേയും മററും ഭർശനം ചെയ്ത് അ പ്പോരംതന്നെ താഴെ മടങ്കിവന്നു വിശ്രമിക്കകയാണം" പതിവും. പഞ്ചത്രംഗി ണിയിൽനിന്ന് ഇഹയിലേക്ക് ചെല്ലവാൻ രണ്ടമാർഗ്ഗങ്ങൾ ഉണ്ട്. നെന്പുരാ തനവും, അധികം കയററവും കാഠിന്വവുള്ള തും, പേറൊന്ത് നചീനവും കറെ സരളവുമാകന്നം. ഒരു പവ്തത്തെ വളത്തു ചക്രാകാരത്തിൽ ചരിക്രമം ചെയ്ത കൊണ്ടു് ന പീനമാർഗ്ഗം മേലോട്ട ചെല്ലുന്നു. പഴയമാർഗ്ഗമാകട്ടെ, അതേ പർ വ്യത്തിൻെറ്റ ഉച്ചതരമായ ശിഖരത്തിൽ കയറി, അതിനെ ഉല്പംഘിച്ചുകൊ ണ്ട് താഴോട്ടിറങ്ങന്നു. പഴയമാർഗ്ഗം വിപത്തികരമായതുകൊണ്ട് യാത്രക്കാക്ക് അതു് നിരോധിക്കപ്പെട്ടിരിക്കന്നു. എങ്കിലും മടങ്ങിവരുമ്പോരം ഹിമസംഹതി യാൽ ആവൃതമായി, നാലുപാടുമുള്ള അലൌകികമായ അവിട്ടത്തെ ദൃശ്ശങ്ങളെ സ്പപ്പമായി ദർശിപ്പിക്കന്ന ആ പവ്തശിഖരത്തിൽ, ആരുശക്ഷുവായ ഞാൻ-വേറെയും ചില സാധുക്കളോട്ടക്രടെ പുരാതനസരണിയെയാണ്ട് അനുസരിച്ചി രുന്നെത്ര്.

ഞങ്ങാം പഞ്ചതരംഗിണിയിൽനിന്നു പത്തു മണിക്ക ഭിക്ഷകഴിഞ്ഞു' ഗുഹ യിലേക്കു പുറപ്പെട്ടു. അനേകായിരം ജനങ്ങൾം അങ്ങോട്ടമിങ്ങോട്ടമായി നടന്ത കൊണ്ടിരിക്കുന്ന് കൃശാവകാശമായി തിങ്ങിയ മാർഗ്ഗത്തിൽക്രടെ വളരെ പ്രയാ സപ്പെട്ട് മെല്ലെ മെല്ലെ നടന്നുകൊണ്ട് ഒരു മണിക്ക മമ്പായി ഗുഹാനികടത്തിൽ ചെന്നെത്തി. അവിടവിടെ ഹിമാ ച്ലുന്നമായി, താഴത്തുക്രടെ ഒഴകിക്കൊണ്ടിരി ക്കന്ന ഒരു ചെറിയ ജലധാരയായ അവിട്ടത്തെ "അമരഗംഗ"യിൽ ഒരുവിധം സ്സാനം ചെയ്ത് ദർശനത്തിന്നായി ''അമരനാഥകീ ജൈ'' എന്നിങ്ങനെ അവിടെ നാലുപാടും മാറെറാലികൊണ്ടുച്ചൈസ്തരമയരുന്ന യാത്രികന്മാരുടെ ജയഭാചനിക ളെ ത്രവിച്ചുകൊണ്ടും, അത്വധികമായ ഭക്തികൊണ്ടും, വിസ്റ്റയംകൊണ്ടും ആപൂ രിതമായ അന്തഃകരണത്തോടുകൂടിയും, ഞങ്ങരം ദേവവന്ദ്വമായി, ദേവഖാതമായ ആ പാഷാണബിലത്തിനെറ അന്തർഭാഗത്തിൽ പ്രവേശിച്ചു. ജനങ്ങൾ ഭക്തിമ ഭമത്തരായി തിക്കിത്തിരക്കി സർവ്വത്തേയും വിസ്തരിച്ചു് ഭഗവാനെ ടർശനം ചെ യ്ക്കാണ്ടിരിഷന്നു. സമാര് ഒരുന്നററൻപതടി ഉയരവും, അത്തന്നെ നീളവും വീതിയുമുള്ള പ്രകൃതകന്ദരം സമുദ്രനിരപ്പിൽനിന്നു പതിമ്മുവ്വായിരം അടി ഉയര ത്തിൽ വത്തിക്കന്നു. പതിനെണ്ണായിരാങ്ങടി ഉയരമുള്ള മഹത്തായ ഒരു ശിലോ ച്ചയത്തിൻെറ പാർശചദേശത്തിലാകന്നു ഗുഹയുടെ സ്ഥിതി. ദേവമുത്തിയുടെ

ആകൃതിയിലുള്ള ഹിമപിസെങ്ങരം ഗുഹയിൽ അവിടവിടെ നാലഞ്ഞു ദിക്കിൽ കാണപ്പെടുന്നു. അവയിൽ ഏററവും വലിയ ഹിമപിണ്ഡമാകന്ത അമരനാഥ മഹാദേവൻറെ മൂത്തി. പാവ്വതി, ഗണേശൻ മുതലായവരുടെ മൂത്തികളാകന്ന മററുള്ള ഹിമപിണ്ഡങ്ങറം എന്നാണു് എനിക്കുള്ള ഓർമ്മ. തണുപ്പകാലത്തിൽ പാഷാണ പ്പിര്രങ്ങളിൽക്രടെ വെള്ളം ഒററി വീഴന്നതു ഹിമാകാരമായി പരിണ മിക്കുന്നതാണ്. പ്രകൃതമായ ദേവതാമൃത്തികളെന്ന്, നവീനവിമർശകന്മാർ അഭിപ്രായപ്പെടന്നം. എടവം, മിഥ്യനം എന്നീ മാസങ്ങളിൽ ഈ ഹിമപിണ്ഡ ങ്ങറം ആകൃതിയിൽ കറെ അധികം വലിപ്പമുള്ള തായി കാണാമെന്നും, ക്രമേണ ഹിമം ഉരുകിയുരുകി അവ ചെറുതായിത്തീർന്നു കന്നിതുലാമാസങ്ങളിൽ പിണ്ഡ ങ്ങരം നിരവശേഷമായി ലയിച്ചപോകന്നവെന്നും അവർ പ്രത്യക്ഷത്തെ പ്രമാ ണമാക്കി പറയുന്നു. എന്നാൽ പഴമക്കാരും ത്രദ്ധാലുക്കളും പാപടപാരമായ ഇവ രുടെ ഈവക പാഖണ്ഡ പ്രലപനങ്ങളൊന്നും സഹിക്കുന്നതല്ല. അമരനാഥമൂത്തി തുടങ്ങിയുള്ള മുത്തികഠം പ്രതിവർഷം വെള്ളം ഒഴകി നവീനമായുണ്ടാകന്ന ഹി മത്തിനെറ പിണ്ഡങ്ങളല്ലെന്നും ജലസ്രാവത്തിനായി ഗുഹയുടെ ഉള്ളിൽ മരിദ്ര ങ്ങളില്ലെന്നും, അവ കാലനിരപേക്ഷമായി സ്ഥിരസ്ഥദാവേന വത്തിക്കന്ന ഹിമ ശകലങ്ങളാണെന്നും, എന്നാൽ കൂഷ്ണപക്ഷത്തിൽ ചന്ദ്രബിംബത്തെ അനസരി ച്ച് അവ സചല്പം സചല്പം അപക്ഷയിക്കാരുണ്ടെന്നും, ശുക്ലപക്ഷത്തിൽ ക്രമേണ ക്റേശ്ശെ കറേശ്ശെ റ്വയിയെ പ്രാപിച്ചു പൂർണ്ണിരയ്ക്കു പൂണ്ണവളർച്ചയെ പ്രാപി ക്ഷന്നുവെന്നും ഐതിഹ്യത്തേയും സ്ഥലപൂരാണത്തേയും പ്രമാണമാക്കി അവർ വിശചസിക്ഷന്നം. ത്രദ്ധകൊണ്ടു നിർണ്ണയിച്ചതായ ഒരു തത്തപത്തെ ഇളക്കവാൻ ഏതൊരു പ്രമാണത്തിന്ന് ശക്തിയുണ്ട്? പ്രമാണങ്ങളം പ്രാമാണികന്മാരുമെ ക്കെ വലിയ ഊററത്തോടെ ഒരു ശ്രദ്ധാലപ്പിനെറെ പടിവാതില്ല,ൽവരെ എത്തു ന്നതല്ലാതെ, ഉള്ളിൽചെന്ന് അവൻെറ മമ്പിൽ തല ഉയത്തിനിൽക്കവാൻ പോലും സമർത്ഥരാകന്നില്ല. അഹോ! ശ്രദ്ധാഭഗവതി! അങ്ങന്ന വിജയിച്ചാ ലം! വിജയിച്ചാലം! അങ്ങന്ന സർവ്വോൽകർഷത്തോടും സർവ്വപത്താടും ക്രടി. ഈ ജഗത്തിൽ വത്തിക്കുന്നില്ലെങ്കിൽ, ധാർമ്മികവും ആദ്ധ്വാത്തികവുമായ ജീവിതം ജീവിക്കുന്നതെങ്ങനെ?

അനേകം യാത്രകാരുടെ തിരക്കിൽ ഞങ്ങളും സവ്മൂത്തികളേയും ദർശ നംചെയ്തു. ഞങ്ങളുടെ ഭക്തിയും വളരെ വമ്പിച്ചതായിരുന്നു. ഗുറായുടെ ഉ ള്ളിൽ പാഷാണപ്പിര്രത്തിൽ നിവസിക്കുന്ന പുണ്യാത്മാക്കളായ മൂന്നനാലു പ്രാ വുകളേയും, ഞങ്ങാം ആമോദപൂർവ്വം അവലോകനംചെയ്തു. ഗുറാവാസികളായ ഈ കപോതങ്ങാം ഋഷിവയ്യന്മാരാണെന്നും, പുണ്യവാന്മാക്കല്ലാതെ പാപികാം ക്ലൗ പക്ഷികളുടെ പുണ്യദർശനം സിദ്ധിക്കുന്നതല്ലെന്നും, ജനങ്ങാം വിശച സിക്കുന്ന. ഞങ്ങാം ഗുഹയുടെ ഉള്ളിൽ നിന്നുകൊഞ്ഞിരികുമ്പോറം, പുറത്തുനിന്ന്

ഉള്ളിൽപറന്നവന്ന് മകളിൽ പ്രസ്തരകോടരങ്ങളിൽ ഇരുന്നകൊണ്ട് ഞങ്ങാംക് ഭയയോടെ ഭർശനം തന്നതായ ആ പ്രാവുകൾ ഋഷീശപരന്മാരാകട്ടെ, അഥവാ വെറം പക്ഷികളാകട്ടെ, എൻറ മനസ്സിൽ അതിയായ ആഹ്ലാഭത്തേയം ഭക്തി യേയും ഉൽപാദനം ചെയ്ത എന്നതന്നെയല്ല, അവരുടെ ഏകാന്തവാസത്തിലുള്ള ഒൗൽസുക്വത്തെപ്പററി ഞ്ങ⇔ അധികമായി വിചാരിക്കയും വിസ്തയിക്കയുംചെ ഗ്രായുടെ ഉള്ളിലുള്ള വേറൊരു ചെറിയ ഗുഹയിൽ ഉൽപന്നമാകുന്ന ഭ യ്യ. സ്മാകതിയിപ്പുള്ള ഒരുതരം വെളുത്ത മണ്ണ് പ്രസാദമായി ജനങ്ങരം സ്വീകരി ക്കയും ശരീരത്തിൽ ലേപനം ചെയ്കയും ഗ്നത്തിലേക്ക കൊണ്ടുപോകയും ചെ യ്യുന്നു. എന്നാൽ ആ പ്രസാദം കൊടുക്കവാനം, അതിനെറ പ്രതിഫലമായോ ഭക്ഷിണയായോ പണം വാങ്ങവാനം മററുമുള്ള അധികാരം ഒരു മസൽമാനാ ണെന്നുള്ള വലിയൊരു വൈലക്ഷണ്ഠമാകുന്നു. ബ്രാഹ്മണ്യമെല്ലാം അവിടെ മ സൽമാൻെറ മുമ്പിൽ മുട്ടുകള്ളന്നു. ഈശചരപ്രസാദം എത്ര താണവന്റെ കയ്യിലി രുന്നാലും അതു വിലയുള്ള തുതന്നെ. ബ്രാഹമണജാതി ത്രേഷ്ട്രമന്നും മുസൽമാൻ ജാതി അത്രേഷ്യമെന്നും മററുമുള്ള മനുഷ്ഠകല്പനകരം, ഈശചരപ്രസാദം സവ്വ ത്രേഷ്യമന്തള്ള ഈശപരീയകല്പനയെ അതിലംഘിക്കവാൻ പയ്യാപ്തമാകന്നില്ല.

അമരനാഥയാത്രയെ അതിമംഗളമായി നിവ്ഫിച്ചതിൻെറ ശേഷം, ഞാൻ ത്രീനഗരത്തിൽ നഗരത്തിന്തപുറമെ കറെ ഏകാന്തമായ ഒരുമ്യാനത്തിൽ ഒരുമാസത്തിലധികം ശാന്തമായി നിവസിച്ചുവരികയും, പിന്നെ അവിടെനിന്ത് ഒൻപതിനായിരത്തിഇരേന്തുറ്റ് അടി ഉയരത്തിൽ വത്തിക്കുന്ന ''ബൻഹൽപാ സ്സ്'' പഴിയായി ജംബം നഗരത്തിൽചെന്ത് അവിടെയും കറെടിവസം വിശ്രമിക്ക യും, തഭനന്തരം കന്നിമാസത്തിൽ തീവണ്ടിമാർഗ്ഗമായി ഉന്മേഷപൂവം എഷീ കേശത്തിൽ എത്തിച്ചേരുകയും ചെയ്ത.

### ജ്വാലാമബി

ജചാലാമുഖിയെന്നത് പശ്ചിമഹിമാലയത്തിൽ വളരെ പ്രസിദ്ധപ്പെട്ട ഒരു ക്ഷേത്രമാകന്നു. നാനാവിധമായ ആക്തരിയോടും നാനാവിധമായ പ്രക്തറി യോടും കൂടിയ അനേകമനേകം ദേവികളും ദേവന്മാരും നമ്മുടെ ഭാരതവർഷ ത്തിൽ അവിടവിടെ പൂജിക്കപ്പെട്ടു വരികയും, നമ്മുടെ പഴയ ഗ്രന്ഥങ്ങളിൽ വ ണ്ണിക്കപ്പെട്ടു കാണാകയും ചെയ്യുന്നുവെങ്കിലും, ഇവരൊക്കെ എങ്ങനെയാണ് എ പ്പോഴാണ് ഇവിടെ ഉണ്ടായി വദ്ധിച്ചതെന്നുള്ള തിനെപ്പററി കൂലങ്കഷമായ ഒരു നിരൂപണം തീരെ അശക്വമാകന്നു. ചരിത്രകാരന്മാരുടെ വിജ്ഞമാനവും വിമർ ശനവും ഈ വിഷയത്തിൽ അസംപൂണ്ണമായിത്തന്നെ വത്തികുന്നു. ദേവിക്കുള്ള അനേകം ആകാരഭേദങ്ങളിൽ ഒന്നാകന്ത ജചാലാമുഖി. ജചാലാമുഖീദേവിയുടെ വിഹാരദേശത്തേയും ഒയപചാരികമായി ജനങ്ങcം ജചാലാമുഖി എന്ത് നിർദ്ദേ ശിച്ചവരുന്നം.

ജ്വാലാമുഖി സമ്പ്രനിരപ്പിൽനിന്ന് രണ്ടാതിരം അടിമാത്രം ഉയരമുള്ള ഹിമാലയത്തിലെ നിമ്പദേശത്തിൽ വത്തിക്കുന്നു. എങ്കിലും മഹിമകൊണ്ടും മ ഞ്ഞുളതകൊണ്ടും, അതു് നിമ്പേതരമായിത്തന്നെ വിരാജിക്കുന്നണ്ട്. പഞ്ചാബു സംസ്ഥാനത്തിലുരംപ്പെട്ട "ഹൊഷിയാർപ്പൂർ" എന്ന പ്രസിദ്ധമായ നഗരത്തിൽ നിന്നു് മേഷ്ട്രോട്ടുള്ള മാഗ്ഗം ആരംഭിക്കുന്നും ഇവിടെനിന്നു് ഹിമഗിരിയുടെ താ ഗ്ലരയിലുള്ള ചെറുകന്നുകളിൽക്രടെ അമ്പതുനാഴിക ദൂരം വടക്കോട്ട് സഞ്ചരി ച്ചാൽ, അവിടെ പ്രകതക്ഷേത്രം സംപ്രപ്പമാകന്തം. പൂവ്വോക്തനഗരത്തിൽ നിന്നു് മേലോട്ട് വിലക്ഷണമായ ഒരുതരം വെളുത്ത മഴണ്ണാടുകൂടി ഉയന്ന വൃക്ഷ ങ്ങളൊ വല്ലികളൊ ഇല്ലാത്ത നിബിഡതരമായ കററിക്കാട്ടകളാൽ ആ പ്ലന്നമാ യി, കമനീയമായ ഹിമാലയതടത്തിലെ ചെറുതരം കന്നുകളെ അതിലംഘിച്ച കൊണ്ട് പോയ്ക്കൊണ്ടിരികന്ന മാർഗ്ഗം നവീനയാത്രികന്മാരുടെ ചിത്തത്തെ ഹഠാൽ ആശ്ചയ്പരിതമാക്കിത്തീർക്കന്നു. തീപണ്ടിയിൽനിന്നിറങ്ങി ചില ഭ ക്തന്മാരുടെ പ്രേണയാൽ മോട്ടോർ വണ്ടിയിൽ ഹിമാലയത്തിൻെറ്റ് ഉള്ളോട്ട കറെ ടൂരം സഞ്ചരിച്ചുവെങ്കിലും, വാഹനത്തിലുള്ള സ്ഥിതി ശരീരത്തിന് സ്ഥാസ്ഥ്യകാരിയായിത്തോന്നിയതിനാൽ, മദ്ധ്യേമാർഗ്ഗം അതിൽ നിന്നിറങ്ങി കാൽവാഹനമായി, ഏകാകിയായി ഞാൻ നടന്നതുടങ്ങി. ശാപം പലപ്പോഴം അനഗ്രഹമായിത്തീരാരണ്ടെന്നുള്ള തു് വിചാരശീലന്മാക്ക് അവിദിതമല്ല. അതു കൊണ്ട് ശാപത്തിൽ ആത്മാവിനെ ശപിക്കകയല്ല, ശ്ലാബിക്കകയാണ്്ലെ യ്യേണ്ടത്. വണ്ടിയിൽനിന്നിറങ്ങി കാൽനടയായി നടക്കേണ്ടിവന്ന എനിക്ക് സ്വതന്ത്രവിഹാരം ചെയ്യവാനും ഹിമഗിരിസുഷമയെ സംപൂണ്ണമായി ഉപഭ്രജി ക്കവാനം സാധിച്ചു. വാഹനത്തിൽതന്നെ സഞ്ചരിച്ചിരുന്നപെങ്കിൽ, ഈ ആ ഹ്ലാദത്തിനെറ സഹസ്രാംശമെങ്കിലും അവിടെ അനഭവിക്കവാൻ സാധിക്കമാ യിരുന്നില്ല. ലൌകികവിഷയത്തിലെന്നപോലെ അദ്ധ്യാത്മവിഷയത്തിലും ഈ ന്യായത്തെ സംയോജനം ചെയ്യാവുന്നതാണം". ആദ്ധ്യാത്മികമായ സാധനകഠം അനുഷ്ഠിക്കുന്ന കാലത്തിൽ ചിലക്ക് ചിലപ്പോരം ചില പതനങ്ങരം സംഭവിച്ചു വെന്നു വരാം; അതായത്ത് സാധകന്റെ ചിത്തവും ഇന്ദ്രിയങ്ങളും ചിലപ്പോരം അവയുടെ ശുദ്ധമായ ഉച്ചനിച്ചയിൽനിന്ന് താഴെ പതിച്ചു° മലിനമായ പാപ വാസനകളിലും പാപകമ്മങ്ങളിലും പ്രവത്തിച്ചുവെന്നു വരാം. എന്നാൽ അതു കൊണ്ട് നിരാശപ്പെടരുത്യ്; പ്രത്യുത ആശിക്കയാണം ചെയ്യേഷാത്ര്. പതനം ഉൽപതനത്തിന്നുള്ള ഹേതുവെന്ന് വിശാസിക്കന്ന ഒരുവൻ ഈദ്ദശമായ പത നകാലത്തിൽ ആശിക്കുകയല്ലാതെ ഒരിക്കലും നിരാശപ്പെടുന്നതല്ല. നിന്ന സ്ഥല ഇനിന്ത് കറെ പിന്നോട്ട മാരന്നത് മന്നോട്ട കതിച്ച വാടുന്നതിന്തുള്ള വേഗ ത്തെ വർദ്ധിപ്പിക്കവാനപകരിക്കന്നവെങ്കിൽ, ആ പിൻമാററം ഒരിക്കലും ഭോ ഷകാരിയായി ഗണിക്കപ്പെട്ടവാൻ പട്ടേള്ള തല്ല. അതുപോലെ ചിത്തം നിന്ന നിലയിൽനിന്ത് താഴെ പതിക്കുന്നത്ര്, ഉൽപതനവേഗത്തെ വർദ്ധിപ്പിക്കുന്ന വെങ്കിൽ, താദ്ദശമായ പതനത്തെപ്പററി അനുശോം വിക്കേണ്ടതില്ലെന്ത് മാത്രമ ല്ല, അനുമോടിക്കാവുന്നതാണുതാനം; എന്നാൽ സ്ഥിചബുദ്ധികളായ സാധാരണ ജനങ്ങൾ ഈ തത്തപം ഗ്രം നിക്കന്നില്ല. ലൌകികമോ ആദ്ധ്വോത്തികമോ ആയ പരിത്രമങ്ങളിൽ വല്ല പതനമൊ ഹാനിയൊ സംഭവിക്കുന്നപക്ഷം, അവർ അതിയായി വിഷാദിക്കുന്നു. ഹാഹാകാരം ചെയ്യകൊണ്ട് ഈശപരനെ ശപിക്കുന്നു. നിഗ്രഹാനന്തരം അനുഗ്രഹം, ദേഖാനന്തരം സേഖം, എന്നുള്ള സു ക്ഷ്യതത്തപത്തെ അറിയുന്ന സുക്ഷ്യബുദ്ധികരംക്ക് ഒരിക്കലും, ഒന്നിലും ഹാഹാകാ രം ചെയ്യേന്നുന്ന ആവശ്വദേ ഇല്ല.

ഞാൻ വണ്ടിയിൽനിന്നിറങ്ങി യാതൊരു ധിഷാദവുംക്രടാതെ ചുട്ടുപഴ ത്തിരിഷന്ന നിരത്തിൽക്രടെ, തുറന്ന കാടുകളുടെ മദ്ധ്വത്തിൽക്രടെ മന്നോട്ട് സഞ്ചരിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കന്നു. 1929 മേയ്മാസത്തിലായിരുന്ന ഞാനാവഴിക്ക് പരിവ്രജനം ചെയ്തിരുന്നതു്. മേയ്മാസത്തിലെ ആതപപ്രതാപം നിർജ്ജലമാ യ ആ പ്രദേശങ്ങളിൽ അതിൻെറ മുർാന്വദേശയെ പ്രാപിച്ചിരുന്നു. മുപ്പതനാ പ്പതുനാഴിക ദൂരം മാർഗ്ഗത്തിൽ ജലം ലഭിക്കുക എന്നതു് ടുഷ്ണരമായിരുന്നു. മാർ ഗ്ഗത്തിൽനിന്ന വിട്ട് കറെ ഭൂരത്തിൽ "ചിന്താപൂണ്ണി" എന്ന പ്രസിദ്ധമായ ഒരു ദേവീമന്ദിരത്തിൽ ദർശാനത്തിനായി ഞാൻ ചെല്ലുകയുണ്ടായി. അവിടുത്തെ ബ്രാഹ്മണരിൽ ചിലർ ശിക്ഷിതന്മാരായിരുന്നതുകൊണ്ടു് ഇഴയുള്ള വനെ അവി ടെ ഒരു രാത്രിയെങ്കിലും നിവസിക്കവാൻ നിർംസ്വന്ധിക്കേയും, ഭോജ്യപേയാദി കളെക്കൊണ്ട് സൽക്കരിക്കകയും ചെയ്തു. ആ ഗ്രാമത്തിലല്ലെങ്കിലും അതിന്ത സമീപം ഞാൻ ആ രാത്രിയെ അതിവാഹനം ചെയ്തയും, അതിയായി ബാധിച്ചി **രുന്ന മാർഗ്ഗത്രമം ഒരുവിധാ പ്രശമിക്കയും** ചെയ്തു. പിറേറന്ത് വ്യാസയെ ഉപ പുഠസയെന്നത് സിന്ധവിൻറ പോഷകസരിത്തകളിൽ ഒന്നാക ലഭിക്കുന്നു. ന്ന, വിശാലമായി, നീലനിമ്മലമായി ഒഴകിക്കൊണ്ടിരിക്കന്ന പ്യാസയിൽ ഇറ ങ്ങി സൂഖമായി അവഗാഹസ്സാനം ചെയ്ത. ജലഭാരിദ്ര്യംനിമിത്തം കഴിഞ്ഞ മൂന്നുനാലുഭിവസം സമ്പൂണ്ണമായി സ്റ്റാനംചെയ്യവാനാകട്ടെ സചച്ഛന്ദമായി സച പ്പൂജലം കടിക്കവാനാവട്ടെ സാധിച്ചിരുന്നില്ല. ഹാ! ഹിമാദ്രിയുടെ സചരൂപം ബഹാരുപമാകന്ന. ചിലേടത്ത് ജലദാരിദ്ര്യം! ചിലേടത്ത് ജലപ്രാവുയ്യം! ചി ലേടത്ത് അന്നദാരിദ്യം, മററപിലേടത്ത് അന്നപ്രാചുയ്യം! ചിലേടത്ത് വനബാ <u>ഫ</u>ലും! മററപിലേട് ഈ് ജനബാഹലും! അന്ത് ആ നദിയുടെ തീരത്തുള്ള ഒരു ഗ്രാമത്തിൽ നിവസിച്ച്, പിറേറന്ന് അവിടെനിന്ന് അധികം ഭൂരത്തല്ലാത്ത

ജചാലാമുഖിയിൽ എത്തിച്ചേർന്നു. ജചാലാമുഖിയെന്നത് ഇപ്പോരം വിശാല രായ ഒരു പവ്തനിതംബത്തിൽ അധികം ജനങ്കരം നിവസിച്ചുവരുന്ന ഒരു വ ലിയ ഗ്രാമമായിട്ടാണ് കാണപ്പെട്ടത്. അവിട്ടത്തെ തപാൽമാസ്റ്റരായ ഒരു പ ഞ്ചാബിബ്രാഹ്മണൻെറ അതിഥിയായി ഞാൻ ചില ദിവസങ്ങളെ ആ പുണ്യ ക്ഷേത്രത്തിൽ അതിവാഹനം ചെയ്ത.

അക്കാലത്തിലെ അതികഠിനമായ ഔഷ്ണ്വംനിമിത്തം വൃക്ഷരാജിവിരാ ജിതമായി, നാലപാടും പലേ പവ്വതങ്ങളാൽ ആവുതമായി, പ്രകൃത്വാ ഒരു മഞ്ഞ ളപ്രദേശമെന്നിരിക്കിലും, അവിടത്തെ മഞ്ളുളത മങ്ങിയപോലെ അനുന്മേഷകാ രിയായി കാണപ്പെട്ടു. എങ്കിലും ജ്വാലാമുഖിയുടെ മന്ദിരം അതിസന്ദരവും അ ത്യാവർജ്ജകവുമായി പ്രതിഭാസിച്ചുകൊന്ന്ടിരുന്നു. കാലളഷ്പത മന്ദിരത്തിനെറ സന്ദരതയെ ലഘൂകരിക്കവാൻ പയ്യാപ്തമായിരുന്നില്ല. സുവണ്ണഖചിതമായി മ ഹാർഹമായ മന്ദിരം അതിനെറ ചിന്തേനകീത്തിയോടെ ഉ*ജ്*ചലിതമായി വി ലസിക്ഷന്നം. മന്ദിരത്തിന്റെ അന്തർഭാഗത്തിൽ അവിടവിടെ അന്നിജ്ചാലകറം ജചലിച്ചകൊണ്ടിരിക്കുന്നു. ഞാൻ ഭർശനത്തിന്നായി ചെന്നിരുന്ന സമയം ഏ ഴെട്ട ജചാലകരം മാത്രമെ കത്തിക്കൊണ്ടിരുന്നുള്ള വെങ്കിലും, ചിലപ്പോരം അതി ലമ്ധികം ജചാലകരം ആവിർഭവിച്ചു ജചലിക്കാരുണ്ടെന്ത് പറയപ്പെട്ടന്നു. ഇങ്ങ നെ അനവരതം കത്തിക്കൊണ്ടിരിക്കുന്ന ഈ അഗ്നിശിഖകരം ഗന്ധകപ്പാറക ളിൽനിന്ത് പുറപ്പെടുന്ന ജചാലകളാണെന്നാണമ് ചൈജ്ഞാനികന്മാർ സിദ്ധാ ന്തിക്കന്നത്. ദേവി ജചാലാത്രപത്തിൽ സചയം പ്രകടീഭവിച്ചിരിക്കയാണെന്ത് വിശചസിക്കുന്ന ദേവ്യപാസകന്മാക്ക് ഈ സിദ്ധാന്തം അത്ര രച്ചിക്കുന്നതല്ലെ ങ്കിലും, അതിൻെറ യാഥാർഝ്യത്തിൽ യാതൊര സന്ദേഹവുമില്ല. ഇങ്ങനെ ജചലിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കന്ന ഗന്ധകപ്പാറകരം ഹിമാലയത്തിൽ പലേ ദിക്കിലും കാണപ്പെട്ടന്നുണ്ടു്. ചിലേടത്ത്, അതായത്ര് ബദരീനാഥം, ജമ്പോത്രി മുതലായ പ്രദേശങ്ങളിൽ ഈദ്ദശമായ പാറകളുടെ ഉള്ളിൽക്രടെ ജലധാരകരം നിസ്സരിച്ച അവയോടുള്ള സംയോഗം നിമിത്തം തീയിൽ തിളപ്പിച്ചതുപോലെ ജലം ഉഷ്ണീ ഭൂതമായി സവദാ പ്രവഹിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കുന്ന. സാധാരണജനങ്ങളുടെ മനസ്സി നെ വിസ്തയാവിഷ്ഠമാക്കി ആവർജ്ജിക്കുവാൻ ശക്തിയുള്ള തുകൊണ്ടതന്നെയാ ൺ് ഇങ്ങനെയുള്ള ജ്വാലകളും തപ്ലോദകങ്ങളും ഉപാസനാവിഷയമാക്കി കല്പ നം ചെയ്യിരിക്കുന്നത്. പാമരജനങ്ങളുടെ മനസ്സിനെ ഏതു പ്രകാരത്തിലെങ്കി ലം വിഷയങ്ങളിൽനിന്ന് പിന്തിരിച്ച് ഒരു വസ്തവിൽ നിരുദ്ധമാക്കുക എന്നുള്ള താണം ഇങ്ങനെയുള്ള കല്പനകളിൽ പണ്ടത്തെ ആചായ്യന്മാരുടെ ഉദ്ദേശമെന്ന് പ്രധാനപ്പെട്ട ഏതൊരു മന്ദിരത്തിൽചെന്ന് നിരീക്ഷണം ചെയ്യമ്പോഴം സ്പഷ്പ മായി പ്രതീതമാകന്നുണ്ട്.

മന്ദിരത്തിന്റെ ഉള്ള നല്ല മിനസമുള്ള കല്ലക്ക പടുത്ത് അതിമനോഹ രമായി കെട്ടപ്പെട്ടിരിക്കുന്നു. അങ്ങനെ കല്ലകരംകൊണ്ട് കെട്ടിപ്പൊന്തിച്ചിരിക്കു ന്ന ഭിത്തികളുടെ ഛിദ്രങ്ങളിൽനിന്നാണം" പ്രസ്തത ജ്വാലകരം കത്തിപ്രകാശിച്ചു കൊണ്ടിരിക്കുന്നത്. ഞാൻ വലിയ ഭക്തിയോട്ട്കുടിത്തന്നെ ജ്വാലകളേയും മറപ ള്ള ദേവീമുത്തികളേയും ദർശനംചെയ്ത. മുഗറം ചക്രവത്തികളിൽ മുഖ്യനായിരു ന്ന അക്ബരം, പഞ്ചാബിലെ കേസരിയായിരുന്ന രഞ്ജിറര്സിങ്ങം ഇവിടെ വന്ത് ദേവീദർശനം ചെയ്ത പലേ വഴിവാടുകളം ചെയ്തിട്ടുള്ള തായി അവിടുത്തെ പരോഹിതന്മാർ വലിയ അഭിമാനത്തോടുക്രടി എന്നെ പറഞ്ഞുകേരംപ്പിക്കക യുണ്ടായി. മററുള്ള പലേ പുണ്യസ്ഥലങ്ങളിലെന്നപോലെ ഇവിടേയും അഗതിക ളായ പലേ ഭിക്ഷകന്മാരും ചുററിത്തിരിയുന്നതായി കാണപ്പെട്ടു. ഭരിദ്രനാരായ ണന്മാരായ ഇവരുടെ ഉദരപൂജ ഈ വക സ്ഥലങ്ങളിൽ യഥാകഥമപിഭംഗമെ ന്നിയേ നടന്നവരുന്നണ്ട്. ധമ്മബൂദ്ധികളായ ഇവിട്ടത്തെ നിവാസികളുടേയും യാ ത്രികന്മാരുടേയും ഉദാരത ഇവരുടെ ഉദരത്തെ രിക്തമാക്കാതെ എഹ്പോഴം പൂര ണം ചെയ്തകൊണ്ടേ വരുന്നുണ്ടെന്നുള്ള ഇ്റ്റ്രാഘനീയംതന്നെ. അഗതികളെ അ ന്നഭാനം പഴിഷ് ആദരിക്കേണ്ടത് ഗ്രഹമേധികളുടെ ഒഴിച്ചക്രടാത്ത കൃത്യമാക ന്നു. അഗതികളുടെ പൂജനംപോലെ ലോകത്തിൽ ഇത്രയും മഹത്തരമായ വേ റൊരുപൂജനമില്ല. പ്രാണികളുടെ ശരീരമാകന്ത നാരായണന്റെ മുഖ്യമന്ദിരം. കാശിയും രാമേശപരവുമൊക്കെ വിശചനാഥനെർറ ഗൌണസ്ഥാനങ്ങളാകന്നു. അതുകൊണ്ട് അത്ഥികളെ ആരാധിക്കുന്നതു് സാക്ഷാൽ പരമാത്മപൂജനംത നെ. മഹനീയമായ ഈ തത്തചം അന്യന്മാരെ സൽക്കരിക്കവാൻ അധികാര മുള്ള ദ്വിതീയാശ്രമികഠം വിശേഷില്ല് അറിഞ്ഞിരിക്കേണ്ടതാകന്ത. പരാണ പ്രസിദ്ധമായ രന്തിദേവൻറെ ചരിത്രത്തെ അവർ അനാരതം സ്റ്റരിക്കേണ്ടതാക നോക്കപ്പ് രന്തിദേവൻ ധനാഢ്യനായ ഒരു രാജാവായിരുന്നു. അദ്ദേഹം ന്ത. തൻെറ സവസ്ചവും അത്ഥികരംക്ക് ദാനംചെയ്തതീത്തു. ധനം മുഴവൻ കഴിഞ്ഞ പ്പോരം, പണ്ടങ്ങളം പാത്രങ്ങളം ഭാനം ചെയ്യാനാരംഭിച്ചു. അവയം അവസാ നിച്ചു. അരി, പരിപ്പ്, നെയ്യ് തുടങ്ങിയ ഭക്ഷണസാധനങ്ങളം അശേഷം അവ സവ്വാവസാനിച്ചപ്പോരം, പട്ടിണി ആരംഭിച്ചു. ഒന്നരണ്ടല്ല, സാനിച്ച മൂന്നല്ല, നാല്പത്തെട്ടരിവസം ഒന്നായി യാതൊരു ഭക്ഷണവും കൂടാതെ പട്ടിണികിടന്ന് പരവശനായിച്ചമഞ്ഞു. അതാ ഒരു ബ്രാഹമണൻ വരുന്നം. അ ഗതിയം അതിഥിയം ആയ അദ്ദേഹത്തെ സൽക്കരിക്കേണ്ടത്ക് തൻറെ ചുമതല യാകന്ന. എങ്ങനെയോ പ്രയാസപ്പെട്ട് കറെ ഭക്ഷണസാധനങ്ങറം കൊണ്ടുവന്ത് വേഗത്തിൽ വെച്ചുണ്ടാക്കി ബ്രാഹ്മണനെ ഭക്തിപൂവ്വം ഭജിപ്പിച്ചു. അവശിഷ്ട മായ അന്നം ഭൂജിക്കവാൻ അദ്ദേഹം ആരംഭിക്കകയായിരുന്നു. അതാ വേറൊരു വിപ്രൻ വരുന്നു! അദ്ദേഹത്തേയും തൻെറ അന്നത്തിൽ പകതി ആഹരിപ്പിച്ച്

സന്തോഷിപ്പിച്ചു. ഉടനെ ചില നായാടികരം വന്നനിന്ന് രാജാവിനോട് ഭ ക്ഷണം യാചിച്ചു. ബാക്കിയുള്ള അന്നംകൊടുത്ത് അവരേയം സന്ത്രഷ്പരാക്കി അയച്ചു. വിശപ്പ്കൊണ്ടും ഓഹാകൊണ്ടും വിവശനായ രന്തിദേവൻ അവിടെ അവശിഷ്ടമുണ്ടായിരുന്ന ഒരു കുത്തു ജലത്തെ കുടിക്കുവാനാരംഭിച്ചു. തൽക്ഷണം "ഹേരാജൻ! കടിക്കവാൻ കറെ വെള്ളം തരേണമേ!" എന്നിങ്ങനെ കറെ ഭൂര ത്തനിന്നുള്ള ഒരു ചണ്ഡാലൻറെ ആത്തനാദം അദ്ദേഹത്തിൻെറ ശ്രവണപുടങ്ങ ളിൽ പ്രവേശിച്ചു. ഫാ! ഫാ! കടിക്കുവാൻ കയ്യിലെട്ടത്തിരുന്ന ആ ജലത്തേയും അദ്ദേഹം പിപാസവായ ആ ചണ്ഡാലന്ത് ദാനംചെയ്ത. ക്ഷൽപിപാസകരം സഹിക്കവയ്യാതെ രന്തിദേവൻ ഭൂമിയിൽപീണ്ട് ഇതാ്മരിക്കവാൻ ചോകന്ത! ഈശചരരൂപത്തിൽ ജഗത്തിനെ നിഷ്ടാമമായി ആരോധിക്കന്ന കല്യാണകാരി കളായ മഹാന്മാർ ഒരിക്കലും നശിക്കനാതല്ല. "നഹി കല്യാണകൃൽകശ്ചിദ് **ഒഗ്ഗതിം താത ഗച്ഛതി." സവ്സാക്ഷിയാ സ**വ്വേശപരനമായ<sup>്</sup> നാരായണൻ അ ദ്രേഹത്തിൽ പ്രസാദിക്കയും, ശുദ്ധാശയനായ അദ്രേഹം ക്രമേണ മക്തിപദത്തെ പ്രാപിക്കയും ചെയ്തു. ഇത്രയും സചധമ്മനിഷ്ഠനും ഭാത്രവരേണ്യനമായ രന്തി ടേവൻറെ സന്താനങ്ങളാ**ണാ്** തങ്ങളെന്നാ് ഭാരതീയർ അനുസ്തരിക്കുന്ന പക്ഷം നമ്മുടെ ഭാരതത്തിൽനിന്നു് ഉത്തമമായ സാത്തപികദാനം ഒരു കാലത്തും നിശ്ശേ ഷം നശിക്കുന്നതല്ല.

> "ദാതപ്പമിതി യദ്ദാനം ഭീയതേ∫നുപകാരിണേ ദേശേ കാലേ ച പാത്രേ ച തദ്ദാനം സാത്തചികം സ്തതം."

ഭാനം ചെയ്യന്നത്തന്നെ ഭാനത്തിൻറ ഫലമെന്നുള്ള ഭാവത്തിൽ ഉത്ത മമായ ദേശത്തിലും, ഉത്തമമായ കാലത്തിലും, ഉത്തമമായ പാത്രത്തിലും അന പകാരികരംക്കായി ഭാനം ചെയ്യേണ്ടതാണം". ഇങ്ങനെ ചെയ്യന്ന ഭാനമത്രേ സാത്തചിക്കാനം. യാതൊരു പ്രത്യൂപകാരവും പ്രതീക്ഷിക്കുവാൻ തരമില്ലാത്ത ഭരിദ്രന്മാക്കം മററുമുള്ള ഭാനമാകന്നു തുട്രമായ സാത്തചിക്കാനം, പ്രത്യൂപകാര ത്തേയൊ പ്രഖ്യാതിയേയോ ഇപ്പിച്ചുകൊണ്ടും ഡംഭോടുകൂടിയും വല്ല പ്രഭക്ഷളേ യോ സ്വസംബന്ധിജനങ്ങളേയോ പിളിച്ചവരുത്തി അവരെ ചതുർവിധവിവേ ങ്ങളെക്കൊണ്ട് ആകണ്യം തീററിക്കുന്നത് ഉത്തമഭാനത്തിലുരംപ്പെട്ടന്നില്ല. അതു കൊണ്ട്, ഭരിദ്രനാഭായണന്മാരുടെ കത്തിക്കാളന്ന ജറരോനിയിൽ ഏതൊരു വൻ ഒരു പിടിഅന്നത്തെ ആഹതി ചെയ്യുന്നവോ, അവൻതന്നെ ധന്യധന്യനാ യ ഉത്തമഹോതാവു്. അവൻെറ ആഹതിതന്നെ ധന്വഗന്വമായ ഉത്തമാഹതി. അങ്ങനെയുള്ള അഗ്നിഹോത്രി വിജയിച്ചാലും! വിജയിച്ചാലും!

എന്നാൽ അഗതികളുടെ ആരാധനമഹിമയെ അനുവണ്ണനം ചെയ്തകൊ ണ്ടുള്ള ഈ പ്രകരണം യാചകജനങ്ങളുടെപ്രോത്സാഹനരൂപമായി, അതായത്ര് യാചനത്തൊഴിലിൻെറ മണ്ഡനാത്മകമായി പ്രതീതമാകന്തണ്ടെന്ന് ആരുംത ന്നെ ആക്ഷേപിച്ചപോകരുത്ന്. യാചകന്മാരുടെ സംഖ്യ സഹിക്കവയ്യാതെ ന മുടെ പണൃഭ്രമിയിൽ-സമദ്ധിയുടെ മൂർദ്നൃദശയിൽ നിന്ന് ദാരിദ്ര്യത്തിന്റെ മൂർദ്ധന്വദശേയിൽപ്രവേശിച്ചിരിക്കുന്നനമ്മടെ പണ്യഭ്രമിയിൽ-വർദ്ധിച്ചുകഴി ഞ്ഞിരിക്കുന്നു. അഗതികളായ താദ്ദശന്മാക്ക് ഒരു ഗതിയുണ്ടാക്കിക്കൊടുത്ത് അവ രെ ആശാസ്വമായ ഒരു ജീവിതത്തിലേക്കു നയിക്കേണ്ടുന്ന കാലവും അതിക്രമിച്ചി രിക്ഷന്തം. കഷ്ടം! 'തുലാദപി ലഘതര''മായി പത്രക്കളം പക്ഷികളം ക്രടി ചെ യ്യാത്തതായി, ഭീനഭീനമായ യാചനകർമ്മത്തെ ആരുംതന്നെ മണ്ഡനം ചെയ്യുന്ന തല്ല. ഭീനന്മാരും ട്രഃഖിതന്മാരുമായ പ്രാണികളെ നിഷ്കാമബുദ്ധിയോടെ പരിച രിക്കുന്നതു സവധമ്മങ്ങളിൽനിന്നും ഉൽകൃഷ്ടതമമായ ഒരു ധർമ്മമാണെന്നു മാത്ര മേ ഈ പ്രകരണത്തിൽ വിവക്ഷിച്ചിട്ടുള്ളം. യാചനജോലി ജുഗ്രപ്പിതമെങ്കിലും, യാചകന്മാർ ജുഗുപ്പിതന്മാരല്ല. ഭാരിദ്ര്യവും ജോലിയില്ലായ്മയും യാചനയും ന ശിക്കുന്നതുവരെ, അവരെ മററുള്ള വർ ആദരിക്കാതിരിക്കുന്നതു സാഹസവും സ നാതനധർമ്മത്തിന വിരുദ്ധവുമാകുന്നു.

പണ്ടുകാലത്തു ജ്വാലാമുബി സന്ന്യാസികളുടെ വലിയൊരു കേന്ദ്രസ്ഥാന മായിരുന്നവത്രെ. മന്താറിൽ അധികം പിപൂലമായ സന്ത്യാസിമഠങ്ങളം, അവയി ലൊക്കെ വമ്പിച്ച യതിമണ്ഡലിയുടെ നിവാസവുമണ്ടായിരുന്നു എന്നു ചരിയ ജ്ഞന്മാർ പറയുന്നു.എങ്കിലും ഇപ്പോഡ പ്രായേണ സവവും നശിച്ചുപോയിരിക്കു ന്നു. പറയത്തക്ക മാമോ സ്ഥിരനിവാസം ചെയ്യുന്ന യതിവരന്മാരൊ അവിടെ ഇപ്പോഗം ഇല്ലതന്നെ. താൽകാലികമായി അവിടെ വന്നു നിവസിച്ച ഭജനം ചെയ്യുന്ന ദേവീഭക്തന്മാരം ജടാധാരികളം താന്ത്രികോപാസകന്മാരുമായ ചില കാഷായധാരികളെ അവിടെ കാണരകയുണ്ടായി. ദേവിയുടെ സ്ഥാനമായതുകൊ ണ്ട് അവിടത്തിൽ മാംസവം മഭ്യവം സലഭമായി കളിയാടുന്നുണ്ടെന്ന പറഞ്ഞു കേഠംകുകയുണ്ടായി. താന്ത്രികാചരണം അതായത്ര് ശക്തിപൂജ പരന്നപി ടിക്കാത്ത ടേശം നമ്മുടെ ഭാരതവർഷത്തിൽ നന്നെ ടുർല്ലഭമാകന്നു. യോഗമാർ ഗ്ഗത്തിൽ ശരിയായ അറിപോ പ്രവൃത്തിയോ ഇല്ലെന്നിരിക്കിലും, അതിൽ വലി യ മോഹവും ടിവ്വടർശനങ്ങളെ കാണാവാനം ടിവ്വനാദങ്ങളെ കേഠംക്കവാനം, അതിതീവ്രമായ അഭിനിവേശവും, അവയെ കാണംകയും കേരംക്കകയും ചെയ്യ ന്നതുതന്നെ പരമപുരുഷാർത്ഥമെന്നുള്ള ഭ്രാന്തിയും നിമിത്തം, യോഗാഭ്വാസം ചെയ്യുവാൻ ഏകാന്തമായി വന്ന് നിവസിക്കകയാണെന്നുള്ള ഉദ്ദേശത്തിൽ പ്ര ബുദ്ധപത്ഷന്മാരുടെ സമ്പക്തത്തെ സന്ത്വജിച്ചു്, ഇവിടെ ഒരാലംബനവുമില്ലാ തെ, ശൂന്വമായി, പ്വത്ഥമായി കാലയാപനംചെയ്യന്ന ഒരു യവസാധുവും എനി

ക്ക് ദശ്നം തരികയുണ്ടായി. യോഗവിദ്വയെന്നതു് ഭഗവൽപ്രാപ്തിക്കുള്ള ഉപായ ങ്ങളിൽ ഉച്ചതരമായ ഒരുപായമാകന്നു. താന്ത്രികാനുഷ്ഠാനം തുടങ്ങിയുള്ള അശു ്രാപരണങ്ങളേക്കാരം ഇതെത്രയോ പ്രശസ്തതരംതന്നെ. യോഗപിദ്ദുയെന്നതു് ഭ ഗവൽപ്രാപ്തിക്കുള്ള ഉപായങ്ങളിൽ ഉച്ചതരമായ ഒരുപായമാകന്നു. താന്ത്രികാ നുഷ്യാനം തുടങ്ങിയുള്ള അശുദ്ധാചരണങ്ങളേ ക്കാറം ഇതെത്രയോ പ്രശസ്തതരം തന്നെ. യോഗവിദ്വയെ അഭ്വസിച്ചല്ലാതെ ചിലക്ക് എന്ത്രതന്നെ വിചാരം ചെ യ്കാലം ജ്ഞാനനിശ്ചയം ഉണ്ടാകന്നതല്ല. എന്നാൽ ഔചനിഷദമായി ആഷ്മാ യി, ശുദ്ധമായ യോഗവിദ്വയെ ആ ചായ്യന്മാരിൽനിന്നു യഥാത്ഥമായി അറിഞ്ഞൂ° അനഷ്ഠിക്കേണ്ടതാകന്നം. ശാസ്ത്രോക്തമായ യോഗത്തിന്റെ ഹേതസചയ്രപഫല ങ്ങളെ ശിക്ഷിതന്മാരിൽ നിന്ന് നല്ലപോലെ ഗ്രഹിച്ചല്ലാതെ തന്നെത്താൻ രേ ചകവം, പൂരകവുമൊക്കെചെയ്തതുടങ്ങന്നത് ആപൽകരമാകന്നു. ചിലർ രേച കം തുടങ്ങിയ പ്രാണായാമക്രിയ്കളാണ് യോഗമെന്ന് ധരിച്ചിരിക്കുന്ന. മററ ചിലർ നേതി, ധൌതി മുതലായ ക്രിയകളാണ് യോഗമെന്ന് നിശ്ചയിച്ച വെ ച്ചിരിക്കുന്നു. ഉള്ളിൽ ചില നക്ഷത്രങ്ങളേയോ സൂയ്യ് ചന്ദ്രനാരേയൊ കാണ് കയാ ഞ്ഞ് യോഗമെന്ത് മറപ്പിലർ വിശ്വസിക്കന്നു. ഇരിക്കുന്ന ആസനത്തിൽനിന്ത് സചല്പമായി ശരീരത്തെ ആകാശത്തിൽ ഉയത്തുവാൻ സാധിക്കന്നപക്ഷം, അതു തന്നെ യോഗത്തിൻെറ പമോവധിയെന്ന് മററു ചിലർ ഭ്രമിഷന്നു. ഇതൊന്നം തന്നെ യോഗമല്ല; ഇവയെല്ലാം ഒരുതന്ത് സിദ്ധമാണെങ്കിൽത്തന്നെ അവൻ അതുകൊണ്ട് യഥാർത്ഥത്തിൽ ഒരു യോഗിയാകുന്നില്ല. ഇവ അസിദ്ധമെങ്കിൽ, അതുകൊണ്ട് ഒരുവൻ അയോഗിയുമാകുന്നതല്ല. എന്നാൽ ശാസ്ത്രോക്തമായി, പരമപരഷാത്ഥത്രപിണിയായ ബ്രഹ്മവിദ്യയുടെ സാധനമായി യഥാർത്ഥമായ മോഗവിദ്ദുയുടെ സ്വരുപമെന്താകന്നു. അതിൻറ സ്വരുപഞ്ഞപ്പററി സ്വല്പ മായി ഇവിടെ ഉപനൃസിക്കനാഉ് പ്രസംഗാപേക്കിതമായത്രകൊണ്ട് ഉപേക്ഷ ണീയമല്ല.

"യോഗശ്ചിത്തവൃത്തിനിരോധഃ" എന്നത് യോഗത്തിന്റെ ലക്ഷണസൂ ത്രമാകന്നു. ക്ഷണമനുവലിച്ചുകൊന്നുിരിക്കുന്ന ചിത്തവൃത്തികളുടെ നിരോധം സമ്പാദിക്കുന്നത്തന്നെ യോഗസമ്പത്തി. യമം, നിയമം, ആസനം, പ്രാണായാ മം, പ്രത്യാഹാരം, ധാരണാ, ധ്വാനം, സമാധി എന്നിങ്ങനെ യോഗത്തിന് എ ട്ടംഗങ്ങളാകന്നു. ആദ്യമായി യമനിയമാസനങ്ങളെ അഭ്യസിച്ചു സ്വാധീനിച്ചു് പ്രാണായാമത്തിൽ പ്രവത്തിക്കേണ്ടതാകന്നു. പ്രാണായാമം ചെയ്യുക എന്നതി ന്ത്യഥാവിധി രേചകം, പൂരകം, കംഭകം ഇതുകളെ അഭ്യസിച്ചു് പ്രാണജയം ചെയ്യുക എന്നർത്ഥമാകന്നു.

തസ്തിൻ സതി ശ്വാസപ്രശ്വാസയോർഗതിവിച്ചേദഃ പ്രാണായാമഃ (യോഗസൂത്രം) ആസനജയം ചെയ്തകഴിഞ്ഞാൽ പിന്നെ അഭ്യസിക്കേണ്ടതായ പ്രാണാ യാമത്തിൻെറ സപരൂപമാകന്ന ഈ സൂത്രംകൊണ്ട് പ്രതിപാദിച്ചിരിക്കുന്നത്. പുറമെയുള്ള വായുപിനെ ഉള്ളോട്ട വലിക്കുന്നത് ശ്വാസവും (പൂരകം) ഉള്ളിൽ കോഷ്യഗതമായ വായുവിനെ പുറത്തേക്ക് വിടുന്നത് പ്രശ്വാസ (രേഖക) വുമാ കന്നു. ഈ ശ്വാസപ്രശ്വാസങ്ങളുടെ ഗതിയെ ഇല്ലാതാക്കുന്നത്തന്നെ മുഖ്യ പ്രാണായാമം (കംഭകം). പൂരകം, രേഖകം, കംഭകം എന്നിങ്ങനെ പ്രാണായാ മം മുന്നു പ്രകാരമാകുന്നുവെന്നർത്ഥം. ഇങ്ങനെ ഹായോഗികളെപ്പോലെ രാജ യോഗികളം പ്രാണായാമത്തെ യോഗത്തിൻെറെ ഒരു മുഖ്യാംഗമായി അംഗീക രിച്ചിരികുന്നം.

"ഹകാരഃ കീത്തിതസ്സൂയ്യ്പ്പുകാരശ്ചേന്ദ്ര ഉച്ചതേ, സൂയ്പ്പന്ദ്രമസോർയോഗാദ്ധഠയോഗോ നിഗഭ്യതേ"

ഹകാരം സൂയ്യനാമാവായ പ്രാണന്ദം, ഠകാരം ചന്ദ്രനാമാവായ അപാന നം ആകന്നു. ഈ പ്രാണാപാനന്മാരുടെ ഏകീഭാവത്തെ ഫഠയോഗമെന്നു വൃവഹരിക്കുന്നു.

ഇങ്ങനെ ഹഠവിദ്വയിലെ പ്രധാനാചായ്യനായ ഗോരക്ഷനാഥൻ അഭി പ്രായപ്പെടുന്നു. അതുകൊണ്ട് ഹഠയോഗം കേവലം പ്രാണാഭ്വാസത്തിലും അതു മൂലം സിദ്ധിക്കന്ന അരോഗത, ജരാനരക്ക ബാധിക്കാത്ത നിത്വയെയവനം, ഒാ ജോവ്വധി, ഭീർഘായസ്സ് മതലായ ശാരീരികശ്രേയസ്സകളിലും അവസാനിക്കുന്നം. ശരീരത്തിന് എത്രതന്നെ പ്രാബല്വം സിദ്ധിച്ചാലും, ശരീരം ശരീരംതന്നെ. വൃക്ഷം എത്ര ന്വാറാണ്ടുക്കം അരോഗമായി ജീവിച്ചിരുന്നാലും, അത് വൃക്ഷം തന്നെ. എന്നാൽ രാജയോഗം ചിത്തവൃത്തികളുടെ നിരോധരൂപമായ സ്വല ക്ഷ്യത്തെ പ്രാപിക്കവാനുള്ള ഒരുപോയം മാത്രമായി പ്രാണായാമത്തെ അംഗ്നീ കരിച്ചിരിക്ഷനം.

പ്രാണായാമത്തെ വളരെ ജാഗ്രയോടെ മന്ദമന്ദം അഭ്വസിക്കേണ്ടതാ കന്ന. സിംഹത്തെപ്പോലുള്ള പ്രാണനെ പൂച്ചയെപ്പോലെ സ്ഥാധീനിക്കുക എ ന്നതു് വളരെ പ്രയാസപ്പെട്ട ഒരു കായ്യമാണു്. പ്രാണൻ വശീക്തമായാലുണ്ടാ കന്ന ഉപകാരത്തെപ്പോലെ അത്ര് ഇടഞ്ഞാൽ ഉണ്ടാകന്ന അപകാരവും എത്ര യോ വമ്പിച്ചതാണെന്ന് സാധകൻ എപ്പോഴം ഓമ്മിക്കേണ്ടതാണു്. ക്രമികമാ യി, ക്ഷമയോടെ അധികകാലം ചെയ്യന്ന പ്രാണാഭ്യാസംവഴിക്ക് പ്യൂഷ്പിശരീര ത്തിലുള്ള പ്രാണനെ ജയിക്കുന്നവൻ സമഷ്പിപ്രാണതത്തപത്തേയും ജയിക്കുന്നു. നമ്മുടെ ശാരീരികവും മാനസികവുമായ എല്ലാശക്തികരംക്കം ചലനങ്ങരം കും

എപ്രകാരം പൃഷ്പിലാണൻ ഹേതുവോ, അതുപ്രകാരം സവ്വ് ബ്രഹ്മാണ്ഡകിയ കരക്കം ഏകഹേത സമഷ്പിലാണനാകന്ന. പൃഷ്പിലാണനെറ ജയം പഴിക്ക് ഇത്രയം മഹത്തായ സമഷ്പിലാണനം യോഗികരക്ക് സ്ഥാധീനമായിത്തീരുന്ന. പൃഷ്പിസമഷ്പികരം ഒരേ ശക്തിയല്ലാതെ രണ്ടു ശക്തികളല്ല. ഇങ്ങനെ ലാണ ജയം പൂണ്ണമായി സിദ്ധിച്ചതായ ഒരു യോഗിക്ക് സമഷ്പിലാണശക്തിയും സ്ഥാ ധീനമായിത്തീരുന്നതുകൊണ്ട് സൂയ്പ്പന്ദ്രാഭികളുറംപ്പെടെയുള്ള മഹത്തായ ഈ ബ്രഹ്മാണ്ഡത്തെപ്പോലും പറഞ്ഞപടി കേരംപ്പിക്കവാൻ സാധിക്കമേന്ത് യോഗ ഒർശനക്കാർ വലിയ സമാരോഹത്തോടെ സിധോന്തിക്കുന്നു. അതെന്തോ ആക ടെ. സിദ്ധിവിഷയകമായ ആ അംശം ഇവിടെ ചിന്തിക്കേണ്ടതില്ല.

പ്രാണജയാനന്തരം പ്രത്യാഹാരത്തെ പരിശീലിക്കേണ്ടതാകന്നു. ഇന്ദ്രി യങ്ങളുടെ അനുധാവനത്തിൽനിന്ന് മനസ്സിനെ പലിച്ചു വേർപെടുത്തുന്നതിനെ ശാസ്ത്രീയഭാഷയിൽ പ്രത്യാഹാരമെന്ന് പറയുന്നു. തടാകജലം അങ്ങമിങ്ങം ഉള്ള ഛിര്ങ്ങളിൽക്രടെ അസ്ഥാനങ്ങളിൽ ചോന്നൊലിക്കുന്നതുപോലെ, മനസ്സ് ഇ ന്ദ്രിയദ്വാരാ എപ്പോഴം വിഷയങ്ങളിൽ പലിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കുന്നു. നമ്മുടെ അ രികെ ഒരു ശബ്ദമണ്ടാകന്നു. നമക്കിഷ്ഠമണ്ടെങ്കിലും ഇപ്പെങ്കിലും നാം ആ ശബ്ദ ത്തെ കേഠംക്ഷന്ത. നമ്മടെ അരികെ ഒരു പുരുഷൻ വരുന്നു. നമുക്ക് ഇഷ്ടമു ണ്ടെങ്കിലും ഇല്ലെങ്കിലും നാമാപുരുഷത്രപത്തെ കാണന്തം. ഇങ്ങനെ ശബ്ദത്ര പാദികളായ ഓരോ വിഷയങ്ങളും നമ്മുടെ ഇപ്പയെ ഗണിക്കാതെ സ്വയമേവ ഇന്ദ്രിയങ്ങറം വഴിക്ക് നമ്മെ, അതായതു് നമ്മുടെ മനസ്സിനെ ആകർഷിച്ചുകൊ ണ്ടിരിക്ഷന്നം. മനസ്സ് ഇവ്രിയങ്ങരംക്ക് അടിമപ്പെട്ട് അനവരതം അവയെ അന വിധാനം ചെയ്തകൊണ്ടിരിക്കുന്ന ഈ ഒരവസ്ഥയെ നിഭരാധിക്കാത്തപക്ഷം, അ തിന്നു് അചലമായി, അന്തർമ്മഖമായി, യാതൊരു ഭാവനയും ചെയ്യവാൻ സാ ധിക്കന്നതല്ല. ഇന്ദ്രിയഗോളകം, ഇന്ദ്രിയം, മനസ്സ് ഇവയടെ സംബന്ധം നിമി ത്തമാണര് ബാഹൃവിഷയങ്ങറം ജ്ഞാനവിഷയമായിത്തീരുന്നതെന്നുള്ള ഇ്ല സിധമാണ്. ഇന്ദ്രിയമനസ്സകരംക്ക് സംയോഗം സംഭവിക്കുന്നില്ലെങ്കിൽ, വി ഷയജ്ഞാനവും സംഭവിക്കന്തല്ല. ഭിന്നഭിന്നമെന്നിരിക്കിലും, വൃവഹാരത്തിൽ ഏകീഭ്രതമായിത്തീർന്നിരിക്കുന്ന ഇന്ദ്രിയഗോളകം, ഇന്ദ്രിയം, മനസ്സ് ഇവയെ വെവ്വേറെ അതാത്ര് സ്ഥാനങ്ങളിൽ നിയമിക്കവാൻ സാധിക്കുന്ന കാലതോളം നാം ഇന്ദ്രിയഅശംക്കടിമകളായി വത്തിക്കുന്നവെന്ന് മാത്രമല്ല, ഒരേ വസ്തവിന്റെ അനദ്ധ്യാനം തീരെ അശകൃമായും തീരുന്നു. അതുകൊണ്ടു് ഇന്ദ്രിയങ്ങളോട്ടുള്ള മനസ്സിൻറ സംയോഗത്തേയം വിയോഗത്തേയം, സേച പ്പപോലെ നിയന്ത്രിക്ക വാനുള്ള ശക്തിയെ അഭ്വസിച്ച സമ്പാടിക്കാതെ യോഗിയാവാൻ പോകന്നവ ന്ത് ഗതൃന്തരമില്ല. സേചച്ഛയെ ഗണിക്കാതെ, ശരീരത്തിൽ സവ്ദാ സംയോ ജനവിയോജനാത്മകമായ സവ്പവ്യാപാരങ്ങളം ചെയ്തകൊണ്ടിരിക്കുന്നത്ര് പ്രാണ

നായതുകൊണ്ട്, പ്രാണാഭ്യാസം നിമിത്തം പ്രാണനിരോധശക്തി സമ്പന്നമാ കന്നതോടുകൂടി, ക്രമേണ ഇന്ദ്രിയങ്ങളുടെ പ്രത്യാഹരണശക്തിയും സമ്പന്നമാ യിത്തീരുന്നം.

പ്രത്വാഹാരം സമ്പന്നമായിക്കഴിഞ്ഞാൽ, അനന്തരം, ക്രമത്തിൽ, ധാര ണാധ്യാനസമാധികളിൽ പ്രവത്തിക്കേണ്ടതാകന്നം. ധാരണ, ധ്യാനം, സമാധി ഇത്ക് ചിത്തത്തിനെറ ഭാവനാഭ്രമികാം മാത്രമാകുന്നു. ആഭ്യമായി, സ്ഥല പദാര്ത്ഥങ്ങളിൽ ചിത്തത്തെ നിബന്ധനം ചെയ്ത്ത് അഭ്യസിക്കേണ്ടതാകന്ന. സ്ഥുലചിന്തനം സ്ഥാധീനമായാൽ പിന്നെ സൂക്ഷ്മചിന്തനവും പരിശീലിക്കേണ്ട താകന്നം. സ്ഥലസൂക്ഷ്മങ്ങളായ ധ്വാനാലംബനങ്ങരം സാധകന്മാരുടെ രേചിഭേദം അനാസരിച്ച് ബഹപ്രകാരമാകന്ത. മൂലാധാരം തുടങ്ങിയുള്ള പത്മങ്ങളം ജ്യോതിസ്സുകളം യോഗസാധകന്മാക്ക് ഏററവും പ്രിയപ്പെട്ട സ്ഥലമായ ധ്യാനാ ലംബനങ്ങളാകന്ത. വിഷ്ണ, ശിവൻ തുടങ്ങിയ ദേവതാസ്ചത്രപങ്ങറം ഭക്തന്മാ രുടെ പ്രിയപ്പെട്ട ധ്യാനാലംബനങ്ങളാകന്നു. സമുദ്രത്തിൽ തിരമാലകളെന്ന പോലെ, അനുഷണം മനസ്സിൽ ഉദിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കുന്ന വൃത്തികളെ നിരോധി ച്ചും ചിത്തത്തിനെറ എകാകാരപ്രവാഹത്തിനും യോജിക്കുന്ന ഏതൊരു തരം ആലംബനവും അംഗീകായ്പാതന്നെ. എദയകമലം, ഭൂമദ്ധ്വം എന്നുള്ള ശരീര ദേശങ്ങളിൽ മനോവൃത്തിയെ നിബന്ധിക്കക, അഥവാ എടയാകാശത്തിലോ, ഭൂമ**ധ**ൃത്തിലോ, ശിദരാമയൃത്തിലോ, അതൃന്തം ഉ*ല*ജചലിതമായ ഒരു പ്രകാശ പഞ്ജത്തെ ഭാവിക്കക, അഥവാ ബാഹൃമായ വിഷ്ണമൂർത്തിയേയൊ ശിവമൂർത്തി യേയൊ ദേവീമൂർത്തിയേയൊ ഭാവനം ചെയ്യുക, ഇങ്ങനെ തങ്ങളുടെ അചിയെ അനുസരിച്ച് ആദ്ധ്യാത്മിക (ശാരീരക)മോ, ബാഹൃമോ, ആയ പദാത്ഥങ്ങ ളിൽ ചെയ്യുന്ന ചിത്തവൃത്തിയുടെ നിബന്ധനമാകന്ത ധാരണ. ഈ വൃത്തിനി ബന്ധനംതന്നെ കറെ അധികസമയം നിലനില്ലന്ത് ധ്വാനമെന്ന് പ്വപദേശി കപ്പെടന്നം. ധ്വാനാവ് എന്നുള്ള ഭേദപ്രതീതി വിട്ട് ധ്യേയവസ്തമാ ത്രം പ്രകാശിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കന്നത്ര സമാധിയാകന്നു. ധ്വാനകാലത്തെ അപേ ക്ഷിച്ച് സമാധികാലം അധികമാകന്നു. ഇജ്ഞന ധാരണാധ്യാനസമാധികരം സ്ഥുലമായ ആലംബനത്തിൽ സിഭഠിച്ചുകഴിഞ്ഞാൽ, പിന്നീട് സൂക്ഷ്മായ ആ ലംബനത്തിൽ അവയെ അഭ്വസികേണ്ടതാകന്ന. യോഗപ്രക്രിയയെ അനസ രിപ്പ്, പഞ്ചതന്മാത്രക&, അഹങ്കാരം, മഹത്തത്താം, പ്രധാനം, ഇതുകളം, വേ ദാന്തപ്പക്രിയയെ അനുസരിച്ച് ആദ്ധ്യാത്തികവും, ആധിദൈവികവുമായ **പ്രാ** ണൻ, മനസ്സ് മതലായ തത്തചങ്ങളം, ധാരണാദികരംക്കുള്ള സൂക്ഷ്മാലം ബനങ്ങ ളാകന്നു. ഇങ്ങനെ സ്ഥൂലവും സൂക്ഷ്മവുമായ ആലംബനങ്ങളിൽ ക്രമേണ ധാരണാ ദികളെ അഭ്യസിച്ച് വിദ്ധചസ്തമായ രജസ്തമോമലങ്ങളോടുക്രടിയ തെ ചിത്തം, സൂക്ഷ്മാൽ സൂക്ഷ്മതമോയി, നീരൂപമായി, നിഗ്ഗണമായി നിച്ചിശേഷമായി വത്തി

ആത്തവസ്തുവെ ഗ്രഹിക്കവാൻ പയ്യാപ്തമാകന്നു. ആത്മവസ്തുവിൽ ക്കുന്ന ചെയ്യുന്ന ധാരണാധ്യാനങ്ങരം വഴിക്ക് അചിരേണ ആ ചിത്തം ദുഢ്മായി ദീർഘമായ ആത്മസമാധിയിലേക്ക് അധിരോഹണം ചെയ്യുന്നു. ചിത്തം വൃത്തി വിഹീനമായി, അഗ്നിയിൽ കർപ്പരമെന്നപോലേയൊ, ജലത്തിൽ ഉപ്പെന്ന പോലേയൊ ആത്മാവിൽ വിലയില്ല് ആത്മാകാരമായി, ധ്വാത്യ്യാനധ്യേയാ ത്മകമായ ത്രിപുടിയുടെ പ്രതീതിഗന്ധംപോലുമില്ലാത്തതായ ഈ സമാധ്യവ സ്ഥയിൽ ആത്മാവ് സ്വസ്വരൂപത്തിൽ, സ്വമഹിമയിൽ പ്രകാശിക്ഷന്തം. നിര തിശയവും, സവോത്തമവുമായ ഈ ചിത്തഭൂമിയെ അസംപ്രജ്ഞാതമെന്ന് യോ ഗികളം, നിവ്വികല്പമെന്ന് വേദാന്തികളം നിർദ്ദേശിക്കുന്ന. പരമപുരഃഷാത്ഥ ത്രപമായ ഈ ധർമ്മമേഘസമാധി ഒരു സാധകനെ സിദ്ധപദത്തിലേക്കം, ഉന്നയിക്ഷന്തം. രെയോഗിയെ യോഗിപടത്തിലേക്കം താമസം, ഇങ്ങനെ രാജസം, സാത്തചികമെന്നുള്ള ത്രിവിധമായ ചിത്തവൃത്തികളുടേയും നിരോധ സചസച**രൂപാവസ്ഥാന**രൂപമായിരി*ക്ക*ന്ന പരമയോഗത്തെ പ്രാ രൂപമായി, പിച്ചവൻ മാത്രമാകന്ത മുഖ്യയോഗി. മററുള്ള വരാരുംതന്നെ യഥാത്ഥ ത്തിൽ യോഗിസംജ്ഞയെ അർഹിക്കന്നില്ല. അവരെല്ലാം സാധനത്തിൽ സാദ്ധ്വ ഭ്രാന്തിയെ ചെയ്യന്ന അശിക്ഷിതബൂലികളാകന്നം. അതുകൊണ്ട് സാദ്ധ്യമായ പ രമയോഗത്തിൻറ ഹേതുസചരുപങ്ങളെ നല്ലപോലെ മനസ്സിലാക്കി അലക്ഷു ത്തെ ലക്ഷ്യമെന്നു ഭ്രമിക്കാതെ, ലക്ഷ്യത്തെന്നെ ലക്ഷ്യമാക്കി അതിന്നഭിമുഖമാ യി സാഭിനിവേശം പ്രവത്തിക്കേണ്ടതു് ഒരു യോഗസാധകൻെറ അനന്യകത്തവ്യ മാകുന്നു.

"യോഗോ യോഗാൽ പ്രവത്തത" എന്നതു് യോഗശാസ്ത്രതിൽ സ സമ്മതവും സപ്രസിദ്ധവുമാണു്. യോഗത്തിൽ പലേ ഭൂമികളുമുള്ള തിൽ പൂർവ ഭൂമിയെ ജയിച്ചതിനെറ ശേഷം ഉത്തരഭ്രമിയിൽ പ്രവത്തിക്കേണ്ടതാകന്നു. എ നാൽ ഈശപരാനുഗ്രഹംകൊണ്ടു് താണഭ്രമിക്ക ഒരുവന്ന് സ്വയമേവ സ്ഥാധീ നമായിത്തീന്നിരിക്കുന്നവെങ്കിൽ, അവന്ന് ആ ഭൂമികളെ അഭ്യസിച്ചിട്ടാവശ്വമി ല്ലാത്തതുകൊണ്ടു്, അവൻ അനന്തരഭ്രമിയിൽ പ്രവത്തിക്കുവാൻ അധികാരിയാ കന്നു. ഒരുവന് ഈ ശരീരത്തിൽ പ്രാണായാമപ്പത്വാഹാരങ്ങളെ അഭ്യസിക്കാ തെതന്നെ ഈശപരപ്രസാഭംനിമിത്തം ധാരണാശക്തി മനസ്സിന്ന സിദ്ധമെങ്കിൽ, അവന് ആ പൂവ്വഭ്രമികളിൽ തിരിഞ്ഞുനോക്കേണ്ടതില്ല. അതുപോലെ, ആരംഭ ത്തിൽതന്നെ സൂക്ക്മവിഷയത്തിൽ ധാരണചെയ്യവാനുള്ള മനശ്തുഭ്യി ഒരുവ ന് സംപ്രാപ്പ്രമേജിൽ, പിന്നെ അവന്ന് സ്വവവിഷയല്യാനംകൊണ്ടൊരു പ്ര യോജനവുമില്ല. ഇങ്ങനെ തങ്ങൾ തങ്ങളുടെ ചിത്തസാമത്വത്തെ പരീക്ഷിച്ച റിഞ്ഞു് ഉത്തരോത്തരമായ ഭൂമികളിൽ സാധകന്മാർ ആരോഹണം ചെയ്യേണ്ട താകന്നം. സ്വസ്വയപത്തിലുള്ള അവസ്ഥാനയ്യപമായ അസംപ്രേണ്മാതംതതെന്ന

പരമോയ യോഗപഭമെന്നാ, അതിനെ പ്രാപിച്ചവൻതന്നെ പരമനായ യോ ഗിയന്നാ, എന്നാൽ അധികാരിഭേദമനസരിച്ചു് പ്രാണായാമപ്രത്യാഹാരാദി കളുടെ ക്രമികമായ അഭ്യാസം വഴിക്കെന്നപോലെ, അവയെ അഭ്യസിക്കാതെ യം, ആ പരമപദത്തിൽ കയറി ആനന്ദിക്കുന്നതിൽ യാതൊരനപപത്തിയുമി ല്ലെന്നം യോഗനിഷ്കർഷമാകുന്ന.

### റിവാരം സരസ്സ്

ഏതൊന്നിനെ പരിച്ചാൽ സവ്വ്വം വരിച്ചതുപോലെയും, ഏതൊന്നി നെ അറിഞ്ഞാൽ സവ്വം അറിഞ്ഞതുപോലെയും, ഏതൊന്നിനെ ലഭിച്ചാൽ സവവാം ലഭിച്ചതുപോലെയും ഭവിക്കന്നുവോ, ആ പരമസത്യമായ മൂലവസ്തവാ ബ്രഹ്മത്തെ അറിഞ്ഞാൽ പേറൊരു സത്യത്തെ പിന്നെ അറി കുന്നു ബ്രഹ്മം. യേണ്ടതില്ല. ബ്രാമത്തെ ലഭിച്ചാൽ വേറൊരു വസ്തവെ പിന്നെ ലഭിക്കേണ്ടതി ല്ല. എന്നാൽ ബ്രഹ്മത്തെ ആരുംതന്നെ അറിയുന്നില്ല്. ബ്രഹ്മത്തെ ആരുംതന്നെ അറിയുവാൻ ഇപ്പിക്കന്നില്ല. ബ്രഹ്മലാഭം ഉണ്ടാകേണമെന്നിച്ചിക്കവാൻതക്ക ബുദ്ധിക്കുള്ള നൈമ്മല്യവും സൂക്ഷ്യതയും ആക്കാതന്നെ ഉണ്ടായിക്കാണുന്നില്ല. വിനശപരമായ പരിച്ഛിന്നവിഷയങ്ങളെ ജനങ്ങശം വരിക്കുന്നം. അവയുടെ പ്രാപ്ലിക്കും പരിരക്ഷണത്തിന്നമായി മഹാർഹമായ പെയരുഷത്തെ മുഴവനം അവർ ചിലവഴിക്ഷന്നം. അവയെപ്പാറി തന്റേതെന്ന് അതൃന്തമഭിമാനിക്കയും ചെയ്യന്നു. അഹോ വിചിത്രം! താൻതന്നെ തൻേറതല്ല. പിന്നെ ഈ ബാഹം പിഷ്യങ്ങരം തംൻറതാകന്നതെങ്ങനെ? പിഷയജന്യമായ സഖങ്ങളെല്ലാം ഏ തൊരു സബന്തിൻറലപലേശം മാത്രമാണോ, ആ ബ്രഹ്മസുഖത്തെ പരിക ത്തക്ക പൂണ്യോദയമുള്ള വർ വളരെ വളരെ ഒർല്ലഭം. ഇന്തം, എന്തം, ഇവിടേ യും, എവിടേയും, മായയുടെ മഹത്തായ ഈ മോഹനസാമർത്ഥ്യത്തിന് യാ തൊരു ഭേദവുമില്ല.

മായയെ ജയിച്ചിരുന്ന മഹർഷിസംഘങ്ങളാൽ ഉപജ്ഷമായിരുന്ന ഹി മഗിരിദേശത്തിൽപോലും, ഈദ്ദശമായ മായാമാഹാത്തുപിസ്താരത്തെ നോക്കി നോക്കി വിസ്തയിച്ചുകൊണ്ട്, ജ്വാലാമുഖിയിൽനിന്ന് ഞാൻ ഏകാകിയായി, ഏകാന്തമായി പലപല ഗ്രാമങ്ങളേയും, പലപല വനങ്ങളേയും, അതിക്രമിച്ച് മേലോട്ട സഞ്ചരിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കുന്നു. കാങ്ഡോ എന്ന പേരായ ഹിമാലയത്തി ലെ ഈ വിഭാഗം, നഗരകല്പങ്ങളായ വലിയ വലിയ ഗ്രാമങ്ങളെക്കൊണ്ടും വി ശാലമായ കൃഷിസ്ഥലങ്ങളെക്കൊണ്ടും മനോഹമോയ ചായത്തോട്ടങ്ങളെക്കൊ ണ്ടം ആപൂരിതവും കറെ പരിഷ്ക്തവുമാകന്നു. രണ്ടായിരത്തിഇരുന്നും അടി

ഉയരത്തിൽ സ്ഥിതിചെയ്യന്ന ആ ജില്ലയുടെ തലസ്ഥാനമായ കാങ്ഡാനഗര ത്തിൽകൂടെ മാഗ്ഗം മേലോട്ടപോകുന്നു. അധികം ദൂരത്തല്ലാതെ ''വൈദ്വനാഥം" എന്ന പേരായ്ഒരു പുണ്യിസ്ഥാനം ഉപലഭിക്കുന്നു. വൈഭ്യനാഥം മുവായിരത്തി ഇരുന്തര് അടി ഉയരുള്ള തും, അതിപൂരാതനവും ചരിത്രപ്രസിദ്ധവുമായ ഒരു മഹാദേവമന്ദിരത്തിന കേശംവിപ്പെട്ടതുമാകന്നു. വടക്കഭാഗത്ത് ദുരത്തായി കാണ പ്പെടുന്ന അതപ്പന്നതവും ഹിമാപ്പുന്നവുമായ ശിലോച്ചയങ്ങളം, തെക്കഭാഗത്ത് വിശാലമായി പ്യാപിച്ചുകാണപ്പെടുന്ന നെൽക്രഷിസ്ഥലങ്ങളും ആ പ്രദേശ ത്തെ അതൃന്തരമണീയമാക്കിത്തീക്ടന്നു. അവിടത്തെ സ്ഥിരനിവാസിയായ ഒരു മഹാത്മാവിൻറ ആതിത്ഥ്യത്തിൽ ഞാൻ അവിടെ കുറെദിവസം താമസിച്ചു വിശ്രമിക്കകയുണ്ടായി. അവിടെനിന്നു കറെ മുകളിലായി യോഗീന്രനഗരം സം പ്രാപ്തമാകന്ത. ഇവിടെനിന്ത് ഒരു ഹിന്ത്രാജാവിനാൽ ഭരിക്കപ്പെട്ടന്നതും, മ ണ്ടി എന്നു പേരുള്ള തുമായ ഹിമാലയവിഭാഗം ആരംഭിക്കുന്നു. ഹിമഗിരിയുടെ താഴ്ലരയിൽ കിടക്കുന്ന പട്ടാൻകോട്ട് എന്ന സ്ഥാനത്തിൽനിന്ന യോഗീന്ദ്രനഗര ത്തിലേക്ക് ആറെറാന്നനാഴിക ദൃമോകന്നു. ഈ യോഗീന്ദ്രനഗരംപരെ തീവണ്ടി യം, ഇവിടെനിന്ന മേലോട്ട് പിന്നേയം കറേട്ടരംക്രടി മോംട്ടാർവണ്ടിയം സഞ്ച രിക്കുന്നു. യോഗീന്ദ്രനഗരത്തിൽനിന്നു് മുപ്പത്താരു നാഴിക മുകളിൽ സ്ഥിതിചെ യ്യുന്ന ഒരു ചെറിയ നഗരമായ മണ്ടി എന്ന രാജധാനിയിൽ ഞാൻ രണ്ട്രിവസ ത്തെ പ്രയാണംകൊണ്ടു ചെന്നെത്തി. മോട്ടോർവണ്ടി പോകന്ന മാഗ്ഗമായതുകൊ ണ്ട്, കഠിനമായ ഏററിറക്കങ്ങളൊ മററ ഒഗ്ഗമതകളൊ മാർഗ്ഗത്തിന്നണ്ടായി രുന്നില്ല. മണ്ടിയിൽ പ്രസിദ്ധമായ ഭൂതനാഥമന്ദിരത്തിൽ ഞാൻ നിവാസമാരാഭി ച്ചു. എന്നമിയുടെ തീരത്തിലുള്ള രദ്വമായ ആ സ്ഥാനത്തിൽ ഭക്തന്മാരുടെ സേവയെ സ്വീകരിച്ചുകൊണ്ട് കറെനാരം ഞാൻ വിശ്രമിച്ചുകൊന്ദിരുന്നു. ബ്ര വമശാസ്ത്രത്തിൽ അറിച്ചള്ള വർ അവിടെ നന്നെ ചുരുക്കമെങ്കിലും, അറിവുള്ള വ പറത്ത നഗരത്തിൽ തീത്ഥാട രെ ബഹ്മമാനിക്കുന്നവർ ചുരക്കമായിരുന്നില്ല. നവ്വവസായികളായ പലേ സാധുകളം നിവസിക്കന്നതായി കാണപ്പെട്ടു.

റിപാരംസസ്സേ മണ്ടിനുഗത്തിൽനിന്ന സുമാദ് പതിനഞ്ചനാഴിക തെ കുപടിഞ്ഞാറായി സ്ഥിതിചെയ്യുന്നു. ആ പുണ്യസരസ്സിനെ ലക്ഷീകരിച്ചുംകൊ ണ്ട് ഒരുദിവസം പ്രഭാതത്തിൽ ഞാനവിടെനിന്നു പ്രസ്ഥാനം ആരംഭിച്ചു. അ വിടെവെച്ചു കണ്ടുമുട്ടിയിരുന്ന ഒരു യുവസന്ന്യാസിയും സേവകരൂപത്തിൽ എ നെ അനംഗമിച്ചിരുന്നു. മാഗ്ഗം ഏററിറക്കുങ്ങരം നിമിത്തം ഒർഗ്ഗമമായിരുന്നു. പ്രവണ്ഡമായ സൂയ്യാതപത്തിൽ രിക്തമായ ഉദരത്തോടുകൂടി മലകയരന്ന കൃത്വം അതൃന്തകരിനമായിരുന്നു. മനോബലംതന്നെ ബലം ഇ പ്ലാശക്തിനിമിത്തം എ ത്ര മഹത്തായ സാഹസങ്ങളേയും സഹിക്കവാൻ ഒരു മന്മഷ്യൻ സമർത്ഥനായി ത്തീരുന്നു. മരായയിൽ ഇരുന്നു കുറെനേരം വിത്രമിക്കവാൻ ഒരു വൃക്ഷത്തെ

പ്പോലും ലഭിക്കാത്തവിധം അത്രയും നഗ്നമായിരുന്നു. അവിടുത്തെ പറ്പുതപ്രദേശ അംഗം. എതായാലം ഒരു മണിക്ക് മുമ്പായി, കറെ ദൂരത്തുനിന്തതന്നെ ഞങ്ങഗക്ഷ് ആ പണ്യസരോവരത്തിൻെറ ദർശനമപലഭിച്ചു. അര മണിക്രുകൊണ്ട് തിൻറ്റ് ടത്തിൽ ചെന്നെത്തി, യാത്രംനിമിത്ത്കമായ സവ്ക്ലേശങ്ങളേയും വി സൂരിച്ച്, അതിൻെറ അലൗകികമായ സൌന്ദയ്യാമതത്തെ മതിവരാതെ പാ നംചെയ്യാനന്ദിക്കവാനം തുടങ്ങി. നാലഭാഗവും പവ്വതങ്ങളാൽ സമാവൃതമായി നീലനിർമ്മലമായി, ശുദ്ധശീതളമായ ജലത്താൽ ആപൂരിതമായി, രക്തോൽപ ലം തുടങ്ങിയ മനോഹരകസമങ്ങളാൽ മണ്ഡിതമായി, ക്രൂപ്ലവണ്ണങ്ങളായ ഒര തരം പക്ഷികളുടെ വിലക്ഷണനാദത്താൽ മഖരിതമായി, സമാപ്റെ താഴിക ചുററളവുള്ള വൃത്താകാരമായ ആ സരസ്സ് ഏതൊരു സ്തബ്ബഹുദയത്തേയും സമ ന്മിഷിതമാക്ക്പാൻ സമത്ഥമായി വിജയിച്ചിരുന്നു. പണ്യ ചരിത്രമായ ആ തടാ കത്തിൽ ഇറങ്ങി, ഞങ്ങരം യഥാവിധി സ്റ്റാനം ചെയ്തു. സരസ്സിൽ വായുഗതി യെ അനുസരിച്ചും അങ്ങമിങ്ങാം സഞ്ചരിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കുന്ന രണ്ടുമുന്ന ചെറിയ പെറിയ ഭചീപങ്ങളെ മഹാദേവരുപത്തിൽ യാത്രികന്മാർ ഭർശനം ചെയ്യന്നു. ആറോഴടി ഉയരമുള്ള ഒരുതരം കനത്ത തുണങ്ങളുടെ പൂഞ്ജത്താൽ ആറ്റപ്പുന്നമാ യി, - ഒന്നരണ്ടു ചെറിയ വൃക്ഷങ്ങളും ഉണ്ട് - പെറു ട്വീപാകാരത്തിലുള്ള ഈ ഭൂമി ശകലങ്ങരം നിമിത്തമാണ് പ്രകൃതസരസ്സ് പൂരാണത്തിൽ അതിപ്രസിദ്ധമായി വണ്ണിക്കപ്പെട്ടിരിക്കുന്നത്. ജലത്തിൽ ഭ്രശ്കലങ്ങരം സഞ്ചരിക്കകയെന്നുള്ള ഈ മഹാത്തുതകാരിയായ ദര്ശനത്തെ അഭിലഷിച്ചുകൊണ്ടുതന്നെയാണ് യാത്രിക ന്മാരം അധികമായി ഇവിടെക്ക സഞ്ചരിക്കുന്നത്. സ്തന്ദപുരാണത്തിൽ പ്രകൃത സരസ്സിന്ത് ''നീലഫട്രാ'മേന്നും, സരസ്സ നില്ലൂന്ന ആ സ്ഥാനത്തിന് ഫ്രദാലയ മെന്നാമനിർദ്ദേശം ചെയ്തകാണുന്നു. നീലഇദ്രത്തെപ്പററിയുള്ള സ്തന്ദപുരാ ണോക്തിയെ സചല്പമായി ഇവിടെ ഉദാഹരിക്കാം.

ഒരിക്കൽ ലോമശമഹർഷി ഹിമാദ്രിയുടെ ദക്ഷിണഭാഗത്തിൽ തപസ്സ് ചെയ്തകൊണ്ടിരുന്നു. അപ്പോഗം

> "ബ്രഹ്മാര്യെ ച സമാരുഹു ന്രദമേകം ദദശ് ഹ ക്രജഭ്ഭിം സാരസൈർഹംസൈശ്ചക്രവാകൈശ്ച ശോഭിതം. ക്രീഡദ്ഭിരപ്പരോവ്വന്റെർജലക്രീഡാഭിരന്തതം ഗായദ്ഭിം കിന്നഗേണൈശ്ചതർദിക്കു സമാവ്വതം. ഘന പ്പായൈസ്തരുവരൈം പരിതോ മണ്ഡിതം തുഭം സ്പടികസ്പ പ്ലസലിലം പദ്മോൽപലവിരാജിതം. പത്മഗന്ധസമായുക്തം മന്ദാനിലസുവീജിതം

പരിതഃ ശിഖരൈശ്ഛന്നം ഭക്ഷിണാപ്ളതമത്ഭ്രത ഘമ്മാംബുപ്ളതദേഹോ സെയ ദ്വഷ്പാ മദമവാപ/ഹ."

പിന്നീട് ആ ഋഷിവയ്യൻ സരസ്സിൻെറ പശ്ചിമതീരത്തിൽ ശിവനെക്കറിച്ച് തപസ്സചെയ്തകൊണ്ടിരുന്നു. ശിവനാകട്ടെ അദ്ദേഹത്തിന് ഭർശനം കൊടുക്ക വാൻപേണ്ടി തുണവ്വക്കാലി സംയുതമായ ഗിരിശ്വംഗരൂപത്തിൽ പ്ലവമെന്ന പോലെ ആ സരസ്സിൽ അങ്ങമിങ്ങം സഞ്ചരിച്ചു. ലോമശൻ എഴനീററ് സര സ്സിലേക്ക് നോക്കി.

> ''മഹാശ്ചയ്യകരം ലോകേ ജലേ പവ്വതസംഭോ കിമിദം ദേവചരിതം കിംവാ ദാനവസംഭവം ഇത്ഥം ചിന്താകലമനാസ്തത്ര ശംഭം ദദർശ ഹ ചകിതഃ സംഗസോത്ഥായ ദതപാർഘേൃാപായനാദികം."

പൂജാപരസ്സരം അട്രേഹം മഹാദേവനെ സ്തതിക്കയും, ശിവൻ പലേ അ ഭീഷ്പവരങ്ങളും കൊടുത്ത് അദ്രഹത്തെ സന്ത്രഷ്ഠനാക്കേയും ചെയ്തു.

ഇങ്ങനെയാകന്ന സരസ്സിനെപ്പററിയുള്ള ചെയരാണികകഥയുടെ ഗതി. തടാകജലത്തിൽ ഭ്രശകലങ്ങരം പാറിക്കൊണ്ടിരിക്കുന്നതും, അവയിൽ പലതരം സസ്യാദികരം ക്ഷിചെയ്ത്രണ്ടാക്കുന്നതും, ഒരു ദേശത്തിൽനിന്ന് വേറൊരു ദേശ ത്തിലേക്ക് അവയെ വലിച്ചുകൊണ്ട് പോകന്നതും, കാശ്ശീരദേശത്തിൽ സാധാര ണമാകന്നം. എതായാലും ഈ ചെറ്റലീപങ്ങളുടെ ഉപസ്ഥിതിനിമിത്തം, ഉത്ത രദേശത്തിലെ ഫിന്ദുക്കൂാൽ അതിക്കേരിയോടെ ആദരിക്കപ്പെട്ടവരുന്ന ഒരു പ സിഭ്യ തീത്ഥസ്ഥാനമാകന്നു പ്രകൃതസരസ്സ് എന്നമാത്രം ചുരുക്കത്തിൽ പറഞ്ഞു കൊള്ളാം.

അതൃ സമാനന്ദ് ഞോടുകൂടിത്തനെ മുന്നോലുദിവസം സരസ്തടത്തില്പ ള്ള ഒരേകാന്തഭവനത്തിൽ ഞങ്ങരം നിവസി ല്ലകൊണ്ടിരുന്നു. പണ്ടുകാലത്തിൽ സചധമ്മത്തിൽനിന്ന് ഭ്രംശി ല്ല് കെട്ടംബികളായിത്തീന്ന് സന്വ്യാസികളുടെ വംശ പരമ്പര ഹിമാലയത്തിൽ പലേ ദേശങ്ങളില്പമെന്നപോലെ ഇവിടേയും കാണ പ്പെട്ടിരുന്നു. ഹിമാദ്രിയിൽ ഞാൻ പരിവ്രജനം ചെയ്യുന്ന അവസരങ്ങളിൽ, ഇങ്ങ നെയുള്ള കട്ടംബങ്ങളുടെ ആതിത്വ്വം സചീകരിക്കുവാനള്ള ഭോഗ്യമോ, ഒർഭാഗ്യ മോ എനിക്ക് പലപ്പോഴം ഉണ്ടായിട്ടണ്ട്. യതികലജാതനായി, സ്ത്രീബാലകപ രി വ്വതനായ ഒരു കട്ടംബിയെ കാണുമ്പോഴെക്ക, സന്വ്യാസധമ്മത്തിന്റെ അത്യ നേരുക്കു തെയെപ്പാറി ഞാൻ ഗാഢമായി ചിന്തിക്കുക പതിവാകുന്നു. സന്വ്യാസ ധമ്മം യഥാവിധി പാലിക്കുമെന്നതു് സാധാരണന്മാക്ക്തിരെ അശക്വംതന്നെ. ബുദ്ധഭഗവാന്റേയും ശങ്കരാചായ്യരുടേയും കാലത്തിനുശേഷം, ഭാരതവഷത്തിൽ സന്ത്യാസം പ്രചുപ്രേചാരമായിത്തീന്നിരുന്നവെസം ചരിത്രകാരന്മാർ പറയുന്ന ണ്ട്. അധികാരിയെന്നോ, അനധികാരിയെന്നോ ഉള്ള ഭേദംക്രടാതെ, അക്കാല ത്തിൽ സന്യാസികരം അധികമായി ആവിഭവിച്ചിരുന്നതുകൊണ്ട്, പലക്ഷം സച ധമ്മത്തിൽനിന്ന് പതിച്ചു" കനകകാമിനീകൈങ്കയ്യം ചെയ്യേണ്ടിവന്നിരുന്നവെ ന്നും ചരിത്രവേദിക്ക പറയുന്നു. ശിവ! ശിവ! കാമിനിയേയും കനകത്തേയും ജയി ക്കുക എന്നതു് സുകരമായ ഒരു ജോലിയാണോ? കാവിവസ്ത്രം ധരിക്കുന്നതുകൊണ്ടു മാത്രം ഒരുവൻറെ സഹജമായ മനോവാസനകഠം നശിക്കുന്നതെങ്ങനെ? കാമ ക്രോധാദികളായ ഓരോരോ സംസ്കാരങ്ങളം, അവയുടെ ഉദ്ബോധകമായ പദാ ത്ഥങ്ങളുടെ സന്നിധാനത്തിൽ അവശ്വം ഉദ്ബുദ്ധമായിത്തീരുന്നു. സ്വസ്വവിഷ യങ്ങളുടെ സാമീപൃത്തിലും അവ ഉദിതമാകാതിരിക്കവാനോ, അഥവാ ഉദ്ബു ഭധമാകന്തവെങ്കിൽ, അവയെ വികസിക്കവാനനുവടിക്കാതെ, ഭമനം ചെയ്യവാ നോ ഉള്ള സാമത്ഗ്വം അനേകകാലത്തെ പരിശ്രമംകൊണ്ട് ചില അനുഗഹീത പ്പുക്തികരംക്കമാത്രമേ സിദ്ധിക്ഷന്നുള്ള. അതുകൊണ്ടുതന്നെയാണം് സന്ത്യാസധ മ്മം എത്രയോ ട്രഷ്കരമെന്നും, ട്രഷ്കരമെന്നപോലെ അതെത്രയോ ത്രേഷ്ഠവും പൂട്ടുവുമെന്നും, പൂവ്വന്മാർ സിദ്ധാന്തിച്ചിരിക്കുന്നത്. വൈരാഗ്യമെന്നത് ആ കാശപുഷ്പമെന്നപോലെ കേവലം ഇല്ലാത്ത ഒരു വസ്തവാണെന്നുള്ള ചിലരുടെ വാദത്തെ, അതായത്ക്കാരാഗ്യമെന്നത് ശബ്ദം മാത്രമാണെന്നും, അതിനെ അ നുഷ്ഠിക്കുക എന്നതു് യാതൊരുപ്രാണിക്കും സാദ്ധ്യമല്ലെന്നും വിഷയോനുഖത മ നസ്സിൻെറയും ഇന്ദ്രിയങ്ങളുടേയും സഹജധർച്ച്ചായതുകൊണ്ട് അതിനെ നി രോധിക്കവാനള്ള വൃവസായം തീരെ ഭ്രാന്തിവിലസിതമെന്നും, രാഗത്തിനെറ താൽകാലികമായ അനദ്ബോധം അപ്പപ്പോരം സർവ്വക്കമണ്ടാകന്നതുകൊണ്ട് അതിനെ വൈരാഗ്യമെന്നു വ്യാഖ്യാനിക്കന്നത് അവിവേകമെന്നും മററും, വിരാ ഗദശയെ അപലപിച്ചുകൊണ്ട് പൌരസ്ത്യരും പാശ്ചാത്വരോയ വിമർശക ന്മാർ പ്രലപിച്ചിരിക്കുന്നതിനെ നാമിവിടെ ഓർമ്മിക്കേണ്ടിയിരിക്കുന്നു. അവരു ടെ ഈ വിമർശനം തെററല്ല. അതെത്രയോ ബുദ്ധിപൂർവ്വകംതന്നെ എന്നു സ മ്മതിക്കേണ്ടിയിരിക്കുന്നു. എന്നാൽ കറെ അതിരുകടന്തപോയി എന്തമാത്രമേ ഉള്ള. ഇന്ദ്രിയമനസ്സകളുടെ വിഷയോനുഖതയെ തടയുക എന്നത് തീരെ അ സാഭ്യാമെന്നുള്ള അവരുടെ പക്ഷം യുക്തിക്കം അനുഭവത്തിന്നും വിരുദ്ധമെന്നി രിക്കിലും, അതു കസ്സാദ്ധ്യമെന്നുള്ള തിൽ ആക്കാതന്നെ മതഭേദമണ്ടാകന്നതല്ല. കാമാദിവാസനകളെ ദ്രഢപ്രയത്നംകൊണ്ട് കാലക്രമേണ ജയിക്കവാൻ സാധി ക്കുന്നതാണം". എന്നാൽ താൽകാലികമായ അസ്പരണംനിമിത്തം അവയെ തീ രെ ജയിച്ചതായി കരുതുന്നതു് തീരെ അവിവേകമാണ്ഡ്. അങ്ങനെ കാമാദിവ്വ ത്തികളെ ജയിച്ച് ശമദമാദിസാമയ്റ്റം സമ്പാദിക്കുന്നതിന്നമുമ്പുതന്നെ സന്ന്യാ

സമാർഗ്ഗത്തിൽ പ്രവേശിക്കുന്നതു് മഹാനരകഹേതുവാണെന്നു പ്രത്യേകിച്ചു പറ യേണ്ടതില്ല. ഭൂതസന്ന്യാസികളുടെ ഈ ഭർദശയെ വത്തമാനസന്ന്യാസികളും ഭ വിഷ്യൽസന്ന്യാസികളും നല്ലപോലെ അറിഞ്ഞു് തങ്ങരംക്ക് അതിനെ ഒരു പാ റമായി ഗ്രഹിക്കുന്നതു് എത്രയോ ആവശ്യകമാകന്നു.

ഞാനവിടെ നിവസിച്ചിരുന്നപ്പോൾ ചിലപ്പോൾ സരസ്തടത്തിലുള്ള ബു ലാമന്ദിരത്തിൽചെന്ന് ബൂലാമുത്തിയെ ഒർശനം ചെയ്തിരുന്നു. സരസ്സിനെപ്പോ ലെതന്നെ ആ ബൂദ്ധമന്ദിരവും എൻെറ മനസ്സിൽ അതിയായ ഭക്തിയേയും ആ ഹ്ലാഭത്തേയും ഉൽക്രഷ്പവിചാരങ്ങളേയും ഉൽപാദനം ചെയ്തിരുന്നു. ഗ്രഹസ്ഥധ മ്മിയായ ഒരു തിബത്തുകാരനാകന്ത അവിടെ പൂജചെയ്യന്നത്'. ഞാനവിടെ ചെ ല്ലമ്പോഴൊക്കെ, ആ പൂജകൻ എന്നെ പ്രേമപൂവ്ം സചീകരിച്ച്, കശലപ്രശ്നാ ചെയ്തിരുന്നു. തിബത്തിലെ രാജധാനിയായ ലാസ്സയിൽനിന്ന് തീർത്ഥയാത്ര ക്കായി വന്നിരുന്ന ഒരു ലാമയം ആ അവസരത്തിൽ അവിടെ നിവാസം ചെയ്തി രുന്നു. ബൌദ്ധഗ്രന്ഥങ്ങളിലും പ്രകതസരസ്സിനെ വലിയൊരു പുണ്യതീത്ഥമായി വണ്ണിക്കപ്പെട്ടിരിക്കുന്നവെന്നം, അവയിൽ "സോ-പൈമ" എന്നുള്ള നാമം കൊണ്ടാണം" സരസ്സിനെ നിർദ്ദേശിക്കുന്നതെന്നും, തീബത്തിൽനിന്നും മററം അ നേകം ബൌദ്ധധർമ്മികശം പ്രതിവർഷം അവിടെ യാത്രചെയ്ത സരസ്സിനെറ eർശനം, പരിക്രമം മതലായതു ചെയ്യാരണ്ടെന്നും, ബൌദ്ധന്മാർ സരസ്സിൻെറ പരിക്രമമാണം മഖ്യമായി കരുതന്നതെന്നും, മററും അവർ എന്നോട്ട് പറക യുണ്ടായി. അതിനെറ ഉൽപത്തിയെപ്പാറി ഹിന്ദുക്കളുടെ പുരാണത്തിൽ വി വരിച്ചിരിക്കുന്ന കഥയിൽനിന്ന് തീരെ ഭിന്നമായ ഒരു കഥയം അവർ എന്നെ പറഞ്ഞു ധരിപ്പിക്കയുണ്ടായി. ഓരോരോ തീത്ഥങ്ങളെപ്പററിയുള്ള ഈട്ടശമാ യ ഓരോരോ അത്ഥവാദകഥക്കാക്ക് യഥാശ്രതമായ അത്ഥത്തിൽ താൽപയ്യ മില്ലെങ്കിലും, ത്രദ്ധയെ ഉൽപാടനം ചെയ്യന്നതുകൊണ്ട് നിരത്ഥകങ്ങളല്ല.

ബൂലാമുത്തിയുടെ മുമ്പിൽ അഖണ്ഡദീപം ജചലിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കുന്നു. തീർത്ഥയാത്രക്കാനോയ ആ ലാമയ്ക്ക് സരസ്സിനെ പ്രദക്ഷിണം ചെയ്കയും, ബൂലാമൂത്തിയുടെ മുമ്പിൽ നിന്തേരമായി ഒണ്ഡനമസ്താരം ചെയ്കയുമല്ലാതെ വേറൊരു ജോലിയും ഞാൻ കണ്ടിരുന്നില്ല. ഫാ! ബൌദ്ധലാമമാരുടെ തപസ്വ എത്രയൊ കഠിനംതന്നെ! തിബത്തിൽ ലാമമാരുടെ ആശ്രമങ്ങളിൽ ഞാൻ നി വസിച്ചിരുന്നപ്പോഴം അവരുടെ ഒസ്സഹമായ തപസ്വാക്രമത്തെ നോക്കി എന്റെ മനസ്സ് ചകിതമായിരുന്നു. ഫിന്തസന്ന്വാസികഠം ഇന്ത് വാഗാഡംബരത്തിൽ മാത്രം രസിച്ച് വെറുതെ കാലം കഴിക്കുന്നവരായിട്ടാണ് അധികവും കാണപ്പെ ടുന്നതു്. ഒരു ഭിവസം വൈകുന്നേരം, ഞാനം അവരോടൊന്നിച്ച് ആ സരസ്സി നെ ക്രേതിപ്പുവ്വം പരിക്രമം ചെയ്കയുണ്ടായി. ഞാൻ ആഭ്യമായി ആ മന്ദിര ത്തിൽ ചെന്നിരുന്ന സമയം, സംഭാഷണത്തിന്നിടയിൽ അവിടുത്തെ കടുംബിനി എൻറ ക്ഷേണത്തിനായി അരി മതലായ ഭക്ഷ്യപദാർത്ഥങ്ങരം കൊണ്ടുവന്ത് എൻറ അരികിൽ വെക്കകയുണ്ടായി. "മാതാജി! ഭക്ഷണത്തിന്ത് ഞാൻ വേ റെ ഏർപ്പാടുചെയ്യപോയിരിക്കുന്നം." എന്നുള്ള കൃതജ്ഞതോഗഭിതമായ എന്റെ വാക്യത്തെ കേട്ട്, അവർ അവയെ സ്വീകരിപ്പാൻ എന്നോട്ട് പിന്നേയും പി നേയും പ്രാത്ഥിച്ചു. ഞാൻ അവരുടെ ഉപഹാരത്തെ സ്വീകരിക്കയുണ്ടായി ല്ലെങ്കിലും, അവരുടെ ധർമ്മത്രയയെ നോക്കി അത്യന്തരം വിസ്തയിച്ചു. ഒരു ഹിന്തുകട്ടാബിനിയെപ്പോലെ ഒരു ബൌദ്ധകട്ടാബിനിയും അതിഥിസൽക്കാര ത്തിൽ അത്യന്തം ജാഗത്രകയാകന്നം. അതിഥിസൽക്കാരത്തിൽ മാത്രമല്ല; മറവും ഇപ്പലെ ധാർമ്മികാവരണങ്ങളിലും അവർ ഏകോദരസഹോദരികളായിത്ത ന്നെ വത്തിക്കുന്നം. ഇക്കാലത്തിൽ ഹിന്തുധമ്മത്തെപ്പോലെ ബൌദ്ധധമ്മവും തത്വം ക്ഷിച്ചുപോയിരിക്കുന്നുവെങ്കിലും, അതിൻെറെ ചില നല്ല അംശങ്ങരം തീരെ നശിക്കാതെ നിലനിന്ത കാണുന്നുണ്ടെങ്ങളായ്ക്കാരത്തിൻ വില നല്ല അംശങ്ങരം തന്നം.

ഏതായാലം ഇങ്ങനെ ആനന്ദസാന്ദ്രമായ ഫ്രദാലയത്തിലെ നിവാസ ത്തെ അവസാനിപ്പിച്ച് ഞങ്ങരം മണ്ടിരാജധാനിയിലേക്കതന്നെ മടങ്ങി. ഇടാ ലയനിവാസത്തെ "ആനന്ദസാന്ദ്ര"മെന്ന വിശേഷണംകൊണ്ട് വിശേഷിപ്പിച്ച തുകൊണ്ട്, മണ്ടിയിലെ നിവാസം ഞങ്ങരംക്ക് ആനന്ദരഹിതമായിരുന്നവെന്ത് ശങ്കിക്കരുത്ത്. അവിടേയും ഞങ്ങാംക്ക് ആനന്ദംതന്നെയായിരുന്നു. ആനന്ദ മാനന്ദം ആനന്ദമയമെന്നേ പറയേണ്ടതുള്ള. പ്രമാഭരഹിതനായ ഒരു സന്ന്യാ സിക്ക് ഏതൊരു ദേശത്തിലും ഏതൊരു കാലത്തിലും ഏതൊരു വ്യവഹാരത്തി ലം ആനന്ദമല്ലാതെ വേറൊരു ഭാവവുമുണ്ടാകന്നതല്ല. 🛛 ട്രഖത്തിലും അവൻ ആ നന്ദത്തെ അനഭവിക്ഷന്നം. എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ, ട്രഃഖത്തേയം അവൻ ആനന്ദ ആനന്ദമെന്നത് ബ്രഹ്മസചര്യപമാകന്ത. ഭഃഖസുഖാദി രൂപമായി കാണരന്നു. യായ സവ്വജഗത്തം ആനന്ദത്തിൽ, അതായത്ത് ബ്രഹ്മത്തിൽ അധിഷ്ഠിതമാകന്നു. അധിഷ്ടാനമായ ആനന്ദത്തിൽനിന്ന് അതു് വൃതിരിക്തമല്ല. അങ്ങനെയാ ണെങ്കിൽ, ട്രൂഖവും സുഖവും, നാരിയും നന്നേം, നഗവും നാഗവും, നഗരവും സാ ഗരവുമൊക്കെ ആനന്ദരൂപാരുന്നെ. എന്നാൽ ജഗത്തിൽനിന്നതിരിക്തമായ ഒരധിഷ്ഠാനത്തെ, പണ്ഡിതമ്മന്യന്മാരായ ഇന്നത്തെ ചില വൈജ്ഞാനികന്മാർ ആഷേപിക്കന്നവെങ്കിൽ, അത്ത് അവിചാരമൂലകമായതുകൊണ്ട്, നാമിതിനെ അത്ര വകവെക്കേണ്ടതില്ല. പ്രഥിവ്വാദികളായ നാലഭ്രതങ്ങളിൽ മാത്രം കിട ന്ത് പരിഭ്രമണം ചെയ്യന്ന വൈജ്ഞാനികന്മാക്ക് ഭ്രതാതീതമായി, ഇന്ദ്രിയാതീ തമായി, അവൃക്തമായ പടാർത്ഥങ്ങളെപ്പററി ഒരഭിലായം പറയുവാനുള്ള അധികാരംതന്നെയില്ല. ഇന്ദ്രിയങ്ങരം കോയന്ത്രപരീക്ഷണങ്ങരം കോ വിഷയ

മല്ലാത്ത സൂക്ഷ്യവിഷയങ്ങളിൽ അവർ കയ്യിടുന്നത് ഉപഹാസാസ്പദമാകന്നം. മ ഹാന്മാരുടെ അനഭവത്തേയും അന്മാനത്തേയും പ്രമാണമാക്കി, വിചാരപട്ടുക ളായി, സ്വയംദ്രഷ്ക്കാകളായ ഭാർശനികവീന്മോർ ചെയ്യന്ന ധീരവിചിന്തനം മാ ത്രമാണ് സൂക്ഷ്യവസ്ത്രക്കളുടെ നിണ്ണയത്തിൽ പയ്യാപ്തമാകന്നത്. അധിഷ്യാന സ്വയ്യപംതന്നെ ഈ ജഗത്ത് എന്നുള്ള സിദ്ധാനത്തെ എതിക്കുന്നവർ പണ്ടു കാലത്തും ഇവിടെ വിരളമായിരുന്നില്ല. പഞ്ചഖ്വാതിവാഭം പണ്ഡിതന്മാരുടെ ഇടയിൽ പ്രസിദ്ധമാണല്ലോ. ഏതായാലും ഒരു നിയതസ്വയ്യവവുമില്ലാതെ, ക്ഷണപരിണാമിയായി, ദ്രഷ്യനഷ്യസ്വഭാവമായി പ്രതിഭാസിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കുന്ന ഈ ജഗത്തിനെത്തന്നെ, അതിനെറ അധിഷ്യാനത്തിൽ ബൂദ്ധിചെല്ലാതെ സത്വ വസ്തവെന്ന് അഭിഷേ വനം ചെയ്ത് അതിൽ മിക്കവാൻ വിചാരശാലികരം ഒ രങ്ങുന്നതല്ലം.

## മണികണ്ണികയം വസിഷവം

മണ്ടിരാജധാനിയിൽ പിന്നേയം കുറെനാരംകുടി നിരാതങ്കമായി നിവ സിച്ചതിൻെറ ശേഷം, ഞങ്ങരം മണികണ്ണികയെ ലക്ഷീകരിച്ചകൊണ്ട്, അവി ടെനിന്ന് മകളിലേക്ക് യാത്രത്ടർന്നു. മാർഗ്ഗം പ്യാസനദിയുടെ തടത്തിൽക്രടെ മേലോട്ട് ചെന്നകൊണ്ടിരിക്കുന്നു. വലിയ വനങ്ങളോ, കഠിനമായ ഏററിറക്ക ങളോ ഇല്ലാതെ, പവ്തനിതംബങ്ങളിൽക്രടെ സമമായി പൊയ്കൊണ്ടിരിക്കന്ന അവിട്ടത്തെ മാഗ്ഗം ലേശവും ഒർഗ്ഗമമായിരുന്നില്ല. എങ്കിലും പ്രചണ്ഡമായ സൂയ്യകിരണങ്ങൾ നിമിത്തവും, അനുഗുണമായ ആഹാരങ്ങളുടെ അപ്രാപ്തിനി മിത്തവും ഞങ്ങളെ സംബന്ധിച്ചിടത്തോളം ആ യാത്രയും വലിയ തപസ്യതന്നെ ഭിനത്തിലെ ഒസ്സഹമായ ഉഷ്ണംനിചിത്തം ഞങ്ങരം അധികവും രാ യായിരുന്നു. തിയിൽ യാത്രചെയ്തു. മാർഗ്ഗത്തിൽ പലേ വസതികളം ഗ്രാമങ്ങളും അതിക്രമി ച്ചുകൊണ്ടിരിക്കന്നു. പവതമെന്നോ നഗരമെന്നോ ഉള്ള ഭേദംക്രടാതെ, ഏത് ഭദ്ശത്താം യാതൊരു നീക്ഷപോക്കമെന്നിയെ സംസാരവച്ചവഹാരങ്ങറം മറയ്ക്ക് അത് ഒരിട സംസാരമെവിടേയും സംസാരംതന്നെ. നടന്നകൊണ്ടിരിക്കുന്നു. സംസാരചക്രം ഒരു വിരാമവും ക്രടാതെ ത്രം അസംസാരമായിക്കാ**ബ**ന്നില്ല. സവ്ദാ ചലിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കന്നു. അഥവാ ഈശപരൻ തൺറ മായാശക്തി യെ പ്രയോഗിച്ച് സവ്വദാ സംസാരചക്രത്ത പലിപ്പിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കുന്നു. തി ന്നന്ന, കടിക്കന്ന, ത്രമിക്കന്ന, പിത്രമിക്കന്ന, സ്റ്റേഫിക്കന്ന, പോഷിക്കന്ന, സ ഖിക്ഷന്ത, ട്രേഖിക്കന്ത എന്നിങ്ങനെയുള്ള സംസാരക്രമം എപ്പോഴുമെപിടേയും ന ത്തയണ്ടെങ്കിലും ആരില്ലെങ്കിലും, ആരു് ജനിച്ചാലും ടന്നകൊണ്ടേയിരിക്കുന്നു. ആര് മരിച്ചാലും, ആര് വർഭ്വിച്ചാലും, ആര് ക്ഷയിച്ചാലും, അതൊന്നം ഗണ്യ മാക്കാതെ സംസാരം തൻെറ സ്വഭാവത്തിൽ പുരോഗമനം ചെയ്തകൊണ്ടേയിരി ഹാ! ഈശപരൻെറ ലീലാരഹസ്വം വിചാരിക്കന്തോറം വിസ്തനീയം ക്കുന്നും.

തന്നെ. എത്ര മാതാപിതാക്കന്മാർ നശിക്കുന്നു? എത്ര രാജാക്കന്മാർ മൃതിയട യന്നു? എത്ര പണ്ഡിതന്മാർ പഞ്ചത്വത്തെ പ്രാപിക്കന്നു! എത്ര ദേശഭക്തന്മാർ ദേശത്തെ വെടിഞ്ഞു പോകന്ന. അതുകൊണ്ടൊന്നം സംസാരഗതി നിരുദ്ധമാ യിക്കാണുന്നില്ല. ഒരുവൻ നശിച്ചാൽ; അവൻെറ സ്ഥാനത്തിൽ വേറൊരുവൻ വരുന്നപെന്നുള്ള പ്രകൃതിനിയമമാകുണ്ട. വസ്തത്താം ഇങ്ങനെയിരിക്കെ, "ഞാൻ മരിച്ചാൽ എൻെറ പത്രന്മാരെ രക്ഷിക്ക്നാതാരാണം"? ഞാൻ ഭാനം ചെയ്യന്നില്ലെങ്കിൽ ഈ ദരിദ്രന്മാർ ഉപജീപിക്കുന്നതെങ്ങനെയാണ്? ഞാൻ ജോലിചെയ്യന്നില്ലെങ്കിൽ, ദേശോന്നതിക്കവേണ്ടി പ്രവത്തിക്കവാൻ വേറാരു ണ്ട്." എന്നിങ്ങനെ അഭിമാനിക്കുന്നതു് എത്രമാത്രം അവിവേകമാണെന്ന 6 ത്യേകിച്ച് പറയേണ്ടത്രണ്ടാ? വേല ചെയ്യേണ്ടതാവശ്യംതന്നെ. എന്നാൽ ഈട്രശമായ അഭിമാനത്തെ ആഘ്രാണിക്കപോലം ചെയ്യുന്നത് മഹാനത്ഥകാ ഇങ്ങനെ ഒരഭിമാനം ചെയ്യുന്നവർ "എൻെറ കോഴി ക്രകിയി രണമാകന്നും. ല്ലെങ്കിൽ, നേരം പലരുകയില്ല." എന്നഭിമാനിച്ച പണ്ടത്തെ പൊട്ടക്കിഴവിയു സറ്റ്വമായ ബ്രഹ്മാണ്ഡത്തേയും സ്റ്റഷ്പിച്ച് രക്ഷിച്ചുവരുന്ന ടെ കൂട്ടകാരാകുന്നു. കരുണാവാരിധിയായ പരമേശ്വരൻ വിഭ്യമാനനായിരിക്കേ, ''ഞാനില്ലെങ്കിൽ ജഗത്ത് ചലിക്ഷന്നതെങ്ങനെ?" എന്ന് ആക്കാതന്നെ - എത്ര മഹാപരാക്രമ ശാലിയായ പുരുഷന്നം- അഭിമാനിക്കുവാൻ തരമില്ല. ഈശ്വരശക്തിയുടെ 2 മ്പിൽ മനുഷ്കൃശക്തി എന്തുണ്ട്? ജഗൽപിതാവായ പരമേശപരൻ സ്ഥയമേവ എല്ലാം നടത്തുന്നു. ഈശചരശക്തിയാൽ എല്ലാം നടന്നുകൊണ്ടിരിക്കുന്നു. ഇങ്ങനെ എവിടേയും, ഏതൊരു വ്യവഹാരത്തിലും, ഏതൊരു പഭാത്ഥത്തിലും, ഈശചര ന്റെ ബഹുമഖമായ മാഹാന്ത്യധോരണി സ്റ്റമോയി സ്റ്റരിച്ചുകൊണ്ടേയിരിക്കന്നു.

മണ്ടിയിൽനിന്ന മുപ്പത്താവനാഴിക ദൃരമുള്ള ''ഭ്രന്തർ'' എന്ന പേരായ ഒരു വലിയ ഗ്രാമത്തിൽ ഞങ്ങരം രണ്ടുദിവസത്തെ പ്രയാണംകൊണ്ടു ചെന്നെത്തി. അവിടെ നലീതീരത്തിൽ ഒരു സാധുവിന്റെ ആത്രമത്തിൽ, മറവ ചില ഭക്തന്മാ രേടെ പരിചരണത്തിൽ ഞങ്ങരം രണ്ടു മൂന്ന ദിവസം വിത്രമിക്കകയുണ്ടായി. അ നന്തരം അവിടെനിന്ന് പ്വാസഗംഗയെ സന്ത്വജിച്ചു പാർവ്വതീഗംഗയുടെ തീര ത്തിൽകൂടി മേലോട്ട് യാത്ര ആരംഭിച്ചു. മണികണ്ണിക എന്ന പുണ്യക്ഷേത്രം ഇ വിടെനിന്ന് ഇരുപത നാഴികമാത്രം ഭൂരത്തിൽ സ്ഥിതിചെയ്യുന്നം. അവിടത്തെ പർവ്വതങ്ങരം, ആറായിരം, ഏഴായിരം അടി ഉയരത്തിൽ വത്തിക്കുന്നവയെങ്കി ലം, അവയുടെ വളരെ താണ താഗ്രമയിൽ കുടയുള്ള മാഗ്ഗം ഗ്രീഷ്യാതപത്താൽ അത്വന്തം തപിച്ചുകൊണ്ടിരുന്നം. എങ്കിലും തിതിക്കയോടെ കറെ ഭൂരം നടന്ന തിൽ, ക്രമേണ ഉയന്ന ശീതളമായ ഭൂമി ആരംഭിക്കയുണ്ടായി. പർവ്വതനിതം ബങ്ങളിലുള്ള ചെറിയ ചെറിയ കണ്ടങ്ങളിൽ കുറ്റപ്പെടികരം മദിച്ചുപുളച്ച

കാച്ചനില്ലുന്നത് അവയെ നവീനമായി കണ്ടിരുന്ന എനിക്കു വലിയ വിസ്തയ ത്തെ തന്നിരുന്നു. ആ മാഗ്ഗത്തിലും പലേ ഗ്രാമങ്ങളും ഞങ്ങരം അതിക്രമിക്കയു ണ്ടായി. ഒട്ടവിൽ രണ്ടാംഭിവസം വൈകുന്നേരം, ഞങ്ങരം മണികണ്ണികയിൽ ചെന്നെത്തി.

മണികണ്ണികയെന്നതു തീത്ഥപുരോഹിതന്മാരോ ഒരിര്രന്മാരുമായ കര പപ്പതീയബ്രാഹ്മൺ നിവസിക്കന്ന ഒരു ചെറിയ ഗ്രാമം മാത്രമാകന്നു. ഇന്നത മായ ഒരു ശിലോച്ചയത്തിനെറ താഗ്ലരയിൽ, പാവ്പതീഗംഗയുടെ തടത്തിൽ, ഗോതന്വമാവും അരിയും വേവിക്കണ്ടെക്കവിധം അത്രയും പൂടോട്ടക്രടിയ ഗന്ധക ജലത്തിനെറ ഒരു ധാരയും, അതിനെറ ഒന്നരണ്ട് കന്ധാങ്ങളും മാത്രമാണ് അ വിടുഞ്ഞ വിശേഷം, അതായതു് അവിടെ തീർത്ഥമായി മാനിക്കപ്പെട്ടുവരുന്ന തു. പ്രദേശം അത്രവളരെ രമണീയമായി എനിക്ക തോന്നിയിരുന്നില്ല. എങ്കി ലം സ്തലബൂല്യികളായ സാധാരണജനങ്ങളെ ആകർഷിച്ച് അവരിൽ ത്രദ്ധാഭ ക്തികളെ ഉളവാക്കവാനുള്ള സാമത്ഗ്വം പ്രകൃതജലധാരയ്യം ഞെന്നമായി കല്പനംചെം തന്നെയായിരിക്കാം പൂപ്പന്മാർ ഇതിനെ ഒരു തീർത്ഥസ്ഥാനമായി കല്പനംചെം യ്യതെന്ന് എനിക്കു തോന്നി. ഭർശനാർത്ഥം ചില ഭേവമന്ദിരങ്ങളും ഇല്ലെന്നില്ല. ബ്രഹ്മാണ്ഡപുരാണത്തിൽ പ്രസ്തര തീത്ഥത്തപ്പററി വണ്ണിച്ചിരിക്കുന്ന ഭാഗം അവിടുഞ്ഞ ഒരു ബ്രാഹ്മണൻ ഒരു ഭിവസം എന്നെ ചൊല്ലികേരംപ്പിക്കയുണ്ടാ യി. ഏതായാലും സ്റ്റനമർശനാദികറം ചെയ്തകൊണ്ടു രണ്ടുമ്പം ഭിവസം ഞങ്ങറം അവിടുത്തന്നെ അതിവാഹനംചെയ്തം.

ഹാ! ത്രദ്ധയെന്നത മഹാവൈദവത്തോട്ടം മഹാവൈചിത്ര്യതോട്ടംകൂടി യ ഒരു വസ്തതന്നെ! അതു വെള്ള ഞെ തീർത്ഥമാക്കുന്നു. കല്പിനെ ഈശ്വനോ കുന്നു. ലോകത്തിലുള്ള എല്ലാധമ്മസംസ്ഥകളും ത്രദ്ധേയിൽ പ്രതിഷ്ഠിതമാകുന്നു. അതു ഒരു സേനാനായകൻ സൈന്യത്തെ എന്നപോലെ ജഗത്തിനെ മന്നോട്ടു ന യിക്കുന്നു. ത്രദ്ധേയില്ലെങ്കിൽ ജഗത്തിൽ യാതൊരു ധമ്മകാര്യങ്ങളും ഇല്പതന്നെ സ്വഭാവസിധേമായ മഗീയവ്യാപാരങ്ങളിൽ ഏർപ്പെട്ട് അധർമ്മഗത്തണിൽ അകപ്പെടാതെ, ധർമ്മമാഗ്ഗത്തിൽകൂടെ ലോകത്തെ നയിക്കുന്നതു ത്രദ്ധേയാകുന്നു. ഈ ലോകത്തിൽ ഉണ്ടായിട്ടുള്ള ഭാർശനികന്മാരുടെ ഭിന്നഭിന്നമായ അനേകമ നേകം ധർമ്മസിധോന്തങ്ങളെല്പാം ത്രധേയെ ആത്രയിച്ചുതന്നെ ജീവിക്കുന്നു. ത്ര ലായില്ലാത്ത ഒരുവന്ന് ഭർശനങ്ങളിൽ ഒന്നിനേയും സത്യമായി അംഗീകരിച്ചു് അനാഷ്ഠിക്കുവാൻ സാധിക്കുന്നതല്ല. ത്രദ്ധയെ ലേശവും ആത്രയിക്കാതെ സർവ്വ സമ്മതമായ യുക്തിവാദങ്ങളെക്കൊണ്ടു മാത്രം വസ്തനിർണ്ണയം ചെയ്യക എന്നതു തീരെ അശക്വമാണെന്നുള്ള തേന്നെ അതിനുള്ള ഹേതും ലോകത്തിൽ ഇതേവ

രെ ഉണ്ടായിട്ടുള്ള യാതൊരു ദർശനത്തിന്നം, അനമാനങ്ങളെമാത്രം പ്രയോഗി ച്ചുകൊണ്ട്, വസ്ത നിണ്ണയം ചെയ്യവാൻ സാധിച്ചിട്ടില്ല. ഇനി ഭാവിയിൽ അങ്ങ നെ സാധിക്കമന്ന് പ്രതീക്ഷിക്കവാനം തരമില്ല. പ്രത്യക്ഷപ്രമാണത്തിന്ന ഗോ ചരമല്ലാത്ത വിഷയങ്ങളെ ഭാർശനികന്മാർ അനമാനപ്രമാണംകൊണ്ടു നിർണ്ണ യിക്കന്നം. എന്നാൽ അനമാനത്തിന്നും എത്തുവാൻ കഴിയാത്ത പലേ സൂക്ഷ്മത ത്തപങ്ങളം നിഗ്രഢമായി, സത്യമായി വിജയിക്കുന്നുണ്ട്. അവയെ നിണ്ണയിക്കുന്ന തെങ്ങിനെ? അവയെ മഹാത്മാക്കളിലും ശാസ്ത്രത്തിലുമള്ള ശ്രദ്ധകൊണ്ടുമാത്ര നിർണ്ണയിക്കുന്നം. ത്രദ്ധിക്കാത്തവന്ന് അവയുടെ നിർണ്ണയവും സാഭ്യമല്ല. വസ്ത തത്തപം അനിർണ്ണീതമെങ്കിൽ, തദ്വിഷയകമായ സാധനകളിൽ പ്രവത്തിക്കുന്ന തെങ്ങിനെ? ഇങ്ങനെ അഭ്യഭയനിത്തേയസങ്ങരംക്ക് ഏകകാരണമായി, ദ്വേത്തിക്കുന്ന വസ്തകളെപ്പോലം സകരമാക്കിത്തീക്കുന്ന ശ്രദ്ധയുടെ വൈഭവത്തേയം വൈചി ത്രത്തേയംപററി എങ്ങനെ വിസ്തരിക്കേണ്ടു?

മണികർണ്ണികയിൽനിന്നു പ്രതിയാത്ര ആരംഭിച്ചു" രണ്ടുദിവസംകൊണ്ട് ഭ്രന്തരിൽതന്നെ പന്നചേതകയും, അനന്തരദിവസം അവിടെനിന്ന് ഏഴനാഴിക മാത്രം ദുരമുള്ള ''കല്ലു'' രാജധാനിയിൽ പ്രവേശിക്കയും ചെയ്തു. കല്ല എന്നത്\_\_\_\_ പൂർവ്വോക്തമായ മണ്ടിയെപ്പോലെതന്നെ ഒരു ചെറിയ നഗരമാകന്നു. മണ്ടി യിൽനിന്ന പടക്കപടിഞ്ഞാറായി സ്ഥിതിചെയ്യന്ന ''കല്ല'' എന്നപേരായ ഹിമ ഗീരിയുടെ ഒരു ചെറിയ ഭൂപിഭാഗത്തിൻെറ തലസ്ഥാനമാകുന്ന പ്രസ്തതമായ ക ലുരാജധാനി. മൻപറഞ്ഞ മണികണ്ണിക എന്ന തീത്ഥവും ഈ കല്ലംഭശത്തിൽ ഉരംപ്പെടുന്നു. സമ്യനിരപ്പിൽനിന്ന് മൂന്ന നാലായിരം അടിമാത്രം ഉയരമുള്ള കല്ല രാജധാനി മിതമായ ശീതോഷ്ണവിതിയോടുകൂടി, കറെ അധികം ജനങ്ങ ളാൽ അദ്ധ്യഷിതമായി, വ്വാസയുടെ തടത്തിൽ വിശാലമായി വിജയിക്കുന്നു. വ ലിയ ഉന്മേഷത്തോടുക്രടിത്തന്നെ ഞാൻ കുറെ ഭിവസം അവിടെ ഏകാന്തമായ ഒരു സ്ഥാനത്തിൽ നിവസിച്ചുകൊണ്ടിരുന്നു. അവിട്ടത്തെ "സനാതനധമ്മമ ന്ദിരം"എന്നുള്ള കെട്ടിടത്തിൽ കറെ മാസം നിവസിക്കേണമെന്നും, നിവാസത്തി ന്നു വേണ്ടന്ന ഏർപ്പാട്ടകളെല്ലാം ചെയ്തകൊള്ളാമെന്നും, ചില വിശിഷ്ഠപ്പുക്തി കശം എന്നോട്ട പ്രാത്ഥിക്കയുണ്ടായിയെകിലും, എൻറ മനസ്സ് പലതുകൊണ്ടും അവിടെ അധികമായി രഞ്ജിക്കാതിരുന്നതുകൊണ്ട്, ഞാസ് ആ പ്രാത്ഥനയെ ഗൌനിക്കയുണ്ടായില്ല. ഏതായാലും കല്ലുവിൽ കറെനാരം വിശ്രമിച്ചതിൻെറ ശേഷം, മറെറ സാധുവിനാൽ അനുഗതനായ ഞാൻ ഒരുടിവസം പ്രഭാതത്തിൽ വസിഷ്യത്തെ ലക്ഷീകരിച്ചുകൊണ്ട് അവിടെനിന്നും യാത്രത്ടന്നു.

വസിഷ്ഠമെന്നതു കല്ലവിൽനിന്നു് ഇരുപത്തിനാലുനാഴിക വടക്കായി, ഹി മാ പ്പുന്നമായ ഉയന്ന പർവ്വതമാലയുടെ അടിവാരത്തിൽ കിടക്കുന്ന വിശിഷ്ടമാ യ ഒരു തീർത്ഥസ്ഥാനമാകന്നം. വസിഷ്ഠമഹർഷിയുടെ മുഖ്യമായ തപഃസ്ഥാനം ഇതായിരുന്നവത്രേ. മണികർണ്ണികയിലെന്നപോലെ, ഇവിടത്തിലും ഉഷ്ണോദക പൂണ്ണമായ ഒരു കണ്ഡം വിജയിക്കന്നു. കണ്ഡത്തിനെറ്റ സമീപം വസിഷ്ഠ്രേ വാനെറ മൂത്തിയെ പ്രതിഷ്ഠിച്ചിട്ടുള്ള ഒരു മന്ദിരവും സ്ഥിതിചെയ്യുന്നം. വ്വാസ ഗംഗയുടെ തീരത്തിൽക്രടെ, മനോഹരമായ പർവ്വതപാർശ്വങ്ങളിൽക്രടെ മന്ദം മന്ദം യാത്രചെയ്തകൊണ്ടു, മന്നാംഭിവസം ഞങ്ങും വസിഷ്ഠ്രമത്തിൽ എത്തി ച്ലേന്നു. ഏകാന്തവും വിശാലവുമായ മാഗ്ഗം മനസ്സിന് അതിയായ ആഹ്ളാദ തേതയം ഉത്സാഹത്തേയും ഉളവാക്കി, യാത്രാക്ലേശത്തെ ലഘ്യകരിച്ചിരുന്നു. വ സിഷ്യത്തിൽനിന്നു രണ്ടു നാഴിക താഴത്തോളം മോട്ടോർവണ്ടി സഞ്ചരിക്കുന്നതു കൊണ്ട്, അതിൽ യാത്രചെയ്യുന്നവക്ക് ഈ പ്രദേശങ്ങരം ഭൂരഗമോ, ഭഗ്ഗമമോ ആയി ഭവിക്കുന്നില്ല.

ബ്രഹ്മപുതനായ വസിഷ്ഠൻ ഇവിടെ തപശ്ചയ്യയിൽ നിവസിച്ചുകൊ ണ്ടിരുന്നുവെന്നുള്ള ഐതിഹ്യവാഭത്തെ വിശചസിക്കാതിരിപ്പാൻ യാതൊരു കാരണവും കാണുന്നില്ല. പണ്ടത്തെ ഋഷികരം ഏകാന്തജീപിതത്തിലും ആത്മ ചിന്തനത്തിലും അത്വന്തരസികന്മാരായിരുന്നവെന്നുള്ള തിൽ രണ്ടുപക്ഷമില്ല. ആത്മാവിനെ വിസ്മരിച്ച് അനാത്മവിഷയങ്ങളിൽ രസിക്കവാൻ അവർ ലേശ വം ഇഷ്പപ്പെട്ടിരുന്നില്ല; ആത്മലാഭമില്ലാതെ ഈ ബ്രഹ്മാണ്ഡം മഴവനം ലഭി ക്ഷന്നപക്ഷവും, അതിനെ ഒരു ലാഭമായി അവർ ഗണിച്ചിരുന്നില്ല. ഇന്നുള്ള വ രെപ്പോലെ ആത്മപാഭമെന്നതും" വചോമാത്രലാഭമായം അവർ വിശചസിച്ചിത ന്നില്ല. ഭീർഘകാലം യോഗസമാധിയിൽ വിഹരിച്ചല്ലാതെ, അവരുടെ മന സ്സ് തപ്തിപ്പെട്ടിരുന്നില്ല. നിരാതങ്കമായി, നിരഗ്ഗളമായ ആത്മാനന്ദം ദേഹ നാശത്തിന് ശേഷമല്ലാതെ, ജീവട്ടശയിൽ അസംഭാവ്യമാണെന്നുള്ള ചക്ഷം, അവക്ക് സചീകായ്യമാമിരുന്നില്ല. സശരീരഭാവത്തോടുക്രടിത്തന്നെ ശുദ്ധമാമ ആത്മാനന്ദം സമാധിദ്വാരാ അവർ അനുഭവിച്ചുകൊണ്ടിരുന്നു. "ഹോ ആയ്യ പത്ര! എൻറ ഭഗിനി അചത്യവതിയായിക്കഴിഞ്ഞുവല്ലോ. ഞാൻ എത്തുകൊ ണ്ട് അപത്യവതിയാകന്നില്ല"? പത്നിയുടെ ഭാവഗർഭിതമായ ഈ ഉപാലംഭവ ചനത്തെക്കേട്ട്, നപംസകനായ ഭത്താവു് ഉത്തരംപറയുന്നു: "പ്രിയേ! ഞാൻ ജീ പിച്ചിരിക്കമ്പോരം, നീ അപത്വവതിയാകന്നതല്ല. എൻെറ മരണാനന്തരം, തീർച്ചയായം നീ സന്താനവതിയായി ഭവിക്കം." ഭത്താവിന്റെ ജീവകാലത്തിൽ സന്താനമുന്നുംകുന്നില്ലെങ്കിൽ, മരണാനന്തരം ഉണ്ടാകമെന്ന് ആശിക്കുന്നതെങ്ങ നെ? പത്രോൽപാല്ത്തിന്നുള്ള ഭത്താവിനെറ ദയനീയമായ അസാമത്ഗ്വത്തെ യാണാ് ഈ പ്രത്യുന്തരം ഉട്ട്രൈവാഷണാ ചെയ്യന്നത്. ജീവദ്ദശ യിൽ നിരാതങ്കമായ ആത്മസമാധിയും ആത്മസബവും അനുഭവിപ്പാൻ സാധി

ക്കാതെ, വിദേഹകൈവല്യത്തിൽ അതിനെ അനഭവിപ്പാൻ തെങ്ങിയിരിക്കുന്ന വചോമാത്രജ്ഞാനികളെ പൂവന്മാർ പ്രകൃത ഷണ്ഡകനോട്ട സദ്ദശീകരിച്ചിരുന്നം. ഇങ്ങനെ സമാധിപ്പിയന്മാരായ പണ്ടത്തെ ഋഷീശപരന്മാർ സമാധിക്ക് അതൃ ന്തമനുക്രലമായ ഹിമഗിരിയുടെ ഉപരിദേശങ്ങളെ സമാത്രയിച്ചിരുന്നവെന്നുള്ള തിൽ യാതൊരനുപപത്തിയുമില്ല. വസിഷ്പഗോൻ നിവസിച്ചിരുന്നവെന്നുള്ള തിൽ യാതൊരനുപപത്തിയുമില്ല. വസിഷ്പഗോൻ നിവസിച്ചിരുന്നവെന്നും ച റയപ്പെടുന്ന വേറെയും ചില സ്ഥാനങ്ങൾ ഹിമാലയത്തിൽ അവിടവിടെ കാണ പ്പെടുന്നാണ്ടങ്കിലും, ഹിമാ മപ്പന്തപംക്കിയുടെ നികടവത്തിയും, ത പ്ലോഭകാപ്പതവും, വിദ്ദംസ്ഥിതവും, നിതാന്തസുന്ദരവുമായ പ്രകൃതസ്ഥാനം അ വയെല്ലാററിലുംവെല്ല് ഉത്തമതമമായിത്തന്നെ വിലസിക്കുന്നു.

വസിഷ്യത്തിൽ സ്റ്റാനദർശനജേനാഭികരം അതിഭക്തിയോടെ അത്യാന ന്ദപൂവ്വം നിവ്വഹിച്ചുകൊണ്ട്, ഞങ്ങരം മൂന്നനാലു ദിവസം അവിടെ നിവസി ച്ചു. ക്ഷധാനിവൃത്തികുവേണ്ടുന്ന ഭക്ഷണദ്രവുണ്ടായ അടുത്തുള്ള ഗ്രാമത്തിൽനിന്നു തന്നെ ഉപചടിച്ചുകൊണ്ടിരുന്നു. ഈ പ്രദേശത്തിലുള്ള പവതീയരും അതി യായ ദാരിദ്ര്യത്തിലാണു ക്ലപ്പേണ ജീവിതം നയിക്കുന്നവരെങ്കിലും, ഈശ്വര നിലും, സാധുകളിലും, സ്വധർമ്മത്തിലും അവർക്കുള്ള പരമ്പരാസിദ്ധമായ ത്ര ലാഭക്തികരം നിമിത്തം, അവരെ ആദരിക്കുന്നതിൽ അവർ ഉദാരന്മാരും സമ്പ ന്നന്മായമായ്ത്തന്നെ വിരാജിക്കുന്നു. ഈ ലോകത്തിൽ, വിശാലമായ ഔദായ്പശീ ലവും ധർമ്മബൂജിയുമുള്ള സൽകട്ടംബികയക്ക നിത്യദാരിദ്ര്യവും നിത്യദഃഖവും പിധിച്ചിരിക്കന്ന ഈശപരെൻറ സ്രഷ്ട്രിമാഹാത്ത്യരാഹസ്യം അത്യന്തഭത്രമാമെ ന്നേ പറയേണ്ടതുള്ള ഈശ്വരൻ സവ്വശക്തനം സ്വതന്ത്രനം, ഭയാലുവുമാണെ ങ്കിൽ, അദ്ദേഹം ഇത്രയം ദഃഖബ<u>റ</u>ലമായ ഒരു സംസാരത്തെ എന്തിന സ്രഷ്പി ച്ച, എങ്ങനെ സ്റ്റഷ്പിച്ചു എന്നുള്ള ത്രോകത്തിലുണ്ടായിട്ടുള്ള എല്ലാ ഭാർശനി ക്നാരുടേയും മസ്തിഷ്യത്തെ അതിയായി ചുട്ടപിടിപ്പിച്ചിട്ടുള്ള ഒരു കടിലപ്രശ്ന മാകന്നം. ഈ പ്രശ്നത്തിന് പലരും പലവിധമായി ഉത്തരം പറയുവാൻ ത്രമി ച്ചിട്ടുണ്ട്. ഭർശനഗ്രന്ഥങ്ങളിൽ വലിയ കക്ശതക്കങ്ങളെക്കൊണ്ട് ഈ വിഷയ തെത പിമർശനംചെയ്തകാണ്ടന്നു. ഈശചരവാദികളായ ദാർശനികന്മാർ എത്ര തന്നെ യുക്തിവാദങ്ങളെ വർഷിച്ചാലും സവ്വശക്തനായ ഒരീശചരൻ ഇത്രയും çঃഖബഹുലമായ ഒരു സംസാരത്തെ സ്രഷ്ട്രിചെയ്തു എന്നുള്ള തിൽ സന്തോഷജന കമായ യാതൊരു ന്യായവും കാണുന്നില്ലെന്നും, സ്പതന്ത്രനായ ഈശപരൻ ട്രൂഖ പൂണ്ണമായ ഈ പ്രപഞ്ചത്തെ സൃഷ്ടിചെയ്തവെന്നംഗീകരിക്കുന്നപക്ഷം, അദ്ദേഹ ത്തിൽ നിർദ്ദയതചം, വിഷമദ്രഷ്പിതചം, രാഗദേപഷാഭിമത്തചം തുടങ്ങിയ അനേ കം ഭോഷങ്ങറം ആപതിക്കമെന്നും, അങ്ങനെ അനേകദോഷദ്ദ്രഷിതനായ ഒരീ ശപരനെ അംഗീകരിക്കുന്നതു ബൂദ്ധിഹീനതയെന്നും, വാദിച്ചുകൊണ്ടു മററ

പിലർ ഈശ്വരസത്തയെത്തന്നെ പ്രതിഷേധിക്കുന്നു. ശാരീരികഭാഷ്യത്തിൽ "ഈശ്വരസ്ത്രവർജ്ജന്യവൽ ദ്രഷ്ടവ്യഃ" എന്നു തുടങ്ങിത്രീശങ്കരൻഎത്രയോ യ ക്തിപൂവമായും മധ്യരമായും ഈ ഗഹനവിഷയത്തിലുള്ള തൻറആശയത്തെ ആവിഷ്കരിച്ചിരിക്കുന്നു. അർത്ഥം ഇതാകുന്നു.

''ജഗൽസൃഷ്ടിയിൽ ഈശചരനെ മേഷത്തോട് സദ്ദശീകരിക്കാവുന്നതാ ൺ', നെല്ല്, യവം മതലായ ധാന്വങ്ങളുടെ സ്റ്റഷ്ടിയിൽ മേഷം സാധാരണ കാരണം മാത്രമാകന്നു. ഓരോരോ ധാന്വങ്ങാം ഭിന്നഭിന്നത്രപത്തിൽ മുളച്ചുവള ന്ന ഫലിക്കുവാൻ അതാതു ബീജങ്ങളിൽ സ്ഥിതിചെയ്യുന്ന ഭിന്നഭിന്നമായ ശ ക്തിവിശേഷമാകന്നു മുഖ്യകാരണം. അതുപോലെ, ഈശപരൻ ദേവമനുഷ്യാദി കളുടെ രചനയിൽ സാധാരണകാരണം മാത്രമാകന്നു. അവയുടെ ആകാരവൈ ഷമ്യത്തിലും, വ്യവഹാരവൈഷമ്യത്തിലും, സബദ്ദബാദികളുടെ ഭോഗവൈഷമ്യ ത്തിലും അതാതു ജീവനമായുടെ പൂവ്വകുതമായ കമ്മങ്ങളാകന്നു മുഖ്യകാരണം."

# ത്രിലോകീനാഥം I

and the second

പശ്ചിമഹിമാലയത്തിൽ പരിവ്രജനംചെയ്യവാനുദ്രേശിച്ചുകൊണ്ട് ഹൃ ഷീകേശത്തിൽനിന്ന് ഉത്ഥാനം ചെയ്യപ്പോരം, "ത്രിലോകീനാഥ"മെന്ന പുണ്, ധാമത്തെപ്പററിയം സങ്കല്പനം ചെയ്തിരുന്നവെങ്കിലും, അവിടേക്കുള്ള മാർഗ്ഗ ത്തിൻറെ സമ്പൂണ്ണബോധമില്ലാതിരുന്നതുകൊണ്ട്, യാത്രാകായ്വം നിശ്ചിതമായി കല്ലുവിൽനിന്ന് മാഗ്ഗത്തിൻെറ വിവരണം പൂർണ്ണമായി ലഭിച്ചതോടു രുന്നില്ല. ക്രടി, അങ്ങോട്ടുള്ള യാത്രയം ഞാൻ ഉടനടി നിശ്ചയിച്ചുകഴിഞ്ഞിരുന്നു. ഹിമ സംഘാതം നിമിത്തവം ശൈത്വാധിക്വം നിമിത്തവം മാർഗ്ഗം അത്വന്തടർഗ്ഗമ മെന്ന ഗ്രഹിച്ചതോടുകൂടി, അവിടേക്ക് പ്രസ്ഥാനംചെയ്യവാനുള്ള എൻെറ ഉ ത്സാഹവും പ്രതിഭിനം വർദ്ധിച്ചുകൊണ്ടിരുന്നു. വസിഷ്യത്തിലെ ഗ്രാമീണന്മാർ എൻറ യാത്രോഭ്യമത്തെ ബലമായി പ്രതിരോധിക്യുണ്ടായി. "ലട്ടാഞ്" എന്ന പേരായ ഒരു ഘട്ടം (പാസ്സ്) മാഗ്ഗത്തിൽ അതിക്രമിക്കേണ്ടതണ്ടന്നം, ഈ എടവമാസം കാലത്തിൽ അവിടെ ഹിമം അധികട്ടരം ഉപലഭിക്കമേന്നം; ശൈത്യവും ഇപ്പോരം ആ പ്രദേശത്തിൽ ദുസ്സഹമെന്നും അതുകൊണ്ട് ഇനിയും രണ്ടമാസം കഴിഞ്ഞു് പോകന്നതാണു് നല്ലതെന്നും അവർ എന്നോട്ട് ഉപദേ ശിച്ചു. എന്നാൽ ഞാൻ അവരുടെ ഉപദേശത്തെ ഗൌനിക്കയുണ്ടായില്ല. മാർ ഗ്ഗം തല്ലംഘം എത്രതന്നെ കഠിനമെങ്കിലും, അധികസമയം അവിടെ താമസിക്കു

വാൻ എനിക്കിച്ചു ഇല്ലായിരുന്നതുകൊണ്ടു്, വിളംബമെന്നിയേ അവിടെനിന്ന് യാത്ര തുടരുവാൻതന്നെ ഞാനുറച്ചു.

ത്രിലോകിയിലേക്ക് യാത്രചെയ്യവാൻ ഇച്ചിച്ചുകൊണ്ട് എഴെട്ടു സാധു ക്കം വസിഷത്തിൽ നിവസിക്ഷന്തങ്ങായിരുന്നു. അവിടെനിന്നു ത്രിലോകിയി ലേക്ക് അരപത്തഞ്ഞ് നാഴികയെ ദൂമേള്ള വെങ്കിലും, മാഗ്ഗ് ഭഗ്ഗമതയെ അറിഞ്ഞു മുന്നോട്ടു പുറപ്പെടുപാൻ ധൈയ്യമില്ലാതെ ഒരുതരം വിഷണ്ണതയോടും ഇതികത്ത വ്വതാമൂഡതയോടം അവിടെ കിടന്ന് വിഷമിക്കുന്ന അവർ എൻറ നിശ്ചയ ത്തെ അറിഞ്ഞതിൽ അത്വന്തം ആഹ്ലാഭത്തോടെ എന്നെ അനമോദിക്കയുണ്ടാ യിയെന്നു മാത്രമല്ല, എന്നെ അനുഗമിക്കപാനുള്ള അവരുടെ ആഗ്രഹത്തെ ആ പിഷ്കരിക്കേയും ചെയ്ത. എന്തിനധികം പറയുന്നു? ഏകാകിയായിത്തന്നെ പറപ്പെടുവാൻ ഒരുങ്കിയിരുന്ന ഞാൻ ദൈവവശാൽ ഏഴെട്ട സാധുക്കളാൽ അ നഗതനായി, ഒരുടിവസം ഭോജനത്തിന്നശേഷം, രണ്ടുമണിക്ക് വസിഷ്യഭഗവാ നെ സഭക്തികം പ്രണമിച്ച്, വസിഷ്യത്തിൽനിന്ന് സാമോദം യാത്ര ആരംഭിച്ചു. ജൂൺമാസത്തിലെ വെയിൽ കഠിനമായിരുന്നു. ഒന്നു രണ്ടു ഗ്രാമങ്ങളിൽനിന്ന് മോത് ഭിക്ഷചെയ്ത കടിക്കേയുണ്ടായി. പ്വാസയുടെ തടത്തിൽകുടെ അഞ്ചാര നാഴിക വടക്കോട്ട് പ്രയാണം ചെയ്തതോടുക്ടി, കുറേശ്ശെ ആരോഹണം ആരം ഭിച്ചു. രണ്ടനാഴിക മേലോട്ട കയറി ഹിമാ ച്ഛന്നമായ ലട്ടാങ്ങ് പർവ്വതമാലയു ടെ അടിവാരത്തിൽ സന്ധ്യക്ക ചെന്നെത്തി. "ലാൽ" എന്ന പേരായ ആ സ്ഥാ നത്തിൽ ഒരു ധമ്മശാലയുടെ അനാവുതമായ ബാഹൃദേശത്തിൽ രാത്രി താമ സിച്ചു. അവിട്ടത്തെ ഒസ്സഹമായ തണുപ്പേറര് രാതി മുഴവനം കിടുകിടെ വി റച്ചുകൊണ്ടിരുന്നു.

നേരം പ്ലർന്ത. പതിമുവായിരഞിയഞ്ഞുറ്റ് അടി ഉയരമുള്ള യോ നകമായ "ലട്ടാങ്ങ്" പാസ്സിനെ ഇന്ത് അതിക്രമിക്കേണ്ടതുണ്ട്. ഹിമപൂരിത മായി, അതൃാപൽകരമായ വികടമാഗ്ഗത്തിൽക്രടെ അധികളരം ഇന്ത് സഞ്ചരി കേണ്ടതുണ്ട്. മാഗ്ഗവൈഷമൃത്തെ ചിന്തിച്ച്, ഭയവിഹ്ഥലന്മാരായി, അലസ മതികളായി, അവരവരുടെ ആസനത്തിൽ ഇരുന്തകൊണ്ടിരുന്ന സാധുക്കള ഞാൻ ധെയ്യവാക്കുകളെക്കൊണ്ട് പ്രോത്സാഹിപ്പിക്കുകയും, ലേശവും മാന്ദൃമെ ന്നിയെ ത്വരയോടെ എന്നെ അനുഗമിക്കുവാൻ ഉപദേശിച്ചുകൊണ്ട് മുമ്പിൽ ഞാൻ ഗമനമാരംഭിക്കയും ചെയ്യം. എത്രയും കഠിനമായ ചെങ്കുഞ്ഞായ കയററമാ ൺ കയുവാനുള്ള്. എതായാലും ത്രിലോകീനാഥനെ ഭക്തിയോടെ ചിന്ത ചെയ്യ കയററം കയറിതുടങ്ങിം. പത്തനിമിഷത്തിന്നുള്ളിൽ എല്ലാവരും കതിര യെപ്പോലെ കിതയ്ക്കുവാനം തുടങ്ങി. ഒരു നാഴികയിലധികം മുകളിലേക്കുകയറിം,

വിശാലമായ ഒരു കല്ലിന്മേൽ ചെന്നിരുന്ന കറെ വിശ്രമിച്ചു. ഇതാ! ഇവിടെനി നാകന്ന ഒരു ജലധാരയുടെ രൂപത്തിൽ വ്യാസഗംഗയുടെ ഉത്ഭവം. വേദവ്യാ സൻറ ആശ്രമസ്ഥാനമായിരുന്ന ഈ പ്രദേശമെന്നം, അവിടെനിന്ന് ഉത്ഭവി ച്ചതുകൊണ്ടാണ് ഈ നദിക്ക് വ്യാസഗംഗയെന്ന് പേരുണ്ടായതെന്നം ചില ഐതിഹൃവാദികറം പറയുന്നു. വ്യാസമഹർഷിയുടെ മുഖ്യമായ സ്ഥാനം ബ ഒരികാശ്രമമായിരുന്നുവെങ്കിലും, ഇവിടേയും അദ്യേഹം തപശ്ചയ്യയിൽ നിവസി ച്ചിരുന്നവത്രേ. പിന്നെ "വിപാശ"യെന്നു പുരാണങ്ങളിൽ വണ്ണിച്ചിരിക്കുന്ന നദിയാണിതെന്ന് മറുപ്പിലർ പറയുന്നു. വിപാശയെന്നുള്ള നാമം ഈ നദി കണ്ടാകവാനുള്ള ഹേത്ര പുരാണത്തിൽ ആഖ്യായികാര്രപത്തിൽ വിവരിച്ച കാണുന്നുണ്ട്. വിപാശയുടെ ഭ്രഷ്ടരുപമാണ് റ്യാസയെന്നും പറയപ്പെടുന്നു.

അധികം ഇരുന്ന് വിശ്രമിക്കവാൻ സമയമില്ല. പത്തുപതിനൊന്ന മ പതിനൊന്നു മണിക്കശേഷം, ണിക്കമന്വ് ഘട്ടത്തെ അതിക്രമിക്കേണ്ടതുണ്ട്. പ്രചണ്ഡവായുവിൻെറ ചലനം നിമിത്തം ഘട്ടാതിക്രമണം അധികതരമായ ആയാസത്തോടുകൂടിയതായി ഭവിക്കുന്നതാണം". എല്ലാവരും എഴുതീറാം പിന്നേ യം ശീഘരമായി നടതുടർന്നു. മേലോട്ട കയരന്തോരം, വൃക്ഷവല്പീശൂന്വമായി, ശുദ്ധമേ നന്നമായി, മനോഹരമായ അവിടത്തെ ചൈതാനദേശങ്ങരം മനസ്സിനെ അതൃന്തം ആഹ്ളാദിപ്പിച്ചുകൊണ്ടിരുന്നു. മല കയറിത്തുടങ്ങിയതോടുകുടി, ശി രസ്സിൽ കഠിനമായ വേദന ആരംഭിച്ചതുകൊണ്ടും, അതുച്ചമായ പവ്തമസ്തക ത്തെ നോക്കി ഭയംകൊണ്ടു മനസ്സു കമ്പിതമായിത്തിന്നത്കൊണ്ടം, ഒരു സാധു രണ്ടുനാഴിക മകളിൽനിന്നു താഴോട്ടുതന്നെ മടങ്ങകയുന്ദായി. ബാക്കിയുള്ള ഞങ്ങരം അവിടവിടെ അല്പമല്പം ഇര്ന്ന വിശ്രമിച്ചുകൊണ്ട്, ടൈധയ്യത്തോട്ടം ഈശപരചിന്തയോടുംകൂടി പിന്നേയും ആരോഹണം തുടങ്ങി നാലു നാഴിക യോളം മേലോട്ട കയറിയതോടുക്രടി, ഞങ്ങളെല്ലാവരും അത്വന്തം ക്ഷീണിച്ചു ത ളർന്നപോയതുകൊണ്ട്, കഃറശ്ശേ പാഥേയം ആഹരിച്ചു കറെ അധികനേരം അവിടെ ഇരുന്നു വിശ്രമിച്ചു.

ഹിമപടലത്താൽ മുടപ്പെട്ട, ധവളധവളമായ പവ്വതമസ്തകത്തെയാണ് ഇനി ഇവിടെനിന്ത് മേലോട്ട് അതിക്രമിക്കവാനുള്ള തു്. വിസ്തീണ്ണമായിക്കിട ക്കന്ന ധവളക്രടത്തെ മുമ്പിൽ കണ്ടതോടുകൂടി, സാധുക്കളുടെ മനഃബൈഥയ്യമെല്ലാ മസ്തമിച്ച കഴിഞ്ഞിരിക്കുന്ന. മാർഗ്ഗത്തെപ്പററി നല്ല നിശ്ചയമുള്ള വരുടെ കൂടെ യല്ലാതെ ഘട്ടത്തെ അതിക്രമിക്കവാൻ ത്രമിക്കുന്നതു് അത്വന്തമാപൽക്കരമാക ന്ത. ഹിമത്തിനെറെ ഉള്ളിൽ പ്രവേശിച്ചു മാഗ്ഗമറിയാതെ അവിടെ വട്ടത്തിൽ ചുറപ്പനപക്ഷം, മരണംതന്നെ ഫലമെന്നം വിശിഷ്ഠ പറയേണ്ടതില്ലല്ലോ. അതു കൊണ്ട് മാർഗ്ഗ പിന്ത നിമിത്തം എൻെറെ മനസ്സം കുറെ പരിഭ്രമത്തിലായി.

"പിപദസ്സന്തനശ്ശചൽ യാസ സംകീത്ത്വ തേ ഫരിഃ." സംപത്തി, പ്രാ യേണ സർവ്വേശ്പര്നെ വിസ്മരിപ്പിക്കന്ന ഒരു വചിയ മാദകവസ്തുവെന്നും, വിപ ത്തിയിൽ മാത്രമാണാ് ഈശചരൻ ഗാഢമായ സ്തുതിക്കം സംകീത്തനത്തിന്നും വി ഷയമാകന്നതെന്നും ഉള്ള അഭിയക്തവചനം എത്രയോ സതൃംതന്നെ. ഈ ശചരനില്ലെന്ന് വാദിക്കുന്നവരും, ഒരു മാസത്തിലൊരിക്കലെങ്കിലും ഈശചരനെ സൂരിക്കാത്തവരും ആയ നാസ്തികന്മാർപോലും, വിപത്തിൽ "ഫേ പരമേശചരാ! ഹേ പരമാത്മൻ! ഹേ ഭീനബന്ധോ! പാഹി പാഹി." എന്നിങ്ങനെ തന്നെ ത്താൻ നിലവിളിച്ച പ്രാത്ഥിക്കന്നു; ഏതൊ ഒരു സംസ്കാരം അങ്ങനെ ചെയ്യ പാൻ അവരെ പ്രേരിപ്പിക്ഷന്ന. അതും ഈശ്വരൻറ മഹിമതന്നെ, അഥവാ ഈശചരംൻറകാരുണ്യംതന്നെ. ഈശചരന്തണ്ടന്നം, ഈശചരൻെറമഹിമ അപാരമെന്നും ഉള്ള ജ്ഞാനത്നം സർവ്വരുടേയും എദയസരസ്സിൽ ആന്തരമാ യി കടികൊള്ള ന്നഞ്ഞങ്കിലും, അതു ബഹുതരമായ വിഷയരസലഹരിയാൽ ആ പ്പന്നമായി പുറത്തു പ്രകാശിക്ഷവാൻ പയ്യാപ്പമാകന്നില്ല. അവസരങ്ങളിൽ, അതായത്ല് പിഷയാസം ശുഷ്യമായി, അനസ്വശരണമായി യാതൊരു ഗതിയുമി ല്ലാത്ത അവസരങ്ങളിൽ, അതു് സ്റ്റ്മോയി പ്രകാശിക്കന്നവെന്ന മാത്രമല്ല, "ഹേ പരമാത്മൻ! കപാസിന്ധോ! പാഹി പാഹി!" എന്നുള്ള ശബ്ദര്യപത്തിൽ അതു പറത്ത് സ്ഥുപമായി അവതരിക്കേയം ചെയ്യന്നു. ഇത് മനഷ്യരുടെ ഇടയിൽ പ്രതിടിനം കണ്ടുവരുന്ന ഒരു യഥാത്ഥ സംഭവമാകുന്നു. എൻറെ സഹഗാമിക ളായ സുഎത്തുക്കളും ഈ വിഷമഘട്ടത്തിൽനിന്ന് തങ്ങളെ രക്ഷിക്കുവാൻ അന നൃശരണമായി, "ത്രിലോകീനാഥകീജൈ" എന്നിങ്ങനെ ഉള്ളഴിഞ്ഞു്, ഭക്തി യോടെ ഉച്ചത്തിൽ ഉച്ചരിച്ചു തുടങ്ങി. സാധുക്കളെങ്കിലും, ഈശ്വരനെ ഉള്ള ഴിഞ്ഞു് ശരണീകരിക്കാത്തവരായിരുന്ന അവരിൽ അധികംപേരം. എങ്കിലൂം, അവരുടെ മനസ്സ് തൽക്കാലം ഈശചരങ്കൽ സംലഗ്നമായി കണ്ടതിൽ, ഈശച രൻറെ കപയെ ഞാൻ അത്യധികം ബഹ്മാനിച്ചു. ഈശാരകപയുണ്ടെങ്കിൽ, ഒരു നിമിഷംകൊണ്ട് അഭക്തന്മാരം അതിക്തേന്മാരായിത്തീരുന്നു.

ഇതാ ഞങളുടെ പിന്നിലായി, കതിരകളിലും കഴതകളിലും ആടുകളി ലും സാമാനങ്ങരം കയററിയ ഒരുകൂട്ടം യാത്രക്കാർ മേലോട്ടു കയറിവരുന്നു. അവ രെ കണ്ടമാത്രയിൽ ഞങ്ങളുടെ മനസ്സ് അത്യന്തമാനന്ദത്താൽ പൂരിതമായി; ഈശപരൻ ഞങ്ങളുടെ സഹായത്തിന്ന് അയല്പതന്ന മാർഗ്ഗരക്ഷകന്മാരാണ് ഇവരെന്ന് എനിക്കു തോന്നി. ഏതായാലും അവർ ഞങ്ങളുടെ അരികെവന്ന ചേർന്നതോടുകൂടി, അവരെ ആഹ്ലാഭപൂവ്ം പ്രേമപൂവ്വം ഞങ്ങരം സ്ഥാഗതം ചെയ്കയും, അവരെ അനംഗമിച്ചുകൊണ്ട് ധൈയ്യത്തോടെ ഘട്ടത്തെ അതിക മിക്കവാനാരംഭിക്കുകയും ചെയ്ത. വിഭേശങ്ങളിൽ വ്യാപാരം ചെയ്യുന്ന തിബ

ഈകാരായ കട്ടംബികളായിരുന്നു അവർ. അവരുടെ ഒരുമിച്ചു സ്ത്രീകളം കട്ടി കളുമുണ്ടായിരുന്നു. ലദ്ദാക്, യാക്ന്ദ്, തിബഈ് മതലായ ദുരദേശങ്ങളിലേക്ക് പ്രകൃത ഘട്ടത്തെ അതിക്രമിച്ചുകൊണ്ടും മാർഗ്ഗം ചെല്ലന്താണ്ട്. എടവമാസം തുടങ്ങി തുലാമാസംവരെ, ബ്രിട്ടീഷ് ദേശത്തിൽനിന്നു് പൂവോക്തദേശങ്ങളിലേ കും, അവിടെനിന്നു് ഇങ്ങോട്ടം പലേ വ്യാപാരികളം, പ്രകൃതഘട്ടത്തിൽകൂടെ പ്രതിവർഷം ഗതാഗതം ചെയ്യാരുണ്ട്. ഏതായാലും വ്യാപാരികളുടെ കാലടി യെ അനുഗമിച്ചുകൊണ്ട് ഞങ്ങാം ഹിമോപരി മന്മമനും നടന്നുതുടങ്ങി.

സമയം ൻെപതുമണി കഴിഞ്ഞിരിക്കന്നു. സൂയ്യപ്രകാശമേറദ് ഹിമപ

ടലം പളപളെ. പ്രകാശിച്ച തുടങ്ങി സൂയ്യകിരണങ്ങളുടെ ചൂടേറര് ഫിമം അ ല്പാല്പമുരുകവാനം തുടങ്ങി. അതുനിമിത്തം, ഹിമത്തിൽ കാലുവെക്ഷമ്പോരം, കാ പറയ്കാതെ വഴക്ഷവാനം തുടങ്ങി. ഹിമസംഹതിയെ അതിക്രമിക്കുന്നത്ര് ചെ യിലേറു ഹിമം ഉരുകിത്തുടങ്ങുന്നതിന്നു മുമ്പൂ് വേണ്ടതാണെന്ന് എനിക്ക് നല്ല പോലെ അറിയാമായിരുന്നുവെങ്കിലൂം, ദൈവവശാൽ കറെ സമയം വൈകി ഒരു വിഷയത്തിൻെറ അറിവുണ്ടായതുകൊണ്ടു മാത്രം അതിനെ അന പ്പോയി. ഷ്ഠിക്കപാൻ സാധിച്ചവെന്ന് പരുന്നതല്ല. അനാഷ്ഠാനം ബാഹൃമായും ആന്തര മായും ഉള്ള സാമഗ്രിയെ അപേക്ഷിക്കന്നു. അതുകൊണ്ട് അറിവുണ്ടെങ്കിലും, സേച പ്പപോലുള്ള അതിനെറ അനാഷ്യാനം സാദ്ധ്വമല്പെന്നുള്ള ത്രസവ്വർക്കം സവ്ദാ അനുഭവസിദ്ധമാണല്ലൊ. എതായാലം ഹിമം ഉരുകിത്തടങ്ങിയതുകൊ ണ്ട്, അതിൻെറ അതിക്രമണം വലിയ ക്രേശകരവും ആപൽകരവുമായിത്തീർ ന്നിരുന്നു. ചെങ്കത്തായ പവ്വതപാർശ്വങ്ങളിൽ വിലങ്ങനെ ഒന്നു രണ്ടി മാത്രം വീതിയിൽ ചെന്നുകൊണ്ടിരിക്കുന്ന മാഗ്ഗത്തിൽ് കാൽവഴതി താഴെ വീഴുന്നപ ഷാം പിന്നത്തെക്കഥ പറയാതിരിക്കുന്നതാണുത്തമം. എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ, ആ കഥ കേരംക്കുന്നവർക്രടി ഭയപ്പെടുവാനിടയുണ്ടു്. ഹിമത്താൽ ആച്ഛാദിത മാണല്ലൊ പവ്തപാർശചം. മാർഗ്ഗം തെററി വീഴന്നവർ യാതൊരു പിടുത്ത വും കിട്ടാതെ, പർവ്വതത്തിനെറ അത്വഗാധമായ മൂലഭേശത്തിലേക്ക് ഉരുണ്ട രുണ്ടു പീണം", ഹിമസംഘാതത്തോട്ട താദാത്ത്യത്തെ പ്രാപിച്ചു", അദ്ദഷ്ടിഗോ ചരതയെ പ്രാപിക്കയല്ലാതെ ഏതു പ്രകാരത്തിലെങ്കിലും, അവർ സ്ഥയം രക്ഷ പ്പെടുക എന്നതോ അഥവാ അവരെ കണ്ടുനില്ലുന്ന അന്യന്മാർ രക്ഷപ്പെട്ടത്തുക എന്നതോ അസംഭാപ്യമാകുന്നം. താഴേയും മീതേയും മുന്നിലും പിന്നിലും അതി വിസ്തീർണ്ണമായി വ്യാപിച്ചുകിടക്കുന്ന ഹിമക്രട്ടത്തിൻെറ മദ്ധ്യത്തിൽക്രടെ കേ വലം സഞ്ചരിക്കുമ്പോഗം തന്നെ, അങ്ങനെ നടന്ന പരിചയമില്ലാത്ത സാധാര ണന്മാരേടെ മനസ്സ് ഭയചകിതമായി തീർന്നപോകന്നം. എന്നാൽ എനിക്ക് ഹിമം അതൃന്തമാനന്ദകാരണമായിരുന്നവെങ്കിലും, മാഗ്റ്റവെഷമും നിമിത്തം

വലിയ ക്ലേശവൂമനമവിക്കേണ്ടിവന്നിരുന്നു. വഴതി വീണാൽ ഉരുണ്ടു പോകുക തന്നെ ഗതിയെന്നുള്ള അത്പന്തകൃശമായ ഭയാനകമാഗ്ഗത്തിൽക്രടെ ഒന്നര നാഴി കയോളം മേലോട്ട കയറിയതോടുകൂടി പർവ്വതത്തിനെറെ ഉച്ചസീമയായ വിശാ ലമൈതാനം സംപ്രാപ്തമായി. അവിടെ രണ്ടടി മുതൽ എട്ടടിവരെ ഘന ത്തിൽ സവ്വ്ത്ര സംപൂർണ്ണമായി പരന്നുകിടക്കുന്ന ഹിമസമൂഹത്തിൽ കട്ടികളെ പ്പോലെ വിചാരമെന്നിയേ പദന്വാസാചെയ്ക്കാണ്ടം, ഓടി വിഹരിച്ചുകൊ ണ്ടം സചച്ഛന്ദം നടന്നതുടങ്ങി. പലപ്പോഴം തരിപ്പഞ്ചസാരപോലെ അകഠിന മായി, വിശാലമായ ആ ഹിമരാശിയിൽ കാൽതെറ്റി വീണാരുണ്ടം, എഴനീററ പിന്നേയം മന്നോട്ട് പന്യോസംചെയ്തം ഇങ്ങനെ പതിനൊന്നമണിക്കുമ്പായി ആ വിശാലമൈതാനത്തിനെറ മദ്ധ്യദേശത്തിൽ എത്തിച്ചേർന്നു. അവിടെ പർവ്വതമൂർദ്ധാവിൽ സ്ഥാപിച്ചിട്ടുള്ള് ഹിമാച്ഛന്നമായ പർവ്വതീയദേവതയെ മററു യാത്രക്കാരോടൊന്നിച്ച് ഞങ്ങരം പ്രേമപൂർവ്വം വന്ദിച്ചു പ്രദക്ഷിണം ചെ അവിടെ ഇരുന്നു വിശ്രമിക്കുവാൻ സ്ഥലമില്ലാത്തതുകൊണ്ട് വ്യാപാരി യ്യ. ക്ര മന്നോട്ട നടന്നതുടങ്ങിയെങ്കിലും, ദേവതയുടെ സമീപത്ത് ചാഷാണോപ രി ഹിമമുരുകിയ സ്വല്പം സ്ഥലം എനിക്കു ലഭിച്ചതുടകാണ്ട്, ഞാൻ അതിനെ ആത്രയിച്ചു കുറെനേരം അവിടെ ഇരുന്നു വിത്രമിച്ചു.

ഹാ! ധവളധവളമായി പളപളെ മിന്നന്ന ആ പവ്തനിരയുടെ ദിവൃ സൃഷമയെ ഞാനെങ്ങനെ വിവരിക്കേണ്ടു? ഹിമം ഹിമം! എവിടെ നോക്കിയാലും നോക്നെത്താവുന്നേടത്തോളം ഹിമരാശിയല്ലാതെ വേറൊരു പദാർത്ഥവും അ ക്കിക വിഷയീഭവിക്കന്നില്ല. മൃത്തികാഭ്രമിയിലല്ല, രജതഭ്രമിയിലാണം ഞാനി രുന്നു പിത്രിക്കുന്നതെന്നു് എനിക്കു തോന്നി. പ്രചണ്ഡമായ മദ്ധ്വാഹന്യയ്യകിര ണങ്ങളുടെ പ്രതിഫലനം നിമിത്തം ഹിമരാശിയും സൂയ്യമണ്ഡലമെന്നപോലെ ഉ ജ്ചലതേജസ്സോടെ പ്രകാശിച്ചുകൊണ്ടിരുന്നു. അതു് നിമിത്തം കണ്ണ് മങ്ങി പ്പോയിരുന്നതുകൊണ്ട്, അധികനേരം ഹിമപടലത്തിൽ ദ്രഷ്ട്രിയെ പ്രക്ഷേപിക്ക ന്നഇ് അശകൃമായി തീർന്നിരുന്നു. എങ്കിലും പതിനഞ്ചു മിനിട്ടിലധികം ഞാ നവിടെ ഇരുന്നു് അവിട്ടത്തെ അലൌകികമായ കാന്തിപൂരത്തെ ഉപഭ്രജിച്ചു കൊണ്ടിരുന്നു. താഴെ അത്യുജ്ജപലമായി, അതിധവളമായി പ്രകാശിക്കന്ന ഹിമതേജസ്സിൻേറയം മീതെ നീലനീലമായി അതിനിർമ്മലമായി പ്രകാശിക്ക ന്ന ആകാശകാന്തിയുടേയും പരസ്പരസംഘട്ടനം ആ മദ്ധ്യാഹനകാലത്തിൽ ആ പറ്റുതമസ്തകത്തെ അതിടുർല്ലമോയി, അതിവിലക്ഷണമായ ഒരു ചമൽകാരഭ്ര മിയിലേക്ക് ഉന്നയിച്ചിരുന്ന. ഫിമപർവ്വതങ്ങളുടെ ശിഖരദേശം അധികസമ യത്തും മേഘമണ്ഡലത്താൽ ആവൃതമായി അദ്ദശ്യമായിരിക്കുക പതിവാകന്നു. **ഒ**ർലഭം ചില സമയങ്ങളിൽ മാത്രമാണം" ഇങ്ങനെ ഇന്ദ്രനീലരചിതമായി

അതൃത്തനിർമ്മലമായ മേൽതട്ടിന്നടിയിൽ മേതശൈലങ്ങളുടെ വിസ്തയനീയ മായ വിലാസോദയം യാത്രക്കാർക്ക് അക്ഷിലക്ഷീഭവിക്കാറുള്ള തു്. പിന്നെ പ്ര കൃതിയുടെ ഈദ്ദശമായ അലെയകികവിലാസത്തെ നല്ലപോലെ ഉപഭേജിക്കവാൻ ഇപ്പയും സാമത്ഥൃവുമള്ള യാത്രക്കാഭം ഈ വക ദുഗ്ഗമമാഗ്ഗങ്ങളിൽ അതിടുർല്ല മോയേ സഞ്ചരിക്കാറുള്ള. പ്രകൃതിദേവിയുടെ നൃത്തരംഗമായ ഈദ്ദശപ്രദേശ ങ്ങളിലുള്ള ഒരു സഹൃദയൻെറ അവസ്ഥിതിയും വേദാന്തികളുടെ നിപ്പികല്പസമാ ധിയും തമ്മിൽ വലിയ അന്തരമില്ല. നാമരൂപക്രിയാത്മകമായി, രോഗദേപഷ ശോകമോഹസൂഖട്രുഖലക്ഷണമായി, ശത്രമിതുപുത്രക്ളത്രാദികല്പനാവിചിത്രമാ യി, പണ്ഡിതപാമര സ്ഥാമിട്ടതൃസ്തീപുരുഷാദിവൈകുറ്റുവിഷമിതമായ ഒരു ജ ഗത്ത് നിർവ്വികല്പസമാധിയിൽ ഭാസിക്കുന്നില്ലെങ്കിൽ, അങ്ങനെയുള്ള ഒരു ജഗ ത്ത്ര് നിർവ്വികല്പസമാധിയിൽ ഭാസിക്കുന്നില്ലെങ്കിൽ, അങ്ങനെയുള്ള ഒരു ജഗ ത്ത്ര് പക്തിദേവിയുടെ വിലാസഭ്രമിയിലും പ്രാദ്രിക്കുന്നില്ല. അതുകൊണ്ടുത നെയാണം പ്രകൃതിദർശനത്തെ സമാധിഭൂമിയായി വിദ്വാന്മാർ ഉല്ലേഖനം ചെ യ്തിരിക്കുന്നത്ര്.

അവിട്ടത്തെ ദിപ്പടിവ്വമായ സഷമാപഞ്ജത്തിൽ മതിമറന്നു കറെ അധി കനേരം ആ കല്ലിന്തപരി ഇരുന്നപോയ തുകൊണ്ട്, എൻറ സഹഗാമികളായ യാത്രക്കാർ കറെ അധികദ്ദരം മന്നോട്ട ചെന്നപോയതു ഞാൻ അറിയുകയുണ്ടാ യില്ല. ഞാൻ ഉടനെ എഴനീററ നടന്നുതടങ്ങി. ഇവിടെനിന്ന പവതത്തിൻറ ഇറക്കം ആരംഭിക്കുന്നു. അവരോഹണമാർഗ്ഗവും ആരോഹണമാഗ്ഗമെന്നപോലെ അതിമാത്രവികടവും ഭയാനകവുമാകന്നു. ഏതായാലും ഞാൻ യഷ്ട്രിയെ അവ ഷ്പാഭനം ചെയ്തകൊണ്ടു മെല്ലെമെല്ലെ മലയിറങ്ങിത്തടങ്ങി. ഹിമം ഇനിയു എത്ര ട്ടരമുണ്ടെന്നു ഞങ്ങരംക്കാക്കാതന്നെ നിശ്ചയമില്ല, വ്യാപാരികളം ആവിഷയ ത്തിൽ സന്നിദ്ധചിത്തന്മാരായിരുന്നു. ഈശപരക്രപയാൽ ഇറക്കത്തിൽ ദംരം നാഴികയിലധികം ഹിമമുണ്ടായിരുന്നില്ല. മന്ദാമന്ദം അതിവികടമായ ആ ഹി മാംശത്തേയം ഞങ്ങരം അതിക്രമിച്ചതിനെറ ശേഷം, നല്ല വിശാലമായി, മത്തി കാമയമായ പവ്വതപാർശ്വത്തിൽകൂടെ സ്വപ്പന്ദം ശീഘമായി താഴോട്ടിറങ്ങി ലട്ടാങ്ങ് പവതനിരയുടെ ഇക്കരയിൽനിന്ത് വ്യാസഗംഗയെന്നപോ ത്രടങ്ങി. ലെ, അക്കരയിൽനിന്ന് "ഭാഗ" എന്നൊരു നദി അതാ കറെ ദൃരത്തുനിന്നതഭവി ച്ച് താഴോട്ടിറങ്ങിവരുന്നു. ഈ നദിയം പേറൊരു പവ്വതത്തിൽനിന്നു പുറപ്പെട്ടു ് പരുന്ന ചന്ദ്ര എന്നപേരായ ഒരു നടിയുംകൂടി സമ്മേളിച്ചും ചന്ദ്രാഗ (Chenad) ഗിരിപാർശ്വ എന്ന പേരിൽ സിന്ധവിൻെറ്റ് പോഷകനദിയായിത്തീരുന്നു. ത്തിൽനിന്ന് താഴത്തിറങ്ങി ഈ ഭാഗയുടെ തീരത്തുകടി കറെ ദൂരം ചെന്നതിൽ ഒരു ചെറിയ ധമ്മശാല ഉപലബ്ലമായി. ഇങ്ങനെ മൂന്നനാഴികയിലധികം ഉച്ച നീചമായ ഹിമദേശവും എട്ടനാഴികയോളം ഭ്രപ്രദേശവും അതിക്രമിച്ചു", അതായതു് സംയമനീപൂരിയുടെ കവാടദപാരമെന്നപോലെ ഭയാനകമായ ലട്ടാ അം" പാസ്സിനെ അതിക്രമിച്ചു്, അത്വന്തം ക്ഷീണിതന്മാരായ ഞങ്ങശം മൂന്നമണി യോടുക്രടി ധമ്മശാലയിൽ എത്തിച്ചേരുകയും, അന്നവിടെ വിശ്രമിക്കുകയും ചെയ്തം.

ഘട്ടത്തിന്നപ്പറം ഭൂപ്രകൃതി അതൃന്തം വിലക്ഷണമായി കാണപ്പെട്ടു. വൃക്ഷാദിരഹിതമായി, ശുദ്ധമേ നഗ്നമായി, ഹിമാവൃതമായ ശിചരേദേശത്തോടു ക്രടിയ അത്വന്നതശൈലങ്ങളാൽ ആപൂരിതമായ ആ പ്രദേശം, അതിവിസ്തയ ഗ്രാമങ്ങശം അവിടവിടെ കാണപ്പെട്ടിരുന്നം ത്തെ ഉൽപാദനം ചെയ്തിരുന്നു. ബൌദ്ധ ധർമ്മാവലം ബികളായ ഒരുതരം സങ്കരജാതിക്കാരാകന്ന അവിടങ്ങ ളിൽ നിവസിച്ചവരുന്നതു്. അവരുടെ ബൌദ്ധധർമ്മം അവർ ഹിന്ത്രക്കാത ന്നെ എന്നുള്ള ഭ്രാന്തിയെ ഉൽപാദനം ചെയ്യത്തക്കവിധം അത്രയം ഹിന്തുധർമ്മ ത്താൽ മിത്രിതമാകന്നു. ഗ്രാമങ്ങളിൽനിന്നു് കറെ ദൂരത്തായി ലാമമാരുടെ ആ ത്രമങ്ങരം ഇവിടേയും കാണപ്പെടുന്നുണ്ട്. എന്നാൽ ഇവിടുത്തെ ലാമമാർ തി ബത്തിലെ ലാമമാരെന്നപോലെ തപസ്പികളും ശുദ്ധാപാരികളമല്ല. അധിക വം ഗ്രഹസ്ഥധർമ്മികളായി, യോഷാസംഗരസികന്മാരായി ലൌകികജീവിതം നയിക്കുന്നവരാകുന്നു. ഞാൻ ഈ മാഗ്ഗത്തിലുള്ള ലാമമാരുടെ ചില ആശ്രമങ്ങളെ സന്ദർശിക്കേയും, അവരുടെ ആ പരണങ്ങളെ കണ്ടു മനസ്സിലാക്കേയും ചെയ്തി രാന്ത.

"ഖോക്സർ" എന്നുള്ള ആ സ്ഥാനത്തിൽനിന്ന് പിറേറന്ന് രാവിലെ എ മാഗ്ഗം വടക്കപടിഞ്ഞാറായി ചെന്നകൊണ്ടിരിക്കന്ന. ഴന്നേററു യാത്രതുടർന്നു. ശൈതൃാധിക്യം നിമിത്തം കൈകാലുകളുടെ വിരലുകശം വിറകപോലെ വിറങ്ങ ലിച്ചപോയിരുന്നതുകൊണ്ട്, രാവിലെ നിസ്സങ്കോചമായി സചച്ഛന്ദാ നടക്ക വാൻ സാധിച്ചിരുന്നില്ല. തണുപ്പിൻെറ കാഠിന്വം നിമിത്തവും വിറകിൻെറ ഭാരിദ്ര്യം നിമിത്തവം രാത്രി ഉറക്കവും നന്നെ ചുരുക്കമായിരുന്നു. ഏതായാലും കറെ ദൂരം ഇങ്ങനെ കൃഷ്ണേ നടന്നതിൽ, എട്ടൊൻപത്ത മണിയായതോടുകൂടി, പവ്തനിരയുടെ ആ പ്പാടനത്തിൽനിന്നു് ഉയർന്നുപൊങ്ങിയ സൂയ്യഭഗവാൻറ ഉല്ബണകിരണങ്ങ ശരീരത്തിൽ തട്ടിത്തുടങ്ങകയും അചിരേണ കരചരണാ ദികശക്ക് ചൈതനൃമണ്ടായി, ചൈതനൃത്തോടുക്രടി ഞങ്ങശ നടന്ന തുടങ്ങക ഒൻപതനാഴിക ദൃത്തേള്ള് 'സീസു' എന്ന പേരായ സ്ഥാനത്തിൽ യം ചെയ്ത. പത്തുമണിക് മമ്പായി ഞങ്ങാം ചെന്നെത്തി. അവിടെ കറെ നേരം ഇരുന്ന് പിത്രമിക്കേയുണ്ടായി. അവിടെ ഭിക്ഷാദികരംക്ക് സൌകയ്യമില്ലാതിരുന്നതി നാൽ, പിന്നേയം മൂന്നാട്ട് ഗമിച്ചു, ഒരു ഗ്രാമത്തിന്നരികെ ജലനികടത്തിൽ

ഭോജനം നിഷ്പാദംചെയ്താഹരിച്ച്, വൈകന്നേരം സീസുവിൽനിന്ത് ഏഴനാഴിക ദുരമുള്ള "ഗോന്ദല" എന്നുള്ള അതിമനോഹരമായ ഒരു സ്ഥാനത്തിൽ ചെന്നെ ഇവിടെ ഒരു രാജഭവനം സ്ഥിതിചെയ്യുന്നു. പിറേറന്ന് അവിടേനിന്ന് ഞി. പത്തുനാഴിക ദൂരം ചെന്നു്, "ലോട്ടു" എന്ന ഒരു ഗ്രാമത്തിന്നരികെ ഒരു ധർമ്മ ശാലയിൽ രാത്രി നിവസിച്ചു. ഈ പ്രദേശത്തിലെ ബൌധേൾമ്മികളായ ഗ്രാ മീണന്മാർ പ്രേമപൂവ്വം ഭിക്ഷകൊടുത്ത് സാധുക്കളെ ആദരിക്കുന്നതിൽ വലിയ ഉത്സകന്മാരായിരുന്നു. എൻറെ ഒരുമിച്ചുള്ള സാധുക്കളാകട്ടെ, ഭിക്ഷചെയ്യുന്ന തിൽ വലിയ ഉത്സകന്മാരം പ്രവീണന്മാരമായിരുന്നു. അതുകൊണ്ട് ഭോജന **പിഷയത്തിൽ എനിക്ക് ലേശവും** ക്ലേശമുണ്ടായിരുന്നില്ല. പകചാന്നം അവരിൽ നിന്നു ത്രാമിക്കക, സാധുക്കാക്ക് സമ്മതമല്ലാതിരുന്ന ഉകൊണ്ട്, പ്രതിദിനം അപകചമായ ഭക്ഷുപദാത്ഥങ്ങറം കൊണ്ടുവന്ന് അവയെ പ്രേമപൂവ്വം പാകം ചെയ്ത ഭൂജിക്കകയായിരുന്ന പതിവു്. സാധുമണ്ഡലിയുടെ നേതാപിനെറ നില യിൽ അവർ എന്റെ ഭോജനാദികായ്യങ്ങളിൽ പ്രത്യേകം ത്രദ്ധിച്ചിരുന്നു. പാ ലം മോരം ആ മാർഗ്ഗത്തിൽ ധാരാളം ലഭിച്ചിരുന്നതുകൊണ്ട്, ചലനം നിമി ത്തം ഞങ്ങളുടെ ശരീരത്തിന്നു് ലേശവും ക്ഷീണം തട്ടിയിരുന്നില്ല.

ലോട്ടവിൽനിന്ത് പിറേറന്നു പ്രഭാതത്തിൽ എഴനീററ്റ് യാത്ര ഇടന്തു. ലോട്ടവിൽനിന്ന് അഞ്ചനാഴിക പിന്നിലായി "തന്തി" എന്നുള്ള സ്ഥലത്തുവെ ച്ച് ഭാഗാനദി ചന്ദ്രയോട്ട് സംയോജിച്ച്, ചന്ദ്രാഗയായിത്തീർന്നിരിക്കുന്നതു കൊണ്ട്, ഇപ്പോഗം ഞങ്ങറം ആ ദിവ്വസ്മിത്തിൻെറ്റ് മനോഹരതീരത്തിൽകൂടെ യാകന്ത മന്നോട്ടു പ്രയാണം ചെയ്യന്നതു്. "ത്രിലോകീനാഥം" എന്ന പ്രസിദ്ധ ധാമം സ്ഥിതിചെയ്യുന്നതും ഈ ചന്ദ്രഭാഗയുടെ തടത്തിലാകന്നു. ലോട്ടുവിൽനി ന്നു് ഏഴനാഴിക ദൂരത്തിൽ "ജാട്ടമാ" എന്നു പേരായ ഒരു വലിയ ഗ്രാമം സ്ഥി തിചെയ്യന്നു. മാഗ്ഗം പശ്ചിമോത്തരമായി ക്രമേണ താണതാണ പ്രദേശങ്ങളി ലേക്ക് ചെന്നിരുന്നതുകൊണ്ട്, ശൈത്യകാഠിന്യവും ക്രമേണം ശമിച്ചിരുന്നുവെ ന്ന മാത്രമല്ല, ജാട്ടമയിൽനിന്ന് മുന്നോട്ടു വ്വക്ഷാദികളും ക്രമണ വിശാലമായ തിങ്ങിയവനങ്ങളുമാരംഭിച്ചു ഭൂപ്രകൃതിതന്നെ പരിവത്തിതമായിത്തീരുകയും ചെ യ്കിരുന്നു. ജാട്ടമവരെ ഭൂമിയുടെ പ്രകൃതി വലിയ അലൗകികവും അസാധാരണ ശുദ്ധമേ നഗ്നമായി, ഹിമക്രടവിരാജിതമായി, ക്ലണാരുണവണ് വുമായിരുന്നു ത്തിൽ അത്വാവർജ്ജകമായി, മഹോന്നതമായി വിജയിക്കന്ന പവ്തനിര ഇതേ വരെ ഹൃദയ്ത്തെ അതീവ ആഹ്ലാദനം ചെയ്തകൊണ്ടിരുന്നു. ഇവിടെനിന്ന് മനോട്ടു പവ്വതശോഭ വേറൊരു പ്രകാരത്തിലും പ്രകടീഭവിക്കന്നു. ജാട്ടമയിൽ നിന്നു് എഴനാഴിക ട്രത്തേള്ള് എന്ന ഗ്രാമത്തിന്നരികെ ചെന്നു് രാത്രി അവിടെ നിവസിച്ചു. പിറേറന്ത് അവിടെനിന്ത് ഏഴനാഴികമാത്രം ദൃരമുള്ള

ത്രിലോകീനാഥധാമത്തിൽ അത്വന്തമാഹ്റാദത്തോടെ ''ത്രിലോകീനാഥകീജൈ" എന്നുള്ള ജയധ്വനിയെ ഉച്ചൈസ്തരം മുഴക്കിക്കൊണ്ട് പതിനൊന്തമണിക്ക് മ മ്പായി ഞങ്ങാം അന്തഃപ്രവേശംചെയ്തം.

''അക്കാനലാദി വെളിവൊക്കെ ഗ്രഹിക്കരമായ കണ്ണിന്നകണ്ണ മനമാകന്ന കണ്ണതിനു കണ്ണായിരുന്നപൊരുക താനെന്നറയ്ക്കുമളവാനന്ദ്മെന്ത് ഫരിനാരായ ണായ നമഃ'' എന്നുള്ള നമ്മുടെ ഹരിനാമകീത്തനത്തെ ഇവിടെ അന്തത്തിൽ ഉ ഭധരിക്കാം. സർവ്വമായ പ്രകൃതിഭശാഭമേയം പ്രകാശിപ്പിക്കുന്നത്നുയ്യപന്ദ്രാ ദികളാകന്നം. സൂയ്യചന്ദ്രാദികളെയാകട്ടെ പ്രകാശിപ്പിക്കുന്നത് അതായത് ഗ്ര ഹിക്കുന്നത് കണ്ണാകന്നു. കണ്ണിൻേറയും കണ്ണ്, അതായത്പ്രകാശകം മനസ്സാ മനോ പ്ലത്തിയോട്ടക്രടിയല്ലാതെ ചക്ഷർവ്വത്തി യാതൊരു പലാത്ഥത്തേ ഷണം. യം പ്രകാശിപ്പിക്കവാൻ പയ്യാപ്തമാകന്നില്ല താദ്ദശമായ മനസ്സിൻേറയും പ്ര കാശകമാകന്നു ചൈതനും ചൈതനുാഭാസത്തോടുകൂടിയല്ലാതെ ജഡമായ മ നസ്സ് ചക്ഷരാദികളെ പ്രാശിപ്പിക്പാൻ സമർത്ഥമാകന്നില്ല. ഇങ്ങനെ സവ്വ മായ ശോഭയുടേയും മൂലഭ്രതമായ മഹാശോഭയാകന്ന ചൈതന്യമെന്ന് സിദ്ധമാ കന്നു. നിരതിശയപ്രകാശമായ ആച്ചൈതന്റുമാകുന്ന ഞാൻ, അതായത് എന്റെ സചരൂപം എന്ന നിശ്ചയിച്ച്, അനഭവിച്ചാനന്ദിക്കന്ന ജ്ഞാനസമാധിയാകന്ന സവ്വാൽക്കഷ്ടമായ പടവി. ആ പദവിയെ അപേക്ഷിച്ചു പ്രവൃത്തിനിവൃത്തിത്ര പമായ മററ സവവ്വുപഹാരങ്ങളം നിക്രഷ്ടാതന്നെ. എങ്കിലും പ്രാരബ്ധാനുരോ ധിയായ സംസ്താരവേഗം നിമിത്തം ഓരോ വ്യവഹാരങ്ങളിൽ വ്യാപാരവിമഖ നായ വിവേകിയം ഈശചരനാൽ ആകർഷിക്കപ്പെട്ടന്നു. എന്നാൽ ശരീരേന്ദ്രി യങ്ങളുടെ ഭാനംപോപ്പമില്ലാത്ത ഉച്ചസമാധിയിൽനിന്ന് ഈശചരപ്രേണയാൽ ഉത്ഥാനം സംഭവിച്ച്, ദേഹേന്ദ്രിയങ്ങരം വ്യാപരിക്കുന്ന അവസരത്തിൽ, ആ വ്യാപാരത്തിലം, വിവേകശാലി ആത്മസമാധിയെ അനഭവിക്ഷന്ന. അപ്പോഴം അവൻ ആത്മസമാധിയിൽനിന്നു റ്വ്യതിചലിക്കുന്നില്ല. ഈ ദുർബലമായ ശരീരം ഇങ്ങനെ പലപ്പോഴം പവ്വതലംഘനാത്മകമായ കക്കശവ്യവസായത്തിൽചെന്ന ചാടുപാനുള്ള ഫേതുപിനെയാണ് ഇവിടെ ഈ പ്രസ്താവനകൊണ്ട് ഉപപാദനം ചെയ്യിരിഷന്നത്. യാത്രയിൽ നേരിടുന്ന ബഹ്ലവിധമായ ക്ലേശങ്ങളെ ഞാൻ ആത്മയ്രപത്തിൽ, ഇനന്ദരൂപത്തിൽതന്നെ അനുഭവിച്ചുകൊണ്ടിരുന്നു.

C-ASCA-

# —148— ത്രിലോകീനാഥം

Π

ഇന്ദ്രസ്ത്ര്യാനിവായുപ്പട്ടതികളായ പ്രാകൃതികലേവന്മാരിലും. അവരെ സ്ത്രതിക്കന്ന മന്ത്രാമ്നായത്തിലും, അവരേടെ സന്തപ്പണസാധനമായ സോമരസാ ഭികളിലും, അവരേടെ ആരോധനാഫലമായ സാഗ്ഗാദിലോകങ്ങളിലും നമ്മുടെ പൂ വ്ന്മാരായ ആയ്യമകർഷികരം അധികകാലം ഭ്രമിച്ചിരുന്നമാങ്കിലും, ഒടുവിൽ അവരേടെ തത്തോന്മുവവും വിവാരകശലവുമായ ബുദ്ധി, വിനശപമോയി, ആ പാതരമണീയമായ ഈ വക പദാത്ഥങ്ങളിൽനിന്നുയന്ന്, ഇന്നക്രിയാദിരഹിത മായി, ദേശകാലവസ്തകളാൽ അപരിച്ഛിന്നമായി, അഭിതീയമായി, ആ നമായിരിക്കുന്ന ഒരു വസ്തവിൽ ചെന്നുപേർന്ന രണ്ടുവസ്തകാരം ഒരിക്കലം സ ത്വമായിരിക്കുന്ന ഒരു വസ്തവിൽ ചെന്നുപേർന്നു രണ്ടുവസ്തകാരം ഒരിക്കലം സ ത്വമായിരിക്കുവാൻ പാട്ടുള്ള തല്ലെന്നും, സത്വം എപ്പോഴം ഒന്നുതന്നെയെന്നും അ വർ വിചാരംവഴിക്കമാത്രമല്ല, പ്രത്വക്കുറെ അവരേടെ ബുദ്ധിയിൽ ഫേദസ്ഥരുപ നായ ഈശപരൻ പ്രകാശനം ചെയ്യും. ഇങ്ങനെ സത്വവസ്തവിൽ ഫേദസ്ഥരുപ ത്വമായ അവരുടെ ഉദ്ഗാരഗാനമാകന്നം," സത്വം ജ്ഞാനമനന്തം ഇഹ്മം," "ഏക മേവാദപിതീയം", ''അശബ്ബമസ്പർശമര്ത്രപമവ്വയം" എന്നിങ്ങനെയുള്ള ത്രതി യിലെ പ്രെഡതേരങ്ങളായ അനേകം വാക്വങ്ങൾം.

ഇങ്ങനെ ആയ്യമഹർഷിപ്പംഗവന്മാരാൽ ലോകസമക്ഷം ഗാനംചെയ്യ പ്പെട്ടതായ ആ പരമതത്താം തടനന്തരമുണ്ടായ എല്ലാ തത്താജിജ്ഞാസുക്കറം കും പിത്രാന്തിസ്ഥാനമായിത്തീന്ത ആ പരമപദത്തെ സാക്ഷാൽകരിച്ച മുമ ക്ഷുക്കൾ നിരതിശയമായ വിശ്രാന്തിയേയും കൃതകൃത്വതയയും പ്രാപിച്ചുവന്നു. അങ്ങനെ പോലപ്രതിപാഭ്യവം, വിചാരശാലികരംക്ക വിശ്രാന്തിസ്ഥാനവുമായ ആ ബ്രഹതത്ഥത്തെ പ്രത്വക്ഷമായി കണ്ടറിഞ്ഞു്, അതിൽ രമിച്ചാനന്ദിച്ചിരു ന്ന മഹാന്മാരിൽ ഒരുവനായിരുന്നു ചരിത്രപ്രസിദ്ധനായ നമ്മുടെ ബുദ്ധഭഗവാനു മെന്നു വിശ്വസിക്കുന്നതിൽ അബലമില്ല. ക്ഷത്രിയകലപ്രസൂതനം വേദവേദാന്ത പാരംഗതനുമായ ബൂദ്ധഭഗവാൻ ബ്രഹ്മവസ്തപെ നിർദ്ദേശിക്കുന്നതിൽ എപ്പോ ഴെങ്കിലും ശൂന്വാത്ഥത്തിൽ വല്ല ശബ്ദവും പ്രയോഗിച്ചുപോയിട്ടുണ്ടെങ്കിൽതന്നെ, അത്ത് ദോവപരകമായി ഭവിക്കന്നതല്ല. ബൂദ്ധഭഗവാൻ സത്തെന്നോ, അസ ത്തെന്നോ, സദസദ്ഭിന്നമെന്നോ നിർദ്ദേശിക്കാവുന്നതും, അഥവാ ഈ പക യാ തൊരു ശബ്ദങ്ങളെക്കൊണ്ടും അനിർദ്ദേശ്യവുമായ ഒരപനിഷദബ്രഹമത്തിൽത ന്നെ നിഷ്ഠിതന്നം രസികനമായിരുന്നവെന്ന് ഇന്നത്തെ പലേ വിമർശകവിദ്വാ ന്മാരും അഭിപ്രായപ്പെടുന്നു.

ഇങ്ങനെ ബ്രഹ്മപേടിയും ബ്രഹ്മപാദിയും ബ്രഹ്മമൂത്തിയും ലോകകല്യാണ കാരിയുമായ ബൂദ്ധദേവൻെറ മൂത്തിയാകുന്നു ത്രിലോകീനാഥമന്ദിരത്തിൽവെ ച്ചു്, പൂജ ചെയ്യന്നതായി കാണപ്പെട്ടത്. ത്രിലോകീനാഥമെന്നതു ബദരീനാഥ മെന്നതുപോലെ വിഷ്ണധാമമെന്നം, ത്രിലോകീനാഥനെന്ന വ്യപദേശിക്കുന്നത് വി<sub>ഷ്ണ</sub>ഭഗവാനെയാണെന്നും സാധുക്കളിൽനിന്നു കേട്ടിരുന്ന<sup>്</sup> എനിക്ക മന്ദിര ത്തിൽ ബുദ്ധമൂത്തിയെ കണ്ടപ്പോഗം കറെ ആശ്ചായ്യം തോന്നിയില്ലെന്നില്ല. വി ഷ്ണവിൻറ അപതാരമെന്ന ഹിന്ത്രകരം വിശചസിച്ചുവരുന്ന ബൂദ്ധദേവനെ, പിഷ്ണവായി അവർ ഗ്രഹിച്ചു നമസ്തരിക്കുന്നവെങ്കിൽ അതിൽ യാതൊരു ദോ ഷവും അനുപപത്തിയുമില്ല എതായാലും ഞങ്ങറം യഥാവിധി ത്രീംലാകീനാഥ നെ ദർശനം ചെയ്തു. മന്ദിരത്തിലെ പൂജകൻ ഗ്രഹസ്ഥധർമ്മിയായ ഒരു ബൌദ്ധ ലാമയായിരുന്ന അദ്ദേഹം തൽക്കാലം പുറത്തുപോയിരുന്നതുകൊണ്ട്, അദ്ദേഹ ത്തിൻെറ പത്നിയായിരുന്ന പ്രേമപൂർവ്വം ഞങ്ങളെ ദേവദർശനം മതലായതു ചെയ്യിച്ചത്ല്. തിബത്തിലുള്ള പലേമന്ദിരങ്ങളിലും കാണപ്പെട്ടിരുന്നതുപോലെ തന്നെയായിരുന്നു അവിട്ടത്തെ മനോഹരമായ ബൂദ്ധമൂത്തിയുടെ ആകാരവും, പൂ ജാസാധനങ്ങളം, പൂജാക്രമങ്ങളുമൊക്കെ. തിബത്തിൽ കൈലാസമാഗ്ഗത്തിൽ അധികവും ഒംട്ടകൊണ്ടുള്ള മൂത്തികളാകന്ത കാണപ്പെട്ടിരുന്നത്. എന്നാൽ, ഇ വിടെയാകട്ടെ,ബുദ്ധവിഗ്രഹം മാർബിരംകല്ലകൊണ്ട് നിർമ്മിക്കപ്പെട്ടതായിരുന്നം. ലാമയം പത്നിയം ചർമ്മംകൊണ്ടും രോമവസ്ത്രംകൊണ്ടുമണ്ടാക്കുന്ന മുട്ടുവരെ നീളമുള്ള അവിടത്തെ ഒരുതരം പാദരക്ഷയെ ധരിച്ചകൊണ്ടതന്നെയാണ് ദേവ പൂജയും ദീപാരാധനയും പരിക്രമവുമെല്ലാമവിടെ ചെയ്യുന്നത്. ഈ വക ആ ചാരങ്ങറം നമുക്ക് പളരെ ജുഗ്രപ്പിതമായി തോന്നിയേക്കാമെങ്കിലും, ഫിമാലയ ത്തിൻെറ മകളിലുള്ള ബൌദ്ധദേശങ്ങളിൽ അവ സവ്സാധാരണമാണ്. തി ലോകീനാഥമെന്ന ധാമം ''ചമ്പാ'' എന്ന പേരായ ഹിമാലയവിഭാഗത്തിൽ ഉറ്റപ്പെട്ടതാകന്ന. ചമ്പാദേശമാകട്ടെ ബ്രിട്ടീഷ് രാജാവിന്നധീനനായ ഒരു നാ ട്ടരാജാവിനാൽ ഭരിക്കപ്പെട്ടുവരുന്നു.

പൂളാരിയായ ലാമ താമസിച്ചിരുന്ന ഭവനത്തിൻെറ മുക്കത്തട്ടിലായി രൂന്ന ഞാൻ മറ്റ സാധ്യക്കളിൽനിന്ന് വേറിട്ട് ഏകാന്തമായി, സ്വസ്ഥമായി നിവാസം ചെയ്യകൊണ്ടിരുന്നത്ര്. സാധ്യക്കാക്ക് യഥേച്ഛം എത്ര ഭിവസമാങി ലം അവിടെ നിവസിക്കുന്നതിന്ന് വിരോധമില്ലെങ്കിലും, ഗ്രഹസ്ഥന്മാരെ ഒന്ന രണ്ടു ഭിവസത്തിലധികം താമസിക്കവാൻ അന്മവഭിക്കുന്നതല്ല. ചൈന, തിബ ത്ത് മുതലായ ബൌദ്ധദേശങ്ങളിൽ നിന്നുവരുന്ന ലാമമാരും ഒർല്ലരം ചില ഹി ന്ത്രസാധ്യക്കളമല്ലാതെ ഒഗ്ഗമായ ആ ധാമത്തിൽ വിശേഷിച്ചു് ആരുംതന്നെ യാത്ര ചെയ്യാറില്ല. ഞങ്ങക ചെന്നിരുന്ന അവസത്തിലും ചില ബൌദ്ധലാമ മാർ മന്ദിമത്തിനെറെ ഒരു വശത്ത്ത് താമസിച്ചിരുന്നു. രാവിലേയും വൈകുന്നേ രവും ഭവനത്തിൻെറെ ഒരു ഭാഗത്തിൽ ഡാമരുവും ഘണ്ടയും പാദനംചെയ്തുകൊ ണ്ടുള്ള ബൌദ്ധലാമമാരുടെ ഭജനപാറവും, മറെറാരു ഭാഗത്തിൽ ശംഖവാദനപൂ വം ഹിന്ത്രസാധുക്കാം ചെയ്യന്ന മഹാദേവൻെറെ മഹിമ്പസ്തോത്രപാറവും, എന്റെ മനസ്സിൽ അതിയായ ഭക്തിയേയും പിസ്തയത്തേയും കതാർത്ഥതയേയും ഉൽ പാദനം ചെയ്തിരുന്നു.

മന്ദിരത്തിന്നരികെ കറേ വസതികളുള്ള ഒരു ചെറിയ ഗ്രാമം സ്ഥിതി അതിൽ "റാക്രർസാഹിബ്" എന്ന പട്ടപ്പേരോടുക്രടി അവിടുത്തു ചെയ്യന്നു. കാരാൽ രാജാവെന്നു സബഹുമാനം വിളിക്കപ്പെടുന്ന ഒരു പ്രഭവം നിവസിക്ക അട്ടേഹത്തിന് മന്ദിരത്തിൽ മാത്രമല്ല, സമീപപ്രദേശങ്ങളിലും പലേ ന്നു പിഷയങ്ങളിലും ആധിപത്യമുണ്ടന്നു പറയപ്പെടുന്നു. വാതരോഗം നിമിത്തം കിടപ്പിലായിരുന്ന അദ്ദേഹം എന്നെ കാണുവാനുള്ള ഇപ്പയെ പ്രകടിപ്പിച്ചതു കൊണ്ട്, ഞാൻ എൻറ ഒരുമിച്ചുള്ള സാധുവിനാൽ അനുഗതനായി, ഒരു ദി വസം വൈകന്നേരം രാജവേനത്തിൽ ചെല്ലകയുണ്ടായി. വേനത്തിനെറ്റ മ കഠംത്തട്ടിൽ വിശാലമായ മുറിയിൽ കിടക്കുന്നേടത്തുനിന്ത് എഴനീല്ലുവാൻ അ ശക്തനായ അദ്ദേഹം തൊഴുതുകൊണ്ട് ഞങ്ങളെ സ്ഥാഗതംചെയ്തിരുത്തി. അരി കൊപ്പട് ഒരുതരം മട്യമുണ്ടാക്കി ഈ പ്രദേശങ്ങളിൽ ധാരാളമായി ഉപയോഗി ക്കുന്നതുകൊണ്ട്, അദ്ദേഹത്തിനെറ പരിചാരകവഗ്ഗം അവിടെ ആ ജോലിയിൽ ഏർപ്പെട്ടിരുന്ന സാധ്യഭക്തനം ഈശ്വരഭക്തനമായ അദ്ദേഹം ശയ്യയിൽ കി ടന്നകൊണ്ടുതന്നെ എന്നോട്ട് നല്ല ഹിന്ദിഭാഷയിൽ അധികനേരം വാത്താലാപം ചെയ്കയുണ്ടായി. തങ്ങറം പണ്ടേക്കപണ്ടേ സനാതനധർമ്മത്തെ വിശച സിക്കന്നവരാണെന്നാ, ക്ഷത്രിയജാതിയിൽ ഉരപ്പെട്ടവരാണന്തം, ഇശ്ദ ന്ത്ര കൊല്ല അയക്മമവു്, തങ്ങളുടെ പൂറ്റ്വനാർ അവിടെ കടിയേറിപ്പാണ്തുതാട ങ്ങിയെന്നും, അന്ന് മനപ്പ്യഘാതികളായ രാക്ഷസന്മാരാൽ പൂണ്ണമായിരുന്ന ആ ദേശമെന്നം, അവരെമെല്ലാം നിഗ്രഹിച്ച് ദേശത്തെ സസ്ഥാപിതമാക്കിയത് തങ്ങളുടെ പൂവ്ന്മാരായിരുന്നുവെന്നും മററും, സരസവും വിഭജ്ഞയവുമായ ചില ത്രിലാകീനാഥ ചരിത്രാംശങ്ങളും അദ്ദേഹം എന്നെ കേശപ്പിക്കുകയണ്ടായി. ൻെറ മാഹാത്മ്യം നിമിത്തം അതൃന്തനിഗ്രഢമായ ഈ പവ്വതദേശത്തിലും ചി ലപ്പോഴൊക്കെ മഹാപുരുഷന്മാരുടെ ഒർശനം ലഭിക്കുന്നതിൽ തങ്ങാം ചരിതാ ത്ഥരായി തീരാറുണ്ടന്നം അദ്ദേഹം പറയുകയുണ്ടായി. ഈ പ്രദേശത്തിലെ ഗ്രാമീണന്മാർ ഒരു കാലത്ത് ശുദ്ധഹിന്ത്രക്കളായിരുന്നവെങ്കിലും, അധികകാല മായി ബൌദ്ധധർമ്മത്തോട്ടള്ള സംബന്ധംനിമിത്തം ബൌദ്ധാചാരികളായി ത്തീർന്നിരിക്കകയാണെന്നുള്ള തിൽ സംശയമില്ല.

എതായാലം രാജഗ്രഹത്തിൽനിന്നം മററം ഭക്ഷ്യസാധനങ്ങരം ലഭിച്ചി രുന്നതുകൊണ്ടും, സാധുക്കാം അവയെ പാകംചെയ്ത് എന്നെ ഭൂജിപ്പിച്ചിരുന്നതു കൊണ്ടും, യാതൊരു ക്ലേശവും ക്രടാതെ, ആനന്ദപൂവ്ം, ഭഗവാൻെറ അനസ്മര ണപൂവ്ം മൂന്നുനാലുടിവസം ഞാൻ അവിടെ നിവസിച്ചു. മനോഹരവം നഗ്ന വും, ഹിമശോഭിതവുമായ ശൈലശിഖരങ്ങളാലും, നീലനീലമായി തിങ്ങിയ ദേ വതാരുവനങ്ങളാലം ആവൃതമായ ത്രിലോകീനാഥമൈതാനത്തിലെ പ്രാകൃതിക സഷമ അത്യന്തരമണീയമായി എദയത്തെ ആവർജ്ജനം ചെയ്തിരുന്നു. രണ്ടുവേ രൊഴികെ മററുള്ള സാധുക്കളെല്ലാം, അവിടെനിന്നു പത്തപത്രണ്ടു ദിവസത്തെ യാത്രകൊണ്ടത്താവന്ന കാശ്നീരദേശത്തെ ലക്ഷീകരിച്ചുകൊണ്ടു പുറപ്പെട്ടു. ഞാ നാകട്ടെ, ആ രണ്ടുപേരോടുക്ടെ കല്ലവിലേക്കതന്നെ പതിയാത്രയം ആരംഭിച്ചു. വന്നവഴിയിൽക്രടത്തന്നെയായിയന്ന് പ്രതിയാത്ര. സൂമാദ് പതിനാലുനാഴിക താഴെ 'ജാട്ടമ' എന്ന ഗ്രാമത്തിൽ ഞങ്ങരം ഒരു ദിവസം താമസിക്കേയുണ്ടായി. അധികമായി ഞങ്കാം ഗ്രാമത്തിൽനിന്നു ലഭിക്കന്ന സക്തുമാവും പാലും മോരുമാ ഹരിച്ചുകൊണ്ട് മാഗ്ഗത്തിൽ ശരീരത്തെ പോഷിപ്പിച്ചുവന്നു. ജാട്ടമയിൽനിന്ന ''മന്മഹേശം'' എന്ന് പ്രസിദ്ധമായ പുണ്യധാമത്തിലേക്ക് ഒരു മാഗ്ഗം ചെല്ലന്നു. മന്മഹേശമെന്നത് ചന്വാദേശത്തിലുകപ്പെട്ടതും, ഹിമപർവ്വതങ്ങളടെ മദ്ധ്യവ ത്തിയും, അട്ടത്തൊന്നും ജനനിവാസമില്ലാത്തതുമായ ഒരു ഒഗ്ഗമസ്ഥാനമാകന്നു. സിന്ധുപിൻെറ ഉപനദിയായ ഐരാപതീനദി അതിൻെറ\_സ്മീപത്തിൽനിന്ന– തടവിക്കുന്നു. ആ പുണ്യക്ഷേത്രത്തിൻെറ അറിവും ഞങ്ങൾക്കുണ്ടായിരുന്നുവെങ്കി ലും, ജാട്ടമയിൽനിന്നു പോകന്നവക്ക് ''കപ്തിപാസ്സ്'' എന്നു പേരായ ഒരു ഗംഭീ രാപട്ടത്തെ അതിക്രമിക്കവാനുള്ള തുകൊണ്ടും, അക്കാലത്ത് ആ ഘട്ടത്തിൽ അ ഞ്ചാറനാഴിക ഭൂരത്തിൽ കറയാതെ ഹിമം ലഭിച്ചിരുന്നതുകൊണ്ടും, പഥപ്പദർശ കനായി ആരേയം തന്നെ കിട്ടാതിരുന്നതുകൊണ്ടാ, ഞങ്ങാം ആ വഴിക്ക യാത്ര ചെയ്യുവാൻ ഉറ്റുമിക്കയുണ്ടായില്ല.

ഞങ്ങളുടെ ശരിയായ മാർഗ്ഗത്തെവിട്ട്, ചന്ദ്രാനടിയുടെ തീരത്തിൽക്രട അഞ്ചുനാഴിക അധികം സഞ്ചരിച്ച ''കേലങ്ങ'' എന്ന പേരുള്ള ഒരു വലിയ ഗ്രാമത്തിൽ, കേവലം വിനോദാത്ഥം, ഞങ്ങൾ ചെല്ലുകയുണ്ടായി. അവിടെ ബ്രി ട്രീഷ് ഗവമ്മണ്ടിനെറ ചില അധികതന്മാർ നിവസിച്ചിരുന്നതുകൊണ്ട്, അ വരുടെ ആതിത്വൃത്തിലായിരുന്നു ഞങ്ങൾ ഒരു ദിവസം അവിടെ താമസിച്ചത്. അവിടെവെച്ച് ഗംഭീരമായ വൃഷ്ടിയും ഹിമപാതവും ആരംഭിച്ചു. ഈശപരക്രപ യാൽ, ഞങ്ങൾ ആ അധികതന്മാരുടെ സൽക്കാരത്തിന്ന് വിഷയീഭവിച്ചിരുന്ന തുകൊണ്ട്, ഞങ്ങൾക്കു തണപ്പോറു മരിക്കേണ്ടിവന്നില്ല ''ലാവൽ'' എന്നുപേ രായ ആ പ്രദേശത്തിനെറ തലസ്ഥാനമായ ഈ ഗ്രാമത്തിൽനിന്നു തിബത്ത്ം, തു ക്കിസ്ഥാൻ മുതലായ രാജ്യങ്ങളിലേക്കു മാർഗ്ഗം ചെല്ലുന്നു. അവിടെ ഗിരിശിഖര

ങ്ങളിൽ ലാമമാരുടെ മനോഹരമായ ആത്രമങ്ങൾ കാണപ്പെട്ടകയുണ്ടായി. ഹിമ വൃഷ്ഠിനിമിത്തം ധവളധവളവും അത്യാഹ്റാദവും അതിശീതളവുമായ പർവ്വതങ്ങ ളടെ മദ്യ്യത്തിൽക്രടെ സുമാറ്റ് പന്തീരായിരം അടി ഉയരമുള്ള കേലങ്ങിൽനി സര്, കളിരോറം കമ്പനം ചെയ്യുന്ന ശരീരത്തോടുകൂടെ, ഞങ്ങരം പിറേറന്തത നെ പ്രയാണം തുടൻം. വഴിയിൽ പിന്നേയം വർഷമാരംഭിച്ചു; തണപ്പെ ട്രസ്സഹ മായിത്തീന്നു. പ്ലഥിവിയിൽ പദന്വാസം ചെയ്യകതന്നെ ഒശ്ശകമായിത്തീന്നു. എ ത്ര പലിയ ദിവൃന്മാരായ അടൈചതജ്ഞാനികരംക്കം ഭാവാദൈചതമല്ലാതെ ക്രി യാടൈചതം സാഭ്യാമല്ലെന്നുള്ള ശാസ്ത്രീയസിലാന്തം സത്വംതന്നെ. ശീതവും ഉ ഷ്ണവും, സുഖവും ഒബവും, ഒശ്ലവും വിഷവും, ജലവും വഹ്നിയുമൊന്നുതന്നെ, ബ്രഹ്മത്രപംതന്നെ, സ്വസ്വയപംതന്നെയെന്ന് ഭാവിക്കകയല്ലാതെ, വലിയ അ ദൈചതനിഷ്യന്മാക്പോലം അവയെ ഒന്നായി വ്വവസരിക്ഷകയെന്നതു ശക്വമല്ല. മ്ലഭപ്രായ സൂയ്യാതപത്തിലെന്നപോലെ, കഠിനമായ ഹിമവൃഷ്ടിയിൽ നിലത്തുകി ടക്കവാനം ദ്രദ്ധത്തെയെന്നപോലെ, വിഷത്തെ പാനംചെയ്യവാനം, ജലത്തി ലെന്നപോലെ അഗ്നിയിൽ മഞ്ജനംചെയ്യവാനും, അവയെല്ലാം ബ്രഹ്മംതന്നെ എന്ന സാക്ഷാൽ കാണുന്ന ജ്ഞാനികരംക്കും സാധിക്കുന്നതല്ല. റ്വ്വാമാരം ശരീ രാത്രയമാകന്ന. ശരീരമാകട്ടെ ജ്ഞാനിയുടേയും അജ്ഞാനിയുടേയും തുല്വമാകന്നു. ണതുനിമിത്തം വ്യവഹാരത്തിൽ വിജ്ഞാനം അജ്ജനം തമ്മിൽ അധികമന്തരമി ല്ല. ഇഞ്ഞാനംനിമിത്തം ഇഞ്ഞാനിയുടെ മനസ്സിന്ദം ധെയ്യം, ശമം, ഭമം, തിതിക്ഷ തടങ്ങിയ ചില ഉൽക്കർഷങ്ങറം ഉണ്ടാകന്നവെങ്കിലും, ഹിമം, അന്നി, കാററ്, മഴ മതലായ പദാത്ഥങ്ങളുടെ സ്ഥതസ്സിദ്ധമായ ധമ്മത്തെ ഇല്ലാതാക്കുവാൻ സാ ധിക്കുന്നതല്ല. അങ്ങനെയാണെങ്കിൽ, സാധാരണന്മാരായ ഞങ്ങളെ ശീതാദികരം ആക്രമിച്ച് അതിയായി ദേഖിപ്പിച്ചിരുന്നതിൽ ട്ടെംതന്നെ ആശ്ചര്വമില്ല.

ഏതായാലം പ്രതിദിനം വർഷിച്ചിരുന്നതുകൊണ്ട്, ഗമനപേളയിലുണ്ടാ യിരുന്നതിൽ എത്രയോ അധികം ശൈത്വാദിബാധകരം അനഭപിച്ചു കഷ്യപ്പെ ട്ടതന്നെ പ്രതിഗമനം ചെയ്യണ്ടിവന്നു. ലട്ടാങ്ങ്പാസ്സിൽ വൃഷ്ഠിനിമിത്തം പ തിയ ഹിമം പതിച്ചിരുന്നവെങ്കിലും, പഴയ ഫിമം ദിനംതോറും ഉരുകി ക്ഷയി ച്ചിരുന്നതുകൊണ്ട്, പരിമാണത്തിൽ മമ്പിലത്തേതിലധികമുണ്ടായിരുന്നില്ല. എങ്കിലും, പൂവ്വാധികം തണപ്പേനിമിത്തം, അധികം ക്ലേശം സഹിച്ചുകൊണ്ടുത നെ ഞങ്ങരം അതിനേയും ഈശപരക്പയാൽ ഒരുപിധം അതിക്രമിച്ചു്, ആപ തുകളൊന്നും കൂടാതെ വസിഷ്യത്തിൽ എത്തിച്ചേർന്നു.

വസിഷ്യത്തിലെ ഗ്രാമീണന്മാർ ഞങ്ങളുടെ പരിശ്രമം സഫലമായതിൽ അതൃന്തമനമോദിച്ചകൊണ്ട് ക്രേതിപൂവ്വം ഞങ്ങളെ സ്വീകരിച്ചു. അവിടെ താമസിക്കാതെ പിറേറന്തതന്നെ ഞാൻ കല്ലവിലേക്ക് പുറപ്പെട്ടു. വേറൊരു മാഗ്ഗത്തിൽക്രടെ, അതായത് വ്യാസഗംഗയുടെ വാമതടത്തിൽക്രടെ, മനോഹര മായ് പവതപാർശ്വങ്ങളേയും വില ഗ്രാമങ്ങളേയുമതിക്രമിച്ചുകൊണ്ട്, രണ്ടാം ഭിവസംതന്നെ കല്ലവിലും എത്തിച്ചേർന്നു. കല്ലവിലും അധികം നിവസിക്കവാൻ എൻെറ മനസ്സ് ഇപ്പിച്ചിരുന്നില്ല ചാതുർമ്മാസ്വത്തിൻെറ ആരംഭദിനമായ ആഷാഡപൂണ്ണിമയ്ക്കുമുമ്പായി ഉത്തരകാശിയിൽ ചെന്നെത്തുവാനം, താഴോട്ടിറ ങ്ങാതെ മകളിൽക്രടെയുള്ള പവ്തീയമാഗ്ഗത്തിൽക്രടത്തന്നെ അങ്ങോട്ടും യാത്ര ചെയ്യവാനം ഞാൻനിശ്ചയിച്ചു ഈ നിശ്ചയത്തിൻെറ ഫലമായി ജ്വേഷ്യപൂ ണ്നിമാദിനം, അതായതു ജൂൺ ഇരുപത്തിരണ്ടാം തീയതി പ്രഭാതത്തിൽ, കാശി വിശ്വനാഥനെ അനുഭ്യാനം ചെയ്തുകൊണ്ടും കല്പവിൽനിന്നു പ്രയാണം തുടർന്നു. ള്ളൺമാസത്തിൻറെ ആരാഭത്തിലായിരുന്നു വസിഷ്യത്തിൽനിന്നു ത്രിലോകീനാഥ ത്തിലേക്ക പുറപ്പെട്ടത്. അധികദിനം നിവസിക്കവാനമ്മ ആനകൂല്യമോ, അതു കൊണ്ട് ആവശ്യമോ ഉണ്ടന്ന തോന്നാത്തതുകൊണ്ടാണര്, ഞാൻ ആ മുകഠം പ്രദേശങ്ങളിലെ യാത്രയ സപപ്പടിവസംകൊണ്ടതനൊ അവസാനിപ്പിച്ചു°, സാ ധജനനിഷേപിതവം അദ്ധ്യാത്മതേജസ്സകൊണ്ട് ദേദീപ്പമാനവമായ ഉമ്പർതടി നിയുടെ ദിവൃതടത്തെ ലക്ഷീകരിച്ചു ``യ്`ാത്രതുടർന്നത്'. `ഇങ്ങനെ എഷീകേശ ത്തിൽനിന്നുള്ള പ്രസ്ഥാനദിനമായ ഏപ്പിൽ പതിനെട്ടാം തീയതി മതൽ ഈ ജൂൺ ഇരുപത്തിരണ്ടാം തീയതി വരെ രണ്ടു മാസം നാലു ദിവസം, മഹാഭാഗയാ യ പ്വാസഗംഗയുടെ തടത്തിലും, ത്രിലോകീനാഥധാമത്തിലും സാനന്ദം വിഹരി ച്ചതിൻറശേഷം, മറദസാധുക്കളയെല്ലാം സന്ത്യജിച്ച ഞാൻ ഏകാകിയായി സൌമൃകാശിയിലേക്ക നടന്നുതുടങ്ങി.

"കൌപീനവന്തഃ ഖല്ല ഭാഗ്വവന്തഃ" എന്ന ശങ്കരൻ ഗാനം ചെയ്യിട്ട ൺ്. പരിഗ്രഹം എത്തോളം ചുര്ജന്തവോ, അത്തോളം സ്ഥാതന്ത്രപ്രാം സ്വവും വർദ്ധികന്തവെന്നുള്ളത് അനഭവസിലേമാണം. മറ്റെ സാധുക്കളാൽ പരിവ്വതനായിരുന്നപ്പോരം, അവർ എന്നെ ആദരപൂർവ്വം പരിചരിച്ചിരുന്ന വെങ്കിലം, ആ അവസ്ഥയിലധികം എന്റെ ഏകാകിത എനിക്ക് ആനന്ദത്തെ തന്നിരുന്നം. സ്ഥയം നിർഭവന്ദവനായി ഭിക്ഷാന്നജീവിയായി, യദ്ദപ്പാലാഭസന്ത്ര പ്പോയി, നിരാതങ്കനായി സ്വേന് ഞാൻ മന്ദമന്ദം സഞ്ചരിച്ചു. കല്ലുവിൽനി ന്നെ സിംലയ്ക്കുള്ള മാഗ്ഗത്തിൽക്കടെ കറെട്ടരം ചെല്ലേണ്ടത്തും. കല്ലുവിൽനിന്നു സിംല ന്വാറിയിരുപത്തിന്റെ നാഴിക ട്രത്തോകന്നം. എനിക്ക് കല്ലുവിൽനിന്നു സിംല ന്വാറിയിരുപത്തിന്റെ നാഴിക ട്രത്തോകന്നം. എനിക്ക് കല്ലുവിൽനിന്നു മാറ്റ് അറുപത്തിമെന്റെ നാഴിക ട്രത്തോകന്നം. എനിക്ക് കല്ലുവിൽനിന്നു തോമപുരം" എന്നു പോമായ ഒരു ചെറുനഗത്തിലേക്കാകന്നു ആദ്യമായി പോ കണ്ടത്. രാമപുരമെന്നത്ര "വിഷയർ" എന്നുപേരായ ഒരു രാജാവിനാൽ അ ധിഷ്യിതവും, സിംലയിൽനിന്നു സുമാറ്റ് എണ്ടത്തിയായ് ഒരു രാജാവിനാൽ അ

പ്രസിദ്ധമായ സററ്ലജ്നദിയുടെ തീരത്തിൽ വിരാജിക്കുന്നതും അതിമനോഹര പുമായ ഒരു ചെറുനഗരം, അഥവാ ഒരു പലിയ ഗ്രാമമാകന്നു. കല്ലവിൽനിന്ന രണ്ടു മൂന്നു ദിവസത്തെ വഴി ചെന്നതിനെറ്റേ ശേഷം, അവിടെ പത്ത്ര നാഴിക യിൽ ചുരങ്ങാത്ത അതിഭയാനകമായ അരണ്യത്താൽ ആവൃതമായ ഒരു പവ്ത ത്തെ ഉല്ലാഘിക്കേണ്ടതുണ്ട്. രാവിലെ തണ്ടപ്പിൽ മന്ദമന്ദം ഞാൻ ഏകാകി യായി വനാന്തരത്തിൽ പ്രവേശിച്ചതുടങ്ങി. ഉയർന്ന വിവിഗ വൃക്ഷങ്ങളാൽ നി ബിഡിതമായി, തിങ്ങിപ്പടർന്നു പുളച്ചനിൽക്കുന്ന പല്ലീഗുല് മാദികളാൽ ആവു തമായി ഝില്ലീഝംകാനോദമഖരിതമായി, ഗംഭീരമായി ഇരുട്ടഞ്ഞ ആ ഘോ രവിപിനം എൻെറ മനസ്സിൽ ഭയത്തെയല്ല, വലിയ ആശ്ചയ്യത്തേയും ആഹ്ലാദ ത്തേയും ഉൽപാദനംചെയ്ത. സുനിയന്ത്രിതമായ മനസ്സ വലിയ സൈന്യനിരയെ ക്കാളം ഒരു മനഷ്യനെ സവ്വാവസ്ഥകളിലും സഹായിക്കുന്നു. അതു പുരുഷനെ ഭീരുതയിൽനിന്നും വിപത്തികളിൽനിന്നും രക്ഷിക്കുന്നു. ഈശചരചിന്തനത്താലും സന്ദരമായ പ്രകൃതിദർശനത്താലും മദമത്തമായി സ്വരക്ഷിതമായിരുന്ന എൻെറ ചിത്തം കിഞ്ചിപോപികൃതിയെ പ്രാപിച്ചിരുന്നില്ല. പവ്തശിഖരത്തിലുള്ള ശീ തളമായി അതിരഗ്വമായ അയിത്വകയിൽ ഞാൻ കറെ അധികനേരം ഇരുന്ന വിശ്രമിച്ച് സമാധിസുഖത്തെ അനുഭവിപ്പുകൊണ്ടിരുന്ന ഭല്ലകാദി ദഷ്യമഗങ്ങ ളെ കണ്ടെത്തവാൻ ഇടയുണ്ടായിരുന്നവെങ്കിലും, ഒന്നുംതന്നെ എൻറെ ദ്രഷ്ഠിവി ഷയമായി വരികയുണ്ടായില്ല. പ്രകൃതപവ്വതത്തെ അതിലംഘിച്ചതിന്റെശേഷം അവരോഹണത്തിൽ മാഗ്ഗത്തിന്നരികെ പലേ ചെറിയ ചെറിയ ഗ്രാമങ്ങളം ഉപചഭിക്കയുണ്ടായി. ഇരുനെ അഞ്ചാറുദിവസത്തെ യാത്രകൊണ്ട് ഞാൻ രാമപു രത്തിൽ സുമംഗളം എത്തിച്ചേർന്നു. മാനസസരസ്സിൽനിന്നു പുറപ്പെട്ടുവരുന്ന ശ തദ്ര (സററ്ലജ്) നദിയുടെ സുപവിത്രമായ സലിലത്തിൽ സ്റ്റാനപാനങ്ങരം ചെ യ്ക്കാണ്ടും പലേ ദേവമന്ദിരങ്ങളിൽ ദർശനംചെയ്തകൊണ്ടും, സാനന്ദം രണ്ടുമു ന്റ് ദിവസം അവിടെ വിശ്രമിച്ച അഖണ്ഡദീചം ജചലിച്ചകൊണ്ടിരിക്കന്ന സ രമൃമായ ഒരു ബൌദ്ധമന്ദിരവും അവിടെ കാണപ്പെട്ടു. മന്ദിരത്തിൽ ചെയാല ഗ്രന്ഥങ്ങരം സഞ്ചയിച്ചിരിക്കുന്ന ഒരു പുസ്തകാലയവും കാണപ്പെട്ടു. ഞാൻ ഒന്ന രണ്ടുപ്രാവശ്യം അവിടെച്ചെന്ന ബുദ്ധമൂത്തിയെ ഭർശനം പെയ്കയുണ്ടായി. അ വിടത്തെ അദ്ധ്യക്ഷനായ ബെദ്ധലാമ പ്രേമപൂവ്ം പലേ പുസ്തകങ്ങളേയും എ നിക്ക കാണിച്ചതരികയും ബൌദ്ധധമ്മത്തെ പ്പററി പലതും സംഭാഷിക്കയുംചെ യ്യ. ഇവിടെനിന്ന് സററ്ലജിൻെറ തടത്തിൽക്രടെ വടക്ക തിബത്തിലേക്ക ശരി യായ മാഗ്ഗം പോകന്നതുകൊണ്ട്, പലേ വ്യാപാരികളം, ഫിന്ത്രസ്ഥാനത്തിൽനി ന്ന സാമാനങ്ങരം പാങ്ങി ഈ വഴിക്ക മേലോട്ടു യാത്രചെയ്യാരണ്ട്.

രാമപത്തിൽനിന്ന് സമാഹ് നാല്പതനാഴിക കിഴക്ക് ''റോഡു'' എന്ന പേരായ ഒരു സ്ഥാനത്തെ ലക്ഷീകരിച്ചുകൊണ്ട് ഞാൻ അവിടെനിന്നും യാത്ര തുടർന്നു. മാഗ്ഗം കഠിനമായ ഏററിറക്കങ്ങളോട്ട കൂടിയതായിരുന്നു. രണ്ടുമണി യോട്ടക്കടി ഒരു ഗ്രാമത്തിൽ എത്തിച്ചേർന്നു. ആ ഗ്രാമത്തിലെ തലവൻ എന്നെ കണ്ട ഉടനെ, അവരുടെ ഭക്ഷണമെല്ലാം കഴിഞ്ഞുപോയതുകൊണ്ട്, തൻെറ സ്ത്രീയോട്ട് വേഗത്തിൽ ഭക്ഷണം പാകം' ചെസ്റ്റനാജ്ഞാപിക്കയും, ഒരു മണി ക്രറിന്നുള്ളിൽ ഭക്ഷണം പാകംചെയ്ക്ക് എന്നെ ഭൂജിപ്പിക്കകയുംചെയ്തു. ഇങ്ങനെ ഗ്രാമക്കാരുടെ ആതിഥ്യത്തെ സ്പീകരിച്ചുകൊണ്ടും, മഹാ ഗംഭീരമായ വനാന്ത രണ്ടളിൽകുടെ, യാത്രക്കാരുടെ ഗതാഗതമില്ലാത്തതുകൊണ്ട് അതിശ്രാന്യമായ ക്രിടക്കുന്ന ഏകാന്തമാഗ്ഗത്തിൽക്രടെ മന്ദമന്ദം, സാനന്ദം സഞ്ചരിച്ചുകൊണ്ടും, മന്നാംഭിവസം റോഡുവിൽ ചെന്നു ചർന്നു. അവിടെ രാജഗ്രമോയ ഒരു വൈ ഷ്ണവമഹാത്താവിനാൽ നിമ്മിതമായ ഒരു വലിയ ആശ്രമത്തിൽ ഒന്നുരണ്ടുംിവ ഡം താമസിച്ച് വിശ്രമിച്ചു ഇനി ഇവിടെനിന്നു് അധികം ഭൂരത്തല്പാതെ ഭാഗീരഥി സ്തിതിചെയ്യന്നു.

റോഡുപിൽനിന്നും യാത്രതുടർന്ന് ഒരു ചെറിയ നദിയുടെ തടത്തിൽ കൂടെ നാലനാഴിക ദൂരം ചെന്നപ്പോരം, അവിടെ ഏകാന്തവും അതിസന്ദരവ മായ ഒരു സ്ഥാനത്തിൽ ഒരു തുറന്ന കടീരത്തിൽ ഒരു വൈഷ്ണവമഹാത്മാവു് നി വസിക്കുന്നതായി കാണപ്പെട്ടു. അദ്ദേഹം എന്നെക്കണ്ട ഉടനെ അധികകാലം പരിചയമുള്ള ഒരന്തരംഗമിത്രത്തയെന്നുപോലെ എന്നെ അതിയായ പ്രേമഭാ വത്തോടെ സ്വീകരിച്ചു് അദ്ദേഹത്തിന്നരികെ ഒരു വ്യാഘ്രപമ്മത്തിലിരുത്തി.

> "്രതസ്വ ഗേവദ്ധമ്മാദ്ധാരാവാഹികതാം ഗതാ സവ്വേശേ മനസോ വൃത്തിഭക്തിരിത്വുഭിധീയതേ" (ഭക്തിരസായനം)

ഭഗപാൻറ ഇണഗണങ്ങളുടെ ശ്രവണം നിമിത്തം ദ്രവാവസ്ഥയെ പ്രാ പിച്ചതായ മനസ്സ് സവ്വേശപരങ്കൽ അവിച്ചിന്നമായി വത്തിക്കുന്നതിനെ ഭക്തി എന്ന് വിഭപാന്മാർ പറയന്നം.

ഈ ദൃശഭക്തി വൈഷ്ണവധർമ്മത്തിൽ മഖ്യമായി വിചാരിക്കപ്പെട്ടിരി കുന്നു; അനുഷ്യിക്കപ്പെടുകയും ചെയ്തിരിക്കുന്നു. നാരദൻ, ശാണ്ഡില്യൻ, രാമാ നജൻ, മല്യപൻ, ചൈതന്വൻ തുടങ്ങിയവർ ഭക്തിതത്ത്വത്തെ നല്ലപോലെ വി ചാരിക്കയും അനുഷ്യിക്കയും ചെയ്തവരായിരുന്നു. എന്നാൽ കാലക്രമേണ പലേ മാലിന്വങ്ങളും അതിൽ വന്നുചേർന്നു. സ്പൃശ്യാസ്പൃശ്യവിചാരവും, ഭക്ഷ്യാ ക്ഷ്യേവിചാരവും ഇതര ധർമ്മവിദേചഷവും മാത്രമാണു് ഇന്നു് ആ മതത്തിൽ

മഖ്യമായി പരിശേഷിച്ചു കാണന്നത്?. എങ്കിലും വിശാലബുദ്ധിയും, ഭക്തിഭാ വവുമുള്ള ചില നല്ല ജനങ്ങരം ഇപ്പോഴും വൈഷ്ണവധർമ്മത്തിൽ ഉണ്ടെന്നാണു്, ഞാൻ പ്രസ്തതനായ മഹാത്മാവിനെ കണ്ടു പരിചയിച്ചപ്പോരം, എനിക്ക് തോ ന്നിയത്ക്. ഭക്തിക്കം സേവാബൂദ്ധിക്കം തമ്മിൽ അവിനാഭാവസംബന്ധമണ്ട്; അതായതു് ഭക്തിഭാവമുള്ളേ ടത്തു്ത്തീർ പ്പയായും സേവാബുദ്ധിയുമണ്ടാകന്നതാ ൺ്. ഈശചരനെ ഭക്തിപൂവാം ആരാധികുന്നവർ ഈശചരര്യപത്തിൽ സവ് ത്തേയുമാരാധിക്കുന്നം. ഈ സേവാബുജ്ഠിയും അദ്ദേഹത്തിൽ വിശേഷമായി കാ അദ്ദേഹത്തിനെറ അതിയായ നിർബ്ബന്ധംനിമിത്തം അദ്ദേഹത്തോ ണപ്പെട്ടു. ടൊരുമിച്ച് ആ കടീരത്തിൽ ഞാൻ നാലൂടിവസം നിവസിച്ചു. അദ്ദേഹം തന്റെ കൈകൊണ്ട് ഭോജനമുണ്ടാക്കി പ്രതിദിനം എന്നെ പ്രേമപൂർവ്വം ഭജിപ്പിച്ചിരു അടുത്തുള്ള ഗ്രാമജനങ്ങരംക്ക് അദ്ദേഹം ബഹുമാന്യനായിരുന്നതുകൊണ്ട്, ന്നം. ഭക്ഷണപദാത്ഥങ്ങരംക്ക് അവിടെ ഭാരിദ്ര്യമണ്ടായിരുന്നില്ല. അദ്ദേഹം യോഗ ക്രിയകളെല്ലാം നല്പോലെ അഭ്വസിച്ചിരുന്നു. ശാസ്ത്രവിഷയങ്ങളിൽ പണ്ഡി തനായിരുന്നില്ലെങ്കിലും, സാമാന്യമായി എല്ലാം ഗ്രഹിപ്പിട്ടുള്ള ദേഹമായിരുന്നു. ഇംഗ്ലീഷിലം ചില ശബ്ദങ്ങരം അറിഞ്ഞിരുന്നു. അത്യന്തനമുപകൃതിയായിരു ന്നതുകൊണ്ട്, യാതൊരു പ്രശ്നങ്ങരംക്കം അദ്ദേഹം ഉത്തരം തന്നിരുന്നില്ല. ''യോ ഗക്രിയക്ക ഏതുവരെ അഭ്യസിച്ചിട്ടുണ്ട്? യോഗക്രിയക്കം ഭക്തിഭാവത്തെ വ ഭഗിപ്പിക്കമോ?" എന്നം മറഹമുള്ള എന്റെ പ്രശ്നങ്ങമാക്ക് ''അങ്ങമൊപ്പോലുള്ള പരമഹംസന്മാരോട്ട് ഞാൻ യാതൊന്നം പറവാൻ ശക്തനല്ല" എന്ന് മാത്രമാ ഞ് ഉത്തരം പറഞ്ഞാത്. സാഗനങ്ങളെപ്പററിയുള്ള ഗർവ്വം സർവ്വപാപ ങ്ങളിൽവെ ല്ലം മഹത്തരമായ പാപമാകന്നുവെസ് മഹാന്മാരുടെ വചനമുണ്ട്. ഇണസമ്പന്നനായ ആ മഹാത്മാവിൽ ദപ്പോദ്രേകത്തിനെറ സ്ഥാനത്തിൽ പിന യോദ്യേകത്തെ കണ്ടതിൽ എനിക്ക് അത്വന്തം ബഹാമാനം തോന്നി. ഏതായാ ലം ഇത്രയം സുപാത്രമായ ഒരു മഹാത്മാവിനെ എനിക്കിതേപരെ ആ മാർഗ്ഗ ത്തിൽ കാണാവാൻ സാധിച്ചിരുന്നില്ല.

അവിടെ ഇടക്കിടെ വന്തകാണ്ടിന്നേ അടുത്തുള്ള ഗ്രാമീണന്മാരാലും പ്രകൃത മഹാത്മാവിനാലും കറെ ഭിവസംകൂടി അവിടെ നിവസിക്കവാൻ നിബ് ന്ധിതമായി ഞാൻ പ്രാർത്ഥിക്കപ്പെട്ടിരുന്നവെങ്കിലും, അതിനെ ഉപേക്ഷില്ല് ഞാനവിടെനിന്ത് എൻെറ മാഗ്ഗത്തെ പിന്തുടർന്നു. എട്ടനാഴിക ദൃരത്തുള്ള "ഹാട്ടകോട്ട" എന്ത പ്രസിദ്ധമായ ഒരു ദേവീസ്ഥാനത്തിൽ രാത്രി വിശ്രമില്ല. അവിടെ അത്വന്തമോയി, ജനശൂന്വമായി പർവ്വതപാർശ്വങ്ങളിൽ വി സ്തീർണ്ണമായിക്കിടക്കുന്ന വനാന്തരങ്ങളിൽകൂടെ ഇരുപത്തിനാലുനാഴിക ദൂരം യാത്രചെയ്ത്, "അനോളി" എന്തുള്ള ഒരു ഗ്രാമത്തിൽ ചെന്നെത്തി. അവിടേ യം നടീതിത്തിൽ മ്യമായ ഒരു ഭേവമന്ദിരം വിജയിക്കുന്നു. അവിടെ ഒരു ഭിവസം താമസിച്ചു വിശ്രമിച്ചു. അനോളിയിൽനിന്ത് മന്നോട്ട്, ഋക്ഷാദി**ദ**ഷ്യ ജന്തുക്കാം അധികമുള്ള തും വിസ്തീണ്ണവുമായ ഘോരവിപിനത്താൽ ആ ച്ലുന്നമാ യി, ജനശൂന്യമായി പതിനഞ്ഞുനാഴികയിലധികം ദുരമുള്ള ഒരു ഗംഭീരപർവ്വത ത്തെ അതിക്മിക്കേണ്ടതുണ്ട്. ഏകാകിയായി ആ അരണ്യത്തെ അനാലവേ ശിക്കന്നതു് ആപൽക്കരമാണെന്ന് ഞാൻ കേട്ടിരുന്നവെങ്കിലൂം, ഗത്യന്തരമില്ലാ തിരുന്നതുകൊണ്ട്, ഞാൻ തനിയെതന്നെ പൂലർകാലേ യാത്ര തുടർന്നു. അത്യന്ത നിഗ്രഢമായ ആ പ്രദേശത്തിൽ പഴിയിൽക്രടെ പ്രതിദിനം യാത്രചെയ്യുന്നതാർ? അതുകൊണ്ട് സഹായത്തിന്നായി ഞാൻ ആരേയം പ്രതീക്ഷിക്കാത, ഏകാകി യായിത്തന്നെ നടന്നുതുടങ്ങി. കുറെട്ടരം ചെമ്പതിൽ, മാഗ്ഗംതെററി രണ്ടുമൂന്നു നാഴിക ഒരം പേറൊരു മാഗ്ഗത്തിൽകൂടെ മന്നോട്ടുചെന്നു. എന്നാൽ മാഗ്ഗ്ചി ഹാങ്ങറം ഞാൻ ധരിച്ചിരുന്നതുകൊണ്ട് ഉടനെ എനിക്ക് ശങ്കതോന്നി, ഞാൻ തനിയെത്തന്നെ മടങ്ങി, മറേറ മാർഗ്ഗത്തിൽക്രട്ടെത്തന്നെ സഞ്ചരിച്ചുതുടങ്ങി. വി ചാരശക്തിയും ഈശപരകപയുമല്ലാതെ വിപത്തിൽനിന്ന് രക്ഷിക്കവാൻ ആ വനാന്തരത്തിൽ വേറാരുണ്ട്? മഹാഗംഭീരമായി, തിങ്ങി ഇരുട്ടഞ്ഞ വനത്തിൽ, മനോഹരമായ ദൃശ്വവിലാസത്തെ നോക്കിനോക്കി തന്നെത്താൻ മറന്നകൊണ്ട്, ഞാൻ ഏകാകിയായി, അധികട്ടരം നടന്നതിൽ, വഴിയാത്രക്കാരായ ചില ഈർ ച്ചുപ്പണിക്കാരെ കണ്ടുകിട്ടി. പിന്നീട് കുറെ നാഴികദ്ദരം അവരോടൊരുമിച്ചുത ന്നെ ഞാൻ സഞ്ചരിച്ചു, രണ്ടുമണിയോടുകൂടി പച്ചത്ത്തിൻെറ അങ്ങേ താഴുര യിൽ ചെന്നെത്തി. ഞാനതേവരെ ഭക്ഷണം ചെയ്തിരുന്നില്ല. ഭക്ഷണത്തിന്നായി-അടത്ത ഗ്രാമത്തിൽ ചെന്നെത്താമെന്നുദ്രേശിച്ച്, ഭക്ഷണര്വൃങ്ങാം കയ്യിൽ എടുത്തിരുന്നതുമില്ല. അതുകൊണ്ട് ക്ഷുധാപീഡിതനായ ഞാന് വേഗം മുന്നോ ട്ട ചെല്ലവാൻ ഉത്സാഹിയായിരുന്നുവെങ്കിലും. ഇഴർച്ചപ്പണിക്കാർ ഭക്ഷണം പാ കം ചെസ്റ്റാനാരംഭിച്ചതിനാൽ, ഞാനും ഒരു വൃഷ്ഷമൂലത്തിൽ ചെന്നിരുന്നു വിശ്ര മിച്ചുതുടങ്ങി ഉടനെ അവരിൽ ഒരുവൻ എൻറെ അരികെവന്ന് ഇങ്ങനെ പ്രാത്ഥിച്ച: "ബാബാജി! ഞാൻ നീചജാതിയാണം". എൻെറ റൊട്ടി അങ്ങേക്ക് തിന്നവാൻ പാടില്ല. ഞാൻ അതാ ഗോതമ്പുമാവും തീയും വിറകുമെല്ലാം തെ യ്യാറു ചെയ്തവെ ച്ചിരിക്കുന്നു. വേഗത്തിൽ രണ്ടുമൂന്നു റൊട്ടി ഉണ്ടാക്കി ആ ഹരി ച്ചുകൊള്ള്ക്! അധികം താമസിപ്പാൻ സമയമില്ല."

നീചജാതിയായി, അശിക്ഷിതനായി, മലിനദേഹനായിരിക്കന്ന അവ നെറ ലേവളർല്ലമോയ ഈ മനോഭാവത്തെ കണ്ട് ഞാൻ വളരെ സന്തോഷിച്ചു. ലോകം സ്ഥാത്ഥത്തിൽ ചലിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കുന്നു. പരാത്ഥകമായ വ്യാപാരം ലോകത്തിൽ ഇല്ലതന്നെ ഇണ്ടെങ്കിൽത്തന്നെ അതെത്രയോ ടുർല്ലഭം. "എല്ലാ വസ്തകളം എനിക്ക്; മററുള്ള വക്ക് ഒന്നും വേണ്ട." എന്നുള്ള താണം ലോകത്തി സെറ്റനില. ''ഈ ലോകമെല്ലാം നശിച്ച് നീ ജീവിച്ചിരിക്കുക, അഥവാ നീ

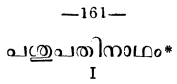
നശിച്ച് ഈ ലോകമെല്ലാം ജീവിച്ചിരിക്കക, ഇതിൽ ഏതൊര പക്ഷത്തെയാ ണര് നീ വരിക്കന്ന ഇ`?" എന്നൊരുവനോട്ട് പ്രശ്നം ചെയ്യനരേഖകിൽ, "ലോക മെല്ലാം നശിച്ചുകൊള്ള ഒട്ട! ലോകത്തെക്കൊണ്ട് എനിക്കുതുവേണം? എനിക്ക് തീർച്ചയായും ജീവിച്ചിരിക്കുകതന്നെ വേണം?" എന്നായിരിക്കം അവൻെറ്റ അ നന്തരക്ഷണത്തിലുള്ള നിർല്ലാജമായ ഉത്തരം. "ഈ ലോകമെല്ലാം എൻെറ നാശംകൊണ്ട് സഖപൂവ്ം ജീവിച്ചിരിക്കമെങ്കിൽ, അഹോ ഭാഗ്യം! ഞാൻ എ ൻറ ശരീരത്തെ തൃജിക്കവാൻ ഇതാ തെയ്യാറാണ്ട്" എന്ന് സോത്സാഹം പ റയുപാൻ ധൈയ്യമുള്ള മഹാന്മാരെ ലോകത്തിൽ നന്നെ ചുരുക്കമായെ ഈശ്വരൻ സൃഷ്ടിക്കാറുള്ള. ഇത്രയം ദ്രഢമായ സ്ഥാത്ഥവാസനയോടുകൂടിയാണ്, മനസ്സി ൻറ്റ് സ്ഥിതി സവ്സാധാരണമായി കാണപ്പെട്ടന്നതെങ്കിൽ, അതിന് സ്പല്ല മെങ്കിലും ക്ഷയം സംഭവിച്ചു കാണുന്ന പ്വക്തിയെ ദേവതുലും വിശിഷ്ഠനായി ഗ ണിക്കുന്നതിൽ ഭോഷമില്ല. ഏതായാല്വം, അഗതിയം അപരിചിതന്തം ആയ എന്നിൽ അവന്ന തോന്നിയ അഹേതുകമായ പ്രേമത്തിൽ, അതായത്ര്, അവ ൻെറ്റ ഉള്ളിൽ, അങ്കരിച്ചും കണ്ടതായ പരാർത്ഥവാസനാകണികയിൽ ഞാൻ അത്യധികം ആനന്ദിച്ചുകൊണ്ട്, വേഗത്തിൽ രണ്ടു മുന്ന റൊട്ടിയുണ്ടാക്കിത്തി ന്ത് വിശപ്പം, അടുത്ത് ഒഴകിക്കൊണ്ടിരിക്കുന്നതും ദേവരാജന്തപോലും ഒർല്ലഭ വമായ വിമലമധുരജലത്തെ കടിച്ചു ഓഹവം ശമിപ്പിച്ചു തടനന്തരം, അവി ടെനിന്ന് യാത്ര തുടർന്ന്, അധികം ഭൂരത്തല്ലാത്ത ഒരു ഗ്രാമത്തിൽ ചെന്നെത്തി. ഈ പ്രദേശത്തിന്ന് "രാമസറായി" എന്ന പേരാകന്നം. അവിടവിടെ ചില ഗ്രാമങ്ങളം നെൽക്രഷി ചെയ്യന്ന വിശാലമായ വയലുകളം ഈ പ്രദേശത്തെ ഇതേപരെ അതിക്രമിച്ചതായ പ്രദേശങ്ങളിൽനിന്ന് വിലക്ഷണീകരിച്ചിരുന്നു. ഇവിടെനിന്ത് കിഴക്കോട്ടള്ള ഹിമാലയഭേശം ''ഹൈറി ഗഡുവാരം'' എന്നുള്ള സംജ്ഞയാൽ അറിയപ്പെടുന്നു. പിറേറന്ത് രാവിലെ അവിടെനിന്നും പ്രയാണം തുടർന്നു. ഇവിടെനിന്ന് ആരനാഴിക ദൃരത്തിൽ യമനാനദിയുടെ ദർശനാ ഉപല കറെ ഭൂരം നടന്നു വിശ്രമാർത്ഥം മാഗ്ഗത്തിന്നരികെയുള്ള ഒരു വസ ഭിക്ഷന്നും. തിയുടെ മന്നിൽ ചെന്നിരുന്നു. ഒരു പൻ പസതിയുടെ ഉള്ളിൽനിന്നു പുറത്തുവ ന്ന് എന്നെനോക്കി ''ജയനാരായണ'' എന്നുള്ള പ്രണാമവചനത്തെ ഉച്ചരിച്ചു. കറെനിമിഷങ്ങരംകശേഷം, ''ബാബാജീ! ഇവിടെ ഭക്ഷണം കഴിക്കാമെ സരണ്ടെങ്കിൽ, ഇപ്പോറംത്തന്നെ പാകം ചെയ്യിക്കാം.'' എന്നിങ്ങനെ 810 ദ്രേഹം എന്നോട് ചോദിക്കകയുണ്ടായി. ഭക്ഷണോദ്ദേശം എനിക്കണ്ടായി രുന്നില്ലെങ്കിലും, സമയം പത്തുമണിയായിക്കഴിഞ്ഞിരുന്നതുകൊണ്ടും, എനിയും ഗ്രാമം കറെ ഭൂരസ്ഥിതമായതുകൊണ്ടും അവിടെ ചെല്ലവാൻ മുന്നിലുള്ള ആലനും തോന്നിയതുകൊണ്ടും, "ഭക്ഷണം കഴിക്കാം" എന്ത ഞാനത്തരം ത്രച യായി ഭക്ഷണം പാകംചെയ്ത്ര ഞാൻ സ്റ്റാനാനന്തരം പാകസ്ഥലത്തിന്നരികെ

ചെന്നിരുന്നു ഭക്ഷണം ചെയ്തം ഭക്ഷണവേളയിൽ പ്രാസംഗികമായി, തോൻ ക്ഷ തിയനാണെന്നം, ആ ഗ്രഹ്മ്പൻ പവ്തീയയായ ഒരു ഹിന്തുസ്തീയെ വിവാഹം ചെയ്ത് അവിടെ നിവസിച്ചുവരുന്ന ഒരു മസൽമാനാണെന്നും, താൻ അദ്ദേഹ -ത്തിൻറെ ഭൃത്യനെന്നും പാചകൻ എന്നെ അറിയിച്ചു. ഇതരധമ്മിയെങ്കിലും ഹിന്ത്രസാധുക്കളിലുള്ള അദ്ദേഹത്തിന്റെ ഭക്തിയെക്കണ്ടു ഞാൻ വിസ്റ്റയില്ലു. ഭ ക്തി, ഭയ, ഒരദായ്യം മതലായ ശുദ്ധഗനങ്ങരം ഒരു ജാതിയിൽ, അഥവാ തെ വ്യക്തിയിൽ ആവാം, വേറൊരു ജാതിയിൽ, അഥവാ വേറൊരു വ്യക്തിയിൽ ആയിക്രടാ എന്നു യാതൊരു നിയമവൂമില്ല. ഭക്ഷണാനന്തരം, ഞാനവിടെ ഇരി ക്കാതെ അവിടെ നിന്നു മുന്നോട്ടുനടന്നു. അതാ മഹാഭാഗയായ കളിന്ദജ പ്രവ ഹിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കുന്നു. ചിരവിരഹിതയായ ഒരു മാതാവിനെറ സമീപത്തിലേ ക്ക് ഒരു ബാലകനെന്നപോലെ അത്യന്താഭിനിവേശത്തോട്ടക്ടി ഞാൻ യമനാ നികടത്തിലേക്ക് പാഞ്ഞുചെന്നു. ജൂഖായിമാസത്തിലെ വെയിൽ കനല്പകൊ ണ്ടിരിക്കുന്നു. മഹാഭാഗയും പുണ്യപരിതയും വാസുദേവപ്രിയതമയുമായ യമുനാ ജനനിയുടെ ചാണാരവിന്ദ അളിൽപെസ് അത്യന്തഭക്തിയോടെ ഞാൻ പ്രണ മിച്ച ചിലോള്ള് ഒരടിമാത്രം ആഴത്തിൽ പീതികറഞ്ഞു, കൃശഗാതയായി, ഇന്ദ നീലസദ്ദശയായി; പാറക്രട്ടങ്ങളുടെ ഇടയിൽക്രടെ മന്ദമന്ദം ചലിച്ചുകൊണ്ടിരി ക്കന്ന യമുനാബാപികയെ നോക്കി ആനന്ദാകൊണ്ട് എൻെറ് മനം നൃത്തം ചെ യ്യവെന്നു മാത്രമല്ല, തൽസംബന്ധിമായ പലേ ഉന്നതവിചാരങ്ങളിൽ പ്രവത്തി കയും ചെയ്തു. വൃന്ദാവനം, മധുര, ഇന്ദ്രപ്രസ്ഥം, പ്രയാഗം ഇടങ്ങിയ പ്രദേശ ങ്ങളിലെ ക്രളിന്ദീപുളിനങ്ങരം ലോകപ്രസിദ്ധമാണം". എന്നാൽ തീരത്തിരിക്ക വാൻപോലം സ്ഥലമില്ലാത്തവിധം പാഷാണസഞ്ചയങ്ങളെ ഭേദിച്ചുകൊണ്ടം, മണ്ണമലകളെ തുളച്ചകൊണ്ടം, മഹാടർഘടവികടമായ രീതിയിലാണ് കളിന്ദജ ഹിമാലയത്തിൽനിന്ന് ദേശത്തിലേക്കിറങ്ങന്നാള്. ഹാ! കളിന്ദജയെ കണ്ടതിൽ എൻറ മനസ്സ്, അചൌകികമായ ഒരു ച്ചഭൂമിയിലേക്ക് ആരോഹണം ചെയ്തക ഴിഞ്ഞു, ആ മുനാഭാവത്തെ ഇവിടെ സചല്പമെങ്കിലും വണ്ണിക്കവാൻ ഞാനൊരു ങ്ങന്നില്ല. മുമ്പിൽ യമനയുടെ ജലത്തെ പയറുപീർക്കുന്നതുവരെ അത്വാശയോ ടെഞാൻ കടിച്ച. അനന്തരം തീരത്തുള്ള ഒരു വൃക്ഷത്തിൻെറ തണലിൽ പാ ഷാണോപരി ചെന്നിരുന്നു. കറെ ദൃരത്ത് കാലിമേക്കുന്ന പർവ്വതീയ ബാല ന്മാർ യമനാജലത്തിൽ വിഹരിച്ചകൊണ്ടിരുന്നു. യമനാസെയന്ദയ്യത്തിൽ ഭല്ര മാപിഷ്പനായി ഇതരവ്യാപാരത്തെ ന്നിസ്തിച്ചുകൊണ്ട്, കറെ അധികനേരം ഞാനവിടെ അവളെത്തന്നെ ധ്വാനിച്ചകൊണ്ടിരുന്നു. ഹാ! തപസചികളായ സന്ന്യാസികളം സൃഷ്ടിസൌന്ദയ്യത്തിൽ മയങ്ങിപ്പോകന്നു.

മൂന്നു മണിക്ക യമനയുടെ തീരത്തിൽകൂടെ ഞാൻ പിന്നേയും മന്നോട്ട യാത്ര തുടർന്നു ആറേഴനാഴിക ദുരത്തുള്ള "വട്ടകോട്ട" എന്നുള്ള ഗ്രാമത്തിൽ ചെന്നെത്തി. ചില രാജകീയാധിക്തന്മാർ നിവസിക്കന്ന അവിടെ ഒരുരാത്രി വിശ്രമിച്ച്, പിറേറന്നു മൂന്നു നാഴിക മകളിൽ യമനാതടത്തിലുള്ള "ഗംഗാണി" എന്നുള്ള സ്ഥാനത്തിൽ ചെന്നുചേർന്നു. ഈ സ്ഥാനവും ഇവിടെനിന്ന മുന്നോ ട്ടള്ള സ്ഥാനങ്ങളും എനിക്കു പരിചിതമാകന്നു. ജമ്നോത്രിയിലേക്കു യാത്ര ചെ -യ്യന്നവർ ഈ സ്ഥാനത്തിൽ വന്നപേർന്നു് ഇവിടെ നിന്നാകന്ന മേലോട്ട്ടചെല്ലേ ണ്ടത്. യമനയടെ ജന്മഭൂമിയായ ജമ്നോത്രി ഇവിടെനിന്ത സുമാര് മപ്പത്തനാ ഴിക മകളിൽ വത്തിഷന്നു. ജമ്നോത്രിയിലെ ഹിമശൈലങ്ങളുടെ മനോഹരദർ ശനം വട്ടകോട്ടയിൽനിന്നും മററും ഉപലഭിച്ചിരുന്നു. ഗംഗാണി ജമദഗ്നിയുടെ ആശ്രമസ്ഥാനമാകന്നു. അവിടെ തീത്ഥജലത്തിൽ സ്റ്റാനംചെയ്ത്, എനിക്ക ച രിചിതനായ ഒരു ബ്രാഹ്മണൻ നിഷ്പാദനം ചെയ്തതായ ഭോജനം ഭൂജിച്ച് അന്ന വിടെ യമനാതടത്തിൽതന്നെ നിവസില്ല. പിറേറന്നു പ്രഭാതത്തിൽ, സ്റ്റാനാ നന്തരം, അവിടെനിന്നു സുമാറ്റ് പതിനെട്ട നാഴിക മാത്രം ഭൂരമുള്ള ഉത്തരകാശി യിലേക്ക പ്രസ്ഥാനം തുടർന്നു. മാഗ്ഗത്തിൽ ഭാഗീരഥീതടത്തിൽ എനിക്ക സുപ രിചിതന്നം സുപ്രിയനമായ ഒരു മഹാത്മാവിനെറ കടീരത്തിൽ ഒന്നരണ്ടു ദിവ സം നിവസിച്ചു. അനന്തരം, സൌമ്യനിധികളായ സാധുക്കളുടെ നിവാസസ്ഥാ നമായ സൌമൃകാശിയിൽ സൌമൃകലാധരനായ ത്രീവിശ്ചനാഥൻറെ സന്നി ധിയിൽ അമിതമായ ആനന്ദസന്ദോഹത്തോടെ ഞാൻ എത്തിച്ചേർന്നു. ചാതുർ മ്മാസ്വതത്തിന്റെ ആരംഭദിനമായ ഗുരുപൂണ്ണിമക്ക്, അതായത്ത് ആഷാഡപൂ ണ്ണിമയ്ക്ക് മുന്നനാലുടിവസം മുമ്പാണ് ഞാൻ ഉത്തരകാശിയിൽ പ്രവേശിച്ചത്. ഇങ്ങനെ കല്ലവിൽനിന്ന സമാദ. ആററിത്തൊണ്ണററഞ്ചുനാഴിക മാത്രം ഭൂരമുള്ള ഉത്തരകാശിയിൽ എന്തിച്ചേരുവാൻ എനിക്ക് ഇരുപത്തയു ദിവസം വേണ്ടിവ ന്നു. എതായാലും പശ്ചിമഹിമാലയത്തിലുള്ള എൻറെ പരിഭ്രമണത്തെ ഇങ്ങനെ സാപൂരണാചെയ്ത്, ഞാൻ അതീവകതാത്ഥതയോടെ ഋഷിനിഷേവിതമായ ഉ ത്തരകാശിയിൽ തഥാവിധി ചാത്രർമ്മാന്യമാരംഭിച്ചു പ്രസ്തതമായ ചാത്രർ മ്മാസ്വകാലത്തിലായിരുന്നു ഞാൻ അവിടെവെല്ല ത്രീസൌമുകാശീശസ്തോത്ര ത്തെ രചിച്ചതും, അതിനെ കാശീശചരണങ്ങളിൽ സമർപ്പിച്ചതുമെന്തുകൂടി ഇ വിടെ ഉപന്യസിച്ചുകൊള്ളാം.

> "ഗിരിരാജസുതാപൂണ്യപരിപാകോ∱സ്ത്രമേഗതിഃ സരവ്വക്ഷവുതേ യസ്വ മന്ദിരേ സന്ദരേ സ്ഥിതിഃ

Complete and



"ഉത്തിഷ്യത! ജാഗ്രത! പ്രാപൃവരാന്നിബോധത!" (കാശ്രതി)

"അനാഭികാലമായി അജ്ഞാനനിര്യിൽ ഉറങ്ങിക്കിടക്കന്ന ഫേ!മന ഷ്യരേ! എഴനീപ്പവിൻ! മായാനിര്രയിൽനിന്തണയവിൻ! പ്രക്ഷയ്യമരുക്കളെ പ്രാപിച്ച് ആത്മതത്തപത്തെ അപരോക്ഷമാകംവണ്ണം അറിയുവിൻ!"

സവാനർത്ഥങ്ങരം ക്കം ബീജഭ്രതവം ഘോരവുമായ അജ്ഞാനനിദ്രയിൽ നിന്നു നൽവിൻ, അതായ ഇ് അജ്ഞാനത്തെ നിശ്ശേഷം നശിപ്പിക്കവാൻ ശ്രേതി ഒരിഷ്ക്കുനനിയെപ്പോലെ സാനകമ്പം ഉപഭേശിക്കുന്നു. അവിദ്യയെ നശിപ്പി കവാനള്ള ഏകസാധനം ആത്മവിദ്യയെന്നും ശ്രേതി ഉപഭേശിക്കുന്നു. അതു കൊഞ്ഞു' സംസാരഹേതുവായ അജ്ഞാനത്തെ നശിപ്പിച്ചു് മക്തിപഞ്ഞിൽ പ്ര വേശിക്കേണമെങ്കിൽ, ജ്ഞാനം കൂടാതെ വേറൊരുപായമില്ലെന്ന് സിദ്ധമാകുന്നു. മോക്ഷ ഹമ്മൃത്തിലേക്ക് ചെല്ലവാൻ ജ്ഞാനദ്വാരമല്ലാതെ വേറൊരു ഭപാരമില്ല. കേതി, യോഗം, തുടങ്ങിയ ഓരോ ആദ്ധ്യാത്തികമാഗ്ഗങ്ങളും ജ്ഞാനദ്വാരത്തി ലേക്കല്ലാതെ മോക്ഷ ഹർമ്മൃത്തിലേക്ക് ഒരു പുരുഷനെ നയിക്കുന്നില്ല. ജ്ഞാന സൂയ്യൻെ ഉദയത്തിലല്ലാതെ ഭക്ത്യാദികളായ നക്ഷത്രങ്ങളുടെ ഉദയത്തിൽ അ ജ്ഞാനതമസ്സ് നീങ്ങന്നില്ല.

> "യഭാചമ്മവദാകാശം വേഷ്ടയിഷ്യന്തി മാനവാഃ തടാ ഭേവമവിജ്ഞായ ട്രഃഖസ്വാന്തോ ഭവിഷ്യതി."

എന്ന് ശേപതാശപതര്ത്രതിയും ഉപദേശിക്കന്നു. ചർമ്മത്തെപ്പോലെ ആകാശത്തെ മനഷ്യക്ക് ചുരുട്ടിമടക്കാമെങ്കിൽ, ദേവനെ അറിയാതെ അതായ ഇ് പരമാത്മജ്ഞാനംകൂടാതെ സംസാരാങ്ങത്തെയും ഉത്തരണം ചെയ്യാം. ജ്ഞാനപ്പവമല്ലാതെ സംസാരജലധിയെ ഉത്തരണം ചെയ്യവാൻ വേറൊരു സാ ധനമില്ലെന്നുള്ള ഇ് സവ്വത്തതികളുടേയും സിദ്ധാന്തമാകന്നു. എന്നാൽ ഈ ജ്ഞാ നമെന്നതെന്താകന്നം? ദ്രഢമായ സ്വസ്ഥരുപനിശ്ചയംതന്നെ ജ്ഞാനം. ലേശവും സംശയമോ, പിപയ്യയമോ കൂടാതുള്ള നിശ്ചയമത്തേ ദ്രഢനിശ്ചയം. അല്ലാതെ

\* 1925 –ൽ ചെയ്തരായ ആദ്യത്തെ കൈലാസയാത്രയുടെ ചരിത്രം യാത്രക്കനന്തരം തന്നെ വിസ്തമായി എഴതുകയും, അതിൻെറ ഒരു ഭാഗം പുസ്തകരൂപത്തിൽ പ്രകാശിതമാ കയും ചെയ്തിട്ടുണ്ടെങ്കിലും, ഈ പുസ്തകത്തിൻെറ പരിപൂത്തിക്കുവേണ്ടി അതേയാത്രയേപ്പററി ത്തന്നെ കേവലം അതിനെ സ്തിച്ചുകൊണ്ട് പിന്നീട് സംക്ഷിപ്തമായി എഴതിച്ചേർത്തിയതാ ണം് ഇതുതൊട്ടുള്ള അഞ്ചു ലേഖനങ്ങറം.

പ്രാണനിരോധമാകട്ടെ, മനോനിരോധമാകട്ടെ, അഥവാ നിഷ്ണാമകമ്മകൌശല മാകട്ടെ, ദേവന്മാരിലുള്ള പ്രേമപ്രവാഹമാകട്ടെ, ക്ലാം, ചാന്ദ്രായണം തുടങ്ങിയ തപസുകളാകട്ടെ, തീത്ഥാടനാദികളാകട്ടെ ജ്ഞാന്മല്ല; അവയെല്ലാം അജ്ഞാ ഞാനെന്ന ഭാവനയോട്ട് സംബന്ധമായതെല്ലാം അജ്ഞാനമാകുന്നു. നമാകുന്നു. ഞാനെന്ന ഭാവം ഏതൊന്നിൽ അസ്തമിക്കന്നവോ, അത്ത് ജ്ഞാനവുമാകുന്നു. എന്നാൽ ഈ ജ്ഞാനാ എങ്ങനെ ഉൽപന്നമാകന്നു? "ഞാൻ ധനികൻ, ഞാൻ സൂചി", "ഞാൻ ഭരിദ്രൻ, ഞാൻ ട്രഃചി" എന്നിങ്ങനെ ദേഹത്തിൽ ആത്മഭാവ നയെ ചെയ്തകൊണ്ട് അനാദികാലമായി കഴിച്ചവരുന്ന സാംസാരികജീവിത ത്തിൽനിന്നും, ''ഞാൻ ബ്രഹ്മമാകന്ന, ഞാൻ അശരീരനാകന്ന, ഞാൻ ജരാമരണ രഹിതനായ ആനന്ദസ്വരൂപനാകന്നു'' എന്നുള്ള ട്രഢനിഷ്ഠയോട്ടക്രടിയ ആത്മി കജീവിതത്തിലേക്ക് പ്രവേശിക്കുന്നതെങ്ങനെ? ബ്രഹ്മനിഷ്ഠന്മാരായ സൽപുരുഷ ന്മാരുടെ സഹായത്തോടുകൂടിചെയ്യുന്ന തത്തപവിചാരം തന്നെ ജ്ഞാനോദയത്തി ന്നുള്ള മുഖ്യസാധനം എന്നാൽ സവകർമ്മങ്ങളുടേയം പരിത്യാഗത്രപമായ സ ന്നുംസം തത്തചവിചാരത്തിൻെറ അംഗമെന്ന് പൂവാചായ്ത്രാർ ഐകക ണ്യേന ശാസിക്കുന്നു. എങ്കിലും, വൈരാഗ്വം, ശമം, ദമം, മുമക്ഷത്താം തുട ങ്കിയ ഇണങ്ങളും നിവിക്ഷേപമായ ദേശകാലങ്ങളും തത്തചവിചാരത്തിന്ത് ഒഴിച്ചുകൂട്ടാത്ത സാധനങ്ങളാണെന്നുള്ള തിൽ രണ്ടുപക്ഷമില്ല. അവയെക്രട്രാതെ മനസ്സ് പ്രസന്നമായി, ഏകാഗ്രമായി, തഞ്ചാനസന്ധാനത്തിന്റ് സമത്ഥമായി അങ്ങനെ സാധനസമ്പതിയോടെ ശ്രദ്ധാപൂർവ്വം തത്തചവിചാ ത്തീരുന്നതല്ല. രത്തിൽ ഇറങ്ങി പ്രവത്തിക്കുന്നുവെങ്കിൽ, ജ്ഞാനനിഷ്യ അചിഭരണ സംഘംപ്ത മായിത്തീരുമെന്നുള്ള തിൽ സംശയമില്ല. വിചാരജന്യവും, അജ്ഞാനദ്ധ്വംസ കവുമായ ഈ ജ്ഞാനനിഷ്യയെ പ്രാപിക്കുന്നതുവരെ, ഒരു മനുഷ്യൻ സ്ഥിരപ്ര ജ്ഞനെന്നോ, കൃതകൃത്വനെന്നോ വ്യവദേശിക്കപ്പെട്ടവാൻ അർഹനാകന്നില്ല.

ട്ടുഖരൂപമായ ഈ സംസാരത്തിന്റെ, അതായത്ത് സാംസാരികമായ ആശകളുടെ നിവ്വത്തിയും, തഭ്ദ്വാരാ നിത്വനിരതിശയമായ ബ്രഹസഖത്തി നെറ, അതാമത്ത് ആത്മശാന്തിയുടെ അന്ദേവവുമാരുന്നു പ്രത്ത്ത്താനനിഷ്ഠയു ടെ ഫലം. മരണാനന്തരമല്ല, ഈ ശരീരത്തിൽ വെച്ചതന്നെ, ഒരു ജ്ഞാനി ബ്രഹാനന്ദത്തെ, നിന്തോരമാസ്ഥലിച്ചാമോഭിക്കുന്നു ബ്രഹ്മാനന്ദമെന്നത് ഇന്ന പ്രകാരമെന്നു നിരന്താമാസ്ഥലിച്ചാമോഭിക്കുന്നു ബ്രഹ്മാനന്ദമെന്നത്ത് ഇന്ന പ്രകാരമെന്നു നിരന്താമാസ്ഥലിച്ചാമോഭിക്കുന്നു ബ്രഹ്മാനന്ദമെന്നത് ഇന്ന പ്രകാരമെന്നു നിരന്താമാസ്ഥലിച്ചാമോഭിക്കുന്നു ബ്രഹ്മാനന്ദമെന്നത് ഇന്ന പ്രകാരമെന്നു നിർദ്ദേശിക്കവാൻ യോഗ്യമല്ലെന്നിരിക്കില്പാ, അത്ത് സമാഹിതമ്പി തന്നമാരായ ബ്രഹ്മപിത്തുകയക്ക് സ്ഥാനഭവഗമ്യമായി വിജയിക്കുന്നു. ഇപ്പി നെന്ന തരികൾ വഴിക്ക് വമ്പിച്ചതായ ഉപ്പമലയുടെ സേമഹിമയെ ഏതാണ്ട് അന്മാനിക്കുവാൻ കഴിയുന്നതുപോലെ, വിഷയഭോഗം നിമിത്തം പ്രാണികൾ അനുഭവിക്കുന്ന ആനന്ദങ്ങൾം പ്രകൃതബ്രഹ്മാനന്ദത്തിനെറെ അണിഷ്ഠമായ

ഒരംശം മാത്രമായതുകൊണ്ട്, വിഷയാനന്ദങ്ങരം വഴിക്ക് ബ്രഹ്മാനന്ദത്തി ൻറ മഹിമയെ സാധാരണന്മാർക്ക് ഏതാണ്ട് അന്മാനിക്കാവുന്നതുമാണ്ം. വിഷയാശനിമിത്തം പ്രക്ഷബ്ബമായിത്തീരുന്ന അന്തഃകരണം, വിഷയോപഭോ ഗം നിമിത്തം ശാന്തമായി, സതചവ്വത്തിയായിത്തീരുകയും, അങ്ങനെ സാത്വിക മായ ആ മനസ്സിൽ ബ്രഹ്മാനന്ദം സ്റ്റരിതമാകുകയും ചെയ്യുന്നു. വിഷയഭോഗം വ ഴിക്ക വിഷയാനന്ദമെന്ന് വ്വവഹരിക്കപ്പെടുന്നതും ബ്രമ്മാനന്ദരതന്നെ. ബ്രമ്മാന ന്ദമല്ലാതെ വേറൊരാനന്ദാ, അതായതു രണ്ടാമതൊരാനന്ദാ, യാതൊരു പ്രമാണം കൊണ്ടും സിദ്ധമാകന്നില്ലെന്നു പ്യാസപ്രഭ്രതികൾം സിദ്ധാന്തിക്കുന്നു. ഘടം, മഠം, മതലായ ഉപാധികളുടെ ഭേദംനിമിത്തം, ഒരേ ആകാശത്തെ ഘടാകാശം, മറാ കാശമെന്നിങ്ങനെ ബഹുവായി റ്വവഹരിക്കുന്നതുപോലെ, ശബ്ദസ്പശാദികളായ വിഷയങ്ങളുടെ ഭോേനിമിത്തം ദേര ആനന്ദംതന്നെ ബഹുഭേദഭിന്നമായി പ്വവ ഹരിക്കപ്പെട്ടന്നു. അചരിച്ചുിന്നമായി, അനതിശയമായി, അവിനാശിയായിരി ക്ഷന്ന ബ്രഹ്മാനന്ദത്തെ വിഷയങ്ങരം പരിച്ചുന്നമായി, സാതിശയമായി, പി നാശിയായി രൂപാന്തരപ്പെടുത്തുന്നം. അഖണ്ഡമായ ബ്രഹ്മാനന്ദത്തെ നിരാതങ്കമാ യി അനഭവില്ല നിത്വത്രപ്പരായി വിരാജിക്കുന്ന മഹാന്മാർ ക്ഷണികമായ വി ഷയസുഖത്തെ കാംക്ഷിക്കുന്നതെങ്ങനെ? ബ്രഹ്മസുഖം വിഷയസംബന്ധശ്ശന്വ മായതുകൊണ്ട്, സ്വസ്വരുപത്തിലുള്ള അവസ്ഥാനത്തെയല്ലാതെ, അതു യാ തൊര വിഷയത്തേയമപേക്ഷിക്കന്നില്ല. അതുനിമിത്തം, വിഷയസുഖമെന്ന പോലെ, വിഷയാർജ്ജനാദിജന്യമായ ക്ലേശംകൊണ്ട്, അതു ലേശവം കലുഷി തമാകന്നതുമില്ല. പിണെപിഷയഭോഗം പഴികല്ലാതെ സൂഖത്തിന്റെ പ്രാഭർഭാ വമംന്ദാകന്നതല്ലെന്ന വല്ലവരാ പാദികന്നേവെങ്കിൽ, അവർ രാത്രിയിലല്ലാതെ ദിനത്തിൽ ലേശവും പ്രകാശമില്ലെന്നു വാദിക്കുന്ന ഉല്യകങ്ങളുടെ സഹോദരന്മാ രാണെന്ന മാത്രദമ ഇവിടെ പറയുന്നുള്ള.

എന്നാൽ ഈദ്ദശമായ നിത്വശാന്തിയുടെ സാധകമായ ജ്ഞാനനിഷ്പ വൈരാഗ്വപ്പർവ്വകമായ ജ്ഞാനവിചാരംകൊണ്ടല്ലാതെ, കേവലം ധ്വാനസമാ ധികരംകൊണ്ട മാത്രം സിദ്ധമാകന്നതല്ലെന്നു പ്രത്വേകിച്ചു പറയേണ്ടത്. ധ്വാ നസമാധികളെ ജ്ഞാനരൂപമായി ചിലർ തെററിദ്ധരിക്ഷന്ത ധ്വാനംതന്നെ പര മപുരുഷാർത്ഥമെന്നും, പ്രതിദിനം അരമണിക്രറോ, ഒരുമണിക്രറോ നേരം ഇ രുന്നു ധ്വാനംചെയ്യാൽ, ആദ്യാത്മികമായ തണ്ടളുടെ എല്ലാ കൃത്വങ്ങളുമെസാ നിച്ചുവെന്നും പിന്നെ പുറത്തിറങ്ങി എന്തുചെയ്യന്നതിന്നും വിരോധമില്ലെന്നും ഇക്രട്ടർ ഭ്രമിക്ഷന്ത. ഒന്നോ രണ്ടോ മിന്ദേടനേരം, മനസ്സിനെറെ തുഷ്ണീം സ്ഥിതി, അതായത്ത് ഇവരുടെ നിർവികല്പസമാധി ലഭിച്ചുകഴിഞ്ഞാൽ, പിന്നെ ഈ ജന്മ ത്തിൽ യാതൊന്നുംതന്നെ ലഭിക്കേണ്ടതില്ലെന്നും, അവൻ മക്തനായിക്കഴിഞ്ഞു മെന്നും ഇവർ വിശപസിക്കുന്ന എന്നാൽ നിവികല്പസമാധിക്കാരന്ത് അപഞ്ചല മായം ലേശവും സംശയമോ പിപയ്തമോ കൂടാതുള്ള ക്തത്മനിഷ്ഠയുണ്ടോ

എന്ന പരീക്ഷിക്കുമ്പോറം മാത്രമാണം' അവന്റെ ജീവനുക്തിമാഹാത്വ്യം വെളി പ്പെടുന്നതു്. ജ്ഞാനധ്യാനങ്ങളുടെ ഹേതുസ്വരുപഫലങ്ങളെ സൽസംഗംവഴി ക്ക് സമൃക്കായി നിണ്ണയംചെയ്യവാൻ സാധിക്കാത്ത ഹതഭാഗ്യരാകന്ന ഈ വഗ്ഗ് ക്കാരെന്നമാത്രം ഇവിടെ പുരുക്കത്തിൽ പറഞ്ഞുകൊള്ളാം.

ധ്യാനസമാധികരം ജ്ഞാനപരിപാകത്തിനള്ള സഹകാരികാരണമായി അംഗീകരിക്കപ്പെടാമെന്നിരിക്കിലും, അവ ജ്ഞാനരൂപമോ, സാക്ഷാൽ ജ്ഞാ നകാരണമോ ആകന്നില്ല. എന്നാൽ വൈരാഗ്യസഹകൃതമായ വിചാരം വഴിക്ക ല്ലാതെ, അതായത്ത് വേദാന്തപ്രസിയമായും, ശ്രവണാദിരൂപമായുമുള്ള ബ്രഹ്മാ ഭ്യാസം വഴിക്കല്ലാതെ, കേവലം ഹഠസമാധിവഴിക്കോ, അഥവാ ജഡസമാധിവ ഴിക്കോ, സവ്വദാ, സർവ്വത്ര ആത്മദർശനരൂപമായ ജ്ഞാനനിഷ്ഠയും, തൽഫ ലമായ നിത്വത്രപ്പൂത്ര ആത്മദർശനരൂപമായ ജ്ഞാനനിഷ്ഠയും, തൽഫ ലമായ നിത്വത്രപ്പൂത്ര സംഘാപ്പമാകന്നതല്ലെന്ത്, തൽക്കാലം ശാസ്ത്രാനമാന ങ്ങളെക്കൊണ്ട് ഉപപാദിക്കവാനൊരുങ്ങാതെ, ഹിമാലയത്തിലെ ഒര മഞ്ഞുളപ്പ ദേശത്തിൽവേ ഇം മാബാരിക്കൽ ഒരു വ്വദ്ധമഹാത്മാവുമായി സമാധിവിഷയ ത്തിൽ നടന്നതായ ഒരു സംഭാഷണം അനംഭവപരവും, അതുനിമിത്തം ശ്വതിയു ക്തികളെക്കാളം പ്രബലതരവുമായത്രകൊണ്ട് അതിനെ അതിനെറെ ഉപപാദക മായി ഇവിടെ ഉഭാഹരിക്കാം.

- ഞാൻ—സ്ഥാമിജീ! ദീർഘകാലംസമാധി ചെയ്യവാൻ സാധിക്കന്ന വല്ല യോഗി കഘ്യയം കാൺകയോ, കേരംക്കയോ, ഉണ്ടായിട്ടണ്ടോ?
- സ്വാമിജി—ഇക്കാലത്ത് ഹഠയോഗികളം രാജയോഗികളം നന്നെ ട്രർല്ലഭമാണ്ം. എന്നാൽ കറെക്കാലം മമ്പു് ഉത്തരദേശത്തിൽ പലരും ഉണ്ടായിരുന്നു. അ വരിൽ ഒരോളെ എനിക് നല്ലപോലെ അറിയാം. അട്രേഹം ഒരു സാധുവാ യിരുന്നു. ല്രാണസ്പന്ദനമോ, മനഃസ്പന്ദനമോ കൂടാത്ത യോഗനിലയിൽ അ ഞ്ചോ, ആറോ, മണിക്രവം ഒന്നായി സ്ഥിതിചെയ്യവാൻ അദ്ദേഹത്തിന്ന നിഷ്പ്രയാസമായി സാധിച്ചിരുന്നു.

ഞാൻ — അഫോ ധന്വൻ! അട്രേഹം വലിയ സുകൃതിതന്നെ! സംശയമില്ല. സചാമിജി — അദ്രേഹത്തിൻെറ മുഴവൻ ചരിത്രം കേരംക്കുന്നതിനമമ്പൂ്, അദ്ദേഹ ത്തെ ധന്യനെന്നു പ്രശാസിക്കേണ്ടതില്ല. പരമാത്ഥത്തിൽ അദ്ദേഹം വ ലിയ അധന്യനായിരുന്നു.

ഞാൻ—അതെങ്ങനെ?

സചാമിജി—ദീർഘകാലത്തെ അഭ്വാസം നിമിത്തം താൽക്കാലികമായി പ്രാണ നിരോധവും ചിത്തനിരോധവും ചെയ്യവാൻ കഴിഞ്ഞിരുന്നവെന്നല്ലാ തെ, മനശ്ശാന്തിയോ തൃപ്തിയോ അതിന്ന ഹേതുവായ ആത്മവിചാരമോ, ആത്മജ്ഞാനമോ അദ്ദേഹത്തിനുണ്ടായിരുന്നില്ല. ഞാൻ—ഇത്രയും മഷാനായ ഒരു യോഗിക്ക് ആത്ഥവിചാരത്തിൽ അവിയും യോഗ്വതയുമില്ലെന്നോ?

സചാമിജി – അദ്ദേഹത്തിന് ആത്ഥവിചാരത്തിൽ അചിയെങ്ങനെ ഉണ്ടാകം? ലേശമെങ്കിലും വൈരാഗ്വമോ മുമുഷുത്തപമോ അദ്ദേഹത്തിൽ കണ്ടിരു ന്നില്ല. ധനാദികളിൽ അദ്ദേഹത്തിന് വമ്പിച്ച ആസക്തിയായിരുന്നു. പ്രഭജനങ്ങളുടെ അരികെ ചിലപ്പോരം പാഷാണമുത്തിയെപ്പോലെ നീ ശ്ചേഷ്ടമായി കറെ നേരം സ്ഥിതിചെയ്യുന്നതായ തൻെറ വിദ്ദ്വയെ കാ ണിക്കയും, അവരിൽനിന്ന് അതിൻെറ പ്രതിഫലമായി പണവും തറൻ യോഗകശലനാണെന്നുള്ള പ്രശംസാപത്രവും വാങ്ങകയും പതിവായിരു നു. അന്നത്തെ വിക്തേവിദ്വാന്മാരെല്ലാം അദ്ദേഹത്തിൻെറ്റ വേഷ്ഠി തത്തെ നോക്കി അനുക്കോശിച്ചിരുന്നു.

ഇപ്പകാരം പരമപുരുഷാത്ഥത്തിന് ഏകഹേതുവായ ആത്മനിഷ്യുടെ, അതായത് ഒരു നിമിഷമെങ്കിലും വിപ്പേദംകൂടാതുള്ള നിത്വനിരന്തരമായ ആ ത്മസ്തതിയുടെ പരിശീലനവും പരിരക്ഷണവുംതന്നെ സർവ്വസംഗപരിത്വാഗം ചെയ്ത് ഒരു സന്ന്യാസിയുടെ പരമകത്തവുമെന്നുള്ള ഉ\* സവ്വവിദ്വൽസമ്മതമാ ണം". ഈ കത്തവൃത്തെ സൽപുരുഷസംസ്റ്റം വഴിക്കം ശാസ്ത്രാഭ്വാസം വഴിക്കം സമൃക്കായി അറിഞ്ഞൂ് അതിൽ പരിനിഷ്പ്രനായിത്തന്നെ ഈ സാധു എഷീ കേശവനത്തിൽ നിവസിച്ചുവരുന്നു. നാടും വീടും വിട്ടു് ഒരു സന്ന്യാസിയായി ത്തീർന്നിട്ട് രണ്ടു കൊപ്പമേ ആയിട്ടുള്ള. ഒരു ദിപസം അപ്രതീക്ഷിതമായി, എ ഷീകേശത്തിൽ പൂവ്പരിചിതനായ ത്രീസ്പാമിശാന്ത്രാനന്ദസരസ്പതിയെ കാ ഭപാരകയിലെ ശാരദാമറം ശങ്കരാചായ്യരായ അദ്ദേഹം സന്ന്യാ ണാകയുണ്ടായി. സികളുടെ ഒരാത്രമത്തിൽ ഒരുത്സവത്തിൽ പങ്കുകൊള്ള വാൻവേണ്ടി അവിടെ ആഗമിച്ചതായിരുന്നു. ഭക്ഷിണഭേശീയനായ അദ്ദേഹത്തിന് ഈ ദേഹത്തിൽ അധികം കാലമായി അത്വധികം പ്രേമവും അനുഗാരവുമണ്ടായിരുന്നതുകൊണ്ട്, കാവിവസ്ത്രധാരിയായി ഭിക്ഷാന്നഭക്ഷിയായി ഏകാകിയായി ഏകാന്തവാസി യായിരികന്ന ഒരു തപസ്ഥിയുടെ രൂപത്തിൽ ഈ കളേബരത്തെ കണ്ടതിൽ, അദ്ദേഹത്തിൻെറ മഖദാവം മലിനവും ട്രഃഖാക്രാന്തവുമായിത്തീർന്നുവെന്നു. മാത്ര മല്ല, നേത്രങ്ങൾ അശുപൂണ്ണളായം പരിണമിച്ചു. തനിക്കേററവം പ്രിയപ്പെട ഒരു ശരീരം ലൌകികദ്ദഷ്ട്ടും കഠിനവും ക്ലേശഭ്രയിഷ്ഠവമായ ഒരു തതിജീവിത ത്തിൽ തപിക്കുന്നതായിക്കാണമ്പോരം, ആരുടെ മനസ്സാണമ് ധൈയ്യം പെടിത്തു സഹതപിക്കാതിരിക്കക! എന്നാൽ പ്രേമഭാവനനിമിത്തം തന്നെത്താനറിയാതെ ഉണ്ടായ ഈ ചിത്തവികൃതിയിൽനിന്ന്, അതായത് ഈ പതനത്തിൽനിന്ന്, മഹാത്മാവായ അദ്ദേഹം ഉടനെ ഉരുണ്ടു പിരണ്ട് എഴനീല്ലൂകയും, തുഷ്യാം എഷ്ല

വമായ മനസ്സോടെ കശലസമാചാരത്തെപ്പററി സംഭാഷണമാരംഭിക്കയുംചെയ്തു. സന്സ്യാസഗ്രഹണത്തെപ്പററി മക്തകണ്ഠം പ്രശാസിക്കയും, അനമോദിക്കയുംചെ യ്തു. രണ്ടമുന്നുദിവസം വാത്താലാപവും സൽസംഗവും ദൈനന്ദിനമായി നടന്ന കൊണ്ടിരുന്നു. ശിവരാത്രി മഹോത്സവത്തെ ദർശിക്കവാൻവേണ്ടി നേപാളരാ ജധാനിയായ കാട്ടമാണ്ട്രവിൽ സ്ഥിതിചെയ്യന്ന പശ്തപതിനാഥമെന്ന പുണ്യധാ മത്തിലേക്ക് യാത്രചെയ്യവാനുള്ള ഈ സാധുവിനെറ ഇച്ഛയെ ഒരു ദിവസം സം ഭാഷണമങ്ക്യേ പ്രസംഗവശാൽ അദ്ദേഹത്തോട് പറകയുണ്ടായി. പശ്തപതിനാ ഥനെ താനും അതേവരെ സന്ദർശിച്ചിട്ടില്ലെന്നും, പശ്തപതിനാഥത്തിലേക്ക് പ രിവാസേമേതം യാത്രചെയ്യവാൻ താനും അഭിലഷിക്കുന്നുവെന്നും, അതിനുവേ ണ്ടന്ന ഒരുക്കമെല്ലാം ചെയ്ത്ര് എല്ലാവക്കം ഒരുമിച്ചതന്നെ പുറപ്പെടാമെന്നും സപാമിജി അപ്പോരംത്തന്നെ സ്നോഹപ്പിയ്പം എന്നെ ധരിപ്പിക്കുകയും ചെയ്തു.

1925 ഫിബ്രംവരിമാസത്തിൻറ ആരംഭത്തിൽ, സഹൃത്തുകളുടേയം വ്വാസസ്വാസിമായുടേയം അനുജ്ഞയേയം അനുഗ്രഹത്തേയം വാങ്ങി, "പതു പതിനാഥ"മെന്നു സവിഖ്വാതമായ ദേവസ്ഥാനത്തെ ലക്ഷീകരിച്ചുകൊണ്ടു്, ഹൃഷീകേശത്തിൽനിന്നു് ഉത്സാഹപൂറ്റ്റം ശുഭദിനത്തിൽ പാദചാരേണ ഞാൻ യാത്ര ആരംഭിച്ചു. ഹരിഭപാരത്തിൽ നിവസിച്ചിരുന്ന ശങ്കരാചായ്യപാദങ്ങളോ ടൊരുമിച്ചു് തീവണ്ടിയാത്യമാരംഭിച്ചും.

> "നിരാകാരമപാസന്തേ സാകാരമപി ചാപരേ വയംസംസാരസംതപ്പാ നീരാകാരമപാസ്തഹേ "

എന്നുള്ള ന്യായത്തിൽ ഗ്രാദ്ധശീതളമായ ജലരൂപത്തിൽ പരിലസിക്ക ന്ന സാക്കാൽ പരമേശപരിയായ ഗംഗാമഹാറാണിയെ ഉപസേവിച്ചുകൊണ്ടും, വേദാന്തവി പാരത്തിലും ഭജനത്തിലും ധ്വാനത്തിലും ഗാഢമായി രമിച്ചുകൊണ്ടും, ഭിനത്തെ ക്ഷണമെന്നുപോലെ അതിവാഹനാചെയ്യാനന്ദിക്കുന്ന എനിക്ക് ഗംഗാ പരിസരത്തെ പരിത്വജിക്കുന്നതിൽ വലിയ വൈമനസ്വം തോന്നിയെങ്കിലും, പർവ്വതഭ്രമണോൽകണ്ടു അതിനെ അത്ര ഗൌനിക്കയുണ്ടായില്ല. ഇങ്ങനെ സ്വാമികളോടൊന്നിച്ച് കൌതു വെദ്ദ്യത്താവെച്ച് അദ്ദേഹത്തിന്റെ വിപ്രയോഗത്താൽ പരിതപിക്കേണ്ടിയാവന്നു. സംയോഗം വിപ്രയോഗാന്തംതന്നെ മെന്നും പംരിതപിക്കേണ്ടിയാവന്നു. സംയോഗം വിപ്രയോഗത്താൽ പംരിതപിക്കേണ്ടിയാവന്നു. സംയോഗം വിപ്രോഗാന്തംതന്നെ മെന്നും സ്വാദ്ദ്യം ഡോട്ടന്നനവെ ഉണ്ടായ വിപ്രയോഗത്തിൽ മനസ്സ് ഗോശമായതിൽ ആ ശ്വേയ്പമെന്നുണ്ട്?

റ്റവഹാരബാഇല്യം ഒരു ഗ്രാസ്ഥനെയെന്നപോലെ, ഒരു സന്ന്യാസി യേയും തീരെ പരതന്ത്രസാക്കിത്തീർ കന്നം. വ്യവഹാരമഹിതമായ ഉപരേജീവി

തത്തിലല്ലാതെ സ്ഥാതന്ത്ര്യഗന്ധംപോലമാഘ്രാണിക്കുന്നതെങ്ങനെ? ധനത്തില്ലം സ്ഥാനമാനങ്ങളിലും വൈഭവത്തിലും സചാതന്ത്ര്യവും സഖവുമണ്ടെന്ന് നണ്ണി അ വയെ വേട്ടയാടിപ്പിടിക്കവാൻ തങ്ങളുടെ അമൂല്യമായ ജീവിതത്തെ ജനങ്ങരം ബലികഴിക്കന്തം. പുഷ്പമാലയെന്നു ഭൂമിച്ച്, വിഷധരനായ മഹാഫണിയെ ഉന്മേ ഷപൂവ്വം കൈകൊണ്ടെത്തു കണ്ഠത്തിൽ ധരിഷന്നു. സചാമിശാന്ത്യാനന്ദസര സ്വതിയെ സ്ഥാനമാനങ്ങളൊന്നമില്ലാത്ത കേവലം തെ ഭിക്ഷുകൻെറ രപ ത്തിൽ മമ്പു് ഞാൻ കണ്ടിരുന്നു. പിന്നീട്ട് ഇപ്പയാലോ അനിച്ചുയാലോ, ത്രീശ ങ്കരാചായ്യപീഠത്തിലേയ്ക്ക് അദ്ദേഹം ഉയത്തപ്പെട്ടു. സ്ഥാനവും മാനവും, അവ യോടു സഹജമായി സംബന്ധിച്ച ധനാദിറ്റ്വവാരങ്ങളം സ്ഥാമിയെ അവയുടെ ഒരു കിങ്കരനാക്കിത്തീർത്തു. കിങ്കരന്റ് സ്ഥാതന്ത്ര്യമെവിടെ? അദ്ദേഹം അന്ത്യക ത്തവൃത്താൽ അനുദേശത്തിലേക്ക് ആഹ്വാനം ചെയ്യപ്പെട്ടു. മദ്ധ്യേമാഗ്ഗം തെ തീവണ്ടിമന്ദിരത്തിൽവെല്ല് അദ്ദേഹം അവശ്വഗന്തവൃമായ ആ അന്വസ്ഥാന ത്തിലേക്ക യാത്രയായി. എന്നാൽ കേവലം ഭിക്ഷാ വൃത്തിയിൽ നേപാളത്തിലേ ക്കു യാത്ര ചെയ്യുന്നതു വലിയ ക്ലേശകാരിയെന്നും, അതുകൊണ്ട് മാർഗ്ഗവൃയത്തി നുവേണ്ടുന്ന കറ്റ് പണം തന്നിൽനിന്നു നിസ്സംകോചം ഗ്രഹിച്ചു കയ്യിൽ വെ ക്ഷേണമെന്നും, അദ്ദേഹം പ്രേമപൂവ്ം എന്നോടുപദേശിച്ചുവെങ്കിലും, പണമോ മറേറാ ലേശവം ഗ്രാറിക്കാതെതന്നെ നിശ്ചിന്തം തീവണ്ടിവഴിയായി ഞാൻ എ ൻെറ യാത്രയും തുടർന്നു.

ലക്നൌ, ഗോരഖ്പൂർ എന്നീ രണ്ടു മുഖ്വനഗരങ്ങളിൽ മുന്നോലു ദിവ സം ഇറങ്ങി വിശ്രമിക്കയും, പിന്നേയം യാത്ര തുടന്ന ബ്രിട്ടീഷ് ദേശത്തിലെ ഉ ത്തരസീമയിൽ സ്ഥിതിചെയ്യുന്ന ഒട്ടവിലത്തെ ''റക്സെയരം'' എന്ന തീവണ്ടി സ്ഥാനത്തിൽ ചെന്നിറങ്ങി, അവിടെനിന്ന കാൽനടയായി രഖട്ട നാഴികമാത്രം ദൂരമുള്ള തം നേപാളദേശത്തിന്റെ ദക്ഷിണസീമയിൽ കിടക്കന്നതുമായ ''വീര ഗഞ്ചു'' എന്ന പേരായ ഒരു ചെറുനഗരത്തിൽ ചെന്നെത്തുകയും ചെയ്തം. കാട്ടു മാണ്ടുവിലേക്കള്ള പവ്തയാത്ര ഇവിടെനിന്നാണാ് ആഭ്യമായി ആരംഭിക്കുന്നത്. പീരഗഞ്ചിൽനിന്ന കാട്ടമാണ്ടുവിലേക്ക് അറുപതു നാഴിക മാത്രമേ ദൂരമുള്ള വെ ങ്കിലും, മാഗ്ഗ്കാഠിന്വം നിമിത്തം വേണ്ടന്ന മൻകരുതലും പ്രബന്ധവം ചെയ്ത കൊണ്ടാണ് ജന അഗം യാത്ര ആരംഭിക്കാറുള്ള ത്. ഈശ്വരല്രേരി തനായ ഒരു ബ്രാഹ്മണഭക്തൻ മാഗ്ഗത്തിൽ ഭക്ഷിക്കവാനായി, കറെ പലഹാരം പാകംചെയ്ത് ഈ സാധുവിൻെറ കയ്യിൽ സമപ്പിക്കേയുണ്ടായി. ഇത്രയം പ്രബന്ധത്തോടുക ടി ഈ ശരീരവും എകാകിയായി അനേകായിരം യാത്രക്കാരുടെ ഇടയിൽ കാട്ട മാണ്ടുവിനെ ലക്ഷീകരിച്ചകൊണ്ട് മന്നോട്ടു യാത്രയാരാഭിച്ചു. നേപാളദേശ ത്തിനെറ്റ ഉള്ളിൽ ചെല്ലവാനിച്ചിക്കുന്ന ഇതരദേശക്കാക്ക് വീരഗഞ്ചിലെ ഒരു

-168-

രാജകർമ്മചാരിയിൽനിന്ന സമ്മതിപത്രം പാങ്ങേണ്ടതുണ്ട്. ആ പത്രവും ആ ഭക്തൻ യഥാവിധി എനിക്കു പാങ്ങിത്തരികയുണ്ടായി.

പതുപതിനാഥത്തിലെ സുപ്രസിദ്ധമായ ശിവരാത്രിമഹോത്സവത്തിൽ പങ്കകൊള്ള വാനായി, അതികതുകത്തോടെ അങ്ങോട്ടു കാൽനടയായി യാത്രചെ യ്യന്ന സാധുക്കളും ഗ്രഹസ്ഥരുമായ അനേകമനേകം (സ്ത്രീപുരുഷന്മാരുടെ മദ്ധ്യ ത്തിൽ ഈ സാധുവും വിശാലമഞ്ജുളമായ നിരത്തിൽക്രടെ വടക്കോട്ട നടന്ത കൊണ്ടിരിക്കന്നം. ആന, കരടി, കണ്ടാമഗം, റ്വാഘ്രം തുടങ്ങിയ വന്യമഗങ്ങരം സലഭമായി, സചച്ഛന്മായി നിവസിക്കന്ന ഭയാനകവനമാണ് ആദൃമായി അ തിക്രമിക്കേണ്ടത്ക്. തെക്കവടക്കു പതിനഞ്ചു നാഴികയിലധികം വീതിയിൽ നെട് നീളെ കിടക്ഷന്ന ഹിമാലയത്തിലെ പ്രഥമവിഭാഗമായ "തരായി"വനം, വിശേ ഷിച്ച, നേപാളദേശത്തിലെ ഈ "തരായി"വനം അതിനെറ നിബിഡിതകൊ ണ്ടം രമുതകൊണ്ടും ഭയങ്കരതകൊണ്ടും സർവ്വത്ര പിഖ്യാതമാണും അനേകസഹ സ്രം ജനങ്ങരം ചലിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കുന്ന ആ മാർഗ്ഗത്തിൽ ഹിംസ്രജന്തുക്കളെപ്പ ററി ഭയപ്പെട്ടവാനെ ഇണ്ട്? ഭയലേശമെന്നിയേ അലൗകികമായ ആ വനദശാഭ യെ മതിവരാതെ ഉപഭജിച്ചുകൊണ്ടേ ഞാൻ മന്ദാന്ദം മന്നോട്ടു പഭവിന്യാ സം ചെയ്യകൊണ്ടിരിക്കന്ന. ഇങ്ങനെ തരായിവനത്തെ അതിക്രമിച്ചാൽ, പിന്നെ ത<sup>്</sup>ങിയ വിപിനം അവസാനിച്ച് ചെറിയചെറിയ കന്നുകളും മലകള മാരംഭിക്ഷന്നു. രാത്രിമുഴവൻ വിത്രമിച്ചും, പകൽ മുഴവൻ യാത്രചെയ്യം, യാ തികന്മാർ തങ്ങളുടെ കക്ശമായ മാർഗ്ഗത്തെ അതിലംഘികുന്ന. <sup>5</sup>"പ്രമാ ണിപ്പർ, ഭീമഭേദി" എന്നുള്ള സ്ഥാനങ്ങളെ അതിക്രമിച്ചാൽ, അതായയ് വീരഗത്തിൽനിന്നു നാല്പത്തിരണ്ടു നാഴിക ദൂരാചെന്നാൽ രണ്ടായിരത്തിയഞ്ഞൂറ് അടിയും രണ്ടായിരം അടിയും ഉയരമുള്ള , ''സീസാഗഡി'' ''ചന്ദ്രഗിരി'' എന്ത പേരായ രണ്ടു പർവ്വതംങ്ങറം ക്രമേണ ഉലഭിക്കുന്നു. മേഘാദികളാൽ അനാ പ്ലന മായി, സചപ്പമായ പ്രഭാതവേളയിൽ ഈ പർവ്വതങ്ങളുടെ ശിഖാത്തിൽനിന്ന് സുമാഹ് ഇരുന്തു. നാഴിക ട്ടരത്തിൽ പത്തിക്കുന്ന ഹിദാലയത്തിലെ അതു ചുശി ഖരമാമ "ഗെരീശങര"വം അതുപോലെ മററപാല ഉച്ചശിഖരങ്ങളം പത്വ ക്ഷമായി കാണാമെന്നു പറയപ്പെടുന്നു. ചന്ദ്രഗിരിയെ പ്രയാസപ്പെട്ട് ഏറിയി റങ്ങി, വിസ്ത്രതവം മനോജ്ഞവമായ നിരത്തിൽകൂടെ പിന്നേയം ആറുനാഴി ക ടൂരംചെന്നാൽ അവിടെ നേപാളക്ഷിതിയുടെ രാജനഗരം സംപ്രാപ്തമാകന്നു.

നേപാളമെന്നത് ''നയപാല''മെന്ന പടത്തിനെറ അപഭ്രഷ്യയപമാ ണെന്നം, നയമഹർഷിയാൽ പാലിതമായിരുന്നതുകൊണ്ട് പണ്ടകാലത്ത് ഈ ദേശം നയപാലമെന്ന് വ്യപദേശിക്കപ്പെട്ടിരുന്നവെന്നും ഐതിഹാസികന്മാർ പറയുന്നു. കിഴക്കപടിഞ്ഞാവ് നാന്തററിയമ്പത നാഴികയും, തെക്കപടക്ക് ന്ത ററമ്പത നാഴികയും, പിസ്താരമുള്ള പർവ്വതഭ്രമിയായ നേപാളദേശത്തിനെറ സുമാര് മദ്ധ്യത്തിൽ ഇരുപതനാഴിക നീളവും പതിനഞ്ചുനാഴിക പീതിയുമുള്ള മനോഹരമായ ഒരു സമഭ്രമിയുടെ കണ്ണികയായി കാട്ടമാണ്ട്ര എന്ന രാജധാനി വിരാജിക്കന്നു. ഈ സമഭ്രമി പണ്ട് ''നാഗവാസം'' എന്നുപേരായ ഒരു വിശാ ലതടാകമായിരുന്നുവെന്നും പറയപ്പെടുന്നു. സമുദ്രനിരേപ്പിൽനിന്ന് നാലായിരത്തി യഞ്ഞുറടി ഉയരത്തിൽ നേടുനാഴികയോളം നീളത്തിലും അത്രതന്നെ വീതിയി ലും, വിലസിക്കുന്ന പവതീയനഗരമായ ഈ കാഷ്യമണ്ഡവം-കാട്ടുമാണ്ടു-സുപ രിഷ്ട്യതമായ ഇന്നത്തെ ഒരു ദേശീയനഗരമെന്നപോലെ സമഗ്രമായ പരിഷ്ടാര ധോരണിയോടുകൂടെ അത്രയും ശോഭായമാനമായി, ചമൽകാരകാരിയായി കാ ണപ്പെട്ടു.

ഫെബ്രുപരി 20-ാംതീയതി ഞാൻ കാട്ടമാണ്ടനഗരത്തിൽ സകശലം പ്ര പേശിക്കയും. നഗരത്തിൻെറ ഒറേറത്ത് "വാഗ്മതീ" എന്ന തീർത്ഥനദിയുടെ തീരത്തുള്ള "താപ്പാത്തലി" എന്ന ഒരു മഞ്ഞള സ്ഥാനത്തിൽ സ്ഥിതിചെയ്യുന്ന സന്ന്യാസിമഠത്തിൽ സപ്രമോദം നിവാസമാരംഭിക്കയും ചെയ്തു. പിറേറന്ത് ശി വരാത്രി മഹോത്സവമാണ്. നഗരത്തിൽനിന്ന് മൂന്നനാഴിക്കിഴക്കായി അതേ നദിയുടെ പുണ്യതടത്തിൽ വിരാജിക്കുന്ന പശുപതിനാഥമന്ദിരത്തിലേക്ക് പ്രഭാ തികമായ സ്നാനാഭി കൃത്വങ്ങൾ നിവ്ഹിച്ചതിനെറ ശേഷം, ഞാൻ ഉന്മേഷപൂർ വ്വം നടകൊണ്ടു. ഫാ! അപൂർവ്വതരവും അത്ഭുതതരവുമായ ഒർശനം! അനേകാ യിരം നാരീനന്മോർ, വിശേഷിച്ച് വിവിധവേഷക്കാരായ സാധുമഹാത്താക്ക**ാം** തിങ്ങിക്രടിയിരിഷന്ന സന്ദർഭം! ത്രദ്ധാഭക്തികരം വിജയകാഹളം മഴക്കി ഉ ല്ലാസപൂവ്വം നത്തനം ചെയ്യുന്ന ദിറ്റ്വസന്ദർഭം! ധനി, നിർദ്ധനൻ, പണ്ഡിതൻ, പാമരൻ, സാധ, ഗ്രഹസ്ഥൻ, പൂരുഷൻ, സ്ത്രീ എന്നുള്ള ഉച്ചനീചഭാവമസ്തമി ച്ച്, ഏകമായ ഈശ്വരീയഭാവം വിളങ്ങന്ന നേലെത്കികസന്ദർഭം! അനേകമ നേകം സാധുമഹാത്മാക്കളുടെ ഭർശനത്തിൽ എൻെറ്റ് മനസ്സ് ആനന്ദംകൊണ്ട് പ്രപ്പല്പിതമായി. ഒരു മയിലിന്ന് ഒരു ഹംസത്തിൻറ ഗതിവേഗം ലഭിക്കാത്ത തുപോലെ, വ്യവഹാരപരനായ ഒരു ഗ്രഹസ്ഥന്ത് വനാന്തരത്തിൽ ധ്യാനനിരത നായി വിരാജിക്കുന്ന ഒരു ഭിക്ഷുവിൻെറ മഹത്തചം ലഭിക്കുന്നതല്ലെന്നു് ഒരു ബു ധമതഗ്രന്ഥം പ്രതിപാദിക്കന്നം. എത്ര പിശിഷ്ഠനായ ഒരു ഭചിതീമാത്രമിക്കം, എത്രയോ സാധാരണനായ ഒരു ചതുത്ഥാത്രമിയോട്ടപോലും സാമ്യം വഹിക്ക പാൻ സാധിക്കുന്നതല്ലെന്ന് ഹിന്തുമതഗ്രന്ഥങ്കുക കഥിക്കുന്നു. ഇഹലോകചി ന്ത, വഞ്ചന, ഹിംസ ഇതുകരം ഗ്രഹസ്ഥജീവിതത്തിലെ മലധനമായതുകൊണ്ട്, അത്ത് അശുദാവം, പരലോകചിന്ത, ആർജ്ജവം, അഹിംസ ഇതുകളെ മൂലധന മാക്കി ഒരു സാധുവിന്റ് പ്വാപരിക്കവാൻ സാധിക്കന്ന ഇകൊണ്ട്, അവൻെറ ജീ വിതം ശുദ്ധവുമാണെന്നും അതിന്നു ഹേതുവും ഉപന്യസിക്കപ്പെടുന്നു. സാധുക്ക ളെപ്പററി ഇന്നുള്ള വരുടെ അഭിപ്രായം എന്തുതന്നെയായാലും വേണ്ടതില്ല, പണ്ടു

ള്ള വരാൽ ഇങ്ങനെ ഉച്ചൈസ്തരം കീത്തിക്കപ്പെട്ടിരിക്കന്ന അവരെ ഇത്രയം സാ മൂഹികമായി ഹിമഗിരിമല്യ്യത്തിൽ കാണാവാനിടവന്നതിൽ ഞാൻ അത്യന്തം കൃതാർത്ഥനായി. തിക്കിത്തിക്കെി വളരെ പ്രയാസപ്പെട്ടുകൊണ്ട്, ഒരു വിധം മ ന്ദിരത്തിനെറ ഉള്ളിൽകടന്ന് അവിടെ പഞ്ചവകത്രനായി വിജയിക്കുന്ന പശ്ശ പതിനാഥനെ ഞാനം യഥാവിധി ഭർശനാവെയ്തു. ഭക്തികൊണ്ട് മനസ്സ മദോ നാത്തമായി, നേത്രങ്ങരം അശ്രൂപ്പണ്ണങ്ങളായി, ശരീരം പുളകിതമായം തീന്നു. ജനത്തിക്കെനിമിത്തം ആ നിലയിൽ അധികനേരം അവിടെനിന്ന് ഭർശനാവെ യ്യവാൻ സാധിക്കാതെ, മുന്നോട്ടുചെല്ലന്ന ശരീരത്തോടും പിന്നോട്ടതന്നെ പി നേയും പിന്നേയും തിരിഞ്ഞുനോക്കുന്ന നേത്രങ്ങളോടും മന്ദിരത്തിൻറെ പുറത്ത വന്ന് മന്ദിരത്തെ പരിക്രമാബയ്യതുടങ്ങി.

നേപാളക്ഷിതിപന്മാരുടെ ധനസംപത്തിയുടേയും, തങ്ങളുടെ കലദേവ തയായ പശുപതിനാഥൻെറ പദാരവിന്ദങ്ങളിലുള്ള ഭക്തിമാഹാത്ത്വത്തിൻറ യം വിജയവൈജന്തിയായി മന്ദിരം വിജയിക്കുന്നു. മണ്ണം മരവുമെന്നപോലെ മന്ദിരനിർമ്മാണത്തിൽ സുവർണ്ണവും രജതവും പ്രഭൂതമായി വാരിക്കോരി വിനി ചിദംബരത്തിലെ നടരാജമന്ദിരത്തോട്ടം, അമുതസര യോഗിക്കപ്പെട്ടിരിക്കുന്നം. സ്സിലെ സിക്കകാരുടെ സവണ്ണമന്ദിരത്തോടും, ഏതാണ്ട് പ്രകൃതമന്ദിരത്തെ തുല നം ചെയ്യാവന്താണ്. മന്ദിപേരിക്രമത്തിൽനിന്ന് നിവൃത്തനായി, അടുത്ത ള്ള മററു പലേ ദേവന്മാരുടേയും ദർശനത്തിൽ പ്രവർത്തിച്ചുകൊണ്ടിരുന്നു. ഇ അനെ ദേവദർശനം, സാധുദർശനം അവിടവിടെ നടന്തകൊണ്ടിരിക്കന്ന സംകീ ത്തനങ്ങളുടെ ത്രവണം തുടങ്ങിയ പുണ്യക്രിയകളിൽതന്നെ സശ്രദ്ധം പ്രവത്തി പ്പകൊണ്ടും, ഭിപ്പമായ ഈശ്വരീയഭാവത്തെ ആവാഹനം ചെയ്യകൊണ്ടും, ത പ്രാരാ അമന്ദാനന്ദമയമായ ഭാവസമാധിയിൽ അനുപദമവഗാഹനംചെയ്തകൊ ണ്ടം, ആ പണ്യഭിനത്തെ അവിടെ അതിവാഹനംചെയ്യകൊണ്ടിരുന്നു. ഈ ശരീരത്തിൽ മാത്രമല്ല, അവിടെ ക്രടിയിരുന്ന സർവ്വജനങ്ങളിലും അത്വന്തഗാഡ മായ ഈശചരഭാവം സ്റ്റടോയി സ്റ്റരിച്ചുകാണപ്പെട്ട

അഹഹ! പൂവ്വാചായ്യന്മായടെ ബൂജിവൈദവത്തെ എത്രതന്നെ ധന്വ വാദം ചെയ്യാലും മതിയാകന്നതല്ല. ദേവമുത്തികളുടെ സ്ഥാപനം വഴിക്ക് അ വർ ലോകത്തിന്ത് വലിയ ഉപകാരമാണ് ചെയ്യിരിക്കുന്നത്ര്. സാധാരണ ജന ങ്ങളുടെ മനസ്സിനെ ഭക്തിഭാവത്തിലേക്ക് ഉന്നയിക്കവാൻ ദേവമുത്തികരംക്കം, ഈദ്ദശമായ ദേവോത്സവങ്ങരംക്കം അസാമാന്യമായ സാമത്ഥ്യമണ്ടെന്നുള്ള ത് അനുഭവസിദ്ധമാണ്. കല്ലിലും മണ്ണിലും ഈശവരബൂദ്ധിയെചെയ്യപാസിക്കന്ന വർ ബൂദ്ധിഹീനന്മാരാണെന്ന് വാദിക്കന്നവരാണം ബൂദ്ധിഹീനന്മാർ. ജഗത്തി നെറെ സൃഷ്യിസ്ഥതിസംഹാരഹേതുവായി, സവ്വാന്തയ്യാമിയായ പരമാത്മാവിനെ തൊട്ട്, ഒരു വ്വക്ഷമോ ഒരു പുല്ലോ ഒരു കല്ലോവരെ സർവ്വപദാത്ഥങ്ങളിലും

ഈശചരബൂദ്ധിയെ ചെയ്തപാസിക്കാവുന്നതും, അങ്ങനെ ഉപാസിക്കന്ന ഭക്ത ൻെറ ഭാവനയെ അനുസരിച്ച് അവശ്വം ഈശ്വരൻ ഫലത്തെ പ്രദാനം ചെ യ്യന്നതുമാണം". ഈശ്വരൻ സവ്വവ്യാപിയം സവ്വസാക്കിയമാകന്നം. കല്ലിലം മ ണ്ണിലും തുണിലും തുരുമ്പിലുമെല്ലാം ഈശചരനാണ്ട്. ഈശചരനില്ലാത്ത യാതൊ രുപദാത്ഥവും അവസ്ഥിതി ചെയ്യന്നില്ല. അങ്ങനെയാണെങ്കിൽ സർവ്വവസ്തക്ക ളിലും ഈശാരനെ ഉപാസന ചെയ്യന്നതിൽ യാതൊരനുപപത്തിയുമില്ല. പി ന്നെ ശിവൻ, വിഷ്ണ, രാമൻ, ക്രഷ്ണൻ, കാളി, ലക്ഷ്മി എന്നിങ്ങനെ ഒരേഒരു ഈ ശചാതത്തപംതന്നെ നാനാരൂപത്തിൽ, ഗ്വവഹരിക്കപ്പെടുന്നതുകൊണ്ട്, ഈശച <sup>മ</sup>ബഹത്തപവും പ്രസക്തമാകന്നില്ല. സഹസ്രനാമംകൊണ്ട് വിഷ്ണ കീത്തിക്കപ്പെ ടന്നപെങ്കിലും, പിഷ്ണ ഏകമല്ലാതെ സഹസ്രമാകാത്തത്തപോലെ നാമരുപഭേദങ്ങ ളാൻ ഈശപരഭേദം സംഭവിക്കുന്നില്ലെന്നുള്ള സവ്വസമ്മതമാകന്നു. ഭക്തന്മാർ ഭജനസൌകയ്യത്തിനുവണ്ടി ശിവതപം വിഷ്ണതപം തുടങ്ങിയ ഓരോ ഉപാധിക ളെ ഗ്രഹിച്ച്, അതുകളിൽ 'എകമേവാദചിതീയ"മായ ആ പരമതത്തചത്തെ ഭ ജിക്കുന്നു. ഫിന്ദധർമ്മികളെപ്പോലെതന്നെ, മസൽമാന്മാർ, ക്രൈസ്തവന്മാർ തുട ങ്ങിയ ഇതരധർമ്മികളം അപക്ഷ് യോജിച്ചവിധം ചില ഉപാധികളെ കല്പിച്ച് അതുകഠംവഴിക്ക് അതേപരമാത്മാവിനെത്തന്നെ ഉപാസനം ചെയ്യുന്നു. കൈലാ സമെന്നും വൈകണ്ണമെന്നും അവിടെ ചന്ദ്രഃശഖരനെന്നും ചതുർഭ്രജനെന്നും കല്പി ച്ച് ഹിന്ദക്കാക് ഭജിക്കാമെങ്കിൽ, ഇതരധർമ്മികാക്ക് അവരുടെ സംസ്താര തേയം വിശ്വാസതേയമനസരിച്ച് ഓരോ ലോകങ്ങളം രൂപങ്ങളം കല്പിച്ച് ഈശചരനെ ഭജിക്കുന്നതിന്നെന്തുവിരോധം? അതുകൊണ്ട് എതൊരു നാമത്തിലും യപത്തിലം കല്ലിലോ മണ്ണിലോ വൃഷ്യത്തിലോ ചെടിയിലോ യഥേഷ്ഠം ആ പ രമാത്മാവിനെ ഭക്തിപൂറ്റം ഉപാസിക്കവാൻ സാധിക്കുന്നതും, ഈശപരൻ സ വ്വാന്തയ്പാമിയും സവസാക്ഷിയമാണെങ്കിൽ ഭജനത്തെ അനുസരിച്ച് സർവ്വക്കാ ഫലത്തെ പ്രദാനം ചെയ്യന്നതുമാണെന്നു നിസ്സംശയം സിദ്ധമാകന്നു.

# പതുപതിനാഥം II

''ഞങ്ങളുടെ ആത്രമത്തിൻറ ഉള്ളിൽ ഒരു സ്ത്രീ വരുന്ന പക്ഷം, ഞങ്ങ രം അവളെ വാളുകൊണ്ടു വെട്ടിക്കാന്തകളയും.'' എന്നു തിബത്തിലെ ഒരു ലാമ ആ വേശപൂവ്ം, അഭിമാനപൂവ്ം, എന്നോടൊരിക്കൽ പറകയുണ്ടായി. ഇത്ത്ത് നാതിശയോക്തിയല്ലാതെ, സന്ത്രോക്തിയായിരിപ്പാൻ തരമില്ലെങ്കിലും, ചിത്ത ത്തെ പ്രമഥനംചെയ്യുന്ന വിഷയങ്ങളോടു തീരെ സംബന്ധിക്കാതിരിക്കവാനുള്ള അവരുടെ അത്യൽകടമയായ ആഗ്രഹത്തെ നമങ്ങ് ഇതിൽനിന്ന് അനുമാനിക്ക വാൻ സാധിക്കുന്നതാണു്. പ്രമടകളോടു പലപ്രകാരത്തിലും സവ്ദാ സംബന്ധി ച്ചകൊണ്ടിരിക്കയും, തങ്ങരം അഖണ്ഡിതമായ ബ്രമ്മചയ്യത്തെ ലേശവും കാല

ഷ്ഠമന്നിയെ പരിപാലിക്കുന്നവരാണെന്നഭിമാനിക്കയും ചെയ്യുന്ന ഇന്നുള്ള വരെ പ്പോലെ, പണ്ടുള്ള വർ അത്രയം സിധേനാരൊ, ജിതേന്ദ്രിയന്മാരൊ ആയിരുന്നില്ല. പണ്ടത്തെ ഋഷിക്കം അഹോ! പാവങ്ങക! ഒന്നിന്മംകൊള്ളാത്ത മഹാഭീരുക്കരം! മനോബലമില്ലാന്ത ഇന്ദ്രിയകിങ്കന്മോർ!ബുധിസാമത്ഥ്യമില്ലാത്ത അന്ധവിശ്വാ സിക്ക! തങ്ങളുടെ ബ്രമപയ്യാഭിവ്രതങ്ങളെ അകണ്റിതമായി ക്ഷിക്കവാൻ വേണ്ടി വിഷയവിദ്ദരമായ ഏകാന്തന്ഥാനങ്ങളെ ഉപാശ്രയിച്ചിരുന്ന ബൌധേ ലാമമാർ ഇന്നം പണ്ടത്തെപ്പോലെ അത്വന്തകോന്തമായ താദ്യന്ഥാനങ്ങളെ ഇഷ്ടപ്പെടുന്നു. വിഷയസംബന്ധത്തോട്ടക്കുടത്തന്നെ വിഷയകാമനയോട്ടക്കടാത്ത ഇള ശുദ്ധമായതപശ്ചയ്യയെ അനുഷ്ഠിക്കവാൻ സാധിക്കമെന്ന് അവർ വിശ്വസി ക്കുന്നില്ല.

ഇഷ്ടനെ ബൌദ്ധലാമമാരാൽ അധിവസിക്കപ്പെട്ടന്ന ഒരു സന്ദരസ്ഥാ നമാകന്ത കാട്ടമാണ്ട്ര നഗരിയിൽനിന്നു പുറത്തു കറെ പടിഞ്ഞാറായി സ്ഥിതി ചെയ്യുന്ന ''സ്വയംഭ്രനാഥം". കാട്ടമാണ്ടവിലെ ചില ഭക്തജനങ്ങളാടുകുടെ ഞാ നൊരിക്കൽ വൈകനോരം ഭർശനാത്ഥം അവിടെ ചെപ്പകയണ്ടായി. ചെറിയ ഒരു കന്നിൻെറ മകളിൽ വത്തിക്കുന്ന എത്രയും പ്രശാണെകാന്തമായ ആ 910) ശ്രമം എൻെറ ചിത്തത്തെ അതിയായി ആവർജ്ജനം ചെയ്യ. മനോഹരമായ പലേ മന്ദിരങ്ങളും അവിടെ കാണപ്പെട്ടും. പഞ്ചപാണ്ഡവന്മാരുടേയും മററം ക മനീയമായ മുത്തികരം മന്ദിരങ്ങളിൽ ആരാധിക്കപ്പെട്ടവരുന്നു. മബ്ബാമന്ദിരത്തിൽ രാവും പകലും അഖണ്ഡദീപം ജചലിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കന്നു. മന്ദിരാഭ്യക്ഷനായ മുഖ്യലാമയേയം മററം നേരിട്ടകണ്ട് ഞങ്ങറം സംഭാഷണംചെയ്ത. ഒടുവിലത്തെ ബ്ദ്ധനായ ഗൌതമബ്ദ്ധൻറെ അവതാരത്തിനമുമ്പുതന്നെ നിർമ്മിക്കപ്പെട്ടിട്ട ള്ള അതിപരാതനമായ ഒരു പുണ്യസ്ഥാനമാണത്രേ അത്ര്. തിബത്തിൽനിന്നും മ ററം പലേ യാത്രികന്മാരും പ്രതിവർഷം പ്രവ്വദ്ധമായ ത്രദ്ധയോടെ ഇവിടേയ്ക്ക യാത്രചെയ്യാറുണ്ട്. ഞാൻ യാത്രചെയ്തിരുന്ന അക്കൊല്പംതന്നെ ചീനദേശത്തിൽ നിന്ന് മഹാതപസ്ഥിയായ ഒരു ലാമ ഈ പവിത്രധാമത്തിലേക്ക് അതിക്പപ്പുമാ യ "പ്രണതിയാത്ര" ചെയ്ത ജനങ്ങളെ അത്യാശ്ചയ്യഭരിതരാക്കിത്തീത്താവന്ത് അവിടത്തെ ചിലർ എന്നെ പറഞ്ഞുകേരംപ്പിക്കയണ്ടായി. സാധാരണന്മാക്ക പാദ ചാരേ ണപോലം അതിക്രമിക്കവാൻ കഴിയാത്ത അത്യ പ്രിതങ്ങളായ തന കം ഹിമപർവ്വതങ്ങളെ ദണ്ഡപ്രണാമം ചെയ്തപെയ്ത് അനേകം മാസങ്ങളെ കൊണ്ടോ, അഥവാ അനേകംകൊല്ലങ്ങളെക്കൊണ്ടാ അതിലംഘിച്ചുകൊണ്ടു ളള അതിഘോരമായ ഈ മഹാതപന്യ ആരുടെ മനസ്സിനെയാണാ് ആശചയ്യം കൊണ്ടും ഭയക്തേികളെക്കൊന്ടും ചകിതമാക്കിത്തീക്കാതിരിക്കക! സചയംഭ നാഥമെന്ന എ ഉന്നതസ്ഥാനത്തിൽനിന്നുള്ള രാജനഗരിയുടേയും, അതിന്ത് ചു റ൨ഭാഗവം നെൽക്ഷിചെയ്യന്ന നീണ്ട് വിശാലമായ വയലുകളോടും, അവയുടെ മ**ധ**ൃത്തിൽ അവിടവിടേ ചില ഗ്രാമങ്ങളോടുംകൂടി പരിലസിക്കന്ന പരന്ന

പിസ്തൃതമായി ഏറെക്കുറെ നിമ്പോന്നതമായി പണ്ണളാകാമോയ നേപാളമൈ താനത്തിൻേറയും, ഉത്തരഭിശയിൽ ദ്ദരത്തായി പ്രശോഭിക്കുന്ന ധവളധവളമായ ഹിമശിഖപോംക്തിയുടേയും, ആ ദിവ്വദശ്നം എന്റെ മനസ്സിനെ എത്രയോ ഉച്ച മായ ഒരാഹ്ലാഭഭ്രമിയിലേക്കുന്നയിച്ചു. അധികനേരം അവിടെ ഇരുന്നുകൊണ്ടു ആ ഭിപ്വസുഷമാസുധയെ പാനംചെയ്യാനന്ദിക്കാതെ അവിടെനിന്ന് മടങ്ങുവാൻ സാധിച്ചില്ല. നഗരത്തിന്നരികെയുള്ള വിശാലമായ വയലുകയം; അവയിൽക്രടെ നടക്കുന്ന അവസരങ്ങളിൽ പലപ്പോഴം നമ്മുടെ കേരളഭേശത്തെ അനുസ്തരിപ്പി ച്ചിരുന്നു.

ബി. സി. 450-ൽ, സ്വയം ബുഖഗേവാൻതന്നെ ഇവിടെ യാത്രചെയ്ത ബ്രാഹമണാദിപണ്ണികളെ സചധമ്മത്തിലേക്ക ചേത്തി ആ ധർമ്മത്തെ പ്രചണ്ഡ മായി പ്രവരിപ്പിച്ചു. പിന്നെ ബി. സി. 249-ൽ, ബുദ്ധധർമ്മപ്രചാരകനായ അ ശോകചക്രവത്തിയം ഇവിടെ സഞ്ചരിച്ചു പലേ വിഹാരങ്ങളം മററം നിർമ്മി ച്ച് ആ ധർമ്മത്തെ പൂറ്റാധികം പോഷിപ്പിച്ചു. ഇങ്ങനെ അധികകാലം ബംഭാ മതത്താൽ സമാക്രാന്തമായി, തന്മയമായി വത്തിച്ചിരുന്ന നേപാളദേശത്തിൽ ഇ പ്പോഴം ആ പൂറ്റുകാലത്തെ അനുമാപനം ചെയ്യുന്ന പലേ അവശേഷങ്ങളും അ വിടവിടെ സ്റ്റടമായി കാണപ്പെടുന്നണ്ട്. കാട്ടമാണ്ട നഗത്തിന്നരികെ വിരാജി ക്ഷന്ന ''പത്താനം", "ഭാത്തുഗാം" എന്നു പേരായ രണ്ടു ചെറുനഗരങ്ങളിലും ദേവ ഭർശനാത്ഥംതന്നെ ഞാനൊരുനാരം സഞ്ചരിക്കയുണ്ടായി. തായതനങ്ങളുടെ ബൌഖരീതിയിൽ രചിക്കുപ്പട്ടിട്ടുള്ള പലേ ദേവമന്ദിരങ്ങളും അവയിലെല്ലാം ബുദ്ധമൂത്തിയും പ്രത്യക്ഷമായി ദർശിക്കപ്പെട്ടു. ബൌദ്ധസമ്പ്രദായത്തിലുള്ള അ ക്കാലത്തിലെ ശിപ്പകലാവൈങ്ക്യുവും അവയിൽ അത്ഭതതരമാംവണ്ണം പ്രകടീക തമായിരുന്നു. ഹിന്ദക്കളായിത്തീന്നിട്ടുള്ള ബെഴ്ഡേർമ്മികളും സാക്ഷാൽ ബൌ ദ്ധധമ്മികളം ഇപ്പോഴം ഈ നഗരങ്ങളിൽ അധികമായി നിവസിക്കന്നുണ്ട്.

അതിന പുറമെ, പലേ സന്ത്യാസിമഠങ്ങളും ഇവിടങ്ങളിൽ ഉണ്ടെന്ന പറയപ്പെടുന്നു. എന്നാൽ സന്ത്യാസിവുത്തിയോടുക്കടിയ സന്ത്യാസികളല്ല,''ഗോ സായി" എന്ന വിളിക്കപ്പെടുന്ന ഗ്രഹസ്ഥധർമ്മികളായ ഒരുതരം സാധുക്കളതേ ഇക്കാലത്ത് ആവക മഠങ്ങളിൽ നിവസിൿന്നത്. സന്ത്യാസിവേഷത്തോടുക്കട സന്ത്യാസിധർമ്മത്തെ പ്വതിചലനംക്രടാതെ പാലിക്കക എന്നത് സാധാരണ നാക്ക് സകരമല്ലെന്നുള്ള തിന്ന് ഈ വർഗ്ഗക്കാർ ഉത്തമോദാഹരണങ്ങളാകന്നു. ഹാ! മഹനീയമായ വിവേകമാർഗ്ഗത്തിൽ ഇറങ്ങി സഞ്ചരിക്കവാൻ ഒരുങ്ങിപ്പുറ പ്പെടുന്ന മഹാതമാക്കളപ്പോലും, അങ്ങനെ ചെയ്യവാനനുവദിക്കാതെ, കത്സിത മായ മോഹമാർഗ്ഗത്തിലേക്കാകർഷിച്ചധപേതിപ്പിക്കുന്ന ആ മഹാമായയുടെ മോഹനസാമത്വ്വം അപ്രതിഭേവും അതിവിചിത്രവുമെന്നേ പറയേണ്ടതുള്ളം. കാട്ടമാണ്ടുവിൻെറ കൃത്രിമമായ നഗരല്പതിയിലധികം, കണ്ണികയെന്ന പോലെ നഗരമദ്ധ്വവത്തിയായി, രക്തസരോജങ്ങളാൽ സംപൂരിതമായി, ചെറു തെങ്കിലും, ചത്രശ്രോകാരമായി, സന്ദരമായ ആ സരസ്സിൻെറ അകൃത്രിമമായ പിചിത്രകാന്തി എൻെറമനസ്സിനെ അതിയായി ആമോഭിപ്പിച്ചിരുന്നു. അതുനി മിത്തം ഞാൻ പലപ്പോഴം സന്ധ്വാസമയം അങ്ങോട്ട സഞ്ചരിച്ച് ആ സരോ ഭേവിയെ ഉപാസിച്ചാനന്ദിക്ക പതിവായിരുന്നു. സരോമ്യ്യത്തിൽ വിരാജിക്കു ന്ന ചെറുതായ ഭേവനികേതനവും മഹത്തായ കൊതുക സാധനമായി വത്തിച്ചി രുന്നം. എന്നാൽ പ്രക്തകാസാരത്തിന്നരികെ വിസ്തീണ്ണമായ മൈതാനത്തിൽ സമാനവേഷധാരികളായ അനേകശതം ഗ്രക്കാഭേന്മാർ ചുമലിൽ തോക്മമായി അണിനിരന്നു സംഗ്രാമപരിശീലനം ചെയ്തിരുന്ന വീയ്വഭോമേഷം ആ കാഴ്ച സസ്സിലെ ചെന്താമരപ്പുകളിൽനിന്നു് എൻെറ ദ്രഷ്പിയെ ഇടയ്ക്കിടെ അ ഞോട്ട് ആകർഷണം ചെയ്തകൊണ്ടിരുന്നുണ്മാലും. ഏതായാലം ആതതമ വും കൃതകവുമായ രണ്ടു സെന്ദേയ്യങ്ങളുടേയം സമ്മേളനസ്ഥാനമായ ആ നഗരമ ഭഗ്ഗം അവിടത്തെ എൻെ നിവാസകാലത്തിൽ എൻേറ ചിത്തത്തെ പ്രചുമോ യി രഞ്ജിപ്പിച്ചിരുന്ന വസ്തക്കളിൽ സവ്വപ്രധാനമായിരുന്നുവെന്തതന്നെ പറയാം.

ശിവരാത്രിമഫോത്സവത്തിന്നശേഷം, ഒരാഴ്ചക്ഷള്ളിൽതന്നെ, തദ്ദേശനി യമത്തെ അനുസരിച്ച്, സാധുക്കളും ഗ്രഹസ്ഥന്മാരുമായ സർവ്വയാത്രികന്മാരും ന ഗരാപിട്ട് വന്നപഴിക്കതന്നെ സചസ്ഥസ്ഥാനങ്ങളിലേക്ക് മടങ്ങിപ്പോയിരിക്കുന്നു. എന്നാൽ അവിടത്തെ പലേ പ്രഭജനങ്ങളുടേയും സാധുമഹാത്മാക്കളുടേയും പ്രേ രണനിമിത്തം, ഞാനവിടെവിട്ടപോകാതെ, അവിടെത്തനൊ പിന്നേയം നിർവ്വി ഷേപം നിവാസംചെയ്തകൊണ്ടിരുന്നു. സവ്വവിധമായ പരിചയ്യകളം അതിയാ ന ത്രധയോടെ അവിടത്തെ ഭക്തജനങ്ങൾം, അഹമഹമികയാ രാജശാസനംകൊ ണ്ടെന്നപോലെ, മറയ്ക്കു ചെയ്തകൊണ്ടിരുന്നു. പൂവ്വാഹനം സ്റ്റാനഭജനാദികളായ നിതൃകൃതൃങ്ങളിലും, അപരാഹ്നം സൽസംഗരസികന്മാരമായി ഈശചരവിഷയ കമായ വാത്താലാപത്തിലും വിനിയോഗിക്കപ്പെട്ടിരുന്നു. നേപാളികരം വലിയ ആസ്തികന്മാരം സാധ്യബ്രാഹ്മണഭക്തന്മാരുമാകന്ത. കണ്ണാകണ്ണികയാ, ഈ സാധു വിൻെറ ആഗമനവൃത്താന്തം നഗരത്തിൽ പ്വാപിച്ചതോടുക്കി, സാധുപ്രിയന്മാ രായ പലരും ഭർശനത്തിന്നും സൽസംഗത്തിന്നും ശാസ്ത്രാത്ഥപിചാരത്തിന്നമാ യി പ്രതിഭിനം വന്നുകൂടിയിരുന്നു. ശാസ്ത്രജ്ഞന്മാരായ ബ്രാഹ്മണരും, ''റാണാ'' എന്നു വ്യപദേശിക്കപ്പെടുന്ന രാജകുടുംബാംഗങ്ങളും ഉന്നതമായ ഉദ്യോഗത്തിൽ ചെയ്യന്നവരുമായ ക്ഷത്രിയരും സൽസംഗികളിൽ ഉരംപ്പെട്ടിരുന്നു. സ്ഥിതി വൈരാഗ്യത്തിലും വിശുദ്ധമായ ബ്രഹ്മവിദ്യയിലും അഭിരു പിയുള്ള വരായിരുന്നു സൽസംഗങ്ങളിൽ അധികംപേരുമെന്നിരിക്കിലും, ചില രജപൃത്രവീരന്മാർ സി

ധികളിലും യോഗവിള്യയിലും ഭ്രമുള്ള വരായിരുന്നു. എത്രവലിയ സിദ്ധിയും സം സാരത്തിലന്തർഭവിഷന്നു. എത്ര വലിയസിദ്ധനും സംസാരിയും താപത്രയപീഡി തന്നം തന്നെ! ഹിരണ്യഗർഭനിലധികം സിദ്ധികരം സ്ഥാധീനമുള്ള ഒരു സിദ്ധൻ ഈ ബ്രഹ്മാണ്ഡത്തിൽ വേറാരുണ്ട്! സിദ്ധകലസംമ്രാട്ടായ ആ പിതാമഹനും സംസാരതാപതപ്പൻതന്നെ! സവ്വവിധമായ സംസാരവിഷയങ്ങളിലും ദ്രഢമായ വൈരാഗ്യവും സൂക്ഷ്യമായ വിപാരസാമത്ഗ്യവുമുള്ള വക്കല്ലാതെ നിരപേക്ഷമായ ബ്രഹ്മവിള്യയ പരോക്ഷമായി, അതായത്ത് ബൗദ്ധികമായെങ്കിലും ഗ്രഹിക്കവാൻ സാധിക്കുന്നതല്ല.

അസൽസംഗമെന്നപോലെ സൽസംഗവും മദിരാസമമായി തൽപായി കളെ മദിപ്പിക്നാതുകൊണ്ട്, പ്രതിദിനം നിയതമായി നിയതസമയത്തിൽ ഊഞാനരസപിപാസക്കളായ പലരം ഈ സാധുവിന്റെ വസതിയിൽ സത്രദേം സമ്മിളിതരായിരുന്നു. സൽസംഗം അമുതംപോലെ മനുഷ്യന്ത് ഹിതകരവും സൂഖകരവുമായതുകൊണ്ടു തന്നെയാണ്, വസിഷ്പാദികളായ പ്രാചീനമഹർഷി കളം നാനാക്മേവൻ തുടങ്ങിയുള്ള അർവ്വാചീനമനികളും അതിനെ അതിരി ല്ലാതെ പ്രശംസിച്ചിരിക്കുന്നത്. സൽസംഗം ഒരു ഒഷ്യനെ ശിഷ്യനാകുന്നു; സൽ സംഗം പാപിയെ പുണ്യവാനാക്കുന്നു; സൽസംഗം ബദ്ധനെ മക്തനാക്കുന്നു സൽസംഗം ട്രേഖിയെ പുണ്യവാനാക്കുന്നു; സൽസംഗം ബദ്ധനെ മക്തനാക്കുന്നു സൽസംഗം ട്രേഖിയെ സുഖിയാക്കുന്നു; സൽസംഗം ബദ്ധനെ മക്തനാക്കുന്നു തിക്കിലും ഇന്ദിയമനസ്സുകളുടെ ഖപലതാവികലമായ സമാഹിതഭാവം, അതായ ത്രസ്വാത്തമായം, സംധനമാത്രമായ അതിനെ പേരമഫലമായതുകൊണ്ട് അ തിൽനിന്ന് വിശിഷ്യതമോകുന്നു. സൽസംഗലാർച്ചയിൽ വിശേഷിച്ച് ഉപനി ഷൽപ്രതിപാല്യംതന്നെ പ്രതിപാലിക്കപ്പെട്ടിരുന്നു:—

പ്പറ്റത്തിലക്ഷണം, നിപ്പത്തിലക്ഷണം, അപായത് കർമ്മമാഗ്ഗം, ജ്ഞാ നമാഗ്ഗം എന്നിങ്ങനെ വൈദികധർമ്മം രണ്ടു പ്രകാരത്തിലാകന്നു. അവയിൽ കർമ്മമാഗ്ഗത്തിന്ന് ലെയകികവിഷയങ്ങളിൽ ആസക്തിയുള്ള രാഗികളം, ജ്ഞാ നമാഗ്ഗത്തിന്ന് വിഷയങ്ങളിലുള്ള ആശയററ്റ് ഏഷണാത്രയത്തെ സന്ന്യസിച്ച വിക്തേന്മാരം അധികാരികളാകന്നു. കർമ്മമാർഗ്ഗത്തെ സ്പീകരിച്ചവക്ക് ഐ ഹികവും പാരത്രികവുമായ അഭ്യഭയവും, ജ്ഞാനമാഗ്ഗത്തെ വരിച്ചവർക്ക് പരമ പുരുഷാത്ഥമായ മോക്ഷവും ഫലമാകന്നു. ലോകത്തിൽ പ്രായേണ സവ്ജനങ്ങ ളം മോഹിത ചിത്തരായി കർമ്മമാർഗ്ഗത്തെ ഉപാശ്രയിച്ച് സംസാര ചക്രത്തിൽ പെയനഃപുനേയനെ പരിഭ്രമിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കുന്നു. വിവേകവും മൈയരോഗ്യവും കൈകൊണ്ട് സംസാരകാരണമായ പ്രവ്വത്തിമാഗ്ഗത്തെ സന്ത്യജിച്ചു്, ശൂധമായ ശ്രേയാമാർഗ്ഗത്തിൽ പ്രവത്തിക്കുന്നവർ ലോകത്തിൽ നന്നെ ഒർല്ലമോണ്ം.

ആത്തത്ത് പളരെ ട്രത്രഹവും ട്രവേഗാഹവുമാകന്നു. അതിനെ ശ്രവി ക്കുവാനെന്നപോലെ ഉപദേശിക്കവാനം അർഹതയുള്ള വർ ലോകത്തിൽ വളരെ വിരളമായേ കാണപ്പെടുകയുള്ള. യോഗൃന്മാരായ ആചായ്യന്മാർ വഴിക്കല്ലാതെ അതിനെ ആക്കം സമൃക്കായി ഗ്രഹിക്കവാനം സാധിക്കന്നതല്ല. ഭേദഭ്രമം അസ്ത മിക്കാത്ത കത്സിതപണ്ഡിതന്മാരിൽനിന്ന് ആത്മതത്തപത്തെ ശ്രവിച്ചാൽ അ ന്ധനാൽ നയിക്കപ്പടുന്ന അന്ധനെപ്പോലെ അരതിയില്ലാത്ത അനത്ഥപരമ്പര യെ പ്രാപിക്കകയല്ലാതെ, ത്രേയസ്സിനെ പ്രാപിക്കുന്നതല്ല. അതുകൊണ്ട് ആത്മ ജിജ്ഞാസുക്കാം തത്തചനിഷ്പന്മാരായ മഹാന്മാരിൽനിന്നതന്നെ ആത്മതത്തച ത്തെ ഗ്രഹിക്കേണ്ടതാണ്. എന്നാൽ "ആചായ്യനെക്കൊണ്ടെന്താണു്? ഞാൻ എൻെറ ബൂദ്ധികൊണ്ടുഹിച്ച് ആത്മതത്തപത്തെ നിണ്ണയിക്കാം." എന്നാരും തന്നെ വിചാരിച്ചപോകരുത്. ആത്മയാഥാത്ഥ്യത്തിൻെറ അവധാരണം, ആ ത്മനിഷ്ഠനായ സഭ്ഗ്രരവിൻറേയും, ആത്മതത്തപപ്രതിപാദകരായ സച്ഛാസ്ത്ര ത്തിൻറയും സഹായംക്രടാതെ കേവലം സ്ഥകീയമായ യുക്തികൊണ്ട്. ഇതേ പരെ ആക്ടംതന്നെ ഉണ്ടായിട്ടില്ല. അങ്ങാടിയിൽനിന്ന് ഉപനിഷഭ്ഗന്ഥജേളം മററം വിലകൊടുത്തു വാങ്ങി പഠിച്ചതുകൊണ്ടും, ആത്മബോധം ഉണ്ടാകന്നതല്ല. അധിഭൂതപദാത്ഥങ്ങളെപ്പോലെ അദ്ധ്വാത്മതത്തപങ്ങൾം കേവലം ബൂദ്ധിക്കോ ഇന്ദ്രിയങ്ങരംക്കോ ഗോപരമാകുന്നതല്ലെന്ന് പ്രത്യേകം ധരിക്കേണ്ടതുണ്ട്. അ തുകൊണ്ട് മഹാത്മാക്കളായ ഉപദേഷ്ടാക്കളിൽനിന്ന് ആത്മവസ്തവെ ശ്രവിച്ച് അതിനെത്തന്നെ നിരന്തരമായി വിചാരിക്കയും ധ്വാനിക്കയും ചെയ്യുന്ന സാധന സമ്പന്നമാരായ ശിഷ്യന്മാർക്കമാത്രം സത്യവസ്തുവിൻറ സത്യപ്രബോധമണ്ടാ കനാം.

ആത്മാവു് ജനിക്കുന്നില്ല. ആത്മാവു് മരിക്കുന്നതുമില്ല. അത്ര് നിത്യവും ചിരന്തനവുമാകന്ന. ശരീരം നശിച്ചാലം അതു നശിക്കന്നില്ല. അതു് ശബ്ദം, സ്പർശം, രൂപം, രസം, ഗന്ധം തുടങ്ങിയ ഇണങ്ങളൊന്നുമില്ലാത്ത നിർഗ്ഗണവസ്ത അത് ചാമയരിയെക്കാളം വാകന്നം. അത്ര സ്വയം പ്രകാശസ്വരൂപമാകന്നം. ചെറിയതും ആകാശത്തേക്കാളം വലിയതുമാകന്നു. അത്ര് ബ്രഹ്മാവുതൊട്ട് ഉരമ്പു വരെയുള്ള സവ്പാണികളുടേയും ബൂദ്ധിഗുഹയിൽ പ്രകാശിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കുന്നു. യാതൊന്നകൊണ്ട് പ്രാണികഠം രൂപരസഗന്ധാദികളെ അറിയന്തവോ, ആ ചൈതന്യമാകന്ന അത്ര്. ജാഗ്രൽസാപ്ലപദാർത്ഥങ്ങളേയം സഷുപ്പൂ പ്രസ്ഥ മേയും ആ ആത്മാവുതന്നെ പ്രകാശിപ്പിക്കുന്നു. പ്രാണികളുടെ ശരീരത്തിൽ അ പസ്ഥിതിചെയ്തകൊണ്ട് പ്രാണാപാനാദി വായുക്കളെ ചലിപ്പിക്കുന്നതും ആ ആ ത്മാവതന്നെ. സവ്വ ബ്രഹ്മാണ്ഡവും ആത്മാവിൽ പ്രതിഷ്ഠിതമാകുന്നു. ഈ ആ ത്മാവുതന്നെ മായാശക്തിശബളിതമായ രൈവസ്ഥയിൽ ഈശപരനെന്നും ദേ ഹേന്ദ്രിയാദി വിശിഷ്ഠനായിട്ട് ജീവനെന്നും വ്യപദേശിക്കപ്പെടുന്നു. ഒരേ അഗ്നി എപ്രകാരം നാനാവിധമായ വിറകിനോട്ട സംബന്ധിച്ചു", അതാത്ര് വിറകിന്റെ ആകാരത്തിൽ ഭിന്നഭിന്നമെന്നപോലെ പരിണമിക്കുന്നുവാ, അപ്രകാരം സവ്വത

പ്വാപകമായി, അദ്വതീയമായ ആത്മവസ്ത നാനാവിധമായ ശരീരങ്ങളിൽ ല്ര പേശിച്ച്, തത്ത പ്പരീരാവ പ്പിന്നമായി, ഭിന്നഭിന്നമെന്നപോലെ വർത്തിക്കുന്നു. സവ്ചരാപരങ്ങളിലം വ്യാപ്തമങ്കിലം, സവ്കർമ്മങ്ങളടേയം പ്രേകേമെങ്കിലം, അതു് യാതൊരു കർമ്മത്താലം ലിപ്തമാകന്നില്ല. അതു് ആകാശമെന്നപോലെ മനോബുധികരക്ഷ് സാക്ഷിയായി പ്രകാശിക്കന്ന അതിനെ അസംഗമാകുന്നു. നേത്രംകൊണ്ടാ ത്രോത്രംകൊണ്ടാ മററിന്ദ്രിയങ്ങളെക്കൊണ്ടാ ഗ്രഹിക്കവാൻ എന്നാൽ അത് ശൂന്യമല്ല. ത്രികാലാബാദ്ധ്യമായ സത്യവസ്ത സാധിക്കുന്നില്ല. വാകന്നു അത്ര്, പ്രക്ഷപ്പകാശങ്ങളായ സൂയ്യചന്ദ്രനക്ഷത്രാദിക്കപോലം, യാ തൊന്നിൻറ പ്രകാശപഞ്ജത്തെ സമാത്രയില്പ് ലോകത്തിൽ പ്രകാശില്പുകൊ ണ്ടിരിക്കന്തവോ, ഒരിക്കലം വിപരിലോപമില്ലാത്ത ആ പ്രകാശപഞ്ജമാകന്ത അത്. അശേഷവിഷയാനന്ദങ്ങളം യാതൊന്നിൻെറ അതിക്ഷദ്രമായ ഒരു കണം മാത്രമാണോ, ആ അപാരാനന്ദപാരാവാരമാകന്ന അത്ത്. എന്നതന്നെയല്ല, ബഹുശാഖകളെക്കൊണ്ട് പടന്ത് വിസ്തീർണ്ണമായ സംസാരവ്വക്ഷത്തിൻെറ്റബീ ജമായി വത്തിക്കനാത് ഈ ആത്മതത്തപമാകന്നു. സംസാരത്തിൻെറ ഉൽപത്തി കെന്നപോലെ, സ്ഥിതിക്കം ലയത്തിനും കാരണമായി വത്തിക്കുന്നതും ഈ ആ ത്മാവല്ലാതെ വേറൊന്നല്ല. അഗ്നിയുമക്കനും തപിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കുന്നതും, വായു എപ്പോഴം ചലിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കുന്നതും, ഇന്ദ്രൻ യഥാകാലം വർഷിച്ചുകൊണ്ടി രിക്കുന്നതും, മൃത്യ പാപികളെ ദണ്ഡനംചെയ്യുന്നതും ഈ ആത്മാവിൽനിന്നുള്ള ഭയം നിമിത്തമാകന്നു. ഇങ്ങനെ ആത്മവസ്ത്ര സവ്വജഗത്തിൻേറയും അധിഷ്യാന വം നിയാമകവുമെന്നിരിക്കിലും, അതു് ശുച്ചാവും അസംഗവും അപ്രമേയവും, നിവ്വികാരവും നിഷ്ക്രിയവും, നിഗ്ഗണവും നിരാകാരവുമായി സ്ഥമഹിമയിൽ തന്നെ സ്വയം പ്രകാശിച്ചുകൊംന്ദിരിക്കുന്നു.

ഈട്ടശമായ ആത്മയാഥാത്മുത്തെ നിസ്സന്ദേഹം അപരോക്ഷമായി സാക്ഷാൽകരിക്കുന്നവൻ സംസാരത്തെ അതിക്രമിച്ച് മക്കിപദത്തെ പ്രാപിക്കു ന്നം. ജന്മജരാമൃത്യക്കളുടേയും ആധിവ്യാധികളുടേയും നിരന്തരസന്തതിയാൽ അ തൃന്തം പരിതപ്പമായ ഈ സംസാരത്തിൽ, അവൻ പിന്നീട്ട് ആഗമിക്കുന്നില്ല. എന്നാൽ സവ്ശരീരത്തിലും "ഞാൻ," "ഞാൻ" എന്ന ശബ്ദംകൊണ്ട് സാധാര ണമായി നിർദ്ദേശിക്കപ്പെടുന്ന ആത്മവസ്ത അബാലഗോപാലം സവ്വക്കം സവ്ദാ സാമാനൃരൂപത്തിൽ അപരോക്ഷമെങ്കിലും, വിശേഷരൂപത്തിൽ അത്ത് അപ രോക്ഷമല്ല. "ഞാൻ അസംഗവും അമൃതവും ആനന്ദേരൂപവുമായ ചൈത്നൃവസ്ത വാകന്ന " എന്നിങ്ങനെ വിശേഷരൂപത്തിൽ ആത്മവസ്ത ആർക്കംതന്നെ പ്രകാ ശിക്കുന്നില്ല. പരമേശപരൻ പ്രകൃത്യാതന്നെ പ്രാണികളുടെ ഇന്ദ്രിയങ്ങളെ ബ ഹിർമ്മുഖങ്ങളാക്കി, അതായത്ത് വിഷയോനുഖങ്ങളാക്കി സ്വഷ്യിനെയ്തിൽക്കുന്നം. മനസ്സാകട്ടെ സങ്കല്പവികല്പാത്മകമായി സ്വഷ്ടിക്കപ്പെട്ടിരിക്കുന്നം. അതുകൊണ്ട് അങ്ങനെ സ്വഭാവേന വിഷയങ്ങളിൽ പ്രവത്തിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കുന്ന ഇന്ദ്രിയമന സ്സകളെ നിരോധിച്ച്, ഞത്മവസ്തവെ സ്വസ്ഥയ്പത്തിൽ അറിഞ്ഞനഭവിക്ക യെന്നതും സാധാരണമനാഷ്യക്ക് തീരെ ദഷ്ണരമാകന്നു. ആശ്ചയ്യാപോലെ അനേ കസഹസ്രം മനുഷ്യമിൽ ഒരുവൻ മാത്രമാണും തീവ്രമായ വൈരാഗ്യവും മോ ക്ഷേ പ്ലയം നിമിത്തം ഇന്ദ്രിയങ്ങളെ നിരോധിച്ച്, മനസ്സിനെ അന്തർമ്മുഖമാ ക്കി, ആ പ്രതൃഗാതമാവിനെ സാക്ഷാൽ ഒർശിച്ച് ത്രപ്പിപ്പെടന്നത്. ഇങ്ങനെ ഇന്ദ്രിയങ്ങളുടെ പ്രതാപത്തിൽ മയങ്ങി മോഹിതനാകാതെ, ഒർദ്ദമങ്ങളെങ്കിലും അവയെ ധീരതയോടെ ദമനംചെയ്ത്. എന്മാനഭവം ചെയ്യുന്ന. മനഷ്യനാകന്ത യഥാത്ഥ മനഷ്യൻ. യാതൊരുത്തൻ മാനഷശരീരത്തെ ലഭില്ല് സത്വവസ്ത വിൻറ അനേച്ഷണത്തിൽ, അതായത്ര സതൃവസ്തവിലേക്ക് നയിക്കന്ന് സാധ നങ്ങളുടെ സമ്പാദനത്തിലെങ്കിലും ആ ശരീരത്തെ വിനിയോഗിക്കന്നില്ലയോ, അവൻ ഈശാരഭത്തമായി, വിശിഷ്ടമായ മന്തഷ്ഠശരീരത്തെ ടുരുപയോഗപ്പെട്ട ത്തന്ന, അഥവാ വിഫചീകരിക്കുന്നവെന്നതന്നെ പറയാം. തിയ്യകശരീരംപോ ലെ മന്നജശരീരവും എഹാരനിദ്രാഭയമൈഥുനാദികളെക്കൊണ്ട് നശിച്ചപോക ന്ന പക്ഷം, ഹന്ത! ഹന്ത! അതുപോലെ വിഷാദാസ്പദമായി ഈ ലോകത്തിൽ വേറൊന്നമില്ല. ഇന്ദ്രിയവശഗന്മാരായി ഓരോ കാമങ്ങളെ കാമിച്ചുകൊണ്ട് കാ ലംകഴിക്കുന്ന ഇത്തരം മനുഷ്യർ കാമാസക്തിനിമിത്തം. മൃത്വവിസ്റ്റ് പാശത്തി ന്നിരയായിത്തീരുന്നു, അതായതു് ജനനമരണാത്മകമായ സംസാരജലധിയിൽ നിമജ്ജനോന്മജ്ജനം ചെയ്തകൊണ്ടിരിക്കുന്നു. ഇന്ദ്രിയമനസ്സുകളെ സചവശമാകി യ ധീരന്മാരാകട്ടെ വിഷയങ്ങൾ അധ്രവമെന്നറിടത്തു് അവയെ കാമിക്കാതെ, ധ്രവമായ അമതത്തപത്തെ മാത്രം കാംക്ഷിക്കയും, അതിന്നായി ജീവിക്കയും, അതിന്നായി അനവരതം പ്രയത്നിക്കയും ചെയ്യന്നു. മോക്ഷപ്രാപ്തിക്കള് ഏക സാധനം അടൈചതമായി, അടചിതീയമായ എത്താപിൻെറ്റ് സമൃഗ്ജ്ഞാനമാ കന്ന. ജീവനെന്നും ഈശാരനെന്നും ഉപാധിഭേദം നിമിത്തം ഭിന്നമായി വ്വവന രിക്കപ്പെടുന്നവെങ്കിലും, അതുകഠം ഒരേ ചൈതന്യംമാത്രമാണെന്നുള്ള ബോധ മാകന്ന സമൃഗ് ജ്ഞാനം. ഈ യഥാത്ഥജ്ഞാനം യഥാവിധി ചെയ്യന്ന ഉപനി ഷഭപിചാരത്തിൽനിന്ന് ഉൽപന്നമാകന്നം. പ്രതിശരീരം ഭിന്നഭിന്നമായ ജീവാ ത്മാക്കളേയും അവയിൽനിന്നു് ഭിന്നമായി പരമാത്തത്തപത്തേയും പ്രതിബോ ധനംചെയ്യന്ന ജ്ഞാനം ഭേദജ്ഞാനമാകന്നു. ഭേദജ്ഞാനം അയഥാത്ഥമായതു കൊണ്ട്, അമതത്തപത്തെ പ്രദാനംചെയ്യവാൻ,പയ്യാപൂമാകന്നില്ല. പ്വവഹാരദ ശയിൽ, എത്മാവിൽ "ഞാൻ, നീ" എന്നിങ്ങനെ എന്ത്രതന്നെ ഭേദകല്പനം സംഭവിക്ന്നത്ത്തിലം, പരമാത്ഥഭശയിൽ ആത്മാവിൽ നാനാതചം സംഭവി കന്നില്ല ഇങ്ങന അട്ടിതീമമായി, സർവ്വചരാ പരങ്ങരംക്കം അധിഷ്ഠാനമായി പ്രകാശിക്കന്ന ആത്മവന്തുവെ സ്വസ്വത്രപമായി അപരോക്ഷീകരിക്കവാൻ

അസമർത്ഥരായ മദ്ധ്യമാധികാരികഠം യഥായോഗ്യം. പ്രണവോചാസനയെ അ നമ്പിക്കേണ്ടതാകന്നു. ഓം, ഓം എന്നിങ്ങനെ ഓകാരത്തെ എപ്പോഴം ഉച്ച രിക്കേണ്ടതാണം". ചിത്തത്തിന്നും അധികം ചാഞ്ചല്പമുള്ള വർ ഘണ്ടാനിനാദം പോലെ ഉച്ചത്തിൽ ടീർഘമായും, കറെ സൈറ്റ്വാള്ള വർ മന്ദമായും പ്രണവ ത്തെ ജപിക്കേണ്ടതാണ് പ്രണവജപത്തോടുകൂടി പ്രണവാത്ഥമായ നിവ്വിശേ ഷബ്രഹ്മത്തെ അനസന്ധാനം ചെയ്യേണുതുമാണം". എന്നാൽ അങ്ങനെ ബ്രഹ്മാന സന്ധാനത്തിന്നു സാമർത്ഗ്വമില്ലാത്തവർ ഓങ്കാരശബ്ദത്തിൽ ഇന്മദ്ദഷ്ടിയെചെ യ്യപാസിക്കേണ്ടതാണ്, അതായതു് ഓങ്കാരശബ്ദത്തിൽ മനസ്സിനെ നിരോധി ച്ചട്ട്വസിഞ്ഞേങ്കതാകന്ന. ഇങ്ങനെ അഭ്വസിക്കന്ന പ്രണവോപാസനം ക്രമണ ത്തത്താനത്തെ ഉൽപാദനംചെയ്യന്നു. ഇന്ദ്രിയങ്ങളുടേയും മനോവൃത്തികളു ടേയും നിരോധരൂപമായ യോഗവും നിദിയുാസനത്തിന്റെ അംഗമായി ആത്മ ജ്ഞാനോദയത്തിൽ സഹകാരിയായി ഭവിക്കന്നു. പിന്നെ ദേഹവൃതിരിക്തമായ ഒരാത്മാവുണ്ടോ, അഥവാ ഇല്പയോ എന്നുള്ള ശങ്ക എത്രയോ സ്ഥിചമാകന്നു. ദേഹേന്ദ്രിയങ്ങളും മനോബൂലികളും യാതൊര ചൈതന്വവസ്തവിൺറ സംബ ന്ധത്താൽ സ്വസ്വവ്യാപാരങ്ങളിൽ ചേഷ്പിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കുന്നപോ, ആ ചൈ തന്വവസ്തവാകന്നു ആത്മാവും. ആത്മാവുതന്നെ നാം, ആ ആത്മാവുതന്നെ ബ്ര ഹമം. ആ ആത്ഥാവുതന്നെ ജഗത്ത്ത്. ആ എത്തമചൈതന്വമല്ലാതെ പരമാത്ഥ ത്തിൽ വേറൊരു വസ്ത ഇല്ലതന്നെ.

എന്നാൽ ആത്മഴഞ്ഞാനവും ആത്മജ്ഞാനാഭ്യാസവുമൊക്കെ സന്ന്യാസി കളടെ സചകായ്യസചത്തായി, അതായഇ° സന്ന്യാസികശക്ഷ് മാത്രമാണം" വിഹി തമെന്ന് വേദാന്തത്തിലെ ചില ആ പായ്യന്മാർ വലിയ സമാരോഹപൂറ്റും ശാസി ച്ചകാണന്തണ്ട്. എന്നാൽ സന്വാസികയക്ക് സദ്ദശന്മാരായ ഇതരാശ്രമികയ ക്കും എത്തവിട്ടും അവിഹിതമാക്കവാൻ പാട്ടള്ള തല്ല. മൻകാലങ്ങളിൽ യതിധ മ്മികളിലധികം ഗ്രഹിധമ്മികളായിരുന്നു. തത്തിപിചാരത്തിൽ പ്രവത്തിച്ചുകൊ ണ്ടിരുന്നതെന്നുള്ള തിൽ ശ്രതികളും സ്മുതികളും പ്രാമാണ്യം വഹിക്കുന്നുണ്ട്. വിഷയവൈഗ്യേമാകന്ന ആത്മവിചാരത്തിൽ മഖ്യസാധനം. വൈരാഗ്യമള്ള വൻ ഗുഹത്തിലിരുന്നാലും വനത്തിലിരുന്നാലും സന്യാസിയായി കഴിഞ്ഞിരിക്ക ന്നു. വൈരാഗ്യമില്ലാത്തവൻ പ്രേഷമന്ത്രത്തെ ജപിച്ചു കാഷായവസ്ത്രം ധരിച്ച തുകൊണ്ടമാത്രം സന്ന്യാസിയാകന്നതല്ല. അങ്ങനെയാണെങ്കിൽ, വിവേകവൈരാ ഗൃങ്ങളുടെ സംപത്തിയുള്ള പക്ഷം, ഗ്രംഗസ്ഥധർമ്മിയായ ഒരു പുരുഷനം, അതു പോലെ ഒരു സ്ത്രീക്കം വലിയ വലിയ യതീന്ദ്രന്മാർ ഏകാന്തതരമായ ഹിമാദ്രിമ സ്തകത്തിലിരുന്നുകൊണ്ട് ബ്രഹ്മവിലാരം ചെയ്യുന്നതുപോലെത്തന്നെ വ്യവഹാര ബഹുളമായ തങ്ങളുടെ ഗ്രഹാന്തരങ്ങളിലിരുന്നുകൊണ്ടും ബ്രഹ്മവിചാരത്തിൽ പ്ര വത്തിക്കുന്നതിൽ യാതൊന്നെച്ചത്തിയുമണ്ടെന്ന തോന്നനില്ല. യാ**ജ്ഞ**വല്ല*്വ* 

മഹഷി, വിദേഹരാജനായ ജനകന്നും, തൻെറ ഭായ്യയായ മൈത്രേയിക്കം ഇഹാ പിട്ടതെ ഉപദേശിച്ചപ്പോരം, മമ്പിൽ അവരെക്കൊണ്ട് സന്യാസം ചെയ്യിച്ചി ട്ടള്ളതായി ശൂതിയിൽ കാണുന്നില്ല. ബ്രഹ്മനിഷ്ടനും ബ്രഹ്മവിദ്ദ്വയുടെ ഉപദേ ഷ്ടാവുമായ യാജ്ഞവല്ല്യൻതന്നെ സ്വയം ഗ്രഹസ്ഥധർമ്മിയായിരുന്നു. എന്നാൽ ബ്രഹ്മവിദ്വയെ ഗ്രഹിക്കവാൻ തുയ്യാശ്രമം അപേക്ഷിതമല്ലെങ്കിലും, വൈരാഗ്വം അപേക്ഷിതമാണെന്നുള്ള തിന്ന് പൈരാഗ്ഗമുത്തിയായ മൈത്രേയിതന്നെ ഒ അത്തമനിദശനമാകന്നു. സന്ന്യാസഗ്രഹണേച്ഛവായ യാജ്ഞവല്ല്യൻ മൈഃത്രയി എന്നും കാത്യായനി എന്നും പേരായ തനിക്കുള്ള രണ്ടു പത്നിമാരെ വിളിച്ചു്, താൻ സന്ന്യാസം ചെയ്യവാനി പ്ലിക്കുന്നുവെന്നും, തൻറെ ദ്രവ്യത്തെ അവർ രണ്ടു പേക്ടമായി പിഭാഗിച്ചുകൊടുക്ക്വാൻ പിചാരിക്കന്നപെന്നം' അവരെ അറിയി ച്ചു. മൈത്രേയി എന്നുള്ള അദ്ദേഹത്തിൻെറ ജേഷ്ഠഭായ്പ്പ വലിയ വിവേകവതിയാ യിരുന്നു. അതുനിമിത്തം അവർ വലിയ വൈരാഗ്വസമ്പന്നയമായിരുന്നു. ''ധനം കൊണ്ടെനിക്കെന്താര പ്രയോജനമാണുള്ള ത്? സമുദ്രപരിപേഷ്പിതമായ ഈ ഭ്രമണ്ഡലം മുഴവനം അതിലുള്ള എല്ലാ ദ്രവ്യങ്ങളോടുംകൂടി അങ്ങന്ത് എനിക്ക് ഭാനംചെയ്യുന്നപക്ഷവും, ഞാൻ ഘോരമായ ഈ സംസാരബന്ധത്തിൽനിന്ത പി <mark>മക്തയായി നി</mark>രതിശയമായ ആ ആനന്ദപടത്തെ അടയുമോ? ഒരിക്കലുമില്ല. സ ഖാസക്തന്മാരായ ധനികന്മാർ പിഷയഭോഗം ചെയ്യന്ന ഇപോലെ, എനിക്ഷം വിഷയങ്ങളെ ഉപഭജിച്ചാനന്ദിക്കിമന്നല്ലാതെ, ധനംകൊണ്ട് അതിലധികം വി ശേഷിച്ച് യാതൊരു ഫലവും ഉണ്ടാകന്നതല്ല. അതുകൊണ്ട് ആ സത്യവസ്തവ കാണുവാനം, സുദ്ദഢമായ മായാപാശത്തെ വിപ്പേദിക്കവാനമുള്ള ഉപായത്തെ അങ്ങന്ന് ക്ലപയോടെ ഉപദേശിച്ചാലും. അങ്ങയോട്ട് ഈ വിജ്ഞാനധനത്തെ യല്ലാതെ ഭൌതികധനത്തെ ഞാനത്ഥിക്കന്നില്ല " മൈത്രേയി ഇപ്രകാരമായിരു ന്നു തൻറെ ഭത്താവിനോട്ട് വിനയപൂർവ്വം നിവേദനം ചെയ്യത്ത്. മൈത്രേയി കേ വലം ഒരബലയെന്നിരിക്കിലും അവരുടെ വിവേകത്തേയും വൈരാഗ്യത്തേയും ക ണ്ടറിഞ്ഞു് യാജ്ഞവാല്പ്പ്വൻ അതിസന്തുഷ്യനായി, സയോഗ്വയായ അവക്ക് ആ ത്മവിദ്യയെ ഉപദേശിക്കവാനറച്ചു. അജ്ഞാനമാകന്ന ക്രരിരുട്ടിനെ ദൂരീകരിക്ക ന്ന ജ്ഞാനകിരണങ്ങരം യാജ്ഞാല്പം പ്രസ്ത്രനിൽനിന്ന് അവിഛിന്നഗതിയോ ടെ നിസ്സരിച്ചതടങ്ങി.

അല്ലയോ മൈത്രേയി! ത്തോപിൻറ പ്രയാജനത്തിനാവേണ്ടി ഭത്താ പിനെ ഭായ്പ്റസ്സഫിക്കാറില്ല. തൻെറപ്രയോജനത്തിസാവേണ്ടി ഭത്താപിനെ ഭാ യ്പ്പേസ്സഫിക്ഷന്നം. അതുപോലെ, ഭായ്പയടെ പയോജനത്തിന്തവേണ്ടി ഭായ്പയെ ഭത്താവ സ്റ്റേഫിക്ഷന്നില്ല. തൻെറ പ്രയാജനത്തിന്തവേണ്ടി ഭായ്പയെ ഭത്താവ് സ്റ്റേഫിക്ഷന്നം. പത്രൻെറ സുഖത്തിന്തവേണ്ടി പുത്രനെ പിതാവ് പ്രേമിക്കുന്നില്ല. തൻെറ സുഖത്തിനാവേണ്ടി പുത്രനെ പിതാവ് പ്രേമിക്കുന്നു. ധനത്തിൻെറ

പ്രയോജനത്തിന്നവേണ്ടി ധനത്തെ ധനികൻ പ്രേമിക്കുന്നില്ല. തൻെറ പ്രയോ ജനത്തിന്നവേണ്ടി ധനത്തെ ധനികൻ പ്രേമിക്കന്നം. അല്ലയോ പ്രിയ മൈത്രേയി! ഇങ്ങനെ ലോകത്തിൽ അന്വനാരേയോ, അന്വ പദാത്ഥങ്ങളേയോ ഒരുവൻ പ്രേ മിക്കന്നപെങ്കിൽ, അതു് തൻറെ പ്രയോജനത്തിന്നവേണ്ടിയല്ലാതെ ഒരിക്കലം അവരുടെ പ്രയോജനത്തിന്നവേണ്ടിയല്ല. സ്വസംബന്ധികളായ മറ്റു പടാത്ഥ ങ്ങളിലുള്ള പ്രേമം സംബന്ധതാരതമുത്തെ അനുസരിച്ച് സാതിശയവും, അതുനി മിത്തം അമുഖ്യവും, എന്നാൽ തനിക്ക് തന്നിലുള്ള പ്രേമം നിരതിശയവും അതു സവ്വ്വസ്തക്കളേയും സവ്വധനത്തേയും പതനേയും പ നിമിത്തം മഖ്യവുമാകുന്നു. ത്നിയേയും സന്ത്യജിച്ചും തന്നെ രക്ഷിക്കുവാൻ മനുഷ്ഠർ ഇച്ഛിക്കുന്നു. അതുകൊ ണ്ട് സർവ്വാധികമായ പ്രേമം തനിക്കു തന്നിൽതന്നെയെന്നും, സ്വോപകാരക ങ്ങളായ ഇതരപദാർത്ഥങ്ങളിലുള്ള പ്രേമം ക്ഷുദ്രതരമെന്നും സർവ്വക്കും അനുഭവ പിഷയമായ ഒരു പിഷയമാകന്നു. താനെന്നത് ആത്മാവുതന്നെ. ശേഷിയായ ആത്മാവ് നിരതിശയപ്രേത്തിന്നം, ശേഷഭ്രത്ങളായ പത്നീപുത്രദികരം സാതിശയപ്രേമത്തിന്നും ആസ്പദമെന്നു സാരം. അങ്ങനെ ആത്മാവും പരമല്രേമ ത്തിന്ന് ആസ്പദമെങ്കിൽ, അത്പരമായ ആനന്ദത്തിന്നും ആസ്പദമെന്നു സിദ്ധ എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ, ആനന്ദതാരതമും പ്രേമതാരതമുത്തിന്നു ഹേ മാകുന്നു. തുവാണെന്നുള്ള ത്ലോകത്തിൽ പ്രസിദ്ധമാണം. ഹേ മൈത്രേയി! ആനന്ദപുഞ്ജ മാകന്ന, ആനന്ദസാഗരമാകന്ന ആത്മാവ് എന്ന നീ ധരിച്ചാലും! അങ്ങനെ നി രതിശയമായ ആനന്ദത്തെ അനവരതം വർഷിക്കന്ന ഈ ആത്മാവ് സ്വസമീ പത്തിൽ സ്വസ്വരുപമായി വിഭ്യമാനമായിരിക്കെ: ഹേ മൈത്രേയി! ബൂദ്ധിശാ ലികളെന്നഭിമാനിക്കുന്ന ഈ മനുഷ്ഠർ ആ ആത്മാവിനെ അറിഞ്ഞു് നിരതിശയ മായി ആനന്ദിക്കവാനി പ്ലിക്കാതെ, ക്ഷദ്രാനന്ദത്തെ ആശിച്ച് അതിന്ത ഹേതുവാ യ ക്ഷുദ്രവിഷയങ്ങളെ പ്രേമില്ല്, അവയൂം പിന്നാലെ പാഞ്ഞലയുന്നതിലധികം ആശ്ചയ്യമെന്തുണ്ട്? ആനന്ദത്തെ അഭികാംക്ഷികുന്നവർ ആത്മാവിനെ അനേച ഷണം ചെയ്യാതെ ക്കുദ്രങ്ങളായ ഈ ബാഹ്യവിഷയങ്ങളെ എന്തിന്നനേചഷണം ചെയ്തലയന്നു? അല്ലയോ പ്രിയേ! ബാഹ്വവിഷയങ്ങരം സുഖഹേതുകളെന്നിങ്ങ നെ അവയിലുള്ള സ്ഖഭ്രാന്തിയെ തീരെ പരിത്വജില്പ്- ദ്രഢമായ വൈരാഗ്യമദ്ര യെ അംഗീകരിച്ചാലം! നീ ഇപ്പോരംതന്നെ വൈരാഗ്വസമ്പന്നയെന്നിരിക്കിലും, ആ വൈരാഗൃത്തെ ദ്രഡീകരിക്കവാൻവേണ്ടി മാത്രമാകന്ത, ഞാൻ നിന്നോടി പ്രകാരമപദേശിക്കുന്നത്. ഒരിക്കലം ചലിതമാകാത്ത അതിതീവ്രമായ വൈരാ ഗ്യത്തെ ധാരണംചെയ്ത്, മനസ്സിനെ വിനശ്വരവിഷയങ്ങളിൽ അലയുവാനനുവ ടിക്കാതെ, ശാന്തമാക്കി, സമാഹിതമാക്കി ആതമാവിനെ അ പരോക്ഷമായി അതായത്, എന്നെ നീ എപ്രകാരം ഇതാ പ്രത്യക്ഷമായിക്കാണുന്നവോ, അപ്ര കാരം നിശ്നങ്കമായി കണ്ടറിഞ്ഞാലം! അങ്ങനെ ആനന്ദസചരുപമായി, സചസചത്ര

പമായ ആത്മവസ്തവെ ഉള്ളംകയ്യിലുള്ള ഒരു നെല്ലിക്കയപ്പോലെ അത്രയും സ്പഷ്ടമായി കണ്ടറിംഞും" കതകൃതൃതയെ പ്രാപിക്കവാനുള്ള മഖ്യമായ ഉപാ യത്തേയം ഞാൻ നിന്നോടുപദേശിക്കാം. "ആതോ വാ അരേ ദ്രഷ്പാച്ചു ത്രോ തപ്പോ മന്തപോം നിദിങ്കാംസിതവും", അരേ മൈത്രേയീ! ത്രവണംകൊണ്ടം മനനംകൊണ്ടും നി**ടിദ്ധ്യാസനംകൊണ്ടും ആത്മാവിനെ ദർശിക്കേണ്ടതാണാ്**. ആറ്റുമായി ആത്മദിറ്റക്കു ആത്മാനവേമുള്ള വിദ്വാന്മാരുടേയം, ആത്മതത്തി ത്തെ സമൃക്കായി പ്രതിപാദിക്കുന്ന ഗ്രന്ഥങ്ങളുടേയും സഹായത്തോടുകൂടി ആ ത്തസ്വരുപഞ്ഞ ഒരു വിധം ഗ്രനിക്കേണ്ടതാകന്നു. ആത്മവസ്ത അഭിതീയമെ ന്നം സർവ്വവുാപകമെന്നം, സർവ്വശരീരങ്ങളിലും ജീവരൂപത്തിൽ വത്തിക്കന്ന ത്ര് ഒരേ ആത്മാവുതന്നെയന്നും, ഈ ജഗത്തിന്നധിഷ്ഠാനമായി ബ്രഹ്മമെന്ന വൃ പദേശിക്കപ്പെടുന്നതു് ആ ആത്താവുതന്നേയെന്നും മററം ജ്ഞാനനിഷ്യനാരിൽ നിന്നും ജ്ഞാനഗ്രന്ഥങ്ങളിൽനിന്നും ഗ്രഹിക്കുന്നതിനെ സ്വബൂദ്ധികൊണ്ട് ഈ ഹാപോഹങ്ങരം പഴിക്ക് ഗാഢമായി നിണ്ണയിക്കേണ്ടതാകന്ത. അങ്ങനെ സംശ യംകൂടാതെ നിണ്ണയിച്ചതായ ഞന്മാവസ്തവെ നിന്തേരമായി ഭാവനംചെയ്യുന്നത്ര നിഭിധ്യാസനമെന്ന് പറയപ്പെടുന്നു. ചിത്തത്തെ ഏകാഗ്രമാക്കി ഇടവിടാതെ പ്രേമപൂവ്വം അഭ്വസിക്കന്ന ആത്മധ്യാനം നിമിത്തം, മനസ്സ് നിർവ്വികല്പകമായ ആത്മവസ്തവിൽ രമിച്ച്, അതിൽ സംലഗ്നമായി സമാഹിതമായിത്തീരുകയും, ഈ സമാധിവഴിക്ക് ആത്തവസ്തവിനെ പ്രത്യക്ഷമായി ഭർശില്ല് തപ്തിപ്പെട്ടക യം ചെയ്യന്നു. ദേഹവൃതിരിക്തമായ ഒരാത്മാവുതന്നെയുണ്ടോ അഥവാ ഇല്ല യൊ എന്നം, ഉണ്ടെങ്കിൽതന്നെ അത്ര് ഇച്ഛാദിഗുണങ്ങളോടും കത്തുതപാദിധർ മ്മങ്ങളോടുംകൂടിയ ഒരു പടാത്ഥമോ, അഥവാ നിർഗ്ഗണമായി നിർവ്വിശേഷ മായ ശുദ്ധവസ്തവോ എന്നം, നിർവ്വിശേഷമെങ്കിൽതന്നെ അത്ര് പ്രതിശരീരം ഭിന്നമോ, അഥവാ ഒന്നതന്നെയോ എന്നം മറപ്പമുള്ള സംശയചിന്തകളും, അനാ ദികാലമായി അനേകജന്മങ്ങളിൽ അഭ്യസിച്ചുവന്നതായ "ദേഹോഹാ"മെന്നുള്ള വിപയ്യയചിന്തയും ഈ ആത്മദർശനമാകന്ന പ്രജചചിതാഗ്നിയിൽ പഞ്ഞിയെ പ്പോലെ പാടെ ഭസ്മീഭ്രതമായിത്തീരുന്നു. ഇങ്ങനെ അഗ്രജതചം, അന്ത്യജതചം, ധനികതാം, ഒരിഭതാം, സൂഖം, ജേഖം, പൂണ്യം, പാപം, ഇപ്പം, പേഷം തുടങ്ങി യുള്ള സവ്ധമ്മങ്ങളും ഭേഹനിഷ്ഠങ്ങളല്ലാതെ, ആത്മനിഷ്ഠങ്ങളല്ലെന്നുള്ള ദ്രഡാന ഭാപത്തോട്ടക്കടെ "ഞാൻ ശുദ്ധമായി, അഭചിതീയമായി, ആനന്ദരൂപമായുള്ള അത്മവസ്തവാകന്നു" എന്നുള്ള ദ്രഢനിഷ്ഠയാകന്ന ജീവനുക്തിപടത്തിൽ അ ധിത്രഡനായി ജ്ഞാനി വിരാജിക്കന്ത അ പഞ്ചലമായ ആത്മജ്ഞാനനി ഷ്യയാകന്ന ഈ ജീവനുക്തിതന്നെ ഒരു മനുഷ്യന്ന് ആശിക്കുവാനം പ്രാപി ക്കവാനമള്ള പരമലക്ഷും. മനഷുജന്മത്തിൽ സ്ഥാത്മാവിനെ അറിയുന്ന തിലധികം പേറൊരുലാഭം ലഭിക്കവാനോ, വേറൊരുസുഖം സൂഖിക്കവാനോ,

പേറൊരു കഞ്ച്വം ചെയ്തതീഷ്വാനോ ഒരു മനുഷ്യന്നില്ലെന്ന നീ ഗാഢമായി ധരിച്ചാലം! ആത്മനിഷ്തന്നെ പരമകത്തവ്യം. ആത്മനിഷ്തന്നെ പരമസുഖം. ആത്മനിഷ്തന്നെ പരമലാഭം. ആത്മനിഷ്ഠതന്നെ പരമവിദ്യ. അല്ലയോ മൈ ത്രേയി! ഈ ആത്മനിഷ്ഠതന്നെ അമ്മത്തപത്തിന്നുള്ള അനന്യസാധനം. അതു കൊണ്ടു , അമ്മതത്തപത്തെ നീ അത്യന്തം അഭികാംക്ഷിക്കുന്നുവെങ്കിൽ, അതിനെറ അവ്യഭിചരിതസാധനമായ ഈ ആത്മനിഷ്ഠയെ നീ സവ്വപ്രയത്നേന്ന സമ്പാ ഒനം ചെയ്യാലം!

ബ്രഹം അഖണ്ഡവും ലവണഖണ്ഡമെന്നപോലെ ഏകസേവും, അതാ യത് സച്ചിദാനന്ദഘനവുമാകന്ന. ത്രിവിധഭേദങ്ങളും ബ്രഹ്മത്തിലില്ല. സാവയവ വസ്തവല്ലാത്തതുകൊണ്ട് അതിൽ സ്ഥഗതഭേദമാകട്ടെ, സമാനജാതിയായ വേ റൊരു സദ്വസ്തവില്ലാത്തതുകൊണ്ടു സജാതീയഭേദമാകട്ടെ, സദ്വസ്തവായ ബ്രഹ്മ ത്തിന്ന് വിജാതീയമായത് അസദ്വസ്തവായതുകൊണ്ടും, അസത്തായ (ഇല്ലാത്ത) വസ്ത യാതൊന്നിന്നും പ്രതിയോഗിയായിരിപ്പാൻ തമ്പില്ലാത്തതുകൊണ്ടും, അ സൽ പ്രതിയോഗികമായുണ്ടാകേണ്ടുന്ന വിജാതീയ ഭേദമാകട്ടെ സംഭവിക്കുന്നി ല്ല. അങ്ങനെ ബ്രഹ്മം കിഞ്ചിപ്പെ നാനാത്വമെന്നിയെ എകമെങ്കിലും വ്യവഹാ ദേശയിൽ അനേകമായി, ദേശകാലാദികളാൽ അപരിച്ഛിന്നമെങ്കിലും പരിച്ഛി ന്നമായി, സവ്വദാ സ്ഥമഹിമയിൽ സ്ഥയം പ്രകാശിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കുന്ത.

പ്പുകതിക്കതീതമായി, ഏകമേവാദചിതീയമായിരിക്കന്ന ഇഷമവസ്ത പിൽ പ്പുക്തികായ്യമായ ദേശകാലങ്ങളെ സംബന്ധിച്ചുള്ള ചോല്യങ്ങൾ, അതാ യഇ് ''ബ്രാമം എവിടെനിന്നുണ്ടായി?, ബ്രഹ്മം എപ്പോൾ ഉണ്ടായി?" എന്നം മ ററുമുള്ള പ്രശ്നങ്ങൾ ''എനിക്കു നാക്കുണ്ടോ നോക്ക!" എന്നം "എൻെറ മാ താവു വന്ധ്യയാണോ?" എന്തമുള്ള പ്രശ്നങ്ങളെപ്പോലെ തീരെ വ്യാഹതങ്ങളം ബൂധിതൂന്വങ്ങളുമാകന്നു. രണ്ടാമതൊരു വസ്തവില്ലാതെ ഒരേ ഒരു വസ്തുവായി വ ത്തിക്കുന്ന ബ്രഹ്മത്തിന്ന് തന്നിൽനിന്നു പൂറ്റുവത്തിയായ ഒരു കാരണമുണ്ടാകുന്ന തെങ്ങനെ? ''എവിടെ" എന്നം ''എപ്പോൾ'' എന്നും ഉള്ള പ്രശ്നങ്ങൾ ടൈപ തരൂപമായ മായയിലല്ലാതെ അടൈപതരൂപമായ ബ്രഹ്മത്തിൽ സംഭവിക്കുവാൻ പാട്ടള്ള തല്ല.

#### ചന്ദനനാഥം.

നാലുപാടും അത്യന്നതങ്ങളായ തുഷാരപവ്വതങ്ങളുടെ പംക്തികളാൽ ആ പ്പാദിതമായി, നടവിൽ നെൽക്രഷി ചെയ്യുന്ന അനേകം ചെറ്റചെറ്റകണ്ടങ്ങ ളോടുക്രടി കമനീയമായ കേദാരങ്ങളാലും, അവിടവിടെ ചെറിയചെറിയ ചില ഗ്രാമങ്ങളാലും, വയലുകളുടെ എദയദേശത്തിൽകൂടെ അതിവേഗത്തിൽ പ്രവഹി ച്ചകൊണ്ട്, ''തില" എന്ന പേരിൽ, ക്ഷുട്രമങ്കിലും ഭേരമായി വിളങ്ങന്ന തീത്ഥ സരിത്തിനാലം സമലംകതമായി, ഹിമഗിരിയുടെ അടിവാരത്തിൽനിന്ന് ന്വാറ മ്പതനാഴികയിലധികം മകളിലായി, സമദ്രനിപ്പിൽനിന്ന് സമാദ് പതിനായി രത്തിലധികം അടി ഉയരത്തിൽ വഞ്ഞിക്കുന്ന ഒരു മള്ളുളമെതാന സ്ഥാനമാകുന്ന സുപ്രസിലേമായ ചന്ദനനാഥം. പണ്ടുകാലത്ത് "ചന്ദാനനാഥൻ", "ഭൈരവനാ ഹിമാദ്രിദേശത്തിൽ വന്ന് അനേകശതസംപത്സരം തപോവൃത്തിയിൽ നിവസി ച്ചിരുന്നതായും, അവരുടെ വിദേഹകൈവല്യത്തിന്നശേഷം, അവരുടെ സ്താരക മായി, അവരുടെ പാദുകകളേയും, മുത്തികളേയും പ്രതിഷ്ഠിച്ചാരാധിച്ചതുടങ്ങിയ തായും, അങ്ങനെ അവരുടെ ചിരകാലസംബന്ധം നിമിത്തം, അവരിൽ ത്രേഷ്യ തരനായ ചനന്ദനനാഥയോഗീന്ദ്രൻറ പുണ്യനാമധേയത്തിൽ ഈ പുണ്യധാമ വം ''ചന്ദനനാഥ" മെന്നിങ്ങനെ പ്രഖ്യാതമായിത്തീന്നതായും വൃദ്ധപരമ്പരയാ പറയപ്പെടുന്നു. ഐശചയ്യനിധികളായ സിദ്ധന്മാരുടേയും, സൂക്ഷ്മാത്ഥദർശിക ളായ മഹർഷിമാരുടേയും വിളനിലമായിരുന്ന ഈ ഹിമാലയപ്രാന്തമെന്ന് പ്ര ത്യേകിച്ച പറയേണ്ടതില്ലല്ലോ. വൈദികകാലത്തിലെ മന്ത്രദഷ്പാക്കളം, സൂത്ര കാലത്തിലെ ഭർശനകത്താക്കളുമായ ഋഷിവയ്യന്മാരിൽ പലരം ഈ ഹിമാലയ പ്രദേശമങ്ങളെത്തന്നെ സ്വസനിധാനം നിമിത്തം അലങ്കരിച്ചു വന്നിരുന്നപെ ന്ത് ഐതിഹാസികന്മാർ പ്രമാണപൂറ്റും സമത്ഥനം ചെയ്യന്നു. ഹിമഗിരിയി ലെ ഏകാന്തതരമായ ഇഹകളം കന്ദരങ്ങളം നലീതടങ്ങളം ആയ്യതപസ്ഥികള ടേയും, ആയ്യവിചിന്തകന്മാരുടേയും, ആവേശജനകമായ തപഃസ്ഥാനങ്ങളും വി ചിന്തനസ്ഥാനങ്ങളമായിരുന്നു. നിരുപദ്രവമായി, നിവിക്ഷേപമായി, നിതാന്ത സന്ദരമായുള്ള ഈ ദിവ്വഭ്രമിയിൽ, ബാഹൃലോകവിമുഖന്മാരായി, ആന്തരലോക ത്തിൽമാത്രം സഞ്ചരിച്ചിരുന്ന അവരുടെ അതിനിമ്മലമായ മനസ്സ് അത്വധികം രമിച്ചിരുന്നതിൽ ആശ്ചുയ്യമില്ല. ഗൌതമമനി മന്ദാകിനീതടത്തിൽ നിവസിച്ചു കൊണ്ട് ന്യായദർശനവും, വ്യാസമഹർഷി സരസ്ഥതീതീരത്തിൽ വിരാജിച്ച് കൊണ്ട് വേദാന്തദർശനവും, അതുപോലെ ഗഗ്ഗമനി ദ്രോണഗിരിയിൽ നിപ സിച്ചകൊണ്ട് ജ്വോതിഃശാസ്ത്രവം പിരജിച്ചവെന്ത് ചില ചരിത്രവേദികശ ഉപപത്തിപൂവ്ം അഭിപ്രായപ്പെടുന്നണ്ട്.

ഒൗന്നത്യംകൊണ്ട് ജഗൽപ്രഥിതങ്ങളായ ഹിമാദ്രിയുടെ മൂന്നു കൊട്ടമ ടികളിൽ ഒന്നായ ''ധവളഗിരി"യിൽനിന്ന് അധികം ദൂരത്തല്ലാതെ അട്ടത്ത് താഴത്തായി, നേപാളക്ഷിതിയുടെ അന്തർവത്തിയായി വിജയിക്കുന്ന ഈ പവി ത്രധാമത്തിലേക്ക് ടേശേട്ടറ്റ്മതനിമിത്തം തിതിക്ഷാശീലന്മാരായ ദുർല്ലഭം ചില സാധുക്കളൊഴിച്ച്, താഴെ ദേശങ്ങളിൽനിന്ന് വേറാരുംതന്നെ യാത്രചെയ്യുക പ തിവില്ല. നേപാള ദേശക്കാർ മാത്രമാണം അവിടേക്ക് അധികമായി യാത്രചെ യ്യാറുള്ള തു്. എന്നാൽ യാതൊരു കേട്ടുകേയ വിപോലുമില്ലാതിരുന്ന ചന്ദനനാഥ ത്തിൻെ മാഹാത്യം നേപാളരോജധാനിയിൽവെ ല്ല് ഇദാപ്രഥമായി എൻെറ ത്രതിപഥത്തിൽ പ്രവേശിച്ചതോടുകൂടി, അതിൻെ ദർശനദിവസത്തെ അ ത്വൽകണ്യയോടെ ഞാൻ പതീക്ഷില്പുകൊണ്ടിരുന്നു.

കാട്ടമാണ്ടുനഗരിയിൽ രണ്ടുമാസം ഞാനാനന്ദപൂവ്വം അതിപാഹനം ചെയ്ത. രണ്ടമാസം രണ്ട്രിവസമെന്നപോലെ അത്രയം ക്ഷിപ്രമായി അതിഗമി ല്പ. പതിദിനം നടന്നുകൊണ്ടിരുന്ന അദ്ധ്യാത്ത ചർച്ചയിൽ സന്ത്രഷ്ഠനാരായ പ ലേ സജ്ജനങ്ങളും തങ്ങാംക്കണ്ടായ **ജ്ഞാ**നലാഭത്തേയും ആത്മശാന്തിയേയുംപ ററി എന്നെ കൃതജ്ഞതയോടെ പറഞ്ഞറിയിക്കേയുണ്ടായി. നഗരത്തെ അധി പനിക്നന അനേകസഹസ്രപരിമിതമായ ജനതയെ അപേക്ഷിച്ച്, എത്രയോ ചുരുക്കം ജനങ്ങറം മാത്രമേ സൽസംഗചയ്യാിൽ തൽപരന്മാരായി, ഈ സാധു വിൻെറ സമീപത്തിൽ സന്നിഹിതരായിരുന്നുള്ള വെങ്കിൽ, ലോകസചഭാവംത നെ, അതിന്നുള്ള ഹേതുവെന്നു പ്രത്യേകില്പ് ഉല്ലേഖനം ചെയ്യേണമോ? വിഷമ⁄ ഗോഷ്ഠിയെയല്ലാതെ ബ്രഹ്മഗോഷ്ഠിയെ ഇഷ്ടപ്പെടുന്നവർ ലോകത്തിൽ വളരെ വളരെ വിരളമാകന്നു! വിവേകവാസനയോടുക്രടിയ ഒർല്ലരേ ചില പണ്യാത്മാ ക്കാം മാത്രമാണം 'ബന്ധനാത്മകമായ പിഷയരസത്തെ ടുംഖഫേയ്കവെന്നറിഞ്ഞു' അതിൽ വൈരസ്യമടാത്തും" ഈശ്വരീയരസത്തെ അഭികാംക്ഷിച്ചാരായുന്നത്. പണ്ഡിതപാമരഭേദമെന്നിയെ, സർവ്വരം ശരീരാദികളായ വിനശചരവിഷയങ്ങ ളിൽ തന്മയതയോടെ ആസക്തരായി, ജന്മമൃത്യജരാപ്വാധിരൂപമായ അനത്ഥ പരമ്പരയെ അനഭവിച്ച് ദഃഖിക്കയാണെങ്കിലും, ആ ബന്ധനാവസ്ഥയെ സൂഖ രൂപമെന്നഭിമാനിക്കുന്നതാണം" വലിയൊരു വൈചിത്വ്യം! തങ്ങൾം തങ്ങളുടെ നി തൃമക്തമായ സചതന്ത്രപഭത്തിൽനിന്നു പതിച്ചു വലിയ ബന്ധനാവസ്ഥയിലാ ഞ് സ്ഥിതിചെയ്യന്നത് എന്നറിയന്നതതന്നെ മഹത്തായ വിദവകത്തിൻെറ ഫലമാകുന്നു. ബന്ധജ്ഞാനം.തന്നെ ഇല്ലാത്ത ഒരു പുരുഷന്ത് മോക്ഷേറ്റു ഉണ്ടാ കവാൻ പാട<u>്ടള്ള</u> തല്ല. മോക്ഷേ <u>പ്പ</u>ുയൂണ്ടാകാതെ മോക്ഷോപായമായ തത്ത്വചർ ച്ചയിൽ രസമോ, പ്രവൃത്തിയോ ഉണ്ടാകന്നതല്ല. തത്തപവിചാരജനിതമായ ത ത്തപജ്ഞാനത്തിൽനിന്ന്, അതായഇ് ഒഡമായ ആത്മനിശ്ചയത്തിൽനിന്ന് ആ ത്മബലമുണ്ടാകന്നു. ആത്മവീയ്യം സർവ്വദം ഏകരസവും നിരതിശയവും നിത്യവു

മാകന്ത. വിഷയവീയ്യമാകട്ടെ ക്ഷണപ്രവോലെ ക്ഷണികമാകന്ത. ആത്മശ ക്തിയുടെ മുമ്പിൽ വിഷയശക്തി, മാത്താണ്ഡമണ്ഡലത്തിനെറ മുമ്പിൽ മിന്നാ മിനങ്ങിയെന്നപോലെ എത്രയോ ക്ഷ്ട്രവും നിഷ്പ്രവേമായിത്തീരുന്നു. സവ്വഭൌ തികശക്തികളം, ചക്രവത്തിയുടെ ശക്തിയും, ഹിരണ്വഗർഭേസ്റെ ശക്തിയുംക്ര ടി ഏതൊരു മഹാശക്തിയുടെ മുമ്പിൽ തുണപ്രായങ്ങളായി ഭവിക്കുന്നപോ, ആ മഹാശക്തിയാകന്ന ആത്മശക്തി. ഈ ആത്മബലത്തിൻറെ ലാഭത്തിൽ സവ്വ ബന്ധനങ്ങളുമറവ് മനുഷ്യർ സ്ഥതന്ത്രവും ആനന്ദമധുരവുമായ ഒരു ജീവിതത്തി ലെത്തി കതകത്വരായി, നിത്വതപ്പരായി വിരാജിക്ഷന്സ! ദേഹത്തിൽ ആത്മബു ദ്ധിയും, തന്നിമിത്തകമായ അഹന്താമമതകളുമുള്ള കാലത്തോളം ഒരു പുരുഷൻ ആത്മശക്തിയുടെ പടിവാതിക്കൽപോലും ചെന്നെത്തുവാൻ അർഹനാകന്നില്ല. ഏതായാലം മഹാമായയുടെ പ്രബലതരമായ നാഗപാശത്തിൽപെട്ട മയങ്ങി, ആത്മബലവും ആത്മബോധവുമെന്നല്ല, അതിന്റെ സാധനമായ തങ്ങളുടെ ബ ന്ധനജ്ഞാനംപോലുമുണ്ടാകാതെ മനുഷ്ഠരിൽ അധികംപേരം ജീവിതത്തെ വൃ ത്ഥീകരിക്കുന്നു. ഫാ! ഇങ്ങനെ സർവ്വഭര്യുമൊരുപോലെ അപാരമായ മോഹാ ണ്വത്തിൽ മക്കി, നിസ്തലപ്രതാപത്തോടെ ജയകാഹളം മുഴക്കി മദോൽകടയാ ന യി നത്തനം ചെയ്യന്ന മഹാമായയുടെ വിസ്തൃതമായ അധികാരപരിധിയെ അ തിക്രമിപ്പാനമ്മ ശക്തി ആക്ഷണ്ട്. അഥവാതാങ്ങനെ ഇച്ഛിക്കവാൻപോലുമുള്ള ശക്തി ആക്ഷെട്?

നേപാളനഗരിയിലെ പരിചിതറ്റുക്കികൾം പിന്നേയും കറേക്കാലംക്ര ടി അവിടെ അവസ്ഥിതി ചെയ്യേണമെന്ന് വലിയ ത്രദ്ധയോടും ആഗ്രത്തോ ടും പ്രസംഗത്തിലും പ്രാത്ഥിച്ചുകൊണ്ടിരുന്നു. എന്നാൽ ആ പ്രാ ത്ഥനയെ ലേശവും ഗൌനിക്കാതെ, ഹിമാലയത്തിന്നപ്പറം തിബത്തിൽ സ്ഥിതി ചെയ്യന്ന കൈലാസപർവ്വതത്തിലേക്ക് യാത്രചെയ്യേണമെന്ന് മനസ്സുകൊണ്ടുറ ക്കുകയും, ആ നിശ്ചയത്തെ അവിടത്തെ ചില അന്തരംഗപ്രേമികളെ അറിയിക്ക യും ചെയ്യ. പ്രധാനമന്ത്രിയുടെ പത്നീസഹോദരസം വലിയ സാധുഭക്തന മായ 'കണ്ണവിക്രമഷാ' എന്നൊരു മാന്വൻ യാത്രക്കവേണ്ടന്ന പ്രബന്ധങ്ങൾ ചെയ്യുകയും, പശുപതിനാഥനെ ഭക്തിപ്പവം നമസ്തരിച്ചു, പശുപതിനാഥന്റെ ന്റെ അന്താഞ്ഞയോടുക്കി ശുഭഭിനത്തിൽ കൈലാസത്തെ ലക്ഷീകരിച്ചു് അവിടം വിട്ടു യാത്രയാകയും ചെയ്യം. കൈലാസത്തിൻെറേയും മാനസസരസ്സിൻേയം മാഹാ ത്യൂത്തേയും സൌന്ദയ്യത്തേയും കേട്ടുകേട്ടു അവയിൽ മോഹിതനായിട്ടു്, കറെകാ ലമായി ഉചിതസമയത്തെമാത്രം പ്രതീക്ഷിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കയായിരുന്നം.

കാട്ടമാണ്ടുവിൽനിന്ന് വന്നവഴിക്കത്നെ താഴോട്ടമടങ്ങി, "റണ്സൌരം" തീവണ്ടിസ്ഥാനത്തനിന്ന് തീവണ്ടികയറി, "ഗോരകപൂർ" മാഗ്ഗമായി ഹിമാല യത്തിൻെറ താഴ്പരയിൽ കിടക്കന്ന "നേപാരംഗഞ്ചു" എന്ന ഒരു ചെറനഗര ത്തിൽ ചെന്നെത്തി. ആസ്ലാംഭേശക്കാരനായ "ആനന്ദഗിരി" എന്ന പേരായ

ഒരു യവസാധുവും കൈലാസയാത്രയിൽ എൻെറ അന്മാരനായി എൻെറ ഒരു മിച്ചു യാത്രചെയ്തിരുന്നു. ഞങ്ങൾ രണ്ടപോരും നേപാളനഗരമായ നേപാഗഗ ഞ്ചിൽ അവിടത്തെ കർമ്മചാരികളിൽ പ്രധാനിയും, ജാജർകോട്ടരാജകട്ടംബാം ഗവുമായ "സുബ്ബ"യുടെ അതിഥിഗ്ലഹത്തിൽ പത്തുപന്ത്രണ്ടുടിവസം വലിയ ആ ട്ടതമായ നിലയിൽ നിവസിച്ചു വിശ്രമിച്ചു. തദനന്തരം, അവിടെനിന്ന് തല്ലം ലം നേപാളരാജ്യത്തിലന്തർഭപിച്ച "ജാജർകോട്ട്" എന്ന ദേശവിഭാഗത്തിലെ രാജധാനിയെ ലക്ഷ്യമാക്കി മകളിലേക്ക്, അതായത്ക് ഹിമഗിരിയുടെ ഉള്ളിലേ ക്ക് യാത്രതുടർന്നു. പലേ പെറതരം ഗ്രാമങ്ങളടങ്ങിയ വിസ്തീർണ്ണമായ മൈതാ നഭൂമിയവസാനിച്ചു, വന്യമഗങ്ങരം തിങ്ങിപ്പാക്കന്ന ഗംഭീരതങ്ങളായ മഹാ വിപിനങ്ങൾ ആരംഭിക്കുന്നു. ഹരിണങ്ങളം വനസൂകരങ്ങളം സചച്ഛന്ദം സഞ്ച രിക്കുന്നതായി കാണപ്പെട്ടു. ഒരു ദിവസം വ്യാഘ്രഗർജ്ജനവും അതിസമീപ ത്തായി സാക്ഷാൽ കേഠംക്കപ്പെട്ടു. മാഗ്ഗം നല്പപോലെ അറിയന്ന ജാജർകോട്ട് രാജവംശത്തിലെ ഒരു രാജകമാരന്നം മററും ഞങ്ങളോടൊന്നിച്ചും യാത്രചെയ്തിരു ന്നതുകൊണ്ട്, അധികം ചിന്താഗ്രസ്തരാകാതെ തന്നെ, തിങ്ങി ഇരുട്ടഞ്ഞു് മയാ നകമായ പനാന്തരങ്ങളിൽകൂടെ ഞങ്ങറം മുന്നോട്ട് പദന്യാസം ചെയ്തകൊണ്ടി രുന്നു. തീവ്വവേഗത്തോടെ പ്രവഹിക്കന്ന നദിയെ പ്രയാസപ്പെട്ട് ഇറങ്ങിക്കട ന്നം, സവ്ത പന്നേപിടിച്ചു പ്രചണ്ഡതരമായി കത്തിജചലിക്കന്ന കാട്ടതീയി നെ സാഹസത്തോടെ അതിക്രമിച്ചം, രാത്രിയിൽ അധികവും തുറന്ന പനാന്തര ത്തിൽതന്നെ അഗ്നിയെ ജചലിപ്പിച്ച് അതിന്നരികെ പ്യാഘാദിയേം നിമിത്തം അധികനേരം ഇരുന്നകൊണ്ടും, ഇടക്കിടെ കിടന്നകൊണ്ടും അല്പാല്പം വിശ്രമി ച്ചം, ഞങ്ങാം ഞങ്ങളുടെ ദീർഘയാത്രദ്ധ തുടർന്നുകൊണ്ടിരുന്നു. പക്ഷികളുടെ മധുരമായ മഞ്ഞുളഗാനത്തിലും, വരാഹങ്ങളുടെ കക്കശമായ 🛛 ഫിർഫുരശബ്ദത്തി ലം, ശാർദ്ദലങ്ങളുടെ ഘോരഗർജ്ജനത്തിലും, ശുഷ്യപർണ്ണങ്ങളുടെ ശങ്കാജനക മായ മർമ്മരദ്ധചനിയിലും, അതുപോലെ തഴച്ചകളിർത്തുപൂത്തനില്യുന്ന അനേ കവിധത്തിലുള്ള വിടപികളുടേയും വ്രതതികളുടേയും ഇല്പങ്ങളുടേയും ആഹ്ലാ ദകരമായ അലെയകികസെയന്ദയ്യത്തിലും, ഇങ്ങനെ ഇന്ദ്രിയങ്ങരം ക്ഷ് വിഷയീഭ വിക്കന്ന എല്ലാ വിഷയങ്ങളിലും എല്ലാ സമയത്തും പരമേശചരമഹിമയെത്തന്നെ പ്രത്യക്ഷമായി ദർശിച്ചുകൊണ്ടും, അങ്ങനെ ഈശ്വരീയമായ അചിന്ത്യശക്തി യുടെ നിരന്തരമായ അനുസന്ധാനത്തിൽ മനസ്സ് ചിലപ്പോരം ബാഹൃബോധ ത്തെ വിട്ട് സമാഹിതഭാവത്തിലെത്തി അവിപ്പെടെ സ്തബ്ബമായി കറെനേരം നി ന്തകൊണ്ടും, അഥവാ ഇരുന്തകൊണ്ടും ഞാൻ മന്ദമന്ദം വഴിനടന്തകൊണ്ടേയിരു ന്നു. ഇങ്ങനെ ആറേഴദിവസം അന്തംകാണാതെ ഘനഘോരമായിക്കിടക്കുന്ന മ ഹാടവികളിൽക്രടെ യാത്രചെയ്തതിൻറെ ശേഷം, വി പ്പിന്നമായ വിരളവനങ്ങ ളാൽ ആവൃതമായി, അവിടവിടെ കറെ അധികം ഗ്രാമങ്ങളാലും, പലേ ധാന്വ ങ്ങളും കൃഷിചെയ്യുന്ന തുറന്ന കൃഷിസ്ഥലങ്ങളാലും പരിശോഭിതമായ ഹിമഗിരി വിഭാഗം അത്യന്തമാശചാസത്തോടെ ഉപലഭിക്കപ്പെട്ടും

സചപ്പുസലിലയും, മനോഹരാകാരയുമായ ഭൈരവീഗംഗയുടെ രമ്യതട ത്തിൽകൂടെ മാർഗ്ഗം മേലോട്ടുചെന്നുകൊണ്ടിരിക്കുന്നു. ത്രീദാശരഥിപ്പിയയായ സരയുഗംഗയുടെ പോഷകനദിയായ കർണ്ണാലിയിൽ ചെന്നുചേരുന്ന ഒരുപനദി യാകന്ന ഭൈരവീഗംഗ. ഭൈരവിയുടെ പണ്യതീരത്തിൽ, ഒരു തുറന്ന സ്ഥാന ത്തിൽ ഒരു ഗ്രാമത്തിന്റെ നികടത്തിൽ, ഒരശചത്ഥവൃക്ഷത്തിനെറ മൂലത്തിൽ, അധികടിവസത്തെ കഠിനമായ കാനനയാത്രനിമിത്തം അതൃന്തം ക്ഷീണിച്ച ശരീരത്തോടും മനസ്സോടുംക്രടി ഞങ്ങരം ഒരുവിധം എത്തിച്ചേർന്നു. ത്ത ഹാര സാധനങ്ങഠം നന്നെ കുറവായിരുന്നതുകൊണ്ട്, മാഗ്ഗത്തിൽ അഷ്ടിയം കഷ്ടിയാ യേ ചെയ്യവാൻ സാധിച്ചിരുന്നുള്ള. ഏതായാലും സാധുമഹാത്മാക്കളെ കണ്ടത്ത കൊണ്ടും. വിശേഷില്പ് രാജകമാരൻ ഞങ്ങളോടൊന്നില്പള്ള തുകൊണ്ടും, ഗ്രാമ ഞങ്ങളുടെ അരികെവന്ത് ഭക്തിയോടും ഭയത്തോടും കശലപ്രശ്നം ജനങ്ങാറം ചെയ്കയും, ഉടനെ ഗ്രാമത്തിൽനിന്ന് ചില ഭക്ഷണപദാത്ഥങ്ങറം കൊണ്ടുവന്ന തന്ത് ഞങ്ങളെ സൽക്കരിക്കയുംചെയ്തം. വയവനിറയെ തുപ്തികരമായ ഭക്ഷണം കൊണ്ടും നിശ്ചിന്തമായ സൂഖനിട്രകൊണ്ടും, അന്നത്തെ രാത്രി ഞങ്ങളെ സംബ ന്ധിച്ചേടത്തോളം ഒരിക്കലം വിസ്തരിക്കവാൻ പാടില്ലാത്ത ഒരു ത്രിദിവരാത്രിയാ യിരുന്നു. ഈശ്വരൻ എല്ലാം കണ്ടുകൊണ്ട് എല്ലായിടത്തും എപ്പോഴം സ്ഥിതി ചെയ്യന്നു. ഈശാരൻ സവ്വ്യടേയും ആവശ്യങ്ങരം അറിയന്നു; അവയെ യ ഥോചിതം നിറപേറദകയും ചെയ്യുന്നു. എന്നാൽ മനുഷ്യർ ഈ തത്തചഞ്ഞ അറിയന്നുവെങ്കിൽ അങ്ങനെ ദ്രഡമായി വിശചസിക്കന്നില്ല. അറിയുന്നില്ല, എതോ ഒരു ഒഷ്ടസംസ്താരം ഉള്ളിലിരുന്നുകൊണ്ട് സവ്വസമർപ്പണത്തെ പ്രതി രോധിക്ഷന്നം. തൻറെ പതിനെട്ടാമത്തെ വയസ്സിൽ വിരക്തിയടഞ്ഞും പരമേശച രഭജനത്തിന്നൊരുങ്ങി വീടുവിട്ടുപുറത്തിറങ്ങിയ ഒരു ക്രൈസ്തപയുവതി, പുറത്തി റങ്ങമ്പോറം പിറേറന്ന് ഒരു ദിവസം ഭക്ഷണത്തിന്നവേണ്ടി ഒരു പെനി ഒരണ "നീ ഈ ഒരു പെനിയെ പിശചസിച്ചാ തൻറവശം സൂക്ഷിച്ചിരുന്നതായും, ണോ എല്പാം ത്യജില്ല് പുറത്തിറങ്ങിയത്?" എന്നിങ്ങനെ ഉടനെ ആകാശ ത്തിൽനിന്ന് പര്മപിതാവിൻെറ അശരീരിവാകും ത്രവിക്കകയും, ''ഷേ ല ഭോ! അല്ലാ ഞാനീ ഒരു പെനിയെ വിശചസിച്ചല്ലാ, അങ്ങയെമാത്രം വിശചസി ച്ചാണും പറത്തിറങ്ങിയത്ര് എന്നു അനന്തരക്ഷണത്തിൽതന്നെ ഉത്തരം പറ ഞ്ഞു് ആ പെനിയെ വലിച്ചെറിയുകയും ചെയ്തു. കേവലം പരമേശ്വരമാത്രപ രായണയായി മുന്നോട്ട് പദന്വാസം ചെയ്തതായം ഒരാഖ്യാനമണ്ട്. ദ്രവ്യത്തെ ആശ്രയിക്കന്നവന്ത് പരമേശപരസഹായം എന്തിന്ത്? പരമേശപരഭക്തന്ത് ദ്ര വ്യംകാണ്ടെന്ത് ?

ധനസമ്പത്തിയും പ്രാഭവവുമുള്ള രാജാക്കന്മാരുടെ അതിഥിയായി നിവ സിച്ചുകൊണ്ട്, അവരുടെ പ്രബന്ധംവഴിക്കാണ് ഈ സാധു യാത്രചെയ്യുന്നതെ ങ്കിലും, വൈരാഗ്യചിന്തകൊണ്ടും ഈശചരശ്രദ്ധകൊണ്ടും ഭക്ഷണപ്രവ്യങ്ങളും മററം അധികമായി സംഗ്രഹിക്കുന്നതിൽ ഉദാസീനനായിരുന്നു. അതുനിമിത്തം മാഗ്ഗത്തിൽ അന്നദാരിദ്ര്യാകൊണ്ട് അപ്പപ്പോറം വലിയ ക്ലേശം അനഭവിക്കേ ണടിവന്നിരുന്നുവെങ്കിലും്വിശചംഭരനായ പരമേശചരൻ എവിടേയും യോഗ ക്ഷേമനിവ്വാഹകനായി ഉപസ്ഥിതിചെയ്തകൊണ്ടിരുന്നു. നാളെ ഭൂജിക്കുവാൻ അന്നമെവിടെയെന്നോ നാളെ വിശ്രമിക്വാൻ സ്ഥാനമെവിടെയെന്നോ പ്രതീ ക്ഷിക്കാതെ, ഏകാന്തദേശത്തിൽ ഏകാകികളായി വിചരിക്കന്ന രെവസ്ഥയി ലം, മഹാത്മാക്കളെ യാതൊരു ഹാനിയം തട്ടിക്കാതെ തൽപരതയോടെ ഈ ഈശ്വരൻെറ്റ് മഹിമയിലും ഈശ്വരൻെറ്റ് ഭയാലുത ശ്വരൻ പരിചരിക്കന്നു. യിലം ത്രദ്ധയുള്ള ഭക്തന്മാക്ക് എന്തൊരു ഭാരിദ്ര്യമാണ് വരുവാനുള്ള ത്. ത്ത തിപിജനമായി, അന്നാദികളുടെ നാമം കേരംക്കവാൻപോലും ശകൃമല്ലാത്ത ഹി മഗിരിയുടെ നിഗ്രഢദേശങ്ങളിലും അവർ സമ്പന്നന്മാർതന്നെ; തൻറെ ഭക്ത ന്മാരുടെ യോഗക്ഷേമസമ്പാദനത്തിൽ ഈശ്വരൻ അവിടേയും സന്നദ്ധൻതന്നെ. പക്ഷികധംകെന്നപോലെ, ഭക്തവത്സലനായ പരമാത്മാവു് അവക്കം അവിടെ അന്നാദികളെ തെയ്യാറചെയ്യന്നു. ഏതായാലം അന്നവിഷയത്തിൽ മാത്രമല്ല, അന്യവിഷയങ്ങളിലും ഈശപരൻ അതാതു സമയങ്ങളിൽ തൻെറ കരാവല ബ ത്തെ പ്രദാനം ചെയ്തകൊണ്ട് ആപത്തിൽനിന്ന് ഞങ്ങളെ ഉദ്ധരണം ചെയ്ത കൊണ്ടിരുന്നു.

അവിടെനിന്ന് ഭൈവീതടത്തിൽക്രടെ പിന്നേയും മേലോട്ട് യാത്രത്ത നാ. പലേ വനങ്ങളേയും പവ്വതങ്ങളേയും ചെറുഗ്രാമങ്ങളേയും അതിക്രമിച്ചു കൊണ്ടുള്ള രണ്ടുമുന്നുദിവസത്തെ പ്രയാണംകൊണ്ട്, ജാജർകോട്ട് രാജധാനി യിൽ സകശലം പ്രവേശിച്ചു. ഒരു കന്നിന്റെ ഉപരിദേശത്തിൽ, ഏകാന്ത സ്ഥാനത്തിൽ വിശേഷിച്ച് വേറെ വസതികളൊന്നം കൂടാതെ ഏകലമായി വി രാജിക്കുന്ന രാജഗ്രഹത്തിന്നരികെ, മറെറാരു ഗുഹത്തിൽ സർവ്വരാലും സ്ഥാഗ തം ചെയ്ത് സ്ഥീകരിക്കപ്പെട്ട ഞങ്ങൾം സ്ഥിനാസത്തിൽ സർവ്വരാലും സ്ഥാഗ തം ചെയ്ത് സ്ഥീകരിക്കപ്പെട്ട ഞങ്ങൾം സ്ഥിന്താൻ സർവ്വരാലും സ്ഥാഗ തം ചെയ്ത് സ്ഥീകരിക്കപ്പെട്ട ഞങ്ങൾം സ്ഥിന്താൻ സർവ്വരാലും സ്ഥാഗ നെന്തരം ഉണ്ണകാലത്തിൽ രാജകട്ടംബത്തിനെറെ സ്വൈവാസസ്ഥാനമായ "ദഹ" എന്ന ഒരുയർന്ന ശീതളമായ പർവ്വതപാർശ്രപത്തിലേക്ക് അവരുടെ പ്രാത്ഥന യാൽ അവരോടൊന്നിച്ചതന്നെ ഞങ്ങളും യാത്രയായിം രാജാവു് അവിടെ ഇ ല്ലാതിരുന്നത്തകൊണ്ട്, രാജസ്ഥാനത്തിലിരുന്ന് കായ്യങ്ങളെല്ലാം നിർവ്വഹിക്കുന്ന രാജസതനായിരുന്നു ഞങ്ങളെ അങ്ങോട്ട്നയിച്ചിരുന്നത്ര്. ശരീരാസ്ഥാസ്ഥ്വം നിമിത്തം, രാജസ്തനാൽ ബഹ്വവാരം സംബോദിതനായ ഞാൻ, അതികറിനമാ യ പർവ്വതാരോഹണത്തിൽ, ഒരു ഫർലോങ്ങ് ദേത്തോളം, മനമില്ലാമനസ്സോടെ

അദ്ദേഹത്തിൻറ കതിരപ്പറത്തുകയറി യാത്രചെയ്യു. എൻറ ജീപിതത്തിൽ മന്വം പിമ്പൂമണ്ടാകാത്തതും അതു നിമിത്തം ഒരിക്കലും വിസ്തരിക്കുവാൻ പാടി ല്ലാത്തതുമായ ഒരു പാപസംഭവമായിരുന്ന ആ അശ്വാരോഹണം. എന്നാൽ തുർഗയാനം ഈ ശരീരത്തിൻെറ പ്രകൃതിക്കം ധർമ്മത്തിന്നും പററിയതല്ലെന്ന റിഞ്ഞും, തൽക്ഷണം വാജീപ്പഷ്യത്തിൽനിന്നിറങ്ങി പാദചാരേണതന്നെ പറ്റുത മേറിത്തുടങ്ങി.

ഹരിതനിറാപൂണ്ട് തഴച്ചകളിത്താം കളിത്തപൂത്താം പൂത്തകാല്പും നില്ലു ന്ന ബഹുവിധമായ വൃക്ഷലതാത്രണാദികളുടെ വാസന്തികശോഭയാൽ ശോഭിത മായി, വിശാലപത്തുളമായി, അതൃന്തമാഹ്റാദകമായിരിക്കന്ന ഒരു വനപ്രദേശ മായിരുന്ന "ദഹ" എന്നു പേരായ ആ പർവ്വതപാർശചം. രാജഭവനത്തിൽ നിന്ത് കറെ ദൃരത്തായി, വനാന്തരത്തിൽ, ഞങ്ങളുടെ നിവാസത്തിന്നായി സന്ദ രമായ ഒരു പർണ്ണശാല നിർമ്മിക്കപ്പെട്ടിരുന്നു. ഞങ്ങറം ആ ഉടജത്തിൽ നിവ്വി ക്ഷേപമായി നിവാസമാരംഭിച്ചു. രാജഭവനത്തിൽനിന്ന് ഞങ്ങളുടെ യോഗക്ഷേ മഞ്ഞെപ്പററി പ്രത്യേകിച്ച് അനേചഷണം ചെയ്തകൊണ്ടിരുന്ന. അത്യന്തമേകാ ന്തവം പ്രശാന്തഗംഭീരവമായ ആ അധിത്യകയിൽ ധ്യാന പിന്തനങ്ങശക്കായി ഞാൻ അധികസമയം വിനിയോഗിക്കയും, മനസ്സ് അവയിൽ അസാധാരണമാ യി രമിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കയും ചെയ്തിരുന്നു. കണ്ണട്ട്പ്പ ധ്വാനത്തിലിരുന്നുകൊണ്ട് പരമാത്മാവിനെ അപരോക്ഷമായി കണ്ടാനന്ദിക്കുന്നതുപോലെ, കണ്ണതുറന്ത് നാലുപാടുംനോക്കി നാനാപ്രകാരമായി വൃവഹരിച്ചുകൊണ്ട് ആ പരമാത്മാവി നെ കണ്ടാനന്ദിക്കുക എന്നതു് അശകൃമല്ല. എന്നാൽ ദൃശ്യാനുദ്ദേധംകൂടാതുള്ള നിരതിശയശാന്തിസ്ഥാനത്തിലെത്തി വിശ്രമിക്കുവാൻ ഇപ്പിക്കുന്നതുകൊണ്ടം, സമാഹിതഭാവം സ്ഥാഭാവികമായിത്തീരുന്നതുകൊണ്ടും, അദ്ധ്യാത്മരസികന്മാർ അതിൽ പ്രവത്തിക്കുന്നുവെന്നേയുള്ള. ലയം, വിക്ഷേപം, കഷായം, സോസപാ **ദം എന്നുള്ള പ്രതിബന്ധങ്**ടളെ അറിഞ്ഞതിക്രമിച്ചതായ അവരേടെ മനസ്സ്, ആകാശത്തിൽ പക്ഷികഠം മേല്പോട്ട മേല്പോട്ട് പറന്തകയറി ഏററവും ഉച്ച സ്ഥാനത്തിലെത്തി ആമോദിക്കുന്നതുപോലെ, മേല്പോട്ടു മേല്പോട്ടു് അനഗ്ഗ്ളമാ യി, കയറിചെന്ന് പരമാവധിയിൽ, അതായത്ക് നിർവ്വികല്പമായ ബ്രഹ്മപദ ത്തിൽ എത്തി വിശ്രമിച്ചാനന്ദിക്കുന്നു. ഘടവൃത്തി ഘടജ്ഞാനമാകുന്നതുപോലെ, ബ്രഹമവൃത്തിയാണ് ബ്രഹമജ്ഞാനമെന്നിരിക്കിലും, ഈദ്ദശമായ സമാധിസിഭം ന്നാക്ട് ആനന്ദാനഭവത്തിന്നം, സാധകന്മാക്ട് ജ്ഞാനദാർഢ്യത്തിന്നം അത്യന്ത ഇങ്ങനെ ചിത്തത്തെ ദൃശ്വസംബന്ധംക്രടാതെ നിവാതദീപം മപകരിക്ഷന്ത. പോലെ നിശ്ചലമാക്കി, നിവികല്പഭാവത്തിൽ നിമഗ്നമാക്കി ആനന്ദിക്കവാൻ ദേശകാലങ്ങളുടെ ആനാക്രല്യം വലിയ അനുഗ്രാഹകമാണെന്നുള്ള തിൽ സന്ദേ ഹമില്ല. ഋഷിവയ്യന്മാരുടെ തപസ്സിൻേറയും തേജസ്സിൻേറയും മഹിമയാൽ

ഉത്തേജിതമായ ഹിമാലയപ്രദേശങ്ങരം ക്മനസ്സിനെ അനായാസേന സമാഹി തമാക്കപാനുള്ള സാമയ്റ്റം അന്റാദ്ദശമെന്നം നിശ്ചയമായി പറഞ്ഞുകൊള്ളാം. അടുത്ത ഗ്രാമങ്ങളിലുള്ള വ്യജനങ്ങരം കാഫലം, (കരുത്തനിറത്തിലുള്ള ഒരു തരം വന്റഫലം) തേൻ തുടങ്ങിയുള്ള ഉപഹാരങ്ങളുമായി ചിലപ്പോഴൊ ക്കെ സാധുദർശനാത്ഥം പണ്ണശാലയിൽവന്തകൊണ്ടിരുന്നു. പവ്തീയ ജനങ്ങരം തീരെ അപരിഷ്കൃതരെന്നിരിക്കിലും, ഇശേപരനിലും ഈശപരപ്രാണരായ സാ ധുക്കളിലുമുള്ള ദൃഢ്യായയിൽ അവർ വലിയ പരിഷ്കൃതരായിരുന്നു. യാതൊരു

പഠിപ്പം പരിചയവുമില്ലാത്ത അവർ സൽസംഗവാത്തയിൽ തീരെ അനഭിജ്ഞ നാരായിരുന്നവെന്ന പ്രത്യേകിച്ചു പറയണമോ? പലപ്പോഴം വൈകന്നേരം തി ങ്ങിയ വനാന്തരങ്ങളിൽ ഏകാകിയായി സഞ്ചരിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കുകയെന്നതു് അ വിടത്തെ നിവാസകാലത്തിൽ ഉല്ലാസജനകമായ എൻെറ വലിയൊരു വിനോദ കമ്മമായിരുന്നു.

ഇങ്ങനെ ഉരുസുന്ദരമായ ആ ഉത്താഗശ്രാഗത്തിൽ ലേശവാം ക്ഷീണിക്കാ ത്ത ഉന്മേഷത്തോടും ആനന്ദത്തോടും ഞങ്ങറം കറെ ദിവസങ്ങളെ അതിവാഹനം ചെയ്തു. ഇടക്കിടെ കലശലായി വർഷിച്ചുതുടങ്ങി. മകളിലേക്ക് പ്രസ്ഥാനമാരം ഭിക്കവാൻ കാലം ഇനി ഒട്ടം വൈകരുതെന്ന് എനികുതോന്നി. എങ്കിലും രാജ സംബന്ധംനിമിത്തം സചതന്ത്രമായി എഴനീററു യാത്രതുടരാതെ, പരേ പ്ലയ്ക്കധീ നമായി, പിന്നേയം കുറനാരംകൂടി അവിടെ അതിയാപനംചെയ്തം. എങ്കിലും, രഷുമുന്നാഴ്ചയ്ക്കുള്ളിൽതന്നെ, അവിടംവിട്ട് എട്ടപത്തനാഴിക ദൃരത്തുള്ള തും, ച ന്ദനനാഥമാർഗ്ഗത്തിൽതന്നെ സ്ഥിതിചെയ്യുന്നതുമായ വേറൊരു രാജനിലയത്തി ലേക്കു രാജകുട്ടംബത്തോടൊരുമിച്ചുതന്നെ ഞങ്ങും ഭിക്ഷാനന്തരം യാത്രയായി. അജീണ്ണരോഗത്താൽ ശരീരം തീരെ അസചസ്ഥമായിരുന്നതുകൊണ്ടും, രാജപ്രാ ത്ഥനയാലും അവിടെ നടപ്പുള്ള ഒരുതരം വാഹനത്തിലായിരുന്നു ഞാൻ യാത്ര ആരംഭിച്ചത്. എന്നാൽ, ഉന്നതമായ പവ്തങ്ങളടെ ഏററിറക്കങ്ങളിൽ, വാ ഹൃവാഹകന്മാക്ക് ഒരുപോലെ കഷ്പകാരിയായ ആ വാഹനയാത്രയെ, കറെ ടൂര ത്തിൽവച്ചതന്നെ ഞാൻ അവസാനിപ്പിക്കകയം, കാൽനടയായിത്തന്നെ മന്ദമ ന്ദം നടന്നതുടങ്ങകയും ചെയ്ത. ഇതുപോലെ, നേപാരംഗഞ്ചിൽനിന്നും പരേച്ഛാ പ്രയുക്തമായി കുറേട്ടരം വാഹനയാത്ര ചെയ്യേണ്ടിവന്നിരുന്നു. രാജസംബന്ധം രാജസവ്വത്തിയുടെ ഉദ്ബോധകമായതുകൊണ്ടുതന്നെയായിരിക്കാം സന്ന്യാസി കഠംക് അതു നിഷിദ്ധമെന്നു ചില സ്ത്തികാരന്മാർ അഭിപ്രായപ്പെട്ടിട്ടുള്ള ത്. ഏ തായാലും, കഠിനമായ മാർഗ്ഗത്തെ മെല്ലെമെല്ലെ അതിലംഘിച്ച്, വൈകന്നേര ത്തോടുകൂടി ഞങ്ങളെല്ലാവരും ഉദ്ദിഷ്ഠസ്ഥാനത്ത് എത്തിച്ചേന്നു. അവിടെ അധി കംനാഗം താമസിക്കാതെ, ഞാൻ ആനന്ദഗിരിയാലും, ചന്ദനനാഥംവരെ ഞങ്ങ ളുടെ പരിചയ്യക്കായി രാജവേശ്മത്തിൽനിന്നു പിനിയുക്തനായ വേറൊരു നഖത

രണനാലം അനചരിതനായി, അവിടെനിന്നും ഒരു ദിവസം പ്രഭാതത്തിൽ പ്ര സ്ഥാനം തുടന്ന. ഗംഭീരങ്ങളായ പലേഗിരികളേയും അരണ്യങ്ങളേയും അക്ഷമ യെന്നിയെ മന്ദമന്ദം അതിക്രമിച്ചുതുടങ്ങി. ആ മാർഗ്ഗത്തിൽ കറെദൂരം അട്ടകടി നിമിത്തം രണ്ടുകാലും ചോരയാൽ ചോരനിറം പൂണ്ടുകൊണ്ടിരുന്നു. നിബിഡതര ങ്ങളായ വനാന്തരങ്ങളിൽ, അവിടവിടെ എരുമകളെ വെച്ചവളത്തിവരുന്ന താൽ ക്കാലികശാലകളിൽനിന്നു ഞങ്ങരം ക്ക്തൈരം പാലും സുലമോയി ലഭിച്ചിരുന്ന ത്, ആ ഉഷ്ണകാലത്തിൽ—കത്തിജചലിച്ചകൊണ്ടിരുന്ന ആ കടുംവെയിലത്ത്— വലിയ ആശ്വാസകാരിയായിരുന്നു. പകൽമുഴവനും പഴിനടന്നും രാത്രിയിൽ ഗ്രാ മങ്ങളിൽ വിശ്രമിച്ചും, മൂന്നാം ടിവസം വൈകന്നേരം "ചാക്രറിയ" എന്ന പ്ര സിദ്ധവും ഭയാനകവുമായ ഒരു പവ്വതഘട്ടത്തിൻെറ നിതംബദേശത്തിൽ ചെ ന്നെത്തി. ഘനഘോരമായ വിപിനത്താൽ ആ പ്ലുന്നമായി, കരടികളം വ്യാഘ ങ്ങളം തിങ്ങിപ്പാഷ്ന്ന ആ ഗിരിപ്പഷ്യത്തിൽ ആ ബന്ധകളുടെ ഇടയിൽതന്നെ ഒരുവിധം ആ സ്റ്റരണീയരാത്രിയെ പൂലത്തി പൂലർകാലെതന്നെ തചരയോടെ അവിടെനിന്നെഴനീററു വിഷമമായ ആ ഘട്ടത്തെ അധിരോഹണം ചെയ്യതുട ങ്ങി. പത്തപതിനൊന്ന മണിക്കുമ്പായി ഘട്ടത്തെ അതിക്രമിക്കേണ്ടതുണ്ട്. ത eനന്തരം പ്രചണ്ഡമായ പായുപേഗം നിമിത്തം ഘട്ടത്തിൽക്രടെ സഞ്ചരിക്കുക എന്നതു് അത്വന്തം ക്ലേശകാരിയാണെന്നുള്ള തു് അഖിലവിടിതമാണു്. മെല്ലെ മെല്ലെ പവതാശോഹണം ചെയ്ത. മുന്നനാലു മണിക്രുകൊണ്ട് ഞങ്ങാം വികട മെങ്കിലും വിശാലമായ ആ പറ്റ്തമസ്തകത്തിലെത്തിച്ചേന്നു. സുമാറ് പതിനാലാ യിരത്തിലധികം അടി ഉയരത്തിൽ വത്തിക്കുന്ന ആ ഘട്ടത്തിനെറെ ശിഖരസ്ഥാ നം അത്യാവർജ്ജകമായി പ്രത്യക്ഷപ്പെട്ടു. ഉരുകാത്ത ഹിമപ്പാറകരം അവിടവി ടെ കിടന്നിരുന്നതല്ലാതെ വലിയ ഹിമസംഘാതം എവിടേയം കാണപ്പെട്ടിരുന്നി ല്ല. മഞ്ഞുരുകി അധികം കാലമാകാത്തതുകൊണ്ട്, പുല്ലകളം ചെടികളം മളച്ച വളരാതെ, പച്ചനിറത്തിന്റെ നാമംപോലുമില്ലാത്ത ശുദ്ധമേ നഗ്നമായ ഒരവ സ്ഥയിലായിരുന്നു ആ ഗിരിശ്രംഗത്തിൻറെ അന്നത്തെ അവസ്ഥിതി. ആ ഘട്ടത്തിൽനിന്നും പുറഭോഗവും എത്രയോ ദൂരംപരെ ഉപലഭിച്ചിരുന്ന ആ ടിപ്പ edvonത്തെ, ഇരുന്നകൊണ്ടും നടന്നകൊണ്ടും ഉപഭ്ജിച്ചപ്പേള്ജിച്ച് ആംഗ്ളാഭമ ഭമത്തനായും, പ്രചണ്ഡമായി വീശിത്തുടങ്ങിയ പ്രഭഞ്ജനൻറെ പ്രഹാരത്താൽ പീ ഡിതനായം, ഞാൻ അതിസാവധാനമായി അവരോഹണകമ്മത്തിൽ പ്രവത്തി ച്ചുതുടങ്ങി. വലിയ ചെങ്കത്തായ ഇറക്കം, യമരാജധാനിയിലേക്ഷുള്ള രാജമാർഗ്ഗ മ്ന്നപോലെ, അത്രയും ഭയാനകമായിരുന്നു. എങ്കിലും, "ശന്നൈ പവ്വതലംഘ ന"മെന്നുള്ള ന്യായത്തിൽ, എത്ര വികടമായ പവ്വതത്തേയും മെല്ലെമെല്ലെ ചലി ച്ചകൊണ്ട് അതിലംഘിക്കവാൻ സാധിക്കമെന്നറിവുള്ള ഈ സാധു, ലേശവും അധൈയ്പമെന്നിയെ, മറദ രണ്ട് പേരോടുകൂടെ പവ്വതത്തിനെറ താഴ്പരയിലേക്ക

ഇറങ്ങിത്തുടങ്ങി, രണ്ടുമന്ന മണിക്രുകൊണ്ട് അടിവാരത്തിലെത്തി, സമഭ്രമി യിൽകൂടെ പിന്നേയം കുറെടൂരം മുന്നോട്ട്ട സഞ്ചരിച്ചതിൽ, ഹരിതതുണങ്ങളാൽ ആ പ്പന്നമായി, വിസ്തീണ്ണമായ ഒരു മഞ്ഞുളമൈതാനത്തിൽ ചെന്നപേൻം. അ ശ്വങ്ങളെ വെച്ച പാലിച്ചവരുന്ന ചില ബ്രാഹ്മണയുവാക്കന്മാർ ദൃത്തേനിന്നു സാ ധുക്കളായ ഞങ്ങളെ കണ്ടതിൽ ഞങ്ങളുടെ നികടത്തിൽ ഓടിയെത്തുകയും പ്ര ണാമപൂർവ്വം ത്രദ്ധയോടെ അവിടെ ഭിക്ഷചെയ്യണമെന്നു പ്രാത്ഥിക്കുകയും ചെ യ്ത. അന്ത് ഞങ്ങരം ഭക്ഷണം ചെയ്യാതിരുന്നതുകൊണ്ടും, ചന്ദനനാഥം ആ മൈ താനത്തിൽനിന്ന് അധികം ഭൂരത്തല്ലാത്തതുകൊണ്ടും ഞങ്ങാം ആ സുഹൃത്തുക്കളു ടെ ആമന്ത്രണത്തെ അംഗീകരിക്കേയം, അവരൊടൊന്നിച്ച് അവരുടെ അതി കൃശാവകാശമായ വല്ലംലശാല (മരത്തിന്റെ തോൽകൊണ്ടുണ്ടാക്കപ്പെട്ട കടിൽ) യ്ക്കരികെ ചെന്നിരുന്ന്, അവരുമായി പ്രേമാലാപം ചെയ്തകൊണ്ട് കറെ സമയം പിത്രമിക്കയും ചെയ്ത. അനന്തരം, ഹിമശീതളമായ ജലധാരയിൽ സ്റ്റാനംചെ യു, അവർ ഝടിതിനിഷ്പാദനംചെയ്തായ അന്നത്തെ അശിച്ചു. ചോരം ഉഴ ന്നുപരിപ്പുകൊണ്ടുള്ള റ്വഞ്ജനവും ആകണ്ഠം ഭജിച്ച് ഞങ്ങരം അതുന്തം സംതു പൂരായി. രാജസൌധത്തെ സന്ത്യജിച്ചതിന്റെ ശേഷം, ഇത്രയം രുചികരമായ ഒരു ഭോജനം എവിടേയും ഞങ്ങരംക്കു സംപ്രാപ്തമായിരുന്നില്ല. അവരുടെ ത്രാധ യം ഞങ്ങളുടെ ക്ഷധയും ഭോജനത്തിൻറ സ്വാഭതയെ ബഹുഗുണിതമായി വർ ധിപ്പിച്ചിരുന്നു. ഭോജനാനന്തരം, ദേവദാരുതുടങ്ങിയ ദിപ്പുതരുക്കുളാൽ മണ്ഡിത മായ വനാന്തരങ്ങളിൽക്രടെ യാത്രതടന്ന, സന്ധ്യക്ഷമമ്പായിത്തന്നെ, മഹാസക തികശക്ഷമാത്രം ഗച്ചമായ ചന്ദനനാഥധാമത്തിൽ ഞങ്ങരം പലിയ കൃതാത്ഥത യോടെ പദാർപ്പണം ചെയ്ത.

പതുപതിനാഥത്തിൽനിന്ന് ഹിമാലയത്തിൻറ ഹൃദയദേശത്തിൽക്ര ടെ നേരെ പടിഞ്ഞാറോട്ട സഞ്ചരിച്ചു കറെ വടക്കിടക്കുന്ന മക്തിനാഥംവഴി യായം തിതിക്കാശീലന്മാരായ സാധുകരം ചന്ദനനാഥത്തിലേക്ക യാത്രചെയ്യാ എന്റ്. സാളഗ്രാമി എന്നം നാരായണി എന്നുംകൂടി അറിയപ്പെടുന്ന പൂരാണപ്പ സിദ്ധയായ ഗണ്ഡകീനദിയുടെ ഉൽപത്തിസ്ഥാനത്തിലുള്ള മക്തിനാഥം, ഭാമോ ഭരകണ്ഡം എന്നീ പൂണ്യധാമങ്ങരം തീത്ഥയാത്രികന്മായുടെ ഇടയിൽ സൂപ്രഥി തങ്ങളാകന്നു. കാട്ടുമാണ്ടുവിൽനിന്നു പടിഞ്ഞാറുള്ള സാളഗ്രാമിയിൽ, നർമ്മദ യിൽ ശിവലിംഗമെന്നപോലെ, സാളഗ്രാമശിലയും, കിഴക്കുള്ള കൌശികീനദി യുടെ തടത്തിൽ ആദാക്ഷോപവനങ്ങളിൽ പ്രഭ്രാമായ യേദാക്ക് അളുമാർ ഗ്നത്തിൽക്രാടേയം ഇരുന്തുനോഴികയിലധികം ദ്വേമണ്ടെ പറയപ്പെടുന്നു.

ഞ അം ചന്ദനനാഥത്തിലെത്തി "മുഖ്യ" എന്ന വിളിക്കപ്പെടുന്ന ഗ്രാ മാധീകാരിയുടെ ഗുഹത്തിൽ നിവാസമാരംഭിച്ചു, ജാജർകോട്ട രാജഭവരംത്തിൽ നിന്ത് ഞങ്ങളുടെ ആഗമനത്തെപ്പാറി സന്ദേശമുണ്ടായിരുന്നതുകൊണ്ട്, ഗ്രാമാ ധിപതിയും, ''ഹാക്കിം'' എന്ന ഭരണാധിപതിയും, ''ഡീട്ട'' എന്ന ത്വായാധിപ തിയും ഞങ്ങളുടെ യോഗക്ഷേമത്തെപ്പററി സത്രദ്ധം അനേപഷണംചെയ്യുകൊ ണ്ടിരുന്നു. ഒരു ലിവസം രാവിലെ തിലാനദിയുടെ ഹിമമുരുകി ഒഴുകന്ന അതിശീ തളമായ തീത്ഥജലത്തിൽ നിമജ്ജനംചെയ്യ ദർശനാത്ഥം ചന്ദനനാഥമന്ദിര ത്തിൽപെന്നു. മന്ദിരത്തോടുകൂടി ദശനാമികളായ സാധ്യക്കളുടെ ആവാസത്തിന്നു ള്ള ആസ്ഥാനവും സംയോജിക്കപ്പെട്ടിരിക്കുന്നു. മന്ദിരത്തിലെ പൂഴുകനും അ ല്യാക്ഷനുമായ സാധ്യവും മറ്റെ സാധ്യക്കളും ഞങ്ങളെ സന്ത്രദ്ധം പ്രണമിച്ചു സ്ഥാ ഗതംപെയ്കയും, യഥാവിധി ദർശനാദികരംചെയ്യിച്ച് ആദരപൂർവ്വം സൽക്ക രിക്കയും ചെയ്യൂ. അടുത്തുള്ള ഭൈവേനാഥനെറെ മന്ദിരത്തിലുംബന്നു ഭർശനാദി കരേജസ്സ് വിളങ്ങിക്കാണ്ടിരുന്നു. സാധ്യക്കളുടെ ആസ്ഥാനമായ ആദ്ധ്യാത്മി കതേജസ്സ് വിളങ്ങിക്കാണ്ടിരുന്നു. സാധ്യക്കളുടെ ആസ്ഥാനമായ മന്ദിരഞ്ഞ ഉ പേക്ഷിച്ചൂ ഒരു നാഴികയിലധികം ദ്ദരമുള്ള ഗോഭസ്ഥനമാരുടെ ഗ്രാമത്തിൽചെ സ് നിവസിച്ചതിനേപ്പാറി സാധ്യസംബാഭരന്മായല്ലോം വളരെ പരിതപിക്കയും പ്രേമപൂവ്വം വിമർശിക്കയും ചെയ്കുണ്ടായി.

ക്കറനാരം വിപ്രുമത്തിൽ വിരൂമിച്ചതിന്റെശേഷം, "മഹത്ര" എ ന്ന പട്ടപ്പേരോടുക്രടിയ പൂജകസചാമിയുടേയും മററും വാരംവാമേള്ള അഭ്വത്ഥ നയാൽമന്ദിത്തിലും ചെന്ന് മന്തനാലുടിവസം നിവസിക്കയുണ്ടായി. മന്ദിര്ത്തി ലെ ഉ**ൗണു് മലയാള**ത്തിലെ ഉഴണിനോട്ട് ഏതാണ്ട്ട് സദ്ദശമായിരുന്നതുകൊ ണ്ട്, എനിക്ക് ഏററവും രാചികരമായിത്തോന്നിയിരുന്നു. ചോര്, പരിപ്പ്, ക റികരം, തയിർ എന്നിതുകളായിരുന്ന ഊണിന്നുള്ള പദാർത്ഥങ്ങരം. ഉത്തദേ ശത്തിലും ഹിമാലയദേശത്തിലും ഗോതമ്പൂതുടങ്ങിയുള്ള ധാന്യങ്ങളുടെ പലഹാര മാണ് അധികമായി ആഹരിക്കാറുള്ള തെങ്കിലും, ശാല്യന്നം വിളയുന്ന ഒർല്ലഭം ചില പ്രദേശങ്ങളിൽ വയരനിറയെ രണ്ടനേരവും ചോരണ്ണാറില്ലെന്തമില്ല. ഇങ്ങ നെ ഊണിൻെറ വട്ടം അവിടെ എനിക്ക ആസ്പാട്ട്രമായിരുന്നവെങ്കിലും, ശ രീരം ജചരഗ്രസ്തമായിത്തീന്നതുകൊണ്ട്, അതിനെ നല്ലപോലെ ആസ്ഥദിക്ക പാൻ ഞാൻ സമർത്ഥനായിരുന്നില്ല. ഇരശചരചർച്ചയിൽ രസികന്മം പിശേഷി ച്ച് സാധുഭക്തനമായിരുന്ന 'ഡീട്ട്'' പ്രതിദിനം സൽസംഗത്തിന്നായി എൻറ സമീപത്തു വന്തകൊണ്ടിരുന്നു. കനകകാമിനീ സംബന്ധം കൂടാതെ വിരക്തന്മാരാ യി, ബ്രഹ്മചിന്താനിതേന്മാരായി, പരേഹംസവ്വത്തികളായിരിക്കുന്ന ഉച്ചതരം സാധുക്കാര് ആ പ്രദേശങ്ങളിൽ വളരെ ഒർല്പമോയേ സഞ്ചരിക്കാറുള്ള വെന്ത് ഒരു പ്രസംഗത്തിൽ അദ്ദേഹം എന്നോടു പറയുകയുണ്ടായി. പരമഹംസസാധു കളെ ശുകദത്താത്രേയസദ്ദശമായി അത്രയം ശ്രദ്ധയോടെ ദർശിക്കുന്നതിലും ഭ ക്തിയോടെ ആരാധിക്കുന്നതിലും അട്രേഹമനാരതം ജാഗരൂകനായിരുന്നു.

ചന്ദനനാഥമെന്ന ആ ഋഷിഭൂമിയിൽ അന്നു കാണപ്പെട്ട സാധുക്കളിലും ഗ്രഹസ്ഥന്മാരിലും കുറെയെങ്കിലും ജ്ഞാനസംസ്താരത്തോടുകൂടിയ ഒരു ദേഹം അ വിടത്തെ ന്യായാഭ്യ്യക്ഷനായ ആ അന്തണൻ മാത്രമായിരുന്നു. ഭാരതവഷ്ത്തിന്റെ ഉത്തരാവധിയായ് നേപാളദേശത്തിലും, മററു ദേശങ്ങളിലെന്നപോലെ, ത്ത ടൈപതജ്ഞാനംതന്നെ ഐകാന്തികമായ മോക്ഷസാധനമെന്ന് അദ്ധ്വാത്മസാ അധികംപേരും വിശചസിക്കന്തവെന്ത്, നേപാളരാജധാനിയിലെ ധകന്മാരിൽ നിവാസകാലത്തിൽതന്നെ എനിക്ക് ഗ്രഹിക്കവാൻ സമധിച്ചിരുന്നു. "അയമാ ത്മാ ബ്രഹമ", "സ യോ ഹ വൈ തൽ പരമം ബ്രഹ്മ വേദ ബ്രഹ്മൈവ ഭവതി" ഉപനിഷൽസിധാന്തം ശങ്കരാചായ്യരുടെ ദചിഗചിജയത്തിന്നശേഷം എന്നു കൂള നമ്മുടെ ഭാരതഭൂമിയിൽ സാവ്വതികമായി പ്രചരിച്ചുപെന്നുള്ള ത്രഎതിഹാ സികന്മാക്ക് അവിദിതമല്ല. കാലഗതിയുടെ ആഘാതവേഗത്താൽ മോഹിത മായി മതപ്രായമായിഞ്ച്ഷന്ന സനാതനസിയാന്തത്തെ, അതായത്ര് സനാതന ധർമ്മത്തെ പനരുജ്ജീവിപ്പിക്കുക മാത്രമാണം" ആ ചാരൃന്മാർ ചെയ്യാറുള്ള തു്. അല്ലാതെ, ത്രതനമായ ധർമ്മം, ഘടമെന്നപോലെ, നിർമ്മിക്കപ്പെട്ടന്നപക്ഷം, അത്ര് സനാതനമായിരിപ്പാൻ പാട്ടുള്ള തല്ല. സനാതനദർശനമാക്സ് മാർത്താ ണ്ഡമണ്ഡലം ചിലപ്പോശ താൽകാലികടർശനങ്ങളാകന്ന കാർമേഘപടലങ്ങ ളാൽ ആവൃതമായി, അപ്പകാശിതമായി, പ്രഭാവശുന്വുമായി മറഞ്ഞുപോക ന്നു. അങ്ങനെ അന്തർഹിതമായ സനാതനസിദ്ധാന്തം തത്തപഭർശികളായ മഹാ ന്മാരുടെ പ്രയത്തതാലം പ്രാപത്താലം പിണായും അഭിവൃക്തമായിത്തീരുന്നു. സത്യാൽസത്യതരമായ അദൈചതമതം പ്രതിപക്ഷമതങ്ങളുടെ പരാക്രമത്താൽ പീഡിതമായി പ്രക്ഷീണമായ ഒരു വിഷമദശയെ പ്രാപിച്ച അവസരത്തിൽ, ത്രീബാദരായണൻ ബ്രഹ്മസ്യതംവഴിക്ക് അതിനെ ആ ആപത്തിൽനിന്നുദ്ധരിച്ചു. ദൈചതവാദങ്ങളെ അദ്ദേഹം ബലമായി വിദളനംചെയ്തം. ആത്മജ്ഞാനത്തെയ ല്ലാതെ, അദ്വൈതജ്ഞാനത്തെ ശ്രീഗൌതമപ്പട്ടതികളായ ശാസ്ത്രകർത്താക്ക ന്മാർ അംഗീകരിക്കുന്നില്ല. ഗൌതമനെറ ആത്മാവു് നിഗ്ഗണമായ ശുദ്ധചൈ തന്യമല്ല; ഇപ്പാദേചഷപ്രയത്നാദികളായ ഇണങ്ങളോടുക്ടിയ ഒരു ജഡ്ദ്രവു ഇണങ്ങാംപഴിക് ഇണിയായ ആത്മാവ് അനമാനസിദ്ധമെന്നം അ മാകുന്നു. ട്രേഹം പാടിക്കുന്നു. മിത്ഥ്യാജ്ഞാനജനിതമായ ടുഃഖത്തിനെറ്റ ധപംസമത്രേ മോ ക്ഷം. എന്നാൽ ആത്മാവു് നിവ്വിശേഷമായി, ഏകമേവാദചിതീയമായ ചൈത നൃവസ്തവെന്നം, അദൈചതമായി, ബ്രാമസചരുപമായിരിക്കന്ന ആ പ്രതൃഗ് വസ്തവിൻെറ അപഭരാക്ഷാനഭവംതന്നെ കൈപല്യസാധനമെന്നും കൈപല്യ മെന്നതു് ദേഖധോംസമല്ല, ആനന്ദഘനമായ സ്വസ്വരുപത്തിൻെറ പ്രാപ്തിയെ ന്നും, വേദപ്വാസൻ സപ്രമാണം സിദ്ധാന്തിക്കുന്നു. പ്വാസനാൽ പ്രകാശിതമായ ഈ പേഭാന്തമതംരുണെ സനാതനസത്യവും ഞത്യന്തികത്രേയാശൂപവുമെന്നി

രിക്കിലും, ഗൌതമപ്രഭ്രതികളുടെ മതങ്ങരം അത്യന്തമസത്യമോ, റ്യായ്ഥമാം ആയി ഭവിക്കന്നില്ല. അവ ആപേക്ഷികസതൃങ്ങളും ആപേക്ഷികത്രേദയാത്ര പങ്ങളുമായിത്തന്നെ ജഗത്തിൽ വിജയിക്കുന്നു. ആത്മസത്തയേയും ഈശചരസ ത്തയേയും അന്മാനപ്രമാണംകൊണ്ടു .സാധിപ്പിക്കുന്നതിൽ ഗൌതമല്പോക്ത മായ ന്യായശാസ്ത്രം അതിയായി ഉപകരിക്കുന്നു. ശുതിപ്രാമാണ്യത്തെ അംഗീ കരിക്കാത്ത ദേഹാത്മവാദത്തേയും ശൂന്വാതമവാദത്തേയും ശ്രൂതിസഹായംക്രടാ തെതന്നെ പ്രബലതരങ്ങളായ കേവലയുക്തികളെക്കൊണ്ട് അദ്ദേഹം തിലശഃഖ ണ്ഡനംചെയ്ത് ആത്മസത്തയേയും ഈശാരസത്തയേയും സിദ്ധീകരിച്ചിരിക്കന്നു. ദേഹവൃതിരിക്തനായ ഒരു ജീവാത്മാവിനേയും, സവജീവാത്മാകു⊙ക്കം ശരണീ യനായ ഒരു പരമാത്മാവിനേയം ഗൌതമൻ അംഗീകരിക്കുന്നതുകൊണ്ട്, ദേഹ ത്രുന്നാത്മവാദങ്ങളെ അപേക്ഷിച്ച്, ഗൌതമൻറ ജഡാത്മവാദം സത്യതരവും പ്രശസ്തതരവുമാകുന്നു. ഗൌതമൻെറ ജഡാത്മവാദത്തെക്കാളം കചിലൻെറ ചേതനാത്മവാദം സതൃതരവും പ്രശസ്തതരവുമാകന്നു. കപിലൻെറയും ജൈമിനി യുടേയും നിരീശചരവാദത്തേക്കാറം ഗൌതമൻറയും പതഞ്ജലിയുടേയും സേശച രവാദം സതൃതരവും പ്രശസ്തതരവുമാകുന്നു. ഇങ്ങനെ വിപേചനം ചെയ്യുമ്പോം, ലോകത്തിലുള്ള സവ്വദർശനങ്ങളും സവ്വധർമ്മങ്ങളും സമനചയയോഗ്യങ്ങളായി ത്തന്നെ വത്തിക്കുന്നു. അങ്ങനെ സാപേക്ഷസതൃങ്ങളായി, ലോകത്തിലുള്ള അ നേകമനേകം ഒർശനങ്ങളും ധർമ്മങ്ങളും നിരപേക്ഷസത്യമായ ബ്രഹ്മദർശന ത്തിൽ, അതായത്പമേസതൃവം, സവ്വമാചരങ്ങളിലും പരിപൂർണ്ണവുമായ പരമാത്മവസ്തവെ സിഹൃദയത്തിൽ സിസിരുപതേ നേസാക്കാൽകരിച്ച് മനുഷ്ഠജന്മത്തെ പരിതാത്ഥമാക്ഷന്നതിൽ ഒരു മുമുക്ഷുവിനെ സഹായിക്കുന്നതു കൊണ്ട്, അവയെല്ലാം സർവ്വദാ പുരസ്തരണീയങ്ങളല്ലാതെ തിരസ്തരണീയങ്ങ ളായി ഭവിക്കുന്നില്ല. എന്നാൽ സവ്വ് ദൈചതദർശനങ്ങളം അദൈചതദർശന ത്തിൽ പരിസമാപിക്ഷന്നു; അതായത്ര് അന്തർഭവിക്ഷന്നവെന്നുള്ള ത്ര്യിക്കലും വിസുരിക്കത്നക്കതല്ല. ജീവേശ്വരജഗദ്രപമായ ടൈചതമെല്ലാം അദൈപതംത ണെ. നീരതിശയസത്യമായി, സവ്വാധിഷ്ഠാനമായിരിക്കുന്ന അദ്വൈതത്തെ പ്രാ പിച്ചാൽ, സർവ്വ ദൈപതവം പ്രാപിച്ചുകഴിഞ്ഞു. അതുകൊണ്ട് ദൈപതത്തിൽ കിടന്നു പരിഭ്രമിക്കാതെ അട്ടൈപതത്തിലെത്തി ക്രീഡികുന്നതുതന്നെ പരമ പരഷാത്ഥമെന്നുള്ള തിൽ സന്ദേഹമില്ല. അള്യൈപ്രാപ്തിയിലല്ലാതെ, ടൈപ തപ്രാപ്തിയിൽ സർവ്വപ്രാപ്തി സ്വപ്പോപി സംഭവിക്കുന്നില്ലെന്നു രസകരമായ ഒര ചെപ്പകഥയാൽ ഇവിടെ ഉപപാദനം ചെയ്യാം!—

''പണ്ടൊരിക്കൽ, കബേരസദ്ദശനായ ഒരു പ്രഭ്ര പ്രഭ്രതമായ തൻറെ ധ നത്തെയെല്ലാം മരണപത്രപ്രകാരം തനിക്ക് ഏററവും പ്രിയപ്പെട്ട തൻെറ ഒരു അടിമയ്ക്കായി ഭാനം ചെയ്ത മരിക്കയുണ്ടായി. എന്നാൽ അദ്രേഹം മരണപത്ര ത്തിൽ ഒരു നിശ്ചയംക്രടി ചെയ്തിരുന്നു. തൻറെ വിപൂലമായ സമ്പത്തിയിൽനി ന്ത് തങ്ങരംക്ക് പ്രിയപ്പെട്ടതും അധികം വിലപിടിച്ചതുമായ ഏതെങ്കിലും ഓ രോവസ്തക്കളെ തൻെറ ഓരോ പുത്രന്മാക്ക് തിരഞ്ഞെടുക്കന്നതിന്ന വിരോധമി ല്പെന്നുള്ള തായിരുന്നു ആ നിശ്ചയം. ഈ നിശ്ചയത്തെ അനുസരിച്ച് ഓരോപു ത്രന്മാരും തങ്ങരം കിഷ്ടമുള്ള വിലപിടിച്ച ഓരോവസ്തക്കളെ തിരഞ്ഞെടുത്തു. ജ്യേഷ്യപത്രൻ രാജഹമ്മ്യത്തെ വരിച്ചു. രണ്ടാമത്തെമകൻ തനിക്ക് അതികമനീ യമായ ഉട്ട്വാനത്തെ തിരഞ്ഞെടുത്തു. മൂന്നാമത്തേവൻ രത്നഖചിതമായ മയുരാസ നത്തെ സചീകരിച്ചു. ഇങ്ങനെ ഓരോരുത്തൻ ഓരോന്നിനെ തിരഞ്ഞെടുത്തു തു പ്ലിപ്പെട്ടു. എല്ലാപത്രന്മാരുടെയും തിരഞ്ഞെടുക്കൽ ഇങ്ങനെ അവസാനിച്ചതോ ടുപ്രടി, ചെറുപ്രായക്കാരനം കൃശഗാത്രനമായ അദ്ദേഹത്തിൻെറ ഒടുവിലത്തെ പത്രൻ എഴനീറര് ഇപ്രകാരം പറഞ്ഞു:—"ഞാൻ എൻെറ പിതാവിൻെറ അ ടിമയായ ഇവനെ എൻെറ ധനമായി വരിച്ചിരിക്കന്നു." അന്തിമപുത്രൻറ ഈ വചനം കേട്ടതോടുകൂടി അവിടെ കൂടിയിരുന്ന ന്വായാധിപന്മാരും മറര് അധിക തന്മാരുമെല്ലാം ആശ്ചയ്യംകൊണ്ട് സ്നബ്ധീഭ്രതരായിച്ചുമഞ്ഞു. ആ കുട്ടിയുടെ ബൂദ്ധികൌശലത്തെഅവർ അത്വധികം ബഹുമാനിച്ചു. മററുള്ള പുത്രന്മാർ പി ത്രസമ്പത്തിയിൽനിന്ന് ഓരോരോ ബഹുമൂല്പപ്പാത്ഥങ്ങളെ തിരഞ്ഞെടുത്തതി ൻറ ശേഷവും, അടിമയ്ക്കായി, എത്രയാ വമ്പിച്ച സമ്പത്ത് പിന്നേയും അവ ശിഷ്പമായുണ്ടായിരുന്നു. നിയമപ്രകാരം, അടിമയുടെ ഉടമസ്ഥൻ അടിമയുടെ ധ നത്തിന്നം ഉടമസ്ഥനാകന്നം. അതുകൊണ്ട്, ആ കുട്ടി അടിമയുടെ അധിപതിയാ യതോടുകൂടി, പ്രഭ്രതമായ അടിമയുടെ സർവ്വസമ്പത്തിക്കം അധിപതിയായി ത്തീൻം. ഏതൊന്നിനെ പ്രാപിച്ചാൽ മറെറപ്പാം പ്രാപിക്കുന്നവോ, അതിനെ, ആ മൂലവസ്തവെ ആ കുട്ടി വരിക്കകയും പ്രാപിക്കയുംചെയ്ത."

#### ഖാചരനാഥം

ഛാന്ദോഗ്വോപനിഷത്തിലെ ഷഷ്യപ്രചാഠകരൂപമായി, സർവ്വോപനി ഷൽസാരസർവ്വസ്ഥമായ ആ ആഖ്യായിക ഇതാകന്നം.

ഉദ്ദാലകൻ എന്നു പേരായ ഒരു മഹർഷി, പന്ത്രണ്ടുവയസ്സ് പ്രായംചെ ന്ന "ശേചതകേത്ര" എന്നു പേരായ തൻറെ പ്രിയപുത്രനെ നോക്കി, ഇപ്രകാരം ആജ്ഞാപിച്ചു: "അല്ലയോ ശേചതകേതോ! നീ ചെന്ന് ഇരുകലവാസം ചെയ്യുക! വേദാദ്ധ്യയനം ചെയ്യതിന്നുശേഷം മാത്രം ഇവിടെ മടങ്ങിവരിക! നമ്മുടെ കല ത്തിൽ ജനിച്ചതായ യാതൊരുത്തനും വേദാദ്ധ്യയനം ചെയ്യാതെ നാമമാത്രബാ വമണനായി ജീവിച്ചിരുന്നിട്ടില്ല." പിതാവിൻെറ ഈ ആജ്ഞയെ അനസരിച്ചു് ശേചതകേത്ര ഇരുകലവാസം ചെയ്യുകയും, പന്ത്രണ്ടുകൊല്ലം അവിടെ നിവസി ച്ചൂ സർവ്വവേദങ്ങളേയും അത്ഥസഹിതം അദ്ധ്യയനം ചെയ്യുകയും ചെയ്യ അദ്ധ്യ യനം നിമിത്തം അതിഗവത്തോടെ ലേശവും നമ്രതയില്ലാത്ത പ്രകൃതിയോടുകൂടി തൻറെ ഗ്ലമത്തിൽ പ്രത്വാഗമിച്ചു. പലിയ അഭിമാനിയായി. സ്തബ്ബപ്പകതിയാ യി ഗ്രഹത്തിൽ തിരിച്ചെത്തിയ ശേപതകേതുവിനെ നോക്കി, പത്രന്ത് ശരിയാ യ ബോധത്തെ ഉപദേശിക്കവാൻ വേണ്ടി, ഉപോദ്ഘാതരൂപത്തിൽ ഉദ്ദാലകൻ ഇങ്ങനെ ആരംഭിച്ചു. ''ഹേ ശേപതകേതോ! ഇത്രയം അഭിമാനിയാകത്തക്കവി ധം എന്തൊരു ത്രേഷ്പില്പയാണു് നിൻെറ ഉപാധ്യായങ്കൽനിന്നു് നീ അല്വസി ച്ചുവന്നിട്ടുള്ള ത്? എപ്രകാരം ഒരു മുൽപിണ്ഡത്തെ കണ്ണകൊണ്ടുകണ്ടാൽ അതി ൻറ വികാരമായ ഘടാദികളെല്ലാം കണ്ടതുപോലെതന്നെ ഭവിക്ഷന്നം. എന്തു കൊംണ്ടന്നാൽ, കാരണത്തിൽനിന്നു കായ്യം ഭിന്നമല്ല. മണ്ണിനെറ നാമമാത്രമാ യ വികാരമാകന്നു ഘടാദിക്കം. അതുകൊണ്ടു് കാരണമായ മണ്ണമാത്രം സതൃമാ കന്നു. അപ്പകാരം യാതൊരുപദേശത്തെ (ബ്രവത്തെ) അറിഞ്ഞാൽ അറിയാ ത്തതായ ഇഴേജഗത്തെല്ലാം അറിഞ്ഞതായി ഭവിക്കന്തവോ ആ വിശിഷ്ടോപദേ ശത്തെ നീ നിൻെറ ആചായ്ത്കൽനിന്ന ഗ്രഹിച്ചുവോ?" പിതാപിൻറ ഈ പ്ര ശ്നത്തെകേട്ട് ശേചതകേത്ര വിനീതനായി ഇങ്ങനെ ഉത്തരം പറഞ്ഞു. "പിതാ പേ അങ്ങന്ന് പറഞ്ഞതായ ആ വസ്തപോ എൻെറ ഉപാദ്ധ്വായൻ അറികയില്ല. അറിയുമെങ്കിൽ ഗുണവാനായ എന്നോട്ട് എന്നിൽ കാരുണ്യത്തോട്ടക്കടിയ അ ദ്രേഹം തീർച്ചയായും ഉപദേശിക്കമായിരുന്നു. അതുകൊണ്ട് പിതാവുതന്നെ എ നിക്കാവസ്തവിനെ ഉപദേശിച്ചതരേണമേ!"''അങ്ങിനെതന്നെ! ഞാൻ നിന്നോട്ട് ആ വസ്തപ്പെ ഉപദേശിക്കാം. സാവധാനമനസ്സോടെ കേട്ടകൊള്ള ക" എന്ത പ്ര തിജ്ഞാചെയ്യകൊണ്ട്, ഉദ്ദാലകൻ തൻറെ പ്രിയപത്രനോട്ട് ദരവഗാഹവും, അ തൃന്തനിഗ്രഡവമായ ആ ആശ്ചയ്യവസ്തവെ ഇങ്ങനെ സസ്പഷ്ടം വിവരിച്ചു:— പ്രിയപുത്രാ! ശേപതകേതോ! നാമരൂപാത്മകമായ ഈ ജഗത്ത് അതിൻെറ സ്റ ഷ്പിക്കമമ്പ് ബ്രഹ്മ (പരമാത്മ) സചരുപമായിരുന്നു. ബ്രഹ്മം സജാതീയാടിഭേദ ങ്ങളില്ലാത്ത അഖണ്ഡമായ സദചസ്തവാകന്നു. എന്നാൽ മററുചിലർ ഈ ജഗത്തും അതിനെറ ഉൽപത്തിക്കുമ്പു് ശൂന്വസപരുപമായിരുന്നവെന്നം, ശൂന്വതിൽനി ന്നാണം"ഈ ജഗത്തുണ്ടായതെന്നും വാദിക്കുന്നു. അതു ശരിയല്ല. അസത്തിൽനിന്നു് സത്തണ്ടാകന്നതെങ്ങനെ? അസത്തിൽനിന്ന് സത്തണ്ടാകമെങ്കിൽ, വന്ധ്യാപു ത്രൻ പലേമക്കള്ടേയും പിതാവായിത്തീരുകയും, ആകാശകസുമങ്ങളിലുള്ള തൻ കടിച്ച് മധുപങ്ങരം മദോന്മത്തരാകയും ചെയ്യുന്നതാണ്. അതുകൊണ്ട് ശൂനു വാദം തീരെ അപ്രമാണികമാകന്നു. മായാശക്തിയുക്തനായ ആ പരമാത്മാവു് ജഗത്തിനെ സ്രഷ്പിക്കവാനി പ്പിക്കയും, ക്രമേണ ആകാശവായുക്കളേയും, തദനന്ത രം അഗ്നി, ജലം, പ്ലഥിവി ഇതുകളേയും സ്റ്റഷ്പിക്കേയും ചെയ്തു. ഈ പഞ്ചഭ്രത ങ്ങളെക്കൊണ്ട് ചരാചരാത്മകവും, സ്ഥലവുമായ ജഗത്തിനേയും സൃഷ്ടിച്ചു. പര മാത്മവുതന്നെ ജീവരൂപത്തിൽ സവ്വശരീരങ്ങളിലും അനുപ്രവേശിക്കയും ചെയ്ത.

ആദ്യാംത്മികവും, ആധിഭൌതികവും, ആധിദൈവികവുമായ സവ്വ്പദാത്ഥങ്ങ ളം ഭ്രതകായ്യമാകന്നം. കായ്യം കാരണത്തിൽനിന്ന് ഭിന്നമല്ലാത്തത്തകൊണ്ടു്, അവ യൊന്നം ഭ്രതങ്ങളിൽനിന്ന് ഭിന്നമായി വസ്ത്രഭാവത്തിൽ സ്ഥിതിചെയ്യുന്നില്ല. വിചാരദ്രഷ്പ്പാ, അവയെല്ലാം വാങ്മാത്രവും, അതുനിമിത്തം അസത്പവും ഭ്രത ങ്ങരംമാത്രം സത്പവുമാകന്നം. എന്നാൽ ഭ്രതങ്ങരം വികാരമാത്രമായത്രകൊണ്ടു് അവയുടെ കാരണത്തിൽനിന്ന് അഭിന്നവും, അതു കാരണം കാരണത്തെ അപേ ക്ഷിച്ച് അനതവുമാകന്നം. ഇങ്ങനെ ഭ്രതഭൌതികാത്മകമായ സവ്വജഗത്തിന്നം മലകാരണം, അതായത്ത് ഉപാദാനകാരണവും നിമിത്തകാരണവും പരമാത്മാവ മാത്രവും, അതുകൊണ്ട് ആ പരമാത്മാവുമാത്രം സത്വവും, സവ്വമായ ഈ ജഗണ്ണം വാങ്മാതത്തിൽ ജീവിച്ചിരിക്കുന്ന വികാരമാത്രവും, അതുനിമിത്തം അസത്വവു മാണെന്ന് നീ ദേശമായി ധരിച്ചാലും.

എപ്പകാരം സൂത്രബധനായ പക്ഷി അവിടവിടെ പറന്നനോക്കി എ വിടേയം ആത്രയം ലഭിക്കാതെ ബന്ധനസ്ഥാനത്തെത്തന്നെ ഉപാത്രയിക്കുന്ന വോ, അതുപോലെ ജീവൻ ജാഗ്രത്സിപ്പ്പങ്ങളിൽ തൻറെ കർമ്മത്തെ അന്തസ രിച്ച് ബഹുവിധമായ സുഖടുംഖാദികളെ അനഭവിച്ചു്, എവിടേയും വിശ്രമ സ്ഥാനം ലഭിക്കാതെ സഭ്വസ്തവായ ഈ ബ്രഹ്മത്തെ ഉപാശ്രയിക്കുന്ന. ഇങ്ങനെ യുള്ള സൽസാപത്തിതന്നെ, അതായത്ര് പരമാത്മപ്രാപ്തിതന്നെ ജീവൻറെ സു ഷുപ്തിദശ. സുഷുപ്തിദശയിൽ ജീവൻ യാതൊന്നിൽ ഐകൃത്തെ പ്രാപിക്കു ന്നവോ, അതുതന്നെ ജഗുപോഭാനമായി, സഭവസ്തവായ പ്രസ്തുത ബ്രഹ്മമന്ത് താൽപയ്യം.

സ്ഥാവരജംഗമങ്ങളായി ജനിയോട്ടക്ടിയ സവ്വപദാത്ഥങ്ങളും ഈ ബ്രഹ്മത്തിൽനിന്നൽപന്നമാകന്ന. സ്ഥിതികാലത്തിൽ ഈ ബ്രഹ്മവസ്തവെ ആ ശ്രയിച്ചതന്നെ ജീവിക്കുന്ന. പ്രളയകാലത്തിൽ ഈ പരമാത്ഥാവിൽതന്നെ പ്രലീനമാകയും ചെയ്യുന്നം. താദ്ദശമായ ബ്രഹ്മം എത്രയോ സൂക്ഷ്മമാകന്നം. അത് മാത്രമാകന്നു ത്രികാലങ്ങളിലും നാശമില്ലാത്ത ഒരേ പാരമാത്ഥികവസ്തു. കല്പിത മായ ഘടത്തിന്ന് മൃത്തിക സ്വരൂപമായിരിക്കുന്നതുപോലെ, കല്പിതമായ ജഗത്തിനെറ സ്വരൂപമാകന്നു അത്ര്. "തത്ത്വമസി ശേപതകേതോ!" ഹേ ശേപതകേതോ! അത്ര നീയാകന്നം, അതായത്ത് ആ ബ്രഹ്മംതന്നെ നീ. ആ ബ്രഹ്മം നീയല്ലാതെ വേറെ ഒന്നല്ലം.

നാനാദിക്കുകളിൽ സ്ഥിതിചെയ്യുന്ന നാനാവുക്ഷങ്ങളിൽനിസ് രസങ്ങ ളെ സമാഹരിച്ച് തേനീച്ചക്കം മധുപിനെ നിഷ്പാനം ചെയ്യുന്നു. ആ രസങ്ങരം മധുവായി ഏകഭാവത്തെ പ്രാപിച്ചുകഴിഞ്ഞാൽപിന്നെ, കുട്ടിയുടെ രസം, ആ മ്രത്തിൻറ രസമെന്നം മററുമുള്ള ഭേദഭാവം സംഭവിക്കുന്നില്ല. അതുപോലെ സുഷുപ്തിയിലും മരണത്തിലും പ്രളയത്തിലും പ്രാണിക്കം സൽസ്പരൂപമായ ആ ബ്രഹ്മത്തിൽ പ്രവേശിഷന്തവെങ്കിലും, അതോടുക്രടി ഏകീഭ്രതമാകന്നതു കൊണ്ട്, "ഞാൻ ഇപ്പോരം ബ്രഹ്മത്തിൽ സ്ഥിതിചെയ്യന്ന." എന്നിങ്ങനെ അവർ അറിയന്നില്ല. ജീവന്മാർ സുഷ്ടപ്പിയിൽ ബ്രഹ്മത്തെ പ്രതിദിനം പ്രാ പിഷന്തവെങ്കിലും, ആ സുഷ്ടപ്പിസ്ഥാനം ബ്രഹ്മമെന്നും, ആ ബ്രഹ്മാതന്നെ താനെന്നമറിയാത്തതുകൊണ്ട്, മനുഷ്ഠനോ, വ്വാഘ്രമോ, സിംഹമോ, വരാഹ മോ, കീടമോ, മശകമോ, ഇങ്ങനെ ഏതൊരു രൂപത്തിൽ അവർ ഉറങ്ങിയോ, അതായത്ത് സത്തിനെ പ്രാപിച്ചുവോ, അതേരൂപത്തിൽ അവർ ഉറങ്ങിയോ, അതായത്ത് സത്തിനെ പ്രാപിച്ചുവോ, അതേരൂപത്തിൽ അവർ ഉറങ്ങിയോ, വസിതന്മാരായി അവർ അതിൽനിന്നുണുന്നേ. "തഞ്ഞപമസി ശേപതകേതോ" ഹേ ശേപതകേതോ! ഇങ്ങനെ സൂഷ്ടപ്പിയിൽ അജ്ഞ്ഞാതമായി പ്രതിദിനം പ്രാ ണികരം പ്രാപിക്കുന്ന ആ ബ്രഹ്മാതന്നെ നീ. നീയല്ലാതെ ആ ബ്രഹ്മം വേ റൊന്നല്ല.

ഗംഗ, ഗോദാവരീ, സിന്ധ മതലായി ഭിന്നഭിന്നകളായ ഓരോ നദികരം സമുദ്രത്തിൽ ചെന്നുചേർന്ന് സമുദ്രത്തോട് ഏകതയെ പ്രാപിച്ച് സമുദ്രത്രപ മായിത്തീരുന്നു. തദനന്തരം ആ ഏകീഭാവംനിമിത്തം ഗംഗ, ഗോദാവരി, സിന്ധ എന്നിങ്ങനെ വേർതിരിച്ച് ആ നദികരം അറിയപ്പെട്ടന്നില്ല. അതുപോലെ സവ്വമായ ജന്തുക്കളം അഖണ്ഡമായ സത്തിനെ പ്രാപിച്ചു അതിൽനിന്ന് വ്യവ ഹാരഭ്രമിയിലേക്ക് ആഗമിക്കുന്നുവെങ്കിലും, തങ്ങരം സത്തിൽനിന്നാണ് ആഗമി കുന്നതെന്നറിയുന്നില്ല. ''തത്തപമസി ശേപതകേതോ!' ഹേ ശേപതകേതോ! ആ സൽസപര്രപമായ ബ്രഹ്മംതന്നെ നീന്നീ തന്നെ ആ ബ്രഹ്മം.

അല്ലയോ പ്രിയപ്യ ഈ മഹത്തായ വൃഷ്ഷത്തിൻെറ മലത്തിൽ മഴ കൊണ്ട് വെട്ടന്നപക്ഷം, അവിടെ ജീവനങ്ങെങ്കിൽ, അവിടെനിന്നും സെമാംഴ കം. മദ്ധ്യത്തിൽ വെട്ടന്നപക്ഷം, അവിടേയും ജീവനങ്ങെങ്കിൽ, അവിടെനിന്നും സെം സ്രവിക്കാതിരിക്കയില്ല. അഗ്രത്തിൽ വെട്ടന്നപക്ഷം, സജീവമെങ്കിൽ, അവിടെനിന്നും രസസ്രാവം ഉണ്ടാവുന്നു. ഈ ക്രറനായ വൃക്ഷം ഇപ്പോംഗം സർ വ്വത്ര ജീവലൈനന്യത്താൽ വ്യാപ്തമായി വേരുകളെക്കൊണ്ട് ജലാദികളെ ഗ്ര ഹണംചെയ്യ് ആനന്ദില്പകൊണ്ടു വത്തിക്കുന്നു. എന്നാൽ ഈ മഹാറുക്ഷത്തി ൻറ എതെങ്കിലും ഒരു ശാഖയെ ജീവൻ സന്ത്യജിക്കുന്നപക്ഷം, അത്ത് തീരെ നീസേവും ഇഷ്ടവുമായിത്തീരുന്നു. എതേത്ര ശാഖക്കം നിർക്ജീവമായി ഭവി ക്നോവോ, അതാത്ത് ശാഖക്കം ഉണങ്ങി വീണ്മപോകന്നും അതുകൊണ്ട് ജീവ ചൈതന്യം വിയുക്തമാകുമ്പോകം, ശരീരം നശിച്ചുപോകുന്നുവെന്ന് സിദ്ധമാക നും എന്നാൽ ശരീമേല്ലാതെ ജീവലൈതന്യം ഒരിക്കലും നശിക്കുന്നില്ല. ''തഞ്ഞപമസി ശേപതകേതോ!'' ഹേ ശേപതകേതോ! ആ ജീവൻതന്നെ ബ്രാമം. ആ ബ്രഹ്മതന്നെ നീ. നീതന്നെ ആ ബ്രഹ്മം. ശേചതകേതോ! പേരാൽമരത്തിൻെറ ഒരു ഫലത്തെ കൊണ്ടുവരിക! ഭഗവൻ! ഇതാ കൊണ്ടുവന്നിരിക്കന്നം. രേതിനെ ഭേദിക്കക! ഇതാ ഭേദിച്ചിരിക്കന്നം. അതിൻെറ ഉള്ളിൽ എന്താണ് നീ കാണുന്നത്? ഭഗവൻ! ഏററവും അണുക്കളായ ബീജങ്ങരം. ഒരു ബീജത്തെ എടുത്തു് ഭേദിക്കുക! ഭഗവൻ! ഭേദിച്ചിരിക്കുന്നം. അതിൻെറ ഉള്ളിൽ നീ എന്തുകാണുന്നം?

ഗേവൻ! അതിൻെറ ഉള്ളിൽ ഞാൻ യാതൊന്നം കാണുന്നില്ല.

പ്രിയപുതു! നിനക്ക് പ്രതൃക്ഷമായി കാണുവാൻ കഴിയാത്ത അത്യം അണുതരമായ ഈ ബീജത്തിൻെറ ഉള്ളിൽനിന്നൽപന്നമായതാണു് ഇതാ ഈ നില്ലൂന്ന മഹത്തായി, സ്ഥുലമായി, ബഹാശാഖാവിതതമായ വടവുക്ഷം. അതു പോലെ അണുതരമായി, ഇന്ദ്രിയങ്ങറംക്ക് അഗോചരമായ സഭവസ്തവിൽനിന്ന്, എത്രയോ മഹത്തായി, സവ്വേന്ദിയങ്ങറംക്ക് ഗോചരമായ ഈ സ്ഥുലപ്രപഞ്ചം എത്രയോ മഹത്തായി, സവ്വേന്ദിയങ്ങറംക്കം ഗോചരമായ ഈ സ്ഥുലപ്രപഞ്ചം ഉൽപന്നമാകന്നം. ഇതിനെ നീ ദ്രഢമായി ത്രജിച്ചാലും! "തത്തചമസി ശേചത കേതോ" ഹേ ശേചതകേതോ! ആ സഭപസ്ത (ബ്രഹ്മം) തന്നെ നീ. നീതനെ ആ സഭപസ്ത.

"ശേപതകേതോ! ഈ ലവണത്തെ ഒരു ഘടത്തിൻെറ ഉള്ളിൽ ജല ത്തിൽ ഇട്ടവെക്കും! രാത്രികഴിഞ്ഞു" പൂലർകാലെ എൻെറ സമീപത്തു വരിക!" ഇങ്ങനെ പിതാവുചെയ്ത ആജ്ഞയെ അനുസരിച്ചു് ശേപതകേതു പ്രവത്തിക്കയും, പിറേറന്നു് രാവിലെ പിത്രസന്നിധിയിൽ ചെല്ലുകയും ചെയ്തു.

ല്രിയശേചതകേതോ! നീ ഇന്നലെ ജലത്തിൽ പ്രക്ഷേപിച്ചതായ ആ ലവണത്തെ ഇവിടെ കൊണ്ടുവരിക!

പിതുനിദേശത്തെക്കേട്ട് ശേചതകേത്ര ഘടജലത്തിൽ ചെന്നു നോക്കി യെങ്കിലും, ലവണത്തെ പ്രവക്കായി കാണുവാനോ, ഗ്രഹിക്കവാനോ സാധിച്ചില്ല. പ്രിയവത്സ! ഉപ്പ് ആ ജലത്തിൽ ലയിച്ചപോയിരിക്കുന്നു. ആ ജലത്തി നെറ മുകരംഭാഗത്തിൽനിന്ന് ഒരു തുള്ളി എടുത്ത്നാവിൽവെക്കം!

> പിതാജീ! നാവിൽവെച്ചു. എങ്ങനെയിരിക്കന്നം? ഉപ്പരസം തോന്നന്നം. മല്യ്യത്തിൽനിന്ന് ഒരു തുള്ളി എടുത്ത് നാവിൽ വെക്കക! നാവിൽവെച്ചു.

എന്ത്രസമാണ്ം? ഉപ്പരസം തോന്നന്നം. അടിയിൽനിന്ന് ഒരു തുള്ളി എടുത്ത് നാവിൽവെക്ക! നാവിൽവെല്ല. എന്തരസമാണ് തോന്നന്നത്?? ഉപ്പരസം തോന്നന്നം.

ഹേപ്പിയപുത്ര! ആ ജലത്തിൽ ലവണം വ്യാപകമായി സ്ഥിതിചെയ്യ ന്നു. എന്നാൽ അതിനെ ദർശനംകൊണ്ടോ, സ്പർശനംകൊണ്ടോ അറിയുവാൻ സാധിക്കുന്നില്ല. സേനേന്ദ്രിയംകൊണ്ടമാത്രം അത്ര് ഗ്രഹിക്കപ്പെട്ടവാൻ യോഗ്യ മാകന്ത. അതുപോലെ സദ്വസ്ത ഈ ദേഹത്തിലും സവതവ്യാപകമായി വിരാ ജിക്കുന്ത. എന്നാൽ അത്ര് ദർശനംകൊണ്ടോ, സ്പർശനംകൊണ്ടോ, അറിയപ്പെ ട്രവാൻ അസാദ്ധ്യമെങ്കിലും, വേറെ ഉപായങ്ങളെക്കൊണ്ട് സ്പപ്പമായി ഗ്രഹിക്ക പ്പെട്ടവാൻ സാധിക്കുന്ത. "തത്തപമസി ശേപതകേതോ!" ആ സദ്വസ്തവായി, സവ്വവ്യാപകമായ ഇവമംതന്നെ നീ. നീതന്നെ ആ ബ്രമം

ഗാന്ധാരദേശത്തിലുള്ള ഒരു പുരുഷനെ തസ്തരന്മാർ പിടിച്ച് കണ്ണടച്ചുകെ ട്ടി വളരെ ദൃരത്തിലുള്ള വിജനമായി, വിശാലമായ ഒരരണ്യത്തിൽകൊണ്ടുചെന്നു വിട്ടു. അരണ്യാന്തരത്തിൽ പെട്ടതായ അവൻ കിഴക്കം തെക്കമറിയാതെ ഭയ ഭീതനായി, വിഹചചചിത്തനായി "എന്നെ കള്ള നാർ കണ്ടച്ചുകെട്ടി കാട്ടിന്റെ ഉള്ളിൽ കൊണ്ടുവന്ത വിട്ടിരിക്കുന്നു." എന്നിങ്ങനെ ഉച്ചൈസ്തരം ദീനദീനമായി വിലപിക്കന്നു. ആ വഴിയെ ചെല്ലുന്ന കാരുണികനായ ഒരു പഥികൻ ഈ ആർ ത്തനാദത്തെകേട്ട് ബദ്ധനെറ സമീപത്തുചെന്ന് അവനെറ കണ്ണകളുടെ കെട്ട ഴിച്ച്, ഗാന്ധാരദേശം ഇവിടെനിന്നിത്രഭൃരത്തിൽ സ്ഥിതിചെയ്യന്ത, അവിടേക്ക ചെല്ലവാൻ മാഗ്ഗം ഇന്നിന്നതാകന്നുവെന്ന് സ്പഷ്പമായി ഉപദേശിച്ച് അവനെ മാർഗ്ഗത്തിൽചേത്തിവിടന്നം. ആ ഉപദേശത്തെ ഗ്രഹിക്കവാൻ സമത്ഥനായി, ഊഹാപോഹകശലനായ അവൻ ഓരോ ഗ്രാമത്തിൽചെന്ത് മന്നോട്ടുള്ള മാഗ്ഗ ത്തെ ചോടിച്ഛമനസ്സിലാക്കി ക്രമേണ ഗാന്ധാരദേശത്തിൽ സ്ഥധാമത്തിൽതന്നെ എത്തിച്ചേരുന്നു. ഇപ്രകാരം മോഹരൂപിയായ പടത്താൽ ആവൃതാക്ഷനായി, ധർമ്മാധർമ്മങ്ങളാകന്ന തസ്തരന്മാരാൽ ബഹുവിധമായ അനർത്ഥങ്ങറം നിറ ഞ്ഞതായ ഈ ദേഹരൂപിയായ അരണ്യത്തിൽ പ്രവേശിതനായി, ദഃഖിതനായ പുരുഷനെനോക്കി ക്രപാലുവായ ആവായ്യൻ കണ്ണതുറന്ന ശരിയായ മാഗ്ഗത്തെ ഉപദേശഗ്രഹണപട്ടവായി, വിചാരനിപുണനായ അവൻ ഉപദേശിക്കന്നു. ദേഹാരണ്യത്തിൽനിന്നു നിർഗ്ഗമിച്ചു ക്രമേണ സചധാമമായ ആ സമചസ്തവിനെ പ്രാപിക്കന്ത. അതുകൊണ്ട് ആവായ്യോപദേശം സദചസ്തവെ പ്രാപിക്കവാനള്ള മുഖ്യാപായമെന്നു ഗ്രഹിച്ചുകൊള്ള ക. "തത്ത**ചമസി ശേചതകേതോ!"** ആ സ ടചസ്തതന്നെ നീ. നീതന്നെ ആ സഭചസ്ത.

-202-

മൂർഷ്പായ പുരുഷൻറ അരികെ ബന്ധുക്കം ചെന്നിരുന്ന്, ''നീ എന്നെ അറിയുമോ? ഞാനാരാണെന്ന നീ പറഞ്ഞാലും!'' എന്നിങ്ങനെ അവ നോട്ട് ചോദിക്കുന്ന. എന്നാൽ വാക്ക് മനസ്സിലും, മനസ്സ് പ്രാണങ്കലും, പ്രാണൻ തേജസ്സിലും, തേജസ്സ് പരദേവത (സദ്വസ്ത്ര)യിലും വില്യിക്കുന്നതുവരെ, അവൻ അരികെ ഇരിക്കുന്ന ബന്ധുജനങ്ങളെ അറിയുന്നം. എപ്പോരം വാക്ക്, മനസ്സ് മത ലായവ ക്രമേണ സദ്വസ്തവിൽ വിലയിച്ചുകഴിഞ്ഞുവോ, പിന്നെ അവൻയാതൊ ന്നമറിയുന്നില്ല. ഇങ്ങനെ അവിദ്വാൻ ഏതൊരുക്രമത്തിൽ അവൻെറ മരണകാ ലത്തിൽ സദ്വസ്തവിനെ പ്രാപിക്നേവോ, വിദ്വാനം പ്രാരബ്ധകമ്മത്തെ ഈ ശരീരത്തിൽ ഇരുന്നുകൊണ്ടുതന്നെ ഭൂജിച്ചതീണ്ട്, ടെവിൽ അതേക്രമത്തിൽത ന്നെ സദ്വസ്തവിനെ പ്രാപിക്കുന്നു. തെരായത്ര് വിദേഹകൈവല്യത്തെ പ്രാപി കന്നു. അവിദ്വാനം വിദ്വാനം സൽസംപത്തിയിൽ യാതൊരു ഭേദവും സംഭവി കന്നില്ലെങ്കിലും, അവിദ്വാനം സൽസംപത്തിയിൽ യാതൊരു ഭേദവും സംഭവി കുന്നില്ലെങ്കിലും, അവിദ്വാനം കട്ട, പുനരാവ്വത്തിമൊതിതമായി ആ സദ്ധാമ തതിൽത്തന്നെ വിരാജിക്കുന്നു. "തത്തപമസി ശേപതംകതോ! — ഹേ ശേപതകേ തോ! ആ സഭപസ്തുതന്നെ നീ! നീതന്നെ ആ സഭപസ്തം."

"ഇവൻ കളവുവെയ്ക്ക; ഇവൻ ധനം മോഷ്യില്ല" എന്ന പറടതുകൊ ണ്ട് രാജകർമ്മചാരികൾ ഒരുവൻെറ കൈകളെ വരിഞ്ഞുകെട്ടന്നു. അവൻ കള വ് സമ്മതിക്കാത്തതുകൊണ്ട്, അവൻ ചോരൻതന്നെയോ അല്ലയോ എന്ന പ രീക്ഷിക്കവാൻവേണ്ടി, ചൂട്ടുപഴഞ്ഞതായ മഴവിനെ അവൻെറ കയ്യിൽവെച്ച് അ തിനെ അവൻെറ കൈകൊണ്ട പിടിപ്പിക്കുന്നു. അവൻ അന്തര്ഥാദിയെങ്കിൽ, അവൻെറ കൈ മഹിക്കന്ദ; അതല്ല, അവൻ സത്വവാദിയെങ്കിൽ, അവൻെറ കൈ ഭശ്ലമാകന്നില്ല. തപ്പപരേയ്യവും ഹസ്തതലവുമായുള്ള സംയോഗം സത്വവാ ദിക്കം അസത്വവാദിക്കം, തല്ലംതെന്നെയെങ്കിലും, സത്വവാദിയെ സത്വം രക്കിക്ക കയും, അസത്വവാദിക്കം, തല്ലംതെന്നെയെങ്കിലും, സത്വവാദിയെ സത്വം രക്കിക്ക കയും, അസത്വവാദിയെ അസത്വം ക്കേിക്കേയും ചെയ്യന്നു. അതുപോലെ, ശരീര പാതകാലത്തിൽ, വിഭചാനം അവിഭ്വാനം സൽസംപത്തി തല്ലാമെന്നിരിക്കിലും സഭപസ്തവായ ബ്രമത്തെ സപസ്വര്ത്രമായി അറിഞ്ഞതുകൊണ്ട് വിദ്വാൻ പി നീട്ട് ദേഹത്തെഗ്രമിക്കുന്നില്ല. അവിപോനാകളെ, സത്വവസ്തവെ അറിയാതെ, അന്തരമായ മേഹാദികളിൽ അഭിമാനിയായതുകൊണ്ട്, അതിൻെറ ഫലമായി പിന്നേയം ശരീരഞ്ഞ ഗ്രഹിക്കുന്നു. "തത്തപമസി ശേപതകേതോ!—ആ സത്താ യ ബ്രമം തന്നെ നീ നീതന്നെ ആ ബ്രമം."

ഇങ്ങനെ ഒമ്പതുപ്രാവശ്യം ''തത്തചമസി ശേചതകേതോ!'' എന്നിങ്ങനെ പലേ ദൃഷ്ടാന്തങ്ങളോടും ഉപപത്തികളോടുംകൂടിയ ഉദ്ദാലകന്റെ ഉദ്ദാമമായ ഉ പദേശവാണിയെ ത്രവില്ല വിച്ാരവാനായി, ത്രേഷ്ടാധികാരിയായ ശേചതകേ തു ഈ ദേഹാദികളിൽനിന്നു ഭിന്നമായ ആത്തത്തപമാണു് താനെന്നും, ആ -204-

ആത്മതത്തപംതന്നെ സകല ജഗദധിഷ്ഠാനമായ ബ്രഹ്മമെന്നും കരതലവിലപം പോലെ നിസ്സംശയമായി സാക്ഷാൽകരിക്കയും, അനന്തരമനാരതം ജീവന്റക്ത നായി, കൃതകൃത്വനായി, സഖസപരൂപനായി ലോകത്തിൽ വിഹരിക്കയും ചെയ്തം. പ്രാപീനമഹംർഷികളുടെ വിചാരരീതി ഈദ്ദശമായിരുന്നു. അതിസൂക്ഷ്യ

മായ ഈദൃശപിചാരത്താൽ പസ്തനിർണ്ണയംചെയ്ക് അവർ സവ്വദാ അതിൽ ര മിച്ചാനന്ദിച്ചിരുന്നു. ഇങ്ങനെയുള്ള വിചാരംകൊണ്ടല്ലാതെ, കേവലം തപസ്ത കൊണ്ടോ ഉപാസനകൊണ്ടോ ഏകാസനസ്ഥിതികൊണ്ടോ വസ്തനിണ്ണയമാകട്ടെ തജ്ജനൃമായ നിരതിശയശാന്തിയാകട്ടെ ലേശവും ഉണ്ടാകന്നതല്ല. എത്രതന്ന തപംചെയ്താലും അഹങ്കാരം നശിക്കുന്നതല്ല. വിചാരജനിതമായ വസ്തനിഷ്ഠയിൽ മാത്രമേ അഹങ്കാരം സമൂലമുന്നൂചിതമാകന്നുള്ള. അഹങ്കാരം ഉന്നൂചിതമാകന്നതു വരെ, ആതൃന്തികമായ അനത്ഥനിവ്വത്തിയോ ശാന്തിയോ ഉണ്ടാകവാൻ പാട്ട ള്ള തല്ല. സവ്വാനത്ഥങ്ങാക്കമാമണം അഹങ്കാരംതന്നെ. പുഴതൊട്ട ഹിരണൃഗർഭൻ വരേയുള്ള സക്ഷ പ്രാണികളും ഈ അഹങ്കാരമാകന്ന ചര ടിൽ കോക്കപ്പെട്ടിരിക്കുന്നു. പ്രമാത്രപ്രമാകന്നും ഇയ അഹങ്കാരമാകന്ന ചര ചലനംതന്നെ ഈ അഹങ്കാരം നിമിത്തമാകന്നു. ഈ അഹങ്കാരത്തെന്നെയാ

ൺ അദ്ധ്യാസമെന്ന് വേദാന്തികരം പറയുന്നത്ര്. "അദ്ധ്യാസോ നാമാതസ്തിംസ്ത ഭ്ബൂദ്ധിഃ" (ശാരീകേഭാഷ്യം) അതല്ലാത്തതിൽ അതാണെന്നുള്ള ബൂദ്ധി, അതായ ത്ര് ആത്മാവല്ലാത്ത ദേഹാദികളിൽ ആത്മാവെന്നുള്ള ബൂദ്ധിയത്രേ അദ്ധ്യാസം. അതുതന്നെ അഹങ്കാരം. അഹങ്കാരംതന്നെ സംസാരം. അഹങ്കാരനിവൃത്തിത നെ മോക്ഷം. അഹങ്കാരം നശിച്ച് ആത്മനിഷ്ഠനായി, സവ്വ്ചരാചരങ്ങളിലും ആത്മാപിനെ, അതായത്ര് ഈശചരനെ ഭർശിക്കുന്നതുതന്നെ മക്തിപദം. അങ്ങ നെ ദർശിക്കുന്നതുതന്നെ ധന്വധന്വവും സഹ്വോത്തമവുമായ ജീപിതം. ഈ ഈശച രീയജീപിതത്തെ ലക്ഷീകരിച്ചകൊണ്ടാണം"

> "ആനന്ദചിന്മയ ഹരേ! ഗോപികാംമണ! ഞാനെന്നഭാവമിഹ തോന്നായ്യവേണമിഹ തോന്നന്നതാകിലഖിലം ഞാനിതെന്നവഴി തോന്നേണമെ വരേ! നാരായണായ നമഃ"

എന്നുള്ള സപ്രചരിതമായ ഈ കൈരളീഗിതം പ്രവത്തിക്കുന്നത്. അ ഹംബൂദ്ധിയാകന്ന ഒസ്തരസാഗരത്തെ അതിക്രമിച്ചവൻ നാമരൂപാത്മകമായ ഏ തൊരു പദായ്ഥത്തിലും എപ്പോഴം സ്ഥാത്മഭ്രതനായ പരമാത്മാവിനെത്തന്നെ കൺകളക്കെ കണ്ടുകൊണ്ടാനന്ദിക്കുന്നു. ഭക്തോത്തംസമായ കബീർദാസൻ ഒരി ക്കൽ ഭക്ഷണത്തിന്നിരിക്കുമ്പോയം, അദ്ദേഹത്തിന്ന ഭക്ഷിക്കവാനുള്ള ഗോതമ്പ റൊട്ടിയെ ഒരു നായ വന്തകടിച്ചുകൊണ്ടുപോയി. ''ഹേ പ്രഭോ! ഗ്രൂഷ്യമായ റൊട്ടി നീ ഭക്ഷിക്കുന്നതെ അനെ? ഇതാ നെയ്യിനെ അതിൽ ചേത്തിഭക്ഷിക്കം." എന്നു പറഞ്ഞുകൊണ്ടു അദ്ദേഹം വേഗത്തിൽ എഴനീററ്റ് പ്രേമപൂവ്ം റൊ ട്ടിയിൽ നെയ്യപുരട്ടികൊട്ടക്കകയുണ്ടായി. ''ഹേ പ്രദേം!'' എന്നു അദ്ദേഹം നായി നെ സംബോധനം ചെയ്തിരിക്കുന്നതിന്റെ മാധ്യയ്യവും മാഹാത്ത്യവും നോക്കക! അഹങ്കാരം നിശ്ശേഷം നശിച്ച് സവത്ര സമദർശനം ചെയ്യുന്ന സാക്ഷാൽ ഈ ശചരമത്തികളായ മുക്തപുരുഷന്മാരുടെ ചരണരജസ്സുകരംക്കായിക്കൊണ്ട് "ശത ശോ∫ഥ സഹസ്രശഃ" നമസ്കാരം ചെയ്തകൊള്ളാം.

ഇങ്ങന വിചാരംവഴിക് വസ്തനിണ്ണയംചെയ്ത് വസ്തനിഷ്യയാൽ അഹ ങാരാദ്ദ്വനയ്നങ്ങളെ നിശ്ശേഷം നശിപ്പിച്ച് നരജീവിതത്തെ സഫലീകരിക്കവാ നള്ള അനന്വസാധനമായിട്ടാണ് വൈദികധമ്മവും ബൌദ്ധേർമ്മവും ചയ്യത്ഥാ ത്രമത്തെ തൽപരേയോടെ വിധാനം ചെയ്തിരിക്കുന്നത്ര്. എന്നാൽ കാലപരി വത്തനം നിമിത്തം, ഇന്നത്തെ ഹൈന്ദവസാധുക്കളുന്നപോലെ, ബൌദ്ധസാധു കളായ ലാമമാരും ഈ വിചാരസരണിയെ സമീപിക്കപോലും ചെയ്യാതെ, അ തിവിപ്പക്ഷവും, അതികടിലവുമായ ഇതരസരണികളിൽ പരിഭ്രമിച്ചലയു കയോ, അഥവാ ഒരു വിഹിതസരണിയിലും സഞ്ചരിക്കാതെ വ്വക്ഷജീവിതം നയിക്കയോ ചെയ്യന്നതായിട്ടാണ് കാണപ്പെട്ടന്നത്ര്. അങ്ങനെ ഖോചരനാഥ ത്തിലെ ലാമമാരും കേവലതപസ്വയിൽ നിഷ്യിതന്മാരെന്നല്ലാതെ, വിചാരപര മായ ഒരുൽക്ഷ്ണജീവിതത്തെ അഭ്വസിക്കുന്നവരായി കാണപ്പെട്ടിരുന്നില്ല. എങ്കി ലം വ്വക്ഷമെന്നപോലെ അലസജീവികളാകാതെ നിത്വന്തരമായ തപശ്ചര ണത്തിൽത്തന്നെ പ്രവത്തിച്ചിരുന്ന അവർ വിശിഷ്യമഹാത്താക്കളം വന്ദ്വചര ണന്മാരുമായിത്തന്നെ എനിക്കുതോന്നി.

ഇരുന്തറോളം ലാമാർ സർവ്വകാലത്തം പാത്തവരുന്ന തിബത്തിലെ പ്രധാനപ്പെട്ട ഒരു മഠസ്ഥാനമാകനു ഖോചരനാഥം. മാനസസരസ്സിൻെറ പ ശ്വിമപ്രാന്തത്തിൽനിന്നുത്ഭവിച്ചു സന്ദരമായ ബാലികാരൂപത്തിൽ പ്രവഹിക്കു ന്ന കണ്ണാലിനദിയുടെ വാമതീരത്തിൽ മഞ്ഞുളമായ ഒരു വിശാലമൈതാനത്തിൽ ഹിമാ പ്ലന്നമായി, ധവളധവളമായി പ്രകാശിക്കുന്ന പറ്റുതമാലയാൽ പരിവേ ഷ്ഠിതമായി വിജയിക്കുന്ന ആ ഖോചരനാഥസ്ഥാനം ഫ്റ്റമയമുള്ള വരുടെ ഫ്റ്റെ ഷ്ഠിതമായി വിജയിക്കുന്ന ആ ഖോചരനാഥസ്ഥാനം ഫ്റ്റമയമുള്ള വരുടെ ഫ്റ്റെ ജിതമായി വിജയിക്കുന്ന ആ ഖോചരനാഥസ്ഥാനം ഫ്റ്റമയമുള്ള വരുടെ ഫ്റ്റെ തേത അത്വന്തമാഹ്ലാദിപ്പിക്കാതിരിക്കയില്ല. മഠത്തിൻെറ അനതിദ്ദരത്തായി, ശോഭനമായ ഒരു ഗ്രാമവും, ഒരുതരം പയർ തുടങ്ങിയ ചില ധാന്വങ്ങൾ പിത ച്പണ്ടാക്കുന്ന ഹരിതനിറാപ്പണ്ട കേറെ ക്രഷിസ്ഥലവും ആ ഏകാന്തനിഗ്രഡമായ ഭിവ്വധാമത്തിൻെറ ഭ്രഷണമായോ, അഥവാ ദ്രഷണമായോ അവിടെ അക്ഷില ക്ഷീഭവിച്ചിരുന്നം.

ചന്ദനനാഥത്തിലെ നിവാസം ജചരപീഡയാൽ ബഹുവിക്ഷിപ്തമായി, വിത്രമത്തിന്നപകരം ദിനക്രമേണ അധികമധികം പരിത്രമത്തെ പ്രദാനം ചെ യ്യുന്നതായി, ശരീരദ്ദഷ്ട്ര്വാ അമംഗളമയമായി വത്തിച്ചിരുന്നപെങ്കിലും, മനോ ധൈയ്യത്തെ ശിഥിലമാക്കി, കൈലാസയാത്രയെപ്പററിയുള്ള ദ്വശസങ്കല്പത്തേയും ട്ടഡോത്സാഹത്തേയും ലേശമെങ്കിലും പ്രക്ഷീണമാക്കവാൻ പയ്യാപ്തമായി ഭവി ച്ചിരുന്നില്ല. "ഡീട്ട" മതലായ അവിടത്തെ ഭക്തന്മാർ എൻെറ ശരീരാസചാ സ്ഥ്യത്തേയും, അവരുടെ സൽസംഗേ പ്രയേയും നിരിത്തീകരിച്ചുകൊണ്ട്, മേ ലോട്ടുള്ള യാത്രയെ അക്കൊല്ലം നിത്തിവക്കേണമെന്ന് എന്നോട്ട് പലവുരു ആ ഗ്രഹപൂവാം പ്രാർത്ഥിച്ചുവെങ്കിലും, കൈലാസകാമുകനായ ഞാനാപ്രാത്ഥനയെ ഗെരനിക്കാതെ, ഒന്നരണ്ടാഴ്ചക്കള്ളിൽതന്നെ ചന്ദനനാഥത്തിൽനിന്ന മേലോട്ട് യാത്രതടർന്നു. ആനന്ദഗിരിയം പേറൊരു ബ്രാഹമണസേപകനും എന്നെ അനുഗ മിച്ചിരുന്നു. തേന്ദം നെയ്യം ചേത്തമർട്ടിച്ചതായ സക്തമാവ് അവിട്ടോകാരുടെ പ്രേമസ്കാരകമായ പാഥേയമായി ഞങ്ങാം ഗ്രഹിച്ചിരുന്നു. ഭക്താഗ്രന്ന്വനായ "ഡീട്ട" കറെടുരം ഞങ്ങളെ ഭക്തിപൂറ്റും അനുയാത്രചെയ്യ, കുറെ പണം, അതം യത്തേപാളത്തിൽ നടപ്പുള്ള കറെ മോഹർനാണും വഴിച്ചിലവിന്തവേണ്ടി ഞങ്ങളിൽ സമർപ്പിക്കകയുണ്ടായി. പണത്തിലുള്ള പ്രേമത്താലല്ല, ഉത്തമക്തേ നാം ഉദാരമതിയുമായ അദ്ദേഹത്തിലുള്ള പ്രേമത്താൽ പരവശനായ ഞാൻ ഗ തൃന്തരമില്പാതെ അതിനെ സചീകരിച്ചു നന്ദിപറഞ്ഞു. അടുത്ത ഗ്രാമംവരെ ഒരു eിവസം ഞങ്ങളുടെ പരിചയ്യക്കായി അദ്ദേഹത്താൽ നിയക്തനായ ഒരു യുവക മ്മചാരിയും ഞങ്ങളെ ത്രഓപൂർവ്വം പിന്ത്രടർന്ത.

ഹിമമണിഞ്ഞ മസ്തകത്താൽ തങ്ങളുടെ അപ്രധഷ്ണീയമായ പ്രെയ ഡിമയെ പ്രഖ്യാപനം ചെയ്തകൊണ്ടഹങ്കരിക്കുന്ന അനേകം വലിയ വലിയ ക ററൻ പവ്തങ്ങോടാണ് അസ്വസ്ഥശരീരനായ എനിക്കിനി മേലോട്ട് എതി രിടുപാനുള്ള തു്, ഏതായാലും ഈശ്വരനെ ശരണീകരിച്ചു് ഈശ്വരമാതസഹാ യനായി, ലേശവും അധൈയ്യംകൂടാതെ ഞാൻ മെല്ലെ മെല്ലെ പറ്റ്വതാരോഹണം ചെയ്യതുടങ്ങി. വമ്പിച്ച ഒരു പവ്തത്തെ ഏറിയിറങ്ങി സന്ധൃക്കമമ്പായി ഒരു ഗ്രാമത്തിൽ ചെന്നുചേർന്നു. ഗ്രാമജനങ്ങൾ ഞങ്ങളെ സ്ഥാഗതംചെയ്ത്ര് ദേവതാ മന്ദിരത്തിൽ കൊണ്ടുചെന്നിരുത്തി സൽകരിക്കയും, രാത്രി ഭോജനത്തിന്നായി അവിടെ കിട്ടുന്ന നല്ല നല്ല ഖാഭ്യപദാർത്ഥങ്ങരം ഗ്രാമത്തിൽനിന്ന ശേഖരിച്ചു് ഞങ്ങളുടെ മന്വാകെ കൊണ്ടവന്ത് സമർപ്പിക്കയം ചെയ്തു. കാട്ടമാണ്ടവിൽനി ന്ത് ഇവിടംവരെ "രാജമാനിത"ന്മാരായ ഞങ്ങളോടൊയമിച്ച് രാജപുരുഷൻ സഞ്ചരിച്ചിരുന്നവെങ്കിലും, ഇവിടെനിന്ന മേലോട്ട് അങ്ങനെ അധികൃതരൂപ ത്തിൽ ആരുതന്നെ ഞങ്ങളെ അനുഗരിച്ചിരുന്നില്ല. എങ്കിലും സ്ഥദാവേന സാ ധുക്കളിൽ ത്രജാഭക്തികളുള്ള നേപാളത്തിലെ ഗ്രാമീണജനങ്ങൾ ലേശവം ഉപേ ക്ഷാഭാവംക്രാതെ ആദരപൂർവ്വം ഞങ്ങളെ സാധാരണരൂപത്തിൽ ഉപചരിച്ചി രുന്നു. അധികം രാത്രികളം മാഗ്ഗത്തിന്നരികെ കാണപ്പെടുന്ന ഗ്രാമങ്ങളിൽതന്നെ ഞങ്ങ**ാം വലിയ കഷ്ടമന്നിയെ അതിവാഹനം ചെയ്തിരുന്ന**. എന്നാൽ ചില പ്പോരം ചില ഗ്രാമങ്ങളിൽ അപ്പതീക്ഷിതമായ പലേ ബൂദ്ധിമുട്ടകളം അനഭവി കേണ്ടിവന്നിരുന്നില്ലെന്നുമില്ല. ഹിംസ്രജന്ത്രകരം തിങ്ങിനിവസിക്കുന്ന മഹാവനാ നതത്തിലും രാത്രിചെന്നകപ്പെട്ടകയുണ്ടായില്ലെന്നില്ല. അതിവിപ്പലമായി, ഘന ഘോരമായി, ഝില്ലീഝങ്കാരമുഖരിതമായിരിക്കുന്ന വിപിനാന്തരത്തിൽ വിറകി നെ പ്രഭ്രതമായി സഞ്ചയിച്ചു്, അഗ്നിയെ പ്രചണ്ഡമായി ജചലിപ്പിച്ചു്, അതി ന്നരികെ ഉറങ്ങാതെ അതിജാഗ്രതയോടെ കഴിച്ചുകൂട്ടിയ ആ രാത്രിയും വിസ്തരി ക്കത്തക്കതല്ല.

ഏതായാലം ദേവദാരു തുടങ്ങിയ അനേകപ്രകാരത്തിലുള്ള പരിചി തവും അപരിചിതവുമായ ദിവൃവ്വക്ഷങ്ങളും, മററ പലേ ദിറ്റ്വലതകളും പലേ ദിവൃഗുല്മങ്ങളം നിറഞ്ഞു ഗഹനമായ ഗഹനാന്തരങ്ങളേയും, ഇടക്കിടെ പരിശുദ്ധമായ പലേ ഗ്രാമങ്ങളേയം ദർശിച്ചമതിക്രമിച്ചും, ദിനമന ഞങ്ങരം ഞങ്ങളടെ യാത്ര തുടന്നകൊണ്ടിരിക്കുന്നു. എത്രയോ പവിത്രമായി, നിസ്തലമാ ഹാത്മുത്തോടുക്രടിയ തുഷാരശൈലത്തിൽ സ്ഥിതിചെയ്യന്നതുകൊണ്ടും, പവി ത്രാത്മാക്കളായ പറ്റ്വതീയജനങ്ങളാൽ അധിവസിക്കപ്പെടുന്നതുകൊണ്ടും മാത മാണര് ഞാനീഗ്രാമങ്ങളെ ''പരിശുദ്ധ'' വിശേഷണംകൊണ്ടു വിശേഷിപ്പിച്ചി രിക്കുന്നത്. ശുചീകരണത്തേയം മററം ലക്ഷീകരിച്ച് പറകയാണെങ്കിൽ, ''തീരെ മലിന''മെന്ന വിശേഷണത്തിന്നർഹമാണം" ഗ്രാമങ്ങളെന്ന വിശിഷ്യ പ്രസ്താവിക്ഷേണ്ടത്രണ്ട്. ഹിമാലയത്തിലെ ഗ്രാമീണജനങ്ങരം ബാഹൃദ്ദഷ്ഠ്വാ ശുദ്ധാത്മാക്കളപ്പെങ്കിലും ആന്തരദ്രഷ്പ്വാ അവർ ശുദ്ധാത്മാക്കളാകന്നു. യാതൊ രു യോഗ്യശിക്ഷയമില്ലാത്ത ഭാരിദ്ര്യനിധികളായ ഇവിടത്തെ പറ്പതീയജനങ്ങരം ക്ക് രമീരത്രദ്ധി, പസ്ത്രത്ര്യി, ഗഹത്രദ്ധി എന്നുള്ള ബാഹ്വരെമാം തീരെ ഇ ല്ലതന്നെ. മണ്ണം കരിയുംപിരണ്ടു മലിനമായി, വളരെ ടിവസങ്ങളിൽ ഒരു പ്രാവ ശ്വരെങ്കിലും ജലാദികഠംകൊണ്ടു പ്രക്ഷാളനംചെയ്യാത്ത അവരുടെ ശരീരവും വ സ്ത്രവും ഗ്രഹവും കാണികളുടെ മനസ്സിൽ കലശലായ ഘൃണയെ ഉളവാക്കാതിരി ക്കയില്ല. എങ്കിലും അവർ ആന്തരശൌചത്തോടുകൂടിയ ശുദ്ധാത്മാക്കളാണെന്ത പാക്ഷികമായി വൃപദേശിക്കുന്നതിൽ അബദ്ധമില്ല. അശിക്ഷിതന്മാരായം സൽ സംഗശൂന്യനാരായമുള്ള അവഷ്ട് വിചാരജനിതമായി സുദ്ദഢമായ മനഃശൂദ്ധിയു ണ്ടെന്നു പറവാൻ തരമില്ലെങ്കിലും, പമമ്പരാസിദ്ധമായ ശുദ്ധസംസ്കാരംവഴിക്ക് ഛലം, കപടം, അസതിം, അധർമ്മം, അത്രദ്ധ, അസന്തോഷം, ഭോഗലാലസ, ആലസ്വം തുടങ്ങിയ അശുദ്ധേഗുണങ്ങരം അവരെ സ്പർശിക്കുന്നില്ലെന്നു നിസ്സംശയം പറയാം. ഇങ്ങനെ നൈസഗ്ഗികമായിത്തന്നെ ഉരുട്ടം, പിരുട്ടം, കളവും, ചതിയും സാമത്ഗ്വവും ഒസ്സാമത്ഗ്വവുമൊന്നമില്ലാത്ത പർവ്വതീയരുടെ ഒത്രങ്ങിയ ശുദ്ധപ്ര കൃതി പലിയ ശിക്ഷിതന്മാരം വിചാരവിചക്ഷണന്മാരുമെന്നഭിമാനിക്കുന്ന നാഗ രികന്മാക്ഷപോലും അനുകരണീയമായിത്തന്നെ വത്തിക്കന്നു. വഴിയിൽ ഒരു പാ ത്രമോ ഒരു വസ്ത്രമോ യദ്രപ്പയാ വീണകിടക്കുന്നതായി കാണന്തവെങ്കിൽ,

അവർ എത്രതന്നെ ഭാരിദ്ര്യകൾിതന്മാരെന്നിരിക്കിലും, എത്രതന്നെ ഭിവസം ക ഴിഞ്ഞാലും അതിനെ കൈകൊണ്ട് തൊട്ടനോക്കുകക്രടി ചെയ്യന്നതല്ല എ ന്നാൽ അവരുടെ വിലക്ഷണമായ ഈ ശുദ്ധപ്രകൃതി ചിലപ്പോരം പൊട്ടത്തമെ ന്നോ ഭീരുതയെന്നോ വ്യപദേശിക്കത്തക്കവിധം അത്രയും അമയ്യാദമായിപ്പോകാ രണ്ടന്നുള്ള തും പ്രത്യേകിച്ചു പ്രസ്താവയോഗ്യമാണ്ഡ്.

പിന്നെ ഇവർക്ക് തങ്ങളുടെ ദേവതയിലുള്ള അനന്യമായ ത്രദ്ധാഭക്തി കഠം നിമിത്തവും, ഇവരെ ശുദ്ധാത്മാക്കളെന്ന നിർദ്ദേശിക്കുന്നതിൽ അബദ്ധമി ല്ല. ഗണ്ഡൂഷജലവും, ഇലയിൽ പൊതിഞ്ഞു അഗ്നിയിലിട്ട് ഇടക്കിടെ നക്കിന ക്കി സചാദനോക്കി വേവിച്ചെടുക്കുന്ന മൃഗമാംസവുംകൊണ്ട് മഹാദേവനെ ആരാ ധിച്ചിരുന്ന, കണ്ണപ്പഭക്തനെന്ന് തമിഴ് നാട്ടിൽ പ്രസിദ്ധനം പൂഴുനമായ തി ണ്ണനോട് ദേവപ്പജാവിഷയത്തിൽ ഏതാണ്ടിവരെ ഉപമിക്കാവുന്നതാണം". മ ലിനമായ ശരീരവസ്ത്രാദികളോട്ടം, ആട്ടിനേയും മററും വെട്ടി മന്ദിരത്തെ രക്തമ യമാക്കിയും, തങ്ങരം തിന്നന്ന മലിനമായ അന്നാദികളെ നിവേദ്യമായി ദേവത യുടെ മമ്പിൽവെച്ചം, മററം ഇവർ ചെയ്യന്ന ദേവപൂജ എത്രയോ മലിനമെ ന്നേ പറയേണ്ടതുള്ളം. ക്കുദ്രദേവതകളെ മാത്രമല്പാ, സാക്ഷാൽ ത്രീകൃഷ്ണഭഗവാ നെപ്പോലും ഹിമാലയത്തിലെ ജനങ്ങരം മാംസനിവേട്ടുംകൊണ്ട് പൂജിക്കന്നു. കൈലാസഭർശനം കഴിഞ്ഞു മടങ്ങന്ന അവസരത്തിൽ, ചിങ്ങമാസത്തിലെ ക്ലഷ്ണാ ഷ്മിദിവസം, തിബത്തിൽനിന്ന താഴെയുള്ള "ഗർവ്വാങ്ങ്" എന്നു പേരായ ആ **ഭ്വത്തെ ഗ്രാമത്തിൽ ഞാൻ ചെന്നകപ്പെട്ടിരുന്നു**. കൃഷ്ണഗേവാൻെറ**് പു**ണ്യപ്പദമാ യ അപതാരദിനത്തെ അനുസുരിക്കയും ആടരിക്കയും ചെയ്യാത്ത ഹിന്തുസന്താന ങ്ങറം ഇല്ലതന്നെ! അവിടത്തെ പാഠശാലയിലെ അദ്ധ്യാപകനും കറെ പ്രായം ചെന്ന് കലീനനമായ ഒരു ബ്രാഹമണൻ, രാത്രി ഒരു മണിസമയത്ത്, ഞാൻ കിട ക്കന്നേടത്തുവന്ത് കൃഷ്ണപ്രസാദം കുറെ കഴിക്കവാൻ പൂജാസ്ഥാനത്തിലേക്ക് വരേ ണമെന്ന് എന്നെ ക്ഷണിച്ചു. ക്ലഷ്ണനോന്വകാരനം വലിയൊരാസ്തികനമായ അ ദ്ദേഹം എന്നെ ഒരു ഭാഗത്തിരുത്തി ഭഗവാന്തിവേടിച്ചതായ ചില പദാത്ഥങ്ങ ളെ എനിക്ക വിളമ്പിത്തുടങ്ങി. "സ്പാമിജി! മാംസം കഴിക്കമോ? മാംസവും ഭ ഗവാന് നിവേദിച്ചതാണ്" എന്നു പറഞ്ഞുകൊണ്ട്, ഒരു പാത്രത്തിൽ മാംസ വുമായി എൻെറ അരികെ വന്നു. ഞാൻ മന്ദഹാസപൂർവ്വം അതിനെ നിഷേ ധിച്ചു. ശിവശിവ! എന്തെല്ലാം മുഡവിശ്വാസങ്ങളാണ് കാലക്രമേണ പരിശു ധമായ ഈ ആയ്യഭ്രമിയിൽ വേരുന്നിപ്പിടിച്ചിരിക്കുന്നത്. പകൽ മുഴവനം കാലികളെ മേച്ച്, വെണ്ണയം പാലം മാത്രം കടിച്ച്, ശരീരത്തെ പോററിവന്ന പ്രേമനിധിയം ജഗൽപിതാവുമായ ശ്രീക്ഷ് ലന്ദ്രൻ ആട്ടമാംസം തിന്നാൽ മാ ത്രമേ തൻറെ വയപ്പെറിയുകയുള്ള വെന്നു് വല്ലവരോടും പറയുകയുണ്ടായോ?

-209-

ദേവന്മാരം ദേവിമാരുമെല്ലാം അജമഹിഷാദികളുടെ കൊഴത്ത രക്തത്തെ പാനം ചെയ്താൽ മാത്രമേ തങ്ങളുടെ അന്തർദ്ദാഹം ശമിക്കേയുള്ള വെന്ന് വല്ലവരോടും ആജ്ഞാപിക്കയുണ്ടായോ? അഹോ വിചിത്രം, വിചിത്രമെന്നേ പറയേണ്ടതുള്ളം എന്നാൽ പവ്വതീയരുടെ ദേവതാരാധനം ഇങ്ങനെ ബാഹൃദ്ദഷ്പ്പാ പല

തുകൊണ്ടും അതൃന്തമലിനമെന്നിരിക്കിലും, എത്രയോ ശുദ്ധമായ ഒരു മനോഭാ വത്തിൽ അതനമ്പ്പിക്കെപ്പടുന്നതുകൊണ്ടു്, ആന്തരദ്വഷ്ഠ്യാ അതൃന്തനിമ്മലമന്ത നിർദ്ദേശിക്കുന്നതിലും യാതൊരനുപപത്തിയുമില്ല. ഇങ്ങനെ പ്രാണിഹിംസയും ക്തെധാരയും വഴിക്കല്പാതെ ദേവത പ്രസാഭിക്കകയില്ലെന്നുള്ള ഉള്ള ഴിഞ്ഞ ഉ ത്തമത്രേഭായും, അലഞ്ചലപ്രേമവ്വമാണ് ഇവരെ ഇങ്ങനെ താമസമായ ആരാധ നാകർമമത്തിൽ പ്രവത്തിപ്പിക്നനതെന്നുള്ള തീസ്സംശയമാണ്. ഈശ്വരസ നിധിയിലേക്കു ചെല്ലവാൻ എത്രയോ ശുഭാവം സരളവുമായ സമാഗ്ഗങ്ങൾം വി ദൃമാനമായിരിക്കേ, അവയെ അറിയാതെ, എത്രയോ കത്സിതവും വക്രവുമായ ഒർമോഗ്ഗങ്ങളിൽകൂടെ അവിടേക്ക് യാത്രചെയ്യുന്ന ഇത്തരം മനുഷ്ഠരിൽ അറി വുള്ള ർ ക്രോധിക്കുകയല്ല, അനുക്കോശിക്കുകയാണ് ചെടുയ്യണ്ടതും. അതിരിക്ക ടെ, പുകുതത്തെ തുടരാം.

നിരന്തരമായി ആരംഭിച്ച റ്റുഷ്പിനിമിത്തം പലേ കഷ്ടതകളം ക്ഷമയോ ടെ സഹിച്ചകൊണ്ടും, മഹോന്നതങ്ങളായ പവ്വതങ്ങളുടെ അദ്ദഷ്ട്രചമായ ദിവ്വ edvaനത്തെ edval ച്ചാനന്ദിച്ചുകൊണ്ടും, അഞ്ചാപദിവസത്തെ പ്രയാണംകൊണ്ട് ഒരു മഖ്യസ്ഥാനമായ "ശീമക്കോട്ട്" എന്ന പേരായ ഗ്രാമത്തിൽ എത്തിച്ചേർ ന്നു. ചന്ദനനാഥത്തിലെ "ഡീട്ട"യാൽ ആദേശിക്കപ്പെട്ടപ്പകാരം, അവിടത്തെ "ഡീട്ട"യാൽ ഞങ്ങരം സൽക്കരിക്കപ്പെട്ടിരുന്നതുകൊണ്ട്, അവിടത്തെ നിവാ സം ഞങ്ങാക്ക് വലിയ വിശ്രാമജനകമായിത്തന്നെ വത്തിച്ചിരുന്നു. ഒരു ബ്രാഹ്മ ണയുപാവായിരുന്ന ആ ന്യായാധികൃതൻ വലിയ ആസ്തികന്ദം സാധുഭക്തനമായി രുന്നു. എന്നുതന്നെയല്ല, ഒരു ബ്രാഹ്മണനാണെന്നു തോനത്തക്കവിധം അദ്ദേഹം ബാഹൃശൌപത്തോടുക്രടിയ ഒരു തേജസചിയുമായിരുന്നു. ബ്രാഹമണർ, ക്ഷത്രി യർ, പിന്നെ അതിശൂദ്രരേന്നു പറയപ്പെടുന്ന ഒരുതരം താണജാതിക്കാർ ഇവ രാകന്ന ഇവിടങ്ങളിലെ നിവാസിക്ക. വേഷമാലിന്വം നിമിത്തം പ്രത്യേകം പ റഞ്ഞറിയിച്ചാലല്ലാതെ സർവ്വസാധാരണമായി ബ്രാഹ്മണരെ ബ്രാഹ്മണരെന്ന് ആഷ്ംതന്നെ ഗ്രഹിക്കവാൻ സാധിക്കുന്നതല്ല. എങ്കിലും ഇടക്കിടെ ഒർല്ലമോയി ബ്രഹതപഭ്യോതകമായ ബ്രഹ്മവച്ച്സത്തോടുകൂടിയ ഈദ്ദശവ്യക്തികളെ കാ അവാനിടയാകമ്പോരം, എൻെറ മനസ്സ് അതിയായി സത്തോഷിച്ചിരുന്നു. ബ്ര **ഹുഗുണംതന്നെ ബ്രാമത**പപ്രയോജകമെന്നുള്ള തിൽ സംശയമില്ല ബ്രാമഗ്രണം ക്രടാതെ ഒരുവനെ ബ്രാഹ്മണനെന്ന് കല്പിക്കുന്നതിൽ യാതൊരത്ഥവുമില്ല. ഉ ള്ളം പുറവും കറത്തിരുണ്ട് മലിനമായ ഒരു ദേഹം അതിസച പ്ലമായ ബ്രാഹ്മ

ണ്യത്തിന്നധികാരിയാകന്നതെങ്ങനെ? ''ശമോ ദമസ്തപഃ ശൌച"മെന്നിങ്ങനെ ക്ർമ്മപ്രയുക്തമായ വർണ്ണനിർണ്ണാമല്ലാതെ, ജന്മപ്രയുക്തമായ ഒരു വർണ്ണ വിഭാഗം സനാതനമായോ സാർവ്വതികമായോ സർവ്വാദരണീയമായോ ഭവിക്ക ന്നതല്ല. പിത്രപിതാമഹന്മാരുടെ പാരമ്പയ്യംവഴിക്ക് ഒരു പുതന്ത് ശുഭാശുഭങ്ങ ളായ പലേ സംസ്കാരങ്ങളം ഉണ്ടാകന്നതുകൊണ്ട്, ജാതിമാഹാത്മുത്തെ നി ശ്ശേഷം നിഷേധിക്കേണ്ടതില്ലെങ്കിലും, അങ്ങനെ ജാതിക്ക് പ്രാധാന്കം സിദ്ധി ച്ചിരിക്കന്നത് ഇണം നിമിത്തമാണെന്നുള്ള മൂലതത്തചത്തെ ആരും വിസ്റ്റരിക്കര ത്. ബ്രഹ്മകലത്തിൽ ജനിച്ചതായ ഒരു ത്രേഷനെങ്കിൽ, ബ്രഹ്മകലത്തിലുള്ള ജനനത്തിൻെറ ഫലം ബ്രഹ്മഗുണങ്ങളുടെ സംപത്തിയാഞ്ഞന്തം, ആ ബ്രഹ്മ ഗുണങ്ങളുടെ സംപത്തിയാണം<sup>6</sup> അതിൻെറ ശ്രേഷ്യതയ്യ<sub>മ</sub>ള്ള മുഖ്യകാരണമെന്ത മുള്ള സാരഭ്രതമായ അംശങ്ങളെ അപഹ്നവിച്ചിട്ടാവശൃമില്ല. അടങ്ങനെയാ ണെങ്കിൽ, ജന്മത്തിന് പ്രാധാന്യം കൊടുക്കന്നവർ അങ്ങന ചെയ്യാകാള്ള ട്ടേ; അതോടുക്രടി ജന്മത്തിനെറ ഫലം ജനിച്ചവന്ന് ലഭിച്ചിട്ടുണ്ടോ എന്നുകൂടി അ വർ വിചാരം ചെയ്യേണ്ടതുണ്ട്. തത്തൽകലോചിതങ്ങളായ ഇണങ്ങളുടെ സം പത്തിയാകന്ന ഫലത്തോട്ടുട്ടാതെ, ജന്മാകൊണ്ടമാത്രം ഒരുവൻ ബ്രാഹ്മണ നോ, ചണ്ഡാലനോ ആയി വ്യപദേശികപ്പെടുന്നപക്ഷം, കരിപോലെ കറ ത്തിരണ്ടെ ഒരു കന്യുകയെ ഗെരരിയെന്നോ, ചൈരൂപ്യം മൂത്തീഭവിച്ചു ഒരു ബാ ലികയെ സന്ദരിയെന്നോ നാമകരണംചെയ്യ് വൃപദേശിക്കുന്നതുപോലെ, **ബ്രാ** ഹ്മണശബ്ദവും ചണ്ഡാലശബ്ദവും കേവലം അത്ഥമില്ലാത്ത രൂഢിശബ്ദങ്ങളം യിത്തീരുന്നതും, അതുകളുടെ അർത്ഥമറിയുന്ന ഒരു വിദ്വാന് താദ്രശവ്യപദേ ശം പരിഹാസവിഷയമാകന്നതുമാണ്. ഒര ബ്രാഹ്മണന്ന് ബ്രാഹ്മണത്രണങ്ങ ളണ്ടെങ്കിൽ, അവൻ ഉൽക്ഷ്പൻതന്നെ; അതുപോലെ ഒരു പണ്ഡാലന്ത് ച ണ്ഡാലഗുണങ്ങരം കാണപ്പെടുന്നവെങ്കിൽ, അവൻ നിക്ലഷ്പനുതന്നെ. നേരെ മറിച്ച്, ഒര ബ്രാഹ്മണനിൽ പണ്ഡാലഗുണങ്ങളം, ഒരു ചണ്ഡാലനിൽ ബ്രാ ഹ്മണഇണങ്ങളും സാപന്നമായി കാണാന്തവെങ്കിൽ, പിന്നെയും ജാതിക്ക് പ്രാധാന്യം കൊടുത്തു് അതിനെ അനസരില്ലു് അവരുടെ ഉൽക്യഷ്യനിക്രഷ്ടതകളെ നിർണ്ണയിക്കവാൻ വിചാരശീലമുള്ള വരുടെ മനസ്സ് ഒരുങ്ങുന്നതല്ല.

അങ്ങന ഉത്തമസംസ്കാരഞ്ഞോടുകൂടിയ ഒരു യഥാത്ഥബ്രാഹമണനായ ആ "ഡീട്ട"യുടെ അനേപഷണത്തിലും സൽക്കാരത്തിലും, അവിടെ ശീമകോട്ട് ഗ്രാമത്തിൽ ഒരൊഴിഞ്ഞ ഭവനത്തിൽ ഒന്നുരണ്ടുഭിവസം വിശ്രമിച്ചതിന്റെ ശേ ഷം, അവിടെനിന്നും മേലോട്ടയാത്രതുടന്നു. ചന്ദനനാഥത്തിൽനിന്ന് ഖോചരനാ ഥം സൂമാപ് ആപുത്രറമ്പത്ര് നാഴിക ദൂരത്തിൽവത്തിക്കുന്നു. പകുതിവഴി, ഇനി യും അഞ്ചാവുടിവസം ഗംഭീരങ്ങളായ ശിലോച്ചയങ്ങളെ അതിക്രമിക്കേണ്ടതുണ്ട് അതക്തിതമാഹാത്വ്യത്തോടുകൂടിയ കക്കിടകമാസത്തെ സ്പാഗതം ചെയ്യവാനോ എന്ന തോന്നമാര്, ആകാശത്തിൽ അനവരതം ഘനാവലി തിങ്ങിക്രൂടി വിരാ മമെന്നിയെ ജലവ്വഷ്ട്രിയെ ചെയ്തുതുടങ്ങി. ഏതായാലം മഴയിലും വെയിലിലും ഒരു പോലെ ക്ലേശത്തെ ഗൌനിക്കാതെ വഴിനടന്നും, അതിശിഥിലമായി കാൽവെ ക്ഷമ്പോഗം ഇളകിക്കൊണ്ട്, വലിയ ആപത്തിനെ വിളിച്ചുപറയുന്ന മരപ്പാലത്തി ലം കയറുപാലത്തിലുംക്രടെ പലേ നറികളേയുമതിക്രമിച്ചും, പാലമില്ലാത്ത ന eികളെ സാഹസത്തോടെ ഇറങ്ങിക്കടന്നും, അവിടവിടെ ഗ്രാമങ്ങളിൽചെന്ന് അന്നത്തെ സംഗനിച്ചു പാകംചെയ്താഹരിച്ചു വിശ്രമിച്ചും, ഞങ്ങരം ഞങ്ങളുടെ യാത്രാശ്രപമായ മഹാതപസ്വയെ നിർവിഷ്ണം നിവ്വത്തനം ചെയ്തകൊണ്ടിരുന്നു. എന്നാൽ പ്രകതിദ്വാരാ സവ്ത്ര സവ്വതോമുഖമായി പരിലസിക്ന്ന പരമാത്മ മാഹാത്ത്യത്തേയും പരമാത്തസൌന്ദയ്യത്തേയും, കണ്ടുകണ്ട് മനസ്സ വിലക്ഷണ വം ടിച്ചവുമായ ഒരാഹ്ലാദപത്തിൽ സർവ്വടാ വിഹരിച്ചിരുന്നതുകൊണ്ടും, യാ ത്രാസംബന്ധിയായ കഷ്പങ്ങളം ക്രേശങ്ങളം മടിരാമദമത്തനെയെന്നപോലെ എ ന്നെ അധികമായി ബാധിച്ചിരുന്നില്ല. മേലോട്ടുമേലോട്ടു പവ്വതങ്ങളുടെ ഔന്ന തൃത്തോടുക്കടിത്തന്നെ ശൈതൃത്തിനെറ സ്നേഹതയം പർദ്ധിച്ചതുടങ്ങി. ദേഹാ വയവങ്ങളെ തൽക്ഷണം കല്ലപോലെ സ്തബ്ധീകരിക്കത്തക്വിധം അത്രയം ശീതളമായ ജലത്തോടുക്രടിയ "ശിലാനടികളും" ഉപലഭിച്ചതുടങ്ങി. ഈദ്രശന ഭികളെത്തന്നെയാണും ഹിമാലയത്തിലെ ''കല്ലാരു"കളായി കറെ അതിശയോ ക്തിരുപത്തിൽ നമ്മുടെ ദേശത്തിലും പഴയ വൃദ്ധന്മാർ പണ്ണി അംവള്ള തു. കാ ശി മതലായി ഉത്തരദേശത്തിലുള്ള പുണ്യക്ഷേത്രങ്ങളിൽ സഞ്ചരിച്ചു മടങ്ങീട്ട ള്ള വൃദ്ധന്മാർ വഴിക്ക് പ്രചരിച്ചതായ ഈ കല്ലാറുകളുടെ അത്വക്തിജ്ടിലമായ അത്ഭതകഥകശ നമ്മുടെ നാട്ടിൽവെച്ചുതന്നെ എൻറ ചെറുപ്പകാലത്തിൽ എ നിക്ക് പലപ്പോഴം കേരംക്കവാൻ ഭാഗ്യമണ്ടായിട്ടുണ്ട്. സാപ്പത്തിലെന്നവോലെ മനോരാജ്യത്തിൽ മാത്രം കണ്ടുകൊണ്ടിരുന്ന ആ അത്ഭുതനദികളെ ഇതാ ജാഗ്രദ്ദ ശയിൽ ഈശചരരചിതമായ ബാഹ്യരാജ്യത്തിൽതന്നെ ഞാൻ അപരോക്കീക രിക്കവാൻ തുടങ്ങി. ''തീക്കനൽ കൈകൊണ്ടും, വെള്ളം കടിൽകൊണ്ടമെട്ടക്കേ ണ"മെന്നിങ്ങിനെ തിബത്തുദേശത്തിൽ ഒരു ചൊല്ലണ്ടു . അഗ്നിസ്പർശത്തിലധി കം അവിടെ ജലസ്പർശം പീഡാജനകമായതുകൊണ്ടാണും ഈ ആഭാണകം ആ <u>തിബത്ത</u>ഭ്രമി പിർഭവിച്ചതെന്ന് തോന്നുന്നു. ഞജ്ജാകട്ടെ, ദിറ്റുപരിതയായ യെ ഇതാ സമീപിച്ചുകഴിഞ്ഞു.

ശീമകോട്ടിൽനിന്നു നാലഞ്ചുദിവസം നിന്തേരമായി യാത്രചെയ്യ "യാരീ" എന്നപേരായ നേപാളഭൂമിയുടെ അന്തിമമായ ഒരു ചെറുഗ്രാമത്തിൽ ചെന്നെ ത്തി. അവിടെ വിശേഷിച്ചു വസതികളോ, നിവാസികളോ കാണപ്പെട്ടിരുന്നില്ല. ഞങ്ങളെ യഥോ പിതം പരിപരിക്കവാനായി അവിടത്തെ നേപാളി ഉദ്ദോഗ സ്ഥന്ത് താഴെനിന്നു ആദേശമുണ്ടായിരുന്നുവെങ്കിലും, അദ്ദേഹം തൽകാലം അവി ടെ ഇല്ലാതിരുന്നതുകൊണ്ട്, പ്രതീക്ഷിച്ചിരുന്ന വിത്രാമം ഞങ്ങരംക്കവിടെ ലഭി ക്കയണ്ടായില്ല. അതികഠിനമായ അവിടത്തെ ശൈത്യബാധയെ എന്നിലുള്ള തി തിക്ഷാദിഗുണങ്ങറംകൊണ്ടല്ല, ഈശചരൻറെ കാരുണ്യം ഒന്തകൊണ്ടുമാത്രമാണ് അസചസ്ഥശരീരനായ എനിക്ക സഹ്പിക്കവാൻ സാമർത്ഥ്യമംന്ദായതെന്ന് പ്ര ത്വേകിച്ച പറയേണ്ടത്രണ്ട്. ശരിയായ ആഹാരം, അതായത്ര് ചോറോ, അഥ പാ ഗോതമ്പൂമാവുകൊണ്ടുള്ള റൊട്ടിയോ പാകംചെയ്ത കഴിക്കവാൻ സാധിക്കാ ത്ത സന്ദർങ്ങേളിൽ, സക്തുമാവിനെ വെല്ലംചേത്ത് ചായയിലോ, അഥവാ അ തുണ്ടാക്കപാൻ സൌകയ്യമില്ലാത്തപ്പോം, പച്ചവെള്ള ത്തിലൊ കഴച്ച ഭക്ഷിച്ചി രുന്നതുകൊണ്ട്, ശരീരം ഉത്തരോത്തരം അധികമായ അസ്പാസ്ത്യത്തേയും ഒര ർബ്ബല്യത്തേയം പ്രാപിച്ചകൊണ്ടിരുന്നു. ഹിമാപ്പന്നമായി, അത്വന്തശീതളമായ ഉയന്പ്പദേശങ്ങളിൽ അരി, ഗോതനുമാവു മതഖായ ഖാഭൃപദാത്ഥങ്ങളുടേയം, അവയെ വേവിക്കവാൻ വേണ്ടുന്ന വിറകിന്റെയും അഭാവം നിമിത്തം പ്രായേ ണ ജനങ്ങൾ സക്തുമാവിനെക്കൊണ്ടാണു് ശരീരസന്ധാരണം ചെയ്യാറുള്ള തു്. സക്തുമാവിനെ അഗ്നിയിൽ പാകംചെയ്യേണ്ടുന്ന ആവശ്യമില്ലാത്തതുകൊണ്ട് അത് ഈ പ്രദേശങ്ങളിലെ സകരവം മഖ്യവമായ ആഹാരഭവ്യമായി ഉപ യോഗിക്കപ്പെട്ടവരുന്ന. ഹിമാലയത്തിലെ ഉയന്ന് ഹിമശിഖരങ്ങള്ിലും, തിബ ത്തിലെ ഉച്ചദേശങ്ങളിലും വിറകിൻെറ ഭാരിദ്ര്യം നിമിത്തവും, പ്രചണ്ഡമായ പായുപ്രഹാരം നിമിത്തവം യാത്രികന്മാക്ക് തീയുണ്ടാക്കുക എന്നതു" ഭഗീരഥപയ തത്താലല്ലാതെ സാദ്ധ്വമല്ല. ഒരു വിധം പ്രയാസപ്പെട്ട തീയുണ്ടാക്കിയാൽ, അ പിടത്തെ ശീതജലത്തിലും ശീതവായവിലും അരിയും പരിപ്പും വേവിച്ചെട്ടക്കുക യെന്നതും സാധാരണപ്രയത്നത്താൽ സാദ്ധ്വമല്ല. അരിയെ ചിലപ്പോഴൊക്കെ ഞങ്ങൾ വേവിച്ചിരുന്നപെങ്കിലും, ഒരു പ്രവശ്യമെങ്കിലും പരിപ്പിനെ വേവിക്ക പാൻ ഞങ്ങാം സമത്ഥരായിരുന്നില്ല.

ഏതായാലം നേപാളഭേശത്തിൻെറ ഉത്തരാവധിയായി, സമ്യനിര പ്പിൽനിന്ത് സമാഹ് പതിനേഴായിരം അടി ഉയരത്തിൽ പത്തിക്കുന്ന ''യാരീ അഥവാ നാരാ'' എന്ന സപ്പസിയാമായ പർവ്വതഘട്ട (നാരാപാസ്സ)ത്തെ ഉല്ലം ഘിക്കവാനൊരുങ്ങി, രാവിലെ എട്ടൊൻപതുമണിക്ക് മുമ്പായിതന്നെ, ആഹാ രം കഴിച്ച്, ഞങ്ങാം മെല്ലെമെല്ലെ പവ്തമേറിത്തുടിങ്ങി. വ്വക്ഷലതാദിശ്വന്ധ മായി, ശുദ്ധമേ നഗ്നമായി, ഭിവ്വമനോഹമൊയുള്ള ആ ഗിരിശിഖരത്തിൻെറ മകളിലേക്കു കയറിച്ചെല്ലുന്തോരം, എൻെറ മനസ്സ് ആശ്ചയ്യാകൊണ്ടം ആഹാളാ ഓകൊണ്ടും ഉദ്വേല്ലിതമാകവാനം തുടങ്ങി. അതു നിമിത്തം, ശാരീരികക്കേശങ്ങ ളൊന്നമറിയാതെ, പ്ലവാധികം ഉത്സാഹത്തോടെ ഘട്ടാരോഹണം തുടർന്ന

കൊണ്ടിരുന്നു. പവ്തഘട്ടത്തിൻെറ വിശാലമൈതാനത്തിൽ ചമരങ്ങളെന്ന ഗോവിശേഷങ്ങരം അനേകം വിചരിച്ച് പല്പതിന്നാനന്ദിക്കുന്നതായി കാണ രണ്ട, മൂന്നു മണിക്കു മുമ്പായിത്തന്നെ ഞങ്ങരം ഘട്ടത്തിന്റെ ഉച്ചസീമ പ്പെട്ടം. യിൽ എത്തിക്കഴിഞ്ഞു. ഫാ! എത്ര മനോഹരമായ ഒർശനം! ഈട്ടശമായ മിപ്പ ദർശനത്തെ വർണ്ണിക്കുന്നതെങ്ങനെ? നാരാഘട്ടത്തിന്റെ ആ ഉച്ചസീമയിൽനി ന്ന് പശ്ചിമദിശിയിലേക്കാന്ന നോക്കിയാൽ, അവിടെ കാണാന്ന കാഴ്ച ഈ മനഷ്യലോകത്തിൽനിന്ന് അന്യമായ ഒരു ദിവ്യലോകത്തിലേക്ക് നമ്മടെ മ നോഭാവത്തെ ത്ധടിത്വേവ ഉയത്തത്കെവിധം അത്രയം ആവർജ്ജകമായിരുന്നു. രജതശൈലങ്ങളോ എന്ന തോന്നമാഹ്, ധവളാകാരമായി പളപളെ പ്രകാശി ക്കന്ന അനേകം തുഹിനശിഖരങ്ങളുടെ നെടുനീളത്തിലുള്ള പംക്തിവിശേഷത്തേ യം, അതിനെറെ അതികമനീയമായ കാന്തിവിശേഷത്തേയം, വാക്കിന്ന വിഷയ മാക്കകയെന്നത് തീരെ അശകൃംതന്നെ! മധുവിൻെറ മാധുയ്യമെന്നപോലെ, ആരുടേയും വാശ്യോരണിക്കു ഗോചമോകാതെ, അനഭവത്തിന്നമാത്രം ഗോച രമാകന്ന പലേ വിശിഷ്പപ്പാത്ഥങ്ങളം ഈ ലോകത്തിലുണ്ടെന്നുള്ള തിൽ വി സംവാദമില്ല. അങ്ങനെയുള്ള അവർണ്ണനീയ പദാർത്ഥങ്ങളുടെ പംക്തിയിൽ ഇ ങ്ങനെയുള്ള ധവളധവളവും, പ്രൌഡോന്നതവുമായ ഗിരിരാജിയുടെ സുഷമാപു ഞ്ജം എത്രയോ പ്രധാനമായ ഒരു സ്ഥാനത്തെ അർഹിക്കുന്നവെന്നുമാത്രം ചുരു ക്കത്തിൽ പറഞ്ഞുകൊള്ളാം. സൂയ്യ്കിരണങ്ങളോട് പതിന്മടങ്ങു പ്രകാശിച്ച കൊണ്ടിരുന്ന ആ ഹിമക്രടങ്ങരം, എന്നെ മുന്നോട്ട് പദന്യാസം ചെയ്യവാന നവദിക്കാതെ, ആ പവ്തഘട്ടത്തിൽതന്നെ നിരോധിച്ചവെന്ന പറയന്നതിൽ അതിശയോക്തിയില്ല. ബദരീനാഥത്തിന്നടുത്തുള്ള ചെയഖംബാശിഖരം, അതി ന്നും പശ്ചിമമായി സ്ഥിതിചെയ്യന്ന സുമേരം, കേദാരനാഥം തുടങ്ങിയ ഉച്ചകൊ ടുമടിക്കം ഈ കാഞ്ഞന്ന ഹിമക്രപരമ്പരയിൽ അന്തർഭവിക്കുന്നുവെന്ന് അന്ത മാനിക്കപ്പെടുന്നു.

യാരീഘട്ടം നിരാവരണമായ മൈതാനഭൂമിയിലായിരുന്നതുകൊണ്ടും, അതു നിമിത്തം സർവ്വദാ സൂയ്യര്യിയുടെ സംപക്കുണ്ടായിരുന്നതുകൊണ്ടും, ഹി മമെല്ലാമുരുകിക്കഴിഞ്ഞിരുന്നതിനാൽ, ഘട്ടാതിക്രമണത്തിൽ വിശേഷിച്ച് ഹി മനിമിത്തമായ യാതൊരു ബാധയും ഞങ്ങുക്ക് അനുഭവിക്കേണ്ടിവന്നിരുന്നില്ല. ഘട്ടസീമയിൽനിന്ന് അതികഠിനമായ ഇറക്കമാരംഭിച്ചു. പർവ്വതത്തിൻെറ എ ററത്തിലധികം ആപത്തിജനകമാണു് ഇറക്കമെന്നുള്ള പർവ്വതചരിത്രമറിയു നവരെ അറിയിക്കേണ്ടതില്ല. അതിവികടമായ ആ അവരോഹണമാറ്റ്റഞ്ഞ കറെ മണിക്രുക്കാണ്ട് വളരെ സാവധാനമായി മന്ദമന്ദം അതിക്രമിച്ചു്, താഴെ അതിമഞ്ഞുളമായി ഒഴുകിക്കൊണ്ടിരിക്കുന്ന "കർണ്ണാലി" എന്ന ചെറു സരിത്തിൻെറ തീരത്തിൽ എത്തിച്ചേർന്നും. പിന്നീട്ട് ശൈലസാനുവിൽക്രങ്ക

യുള്ള ദുർഘടവികടവും, അതിസംകചിതവുമായ സരണിയിൽക്രടെ, കർണ്ണാലി യുടെ തടത്തിൽക്രടെ ഞങ്ങരം മന്നോട്ട് ചലിച്ചതുടങ്ങി. ഞങ്ങരം ഇപ്പോരം തി ബഈ് ഭ്രമിയിലാകന്ന സഞ്ചരിക്കുന്നത്°. ഘട്ടത്തിനെറെ ഉച്ചസീമയിൽനിന്ന° അപ്പറം തിബത്തുഭ്രമിയം ഇപ്പറം നേപാളഭ്രമിയമായി വിഭജിക്കപ്പെട്ടിരിക്കുന്നു. തിബ്ഞുഭൂമിയിൽ ആദ്യമായി ഞങ്ങരംക്കീമാർഗ്ഗത്തിൽ ഉപലഭിക്കേണ്ടുന്ന സ്ഥാനമാകുന്ന ബോചരനാഥം. സമയം സന്ധ്യയായിക്കഴിഞ്ഞു. ഭിനം മുഴവനം, അനക്രലമായ അന്നപാനങ്ങാംക്രടാതെ, അതികക്ശമായ പർവ്വതമേറിയിറ ങ്ങി അത്യന്തം ക്ഷീണിതന്മാരായ ഞങ്ങറം പിന്നേയം മുന്നോട്ട് കാൽവെക്ക വാൻ അസമത്ഥരായും കഴിഞ്ഞിരിക്കുന്നു. എന്നതന്നെയല്ല, ഞങ്ങളുടെ പരിചാ രകനായ ബ്രാഹമണനാകട്ടെ, ഞങ്ങളോടൊപ്പം നടക്കവാൻ സാധിക്കാതെ, മറവ ചില സാധുക്കളോടുക്കടെ വളരെ പിന്നിലായതുകൊണ്ടും, വസ്ത്രം, സക്തുമാവ് മതലായി അത്യന്താപേക്ഷിതമായ പദാർത്ഥങ്ങളെല്ലാം അദ്ദേഹത്തിനെറ്റ് പ ശമായതുകൊന്നും, ഞങ്ങറം —ഞാനം എനന്ദഗിരിയം —മാത്രം അദ്ദേഹത്തെ വെടിഞ്ഞുമന്നോട്ടുചെല്ലന്നത് അനുചിതമായും തോന്നിയിരുന്നു. ഈ വക കാര ണങ്ങളെക്കൊണ്ട്, യഥാകഥമപി മന്നോട്ട് പ്രയാണംചെയ്യന്നത് തീരെ അയു ക്തമായിരുന്നുവെങ്കിലും, രാത്രിയെ അതിവാഹനം ചെയ്യവാനു ചിതമായയാ തൊരു സ്ഥാനവും മാർഗ്ഗത്തിൽ കാണാതിരുന്നതുകൊണ്ടു്, പിന്നേയും ഗമനം തുടരുവാൻതന്നെ ഞങ്ങരം നിർബ്ബന്ധിതരായിത്തീന്ന. സന്ധ്യാകാലം കഴിഞ്ഞു്, രാത്രി ആരംഭിച്ചതുകൊണ്ട്, പ്രാണരക്ഷയ്ക്കുവേണ്ടി ഞങ്ങരം അവശരെങ്കിലും കറെ ശീഘമായി ഓടിനടന്ന്, കർണ്ണാലീനടിയുടെ മരപ്പാലം കടന്ന്, അചി രേണ അക്കരയിൽ വിരാജിക്കുന്ന സുപ്രഥിതമായ ഖോചരനാഥമഠത്തിൽ, ആപറ്റലാരകനായ ആ കൈലാസപതിയുടെ കാരുണ്യത്താൽ ഒരുവിധം ചെന്നു ചേന്ത.

ഖോപനോഥമെന്ന ലാമമായുടെ ആ മറം, പലേ വിഭാഗങ്ങളാടുക്രടി, വളരെ വിശാലവും സന്ദരവുമായി കാണപ്പെട്ടു. ഞങ്ങൾം വിളംബമെന്നിയേ നേ രിട്ട് മറത്തിൻെറ ഉള്ളിൽ പ്രവേശിച്ചു. തടിച്ച ഉഴണ്ണവസ്ത്രംകൊണ്ടുണ്ടാകിയ തും നാനാവർണ്ണവിചിത്രിതവുമായ ആസനവിശേഷങ്ങളിൽ രണ്ടുവരിയായി പ രസ്പരമഭിമുഖമായിരുന്ന് പാറാചെയ്യുകൊണ്ടിരിക്കുന്ന ലാമമാരുടെ നികട ത്തിൽ ഞങ്ങൾ എത്തി. മേപ്പമായി അലങ്കരിക്കപ്പെട്ടിട്ടുള്ള ഒരു വിശാലമന്ദിര ത്തിൻെറ ഉള്ളിൽ, ബുദ്ധമേഗവാൻെറ പ്ലവുലാകാരമായ മുത്തിയുടെ മുമ്പിലായി രുന്നു അവർ ഭജനകർമ്മത്തിൽ പ്രവത്തിച്ചുകൊണ്ടിരുന്നത്. ബുദ്ധവിഗ്രഹഞ്ഞെ ഭക്തിപ്പവ്വം ഒർശനംവെയ്യ്, ലാമമാരുടെ ആദേശത്തെ അനുംസരിച്ച്, അവരു ടെ പാക്കിയിൽത്തന്നെ ഒരാസനത്തിൽ ഞാനും ഉപവിഷ്ഠനായി. ബുദ്ധമൂർത്തി തുടങ്ങിയുള്ള പലേ മൂത്തികളുടെ ശോഭനമായ ഭർശനത്തിലും, ലാമമാരുടെ

കെയതുകപ്രദമായ പാഠത്തിലും മനസ്സ് സംലഗ്നമായി, ക്ഷധാപിപാസാദിക ളാൽ പീഡിതനായി, അതൃന്തം ക്ഷീണിതനായ ഞാൻ സവ്ദുഖങ്ങളും വിസ്ത രിച്ച് സമാഹിതഭാവത്തിൽ അധികനേരം അവിടെത്തന്നെ ഇരുന്നപോയി. ഇ തിനിടയിൽ ലാമമാർ കശലപ്രശ്നംചെയ്കയും, ചായ മതലായത്ര തന്ത് ഞ ങ്ങളെ ആശ്വസിപ്പിക്കയും ചെയ്തകഴിഞ്ഞിരിക്കുന്നു. മഠത്തിന്റെ പുറത്തുള്ള ഒ ഹാഴിഞ്ഞ ഗ്രഹത്തിൽ വസ്താദികൾം വന്നുചേരാതിരുന്നതുകൊണ്ട്, വലിയ ക ഷ്യത്തോട്ടകൂടിത്തന്നെ അതിശീതളമായ ആ നിശയെ അതിവാഹനം ചെയ്യേ ണ്ടിവന്നു.

രാത്രിയും പിറേറന്നു രാവിലേയും മഠത്തിന്റെ ഉള്ളിലുള്ള പലേ സ്ഥാ നങ്ങളേയും പലേ ദേവമൂത്തികളേയും ലാമമാരുടെ സഹായത്തോടുകൂടി ഞങ്ങാം ഭർശനംചെയ്ത. ഹിന്ദീഭാഷയുടെ പരിജ്ഞാനം സചല്പമുള്ള ചില ലാമമാരിൽ നിന്നു് അവിടെ പ്രതിഷ്ഠിച്ചിട്ടുള്ള പലേ ദേവതകളുടേയും മററും ചരിത്രാംശങ്ങ ളം ഞാൻ ഗ്രഹിക്കയണ്ടായി. ഏതായാലം തപോനിഷ്യന്മാരായ ലാമമായുടെ ഉ പരതവും ശാന്തവും ത്യാഗമയവുമായ ജീപിതത്തെപ്പററി എൻെറ മനസ്സിൽ വ ലിയ ബഹമാനംതോന്നി. ഇങ്ങനെ വിഷയവിരക്തന്മാരായി, ലോകവ്യവഹാര മെന്തെന്നറിയാത്ത അത്യന്തമേകാന്തവാസികളായി, തപസ്യയിലോ തത്തപവി ചാരത്തിലോ നിഷ്ഠിതന്മാരായിരിക്കുന്ന മഹാത്മാക്കരം, മുർഖന്മാരുടെ ട്രഷ്ട്രിയിൽ മൂർഖന്മാർതന്നെയെന്നിരിക്കില്യ, വിവേകികളുടെ ദൃഷ്ണിയിൽ വലിയ വിവേകി കളം ജീവിതസാഫല്യത്തോടുകൂടിയ വലിയ ഭാഗ്യവാന്മാരമാകന്നു. അദ്ധ്വാത്മ ജീവിതത്തിൽ അനനൃത്രയാലുവായ ഒരു പാശ്ചാതൃപണ്ഡിതൻ പതീസമേതം മുമ്പൊരിക്കൽ ഉത്തരകാശിയിൽ ദർശനാത്ഥം ഈ സാധുപിൻെറ അരികെ സ വിനയം വന്നിരിക്കേയം ധാമ്മികവം ആദ്ധ്യാത്തികവുമായ പലേ വിഷയങ്ങ ളെപ്പററി വിമർശിക്കകയും ചെയ്തതായ അവസരത്തിൽ, അദ്ദേഹം ആവേശപൂ വ്ം പണ്ഡിതോചിതമായ വിധത്തിൽ പറഞ്ഞതും ഞാൻ പലപ്പോഴം അനുന്ന രിക്കുന്നതുമായ ആ വചനസാരം ഇതാകന്ത.

"ഇൻഡ്യാരാജ്യത്തിലേക്കു ഞാൻ പുറപ്പെട്ടവാനുള്ള ഉദ്ദേശങ്ങളിൽ മ ഖ്യമായ ഒന്ന്, നിസ്തലമാഹാത്ത്യത്തോടുകടിയത്രം ജഗൽപ്രസിധേവമായ ഹിമാ ലയത്തിൻേറയും ഹിമാലയത്തിലുള്ള മഹാത്മാക്കള്ടേയും ദശ്നമാകന്നു. അദ്ധ്യാ ത്മജീവിതത്തിൽ പൌസ്തേവാക്കുള്ള സ്ഥാനം എത്രയോ ഉച്ചമാകന്നു. അദ്ധ്യാ മസ്തന്മാരുടെ അദ്ധ്യാത്മസംപത്തിയുടെ മമ്പിൽ ഞങ്ങറം എത്രയോ ദരിദ്രന്മാരാ കന്നു. ഞങ്ങളുടെദേശത്തിൽ ശങ്കരൻ തുടങ്ങിയ ദാശിനികന്മാരുടെ ദശ്നങ്ങളിൽ വലിയ ബഹ്രമാനമാണുള്ള ത്രാഞ്ഞെടുത്തുപള്ജിച്ചാനന്ദിക്കുന്ന യഥാത്ഥ മനം എതും, പാശ്ചാത്യരാകട്ടെ ഇന്നും അടിയോട്ടപെല്ലവാൻ ഇത്സാഹിക്കാതെ, കേവലം സമുദ്രത്തിൻെറ മീതെതന്നെ കിടന്നു പാരന്ന സ്ഥൂലമതികളുമാ നെന്ന്, ഞങ്ങളുടെ ദേശത്തിലെ വിവേകശാലികളായ പണ്ഡിതന്മാർ ഐകക ണ്റ്റ്വേന പറയാരണ്ട്. പിന്നെ എവിടേയും ''ഞങ്ങാടിജനങ്ങരം'' അദ്ധ്വാത്മജീ വിതത്തിൻെറ മഹിമയെപ്പററിയോ, പൌസ്തേരേട പൂരാതനമായ അദ്ധ്വാത്മ സംപത്തിയെപ്പററിയോ യാതൊന്നുമറിയാതെ, പൌരസ്തുദേശക്കാർ വ്യത്ഥമാ യി ജീവിതം നയിക്കുന്ന അപരിഷ്യതജനങ്ങളാണെന്നു നിന്ദിക്കുന്നുവെങ്കിൽ, അ തിൽ എന്തൊരേത്മനുണ്ട്."

#### മാനസകൈലാസങ്ങOo

ചേതനവാദികളായ പണ്ടത്തെ ഋഷിവയ്യന്മാർ മോക്ഷത്തെ ജീവിതല ക്ഷ്യമായി, അതായത്ര് പരമപുരുഷാത്ഥമായി നിണ്ണയിച്ചു , സവ്വവിധമായ ശാ സ്ത്രത്തേയും ശാസ്ത്രജ്ഞാനത്തേയും പരമ്പരയാ അതിൽ സമനചയിച്ചിരുന്നു. അ തായത്ത് അതിൻെറ പരമ്പരാസാധനമെന്നു സിദ്ധാന്തിച്ചിരുന്നു. അനാത്മപദാ ത്ഥങ്ങളുടെ പയ്യവേക്ഷണത്തേയും, തജ്ജനിതമായ ധർമ്മശാസ്ത്രം, അർത്ഥശാ സ്ത്രം, കാമശാസ്ത്രം, ജ്വോതിശ്ശാസ്ത്രം, ചൈട്ട്വശാസ്ത്രം, ശബ്ദശാസ്ത്രം, നാട്ട്വശാ സ്ത്രം, തുടങ്ങിയ് പലേ്ശാസ്ത്പയതികളേയം സത്വവസ്തവിനെറ്റ് പ്രാപ്തിതവ മായ മോക്ഷത്തിന്റെ ഉപകാരകമായല്ലാതെ, സ്വതന്ത്രഫ്ലകമായി അവർ അം ഗീകരിച്ചിരുന്നില്ല. ഇന്നത്തെ ജഡവാദികളാകട്ടെ, സവ്വ്വിധമായ വിദ്ദുകളേ യം സർവ്വവിധമായ കണ്ടുപിട്ടത്തങ്ങളേയും, ''ഭോഗം ഭോഗ"മെന്ന ഒരേ ഒരു പുരുഷാർത്ഥത്തിനെറെ സിദ്ധിക്കവേണ്ടി വിനിയോഗിക്കുന്നപെങ്കിലൂം, ഭോഗമെ ന്നുള്ള ശബ്ദത്തെത്തന്നെ അവർ അത്യധികം വെറത്തിരുന്നു. സചച്ഛന്ദമായ വി ഷയഭോഗം പത്രക്കരകല്ലാതെ മനച്ചുക്ക് വിഹിതമല്ലെന്ന് അവർ ബലമായി സിധാന്തിച്ചിരുന്നു. ആനന്ദകന്ദമായ ഈശ്വരവസ്തവിലല്ലാതെ, ദഃഖഭ്രയിഷ്ഠ വം ദ്വഷ്യനഷ്ടസ്പഭാവവുമായ അനാത്തവസ്തുകളിൽ അവർക്ഷ് പ്രീതിയോ രതി യോ ഉണ്ടായിരുന്നില്ല.

എന്നാൽ, പാശ്ചാതൃദേശത്തിൽ ഇന്ന് പൊട്ടിപ്പറപ്പെട്ടുകാണുന്ന ഒര തികവാദികളെപ്പോലെതന്നെ, പണ്ടുകാലത്താം, ബുഹസ്പതി പ്രഭ്രതികളായ ദേ പാത്തവാദികയക്ക, ദേഹവ്വതിരിക്തനായ ഒരാത്മാവിനെ എത്രതന്നെ അനേപ ഷണം ചെയ്തിട്ടം, എത്രതന്നെ വിചാരംചെയ്തിട്ടം ലഭിക്കാത്തത്തകൊണ്ട്, അ നാത്മവിഷയങ്ങളിൽ അവർ രമിക്കുകയും ആനന്ദിക്കുകയും, ഭോഗംതന്നെ പരമ പുരുഷാർത്ഥമെന്ന് അഭിമാനിക്കുകയും അന്വന്മാരോട്ടപദേശിക്കുകയും ചെയ്തി രുന്നവെന്നുള്ള ഭാരതഭ്രമാതാവിന്റെ ടുർഭാഗ്വഘടനയും ഇവിടെ വിസ്തരിക്കുത്ത കുതല്ല. വെററില, അടയ്ക്ക, ചുണ്ണാമ്പ്, മുതലായ പദാർത്ഥങ്ങൾം സംയോജിക്ക മോഗം, അവയിൽനിന്ന് മദശക്തിയുണ്ടാകുന്നതുപോലെ, പ്ലംഥിവ്വാടികളായ

ജഡവസ്തക്കളുടെ സമ്മേളനത്തിൽ അവയിൽനിന്നാപിർഭവിക്കുന്നതാ**ണ് ചൈ** തന്വശക്തിയെന്നും മററും വിവദിക്കുന്ന ദേഹാത്മവാദികളുടെ ബുദ്ധിയെ ദുരത്തു നിന്നു നമസ്തരിക്കുന്നതോട്ടകൂടി, അവരുടെ വാദം ലോകത്തിൽ പരമാനത്ഥകാ രണവും, അവർ ലോകത്തിൻെറ പരമശത്രക്കളുമാണെന്നുക്ടി പറഞ്ഞുകൊ ള്ളാം. ജഡത്തിൽനിന്ന് ചൈതന്യമുണ്ടാകന്നവെന്നുള്ള പ്രലപനത്തെ കേഠംക്ക മ്പോരം, പ്രെഡമതികളായ വിദ്യാന്മാരുടെ മുഖത്തിൽ ആദ്യമായി ഒരു മന്ദ സ്റ്റിതമാണങ്ങാകുക. ശരീരാകാരത്തിൽ പരിണമിച്ച്, അതായത്് സംയോജിച്ച ജഡദ്രപൃണ്ടളിൽനിന്നാണ് ചൈതനൃശക്തിയണ്ടാകന്നതെന്നം, അങ്ങനെ ദ്ര പ്യസമവായത്തിൽനിന്നണ്ടായ ചൈതന്യമാണ് ദേഹേന്ദ്രിയാദികളെ വ്യാപരി പ്പിക്കുന്നതെന്നും, അല്ലാതെ ദ്രച്ചപ്പുതിരിക്തമായ ഒരു നിത്വമൈതനുത്തെ അംഗീകരിച്ചിട്ടാവശ്വമില്ലെന്നും, പ്രലപിക്കുന്ന ജഡവാദി, ശരീരാകാരമായി ജഡര്രവൃങ്ങളെ ആഭ്യമായി സങ്കലനംചെയ്യന്ന ശക്തിയേതാണെന്നുള്ള ലശ്ന ത്തിന്ന് ഉത്തരം പറയേണ്ടിയിരിക്കന്നു. സങ്കലനാനന്തരമാണ്ട് ചെതനൃശാതി യുടെ ഉൽപത്തിയെങ്കിൽ, സങ്കലനത്തിന്നു് ഹേതുവായ ശക്തിയേത്ര് എന്ന താൽപയ്യം? ജഡപദാത്ഥങ്ങരം തങ്ങളിൽനിന്നു ഭിന്നമായ ഒരു ചേതനത്തിന്റെ സംബന്ധംകൂടാതെതന്നെ കായ്യാകാരമായി പരിണമിക്കമെങ്കിൽ, ജഡമായ മ ണ്ണ് കലാലൻെറ റ്വാപാരംക്രടാതെതന്നെ സ്വയം വ്യാപാരയക്തമായി പിണ്ഡാ കാരമായും, അനന്തരം കപാലമായും ഘടമായും പരിണമിക്കന്നതിൽ യാതൊര നവപത്തിയുമണ്ടാകവാൻ പാട്ടുള്ള തല്ല. അങ്ങനെ ലോകത്തിൽ കാണാന്നില്ല. എന്നതന്നെയല്ല, ജഡവസ്തകളായ പുഥിവ്വാദികരം ഒന്നിച്ചുചേരുമ്പോരം, അ തിൽനിന്ന് ചേതനവസ്ത സംജാതമാകന്നപ്പെന്ന വാടിക്കുന്നതു്, കനത്ത ക്രരിയ ട്ടിൽനിന്നു പ്രകാശമുണ്ടാകന്നുവെന്നു് വാദിക്കുന്നതുപോലെ സവപ്രമാണങ്ങരം ക്കം വിരുഭ്ധമാകുന്നു.

ഇങ്ങനെ ഭേഹംതന്നെ ആത്മാവ്, എന്നള്ള ഭ്രാന്തി പണ്ടുകാലത്ത് ഏ റെക്കുറ നമ്മുടെ ദേശത്തിലും പ്രചരിതമായിരുന്നപെന്ന് പുരാതനമായ ശാസ്ത്ര ഗ്രന്ഥങ്ങളിൽനിന്ന ഗ്രഹിക്കാവുന്നതാണം". എന്നാൽ അധികവും ജനങ്ങൾം ഈ ദേഹാത്മവാദത്തെ സഹിച്ചിരുന്നില്ലെങ്കിലും, ദേഹറ്റതിരിക്തവും നിത്വവമായ ഒരാത്മവസ്തവെ അംഗീകരിച്ചിരുന്നവെങ്കിലും, ചില്ർ ആ ആത്മാവ്, ജഡസ്പ രൂപമെന്നം മറദുള്ള വർ ജഡ്ചേതനസ്പരൂപമെന്നും മറദം വിശ്വസിച്ചിരുന്നു. കണാദനം, ഗൌതമനം, പ്രഭാകരനം അവരുടെ അനായായികളും ആത്മാവ്, ആകാശംപോലെ ഒരു ജഡ്ദ്രവ്വമാണന്നും, ശബ്ബം ആകാശത്തിനെറെ ഗുണമെ നാപോലെ, ഇഞ്ഞാനം ആത്മാവിനെറെ ഗുണമെന്നും വാദിച്ചിരുന്നു. മാരിൽ ഭട്ടപ്പെട്ടതികൾം ആത്മാവ്, ഘടമെന്നപോലെ ഒരു ജഡ്ദവ്വമാണെന്നും ഇപ്പോണ് അപ്രാമാണികമെന്നും, ആത്മാവ്, മിന്നാമിനുങ്ങിയെപ്പോലെ ജഡാ

ജഡസചത്രപമെന്നും, ശ്രതിയക്തികളെക്കൊണ്ട് സമർത്ഥനം ചെയ്തിരുന്നു. നി രംശമായ ആത്മവസ്തവിൽ ജാഡ്വം, ചൈതന്വമെന്നുള്ള രണ്ടംശങ്ങളെ കല്പനം ചെയ്യുന്നതു് അയുക്തമെന്നും, അതുകൊണ്ടു് ആത്മാവു് ശുദ്ധചൈതന്യസ്പരൂപ മെന്നും, കപിലപ്പട്ടതികളായ സാംഖൃന്മാർ വാദിച്ചിരുന്നു. ബന്ധമോക്ഷങ്ങള ടെ വ്യവസ്ഥയ്ക്കുവേണ്ടി പ്രതിശരീരം ഭിന്നഭിന്നമായ ആത്ഥാകളേയും, അവർ അംഗീകരിച്ചിരുന്നു. എന്നാൽ ആത്മാവ് ചിട്ടുപം മാത്രമല്ലെന്നും ചിദാനന്ദ സചരൂപമെന്നും, സവ്വശരീരങ്ങളിലും ഭിന്നഭിന്നമായി തോന്നന്ന ആത്മവസ്ത പ രമാർത്ഥത്തിൽ ഒന്നല്ലാതെ രണ്ടല്പെന്നാ, ടൈചപായനൻ, ശങ്കരൻ തുടങ്ങിയ വേദാന്തികളും സിദ്ധാന്തിച്ചിരുന്നു. ഇങ്കനെ ആത്മസത്തയെ പ്രബലമായി പ്ര തിപാദനംചെയ്യന്ന പലേ ഭർശനങ്ങളംടേയും വികാസം നിമിത്തം, പണ്ട് ഭൌ തികവാദം ഭാരതവർഷത്തിൽ നഷ്പലായമായിത്തീന്നപോയെങ്കിലും ഇപ്പോഗം പാശ്ചാതൃദേശത്തിലും, അതിൻറ സംപക്കനിമിത്തം പുനരപി നമ്മുടെ ദേ ശത്തിലും അതു് തലയുയത്തിത്തുടങ്ങിയിരിക്കുന്നവെന്നുള്ള തു് ലോകത്രേയസ്സിനെ അഭികാംക്ഷിക്കുന്ന വിചാരവാന്മാക്ക് എത്രയോ ദ്രോപാഹമായിത്തീർന്നിരിക്ക ന്നു ജന്മസ്ഥിതിഭംഗാഭികളായ സംസാരത്തിലെ സർവ്വറ്റുവഹാരങ്ങളും ഈശചര ചൈതനൃമെന്നൊരുവസ്തുവിൻെറസഹായംക്രടാതെതന്നെ പ്രാകൃതികനിയമങ്ങ ളെ അനുസരിച്ചു നടന്ന്വരുന്നതാണെന്നു് ചിചരും, ദീർഘമായ കാലഗതി യിൽ പ്രകൃതിപരിണാമാനിമിത്തം ക്രമണ ചരാചരങ്ങളായ ഭൂതവഗ്ഗങ്ങാം ഭി ന്നദിന്നമായ ആക്തിയിലും പ്രകൃതിയിലുമായി ജഗത്തിൽ ആവിർഭവിക്കുന്നത ല്പാതെ, ജഗദാരംഭത്തിൽ പരാചരഭ്രതങ്ങളെ ഭിന്നഭിന്നജാതിയിൽ ഒരീശചരൻ സുഷ്ഠിചെയ്യിട്ടില്ലെന്ത മററ ചിലരം, ചിത്തവികാരങ്ങളേയം പ്രകൃതിലേരണ കളേയും ദമനംചെയ്ത്, ആത്മസംയമത്തോടെ ധാർമ്മികമായ ജീപിതം നയി ക്കേണമെന്ന വിധിക്നോ മതപ്രവത്തകന്മാരുടെ അഭിമതം തീരെ അസംഗത മെന്നും, പതുനിർവ്വിശേഷം മനുഷ്യക്ടം പ്രകൃതിജയം അശകൃമെന്നും മറു ചി ലരും, ജഗത്തിൻെറ് സ്രഷ്ടാവായി ഒരീശചരവസ്ത ഉണ്ടെന്ന് 'സിദ്ധമാകന്നപക്ഷം തന്നെ, അസംഖ്യാതമായ സൂയ്യാദിഗ്രഹങ്ങളെക്കൊണ്ട് അതിവിസ്ത്രതവും അപരിമിതവുമായ ആ ജഗന്മണ്ഡലത്തിൽ എത്രയോ അണാപ്രായമായി, നി സ്ലാരമായി വത്തിക്കന്ന ഒരു മനാഷ്യന്ത് ആ ഈശ്പരനോട്ട് വല്ല സംബന്ധവു മണ്ടാകമെന്താറിപ്പാൻതന്നെ ന്യായമില്ലെന്നു മററ ചിലയം, ഇങ്ങനെ പ്രക തിതഞ്ചനിരൂചകന്മാരും വൈജ്ഞാനികശാസ്ത്രവിചക്ഷണന്മാരുമായ പലരും പാശ്ചാതൃദേശങ്ങളിൽ പുറപ്പെട്ടവിക്കുന്ന പലതരം വാദങ്ങളുടേയും പ്രതിദ്ധപ നി നമ്മുടെ ദേശത്തം പ്രവേശിക്കാതിരിക്കുന്നില്ല. എന്നാൽ സത്യം എപ്പോഴം സതൃവം അനതം എപ്പോഴം അനതവുമാണെങ്കിൽ, ഇങ്ങനെയുള്ള അസതൃവം ആപാതമധുരവുമായ നാസ്തികവാദങ്ങളിൽ ആക്കരതന്നെ ഭയം തോന്നവാനില്ല.

സതൃമാകന്ന കരിങ്കല്ലിനെ ഛിന്നഭിന്നമാക്കവാൻ വന്തംപോയമിരിക്കന്ന. അസ ത്വവാദങ്ങളാകന്ന. തിരമാലകരം സമത്ഥമാകന്നതെങ്ങനെ?

സത്യമായി, ശരീരേന്ദ്രിയമനസ്സകരംക്കു ചൈതന്വത്തെ പ്രദാനംചെയ്ത കൊണ്ട്, ആകാശംപോലെ സവ്വശരീരങ്ങളിലും വ്യാപകമായി, ദേശകാലവസ്ത കളാൽ അപരിച്ഛിന്നമായി, സർവ്വ്ദാപ്രകാശമാനമായി ചിദാനന്ദഘനമായി, അദചിതീയമായിരിക്കന്ന ആത്മവസ്തവെ, അഥവാ ഈശപവേസ്തവെ, പ്രകൃതി തത്തപങ്ങളുടെ എത്രതന്നെ സൂക്ഷ്മതരമായ പയ്യവേക്ഷണങ്ങളെക്കൊണ്ടും, വൈ ജ്ഞാനികശാസ്ത്രത്തിൻറ എത്ര പലിയ അഭിവൃദ്ധികൊണ്ടും, എത്ര പലിയവ ലിയ പതിയപതിയ കണ്ടുപിട്ടത്തങ്ങളെക്കൊണ്ടും ആക്കം ഒരു കാലത്തും നിഷേ ധിക്കവാൻ സാധിക്കുന്നതല്ല. സൂക്ഷ്യവും നിഗ്രഢവുമായി വിചാരംചെയ്തയാണെ ങിൽ, പ്രകൃതിശാസ്ത്രത്തിൻറയം മറപ്പുള്ള ഇന്നത്തെ അഭ്യദയം ആത്മസത്ത യെ സാധനം ചെയ്യന്നതല്ലാതെ ബാധനം ചെയ്യന്നില്ല. ബാധനം ചെയ്യന്തവെ ന്നോ, ചെയ്യമെന്നോ വല്ലവരും വിശചസികുന്നുവെങ്കിൽ, അത്തമഹത്തായ അ വിവേകവിലസിതമല്ലാതെ വഥാത്ഥമാകവാൻ പാട്ടള്ള തല്ല. അഞ്ചോ ആറോ അടി നീളമുള്ള മണ്ണപോലെ ജഡമായ ഈ മാംസപിണ്ഡമല്ല, ചൈതനൃഘന മായ ആത്മവസ്തവാകന്ന താനെന്നുള്ള പാരമാർത്ഥികസത്യത്തിന്ന് മുന്നു കാല ങ്ങളിലും ബാധം സംഭവിക്കന്നതല്ല. ''അന്തവന്ത ഇമേ ദേഹാ നിത്യണ്യോക്താമ ശരീരിണഃ" എന്നം മററം ഋഷികരം സ്ഥാനഭവദ്വാരാ ഉദ്ഗാനംചെയ്തിരിക്ക ന്നതും, ആത്മദർശികരംക്ക് ഇന്നം അനഭവസിദ്ധമായി വത്തിക്കുന്നതുമായ ആ ത്മവസ്തവെ പ്രബലമായ പാപശക്തിയുടെ പ്രതിബന്ധംനിമിത്തം, ചിലക്ഷ് വി ശചസിക്കകയോ, അറിയുകയോ ചെയ്പാൻ സാധിക്കാതിരിക്കയോ, അത്ര നിമി ത്തം അതു ശശര്യംഗമെന്നപോലെ ശൂന്വമെന്നു പ്രലപിക്കുകയോ ചെയ്യുന്നതു കൊണ്ടമാത്രം അതു് അസത്തായിത്തീരുന്നതല്ല. ക്രപമണ്ഡുകങ്ങരം സമദ്രമില്ലെ ന്നു വാടിക്കുന്നപെങ്കിൽ, അപാരവിസ്താരമായി, ഉരുതരഗംഭീരമായി, ഉല്ലോല കല്ലോലങ്ങളാൽ ഉദ്വേല്പിതമായിരിക്കുന്ന ഉദ്ധിചക്രം ശൂന്വമായിത്തീരുന്നതല്ല. ആത്മസത്തയേയം ഈശ്വരസന്തയേയം പ്രതിഷേധിച്ചുകൊണ്ടുള്ള ഈദ്രശ്ശമാ യ പ്രലപനശബ്ദങ്ങരം പാശ്ചാതൃനഭോമണ്ഡലത്തിൽ \_ഉദിച്ചയരുന്നവെങ്കിൽ, അവിടെ അങ്ങനെ ഉയർന്നുകൊള്ള ട്ടെ. അവിടേക്ക ഉ് ഭ്രഷണംതന്നെ. എന്നാൽ അദ്ധ്യാത്മകേസരികളായ ഋഷിപംഗവന്മാർ ആത്മഗീതമാകുന്ന ഗർജ്ജനം ചെയ്തകൊണ്ട് ജീവിച്ചിരുന്ന പണ്യാൽപ്പണ്യതരമായ ഈ പെരമസ്ത്രഭ്രമിയുടെ പരിയുമായ നഭോമണ്ഡലത്തിൽ അങ്ങനെയുള്ള ദുരിതശബ്ദങ്ങൾ വ്യാപിക്ക ന്നവെങ്കിൽ, അതൊട്ടംതന്നെ ശോഭനമല്ല. അതുകൊണ്ട് ഈദ്ദശമായ നാസ്തിക

ജല്പനങ്ങളെ പൌരസ്തന്മാർ ആഭരിക്കയോ, സചീകരിക്കയോ ചെയ്യരുതന്നു മാ ത്രമല്ല, നമ്മുടെ ഭേശത്തിൽ ആ വക ജല്പനങ്ങളുടെ പ്രസരണത്തിന്ന് ലേശവും അവകാശം കൊടുക്കാതെ അവയെ നിർദ്ദയം നിഷ്യാസനം ചെയ്യേ ന്ദതാണെന്ന ക്രടി ഇവിടെ പസ്താവിച്ചുകൊള്ളാം. അദ്ധ്വാത്തരതികളം അദ്ധ്വാത്തമീവികള മായ ജഷീശപരന്മാരുടെ സന്താനങ്ങളാണ് നാമെങ്കിൽ, ആത്മവിശചാസം, ആ ത്മബോധം, ആത്മശക്തി, എന്നിതുകരം നമ്മുടെ പൈതുകമായ ധനമാണെന്ത ള്ള ത് അനക്തിസിദ്ധമാണ്. അങ്ങനെ പരമ്പരാസിദ്ധമായ ഈ അദ്ധ്വാത്മ സമ്പത്തിയെ വിനിഷ്പമാകാതെ, വിനശിച്ചതടങ്ങിയെങ്കിൽ സമഗ്രമായി വിന ശിക്കന്നതിന്നമുമ്പുതന്നെ, സൂക്ഷിച്ചു രക്ഷിച്ചു് അഭിവർദ്ധിപ്പിക്കേണ്ടതു് നമ്മുടെ മഖൃകത്തവൃമാകന്നം. മണ്ണ്, വെള്ളം, തീയ്യ് ഉടങ്ങിയ, പഞ്ചഭ്രതങ്ങളെക്കൊണ്ട ണ്ടാക്കിയ ഈ ശരീരം നശിച്ചാലും, അതിനെ പ്രകാശിപ്പിച്ചുകൊണ്ടും, അതി നെ പ്വാപരിപ്പിച്ചകൊണ്ടം അതിൽ വത്തിക്കുന്ന ചൈതന്യവസ്ത നശിക്കുന്നില്ലെ ന്നും, ആ ചൈതനൃവസ്തതന്നെ ആത്മാവെന്നും, ആ ആത്മാവതന്നെ താനെന്നും ഉള്ള വിശചാസത്തേയം നിഷ്യയയും, ആർഷരക്തത്തോടും ആർസ്സ്റ്റസ്കാരത്തോ ടംക്രടിയ അല്ലയൊ ഭാരതീയസഹോഭരന്മാരെ! നിങ്ങാം ദ്വശമായി ധരിക്കവിൻ. പാഖണ്ഡമതങ്ങളുടെ ആക്രമണത്തിൽനിന്ന് നിങ്ങരം അതിനെ രക്ഷിക്കവിൻ! ഋഷിസന്താനങ്ങളായ നിങ്ങളുടെ അന്തഃകരണം തിൽ സൂക്ഷൃത്രപത്തിൽ വത്തി ക്രവാനിടയുള്ള അതിനെ നിങ്ങൾം ഉത്സാഹത്തോടെ ഉദ്ബോധിപ്പികുവിൻ! നിങ്ങളുടെ പൂവ്വപിതാമഹന്മാരായി അദ്ധ്വാത്മജ്ഞാനത്തിൽ മുഴകി ആനന്ദി ച്ചിരുന്ന മനിപ്രവരന്മാരെ നിങ്ങരം എപ്പോഴം ഓർമ്മിക്കവിൻ! അവരുടെ പ്രിയ പ്പെട്ട നിപാസസ്ഥാനമായിരുന്ന ഹിമഗിരി തുടങ്ങിയ പിശിഷ്ഠസ്ഥാനങ്ങളെ നി ങ്കം തലകനിച്ചു പ്രേമപൂഗ്ഗം പ്രണമിക്കുവിൻ! ഇന്ത നശിക്മോ, നാളെ നശി ക്കരോ, എന്ന പ്രതീക്ഷിക്ഷേടുന്ന മുണ്മയമായ ഈ ശരീരത്തിലുള്ള അഭിനി വേശത്തെ സന്ത്യജിച്ച് ട്രഢമായ ആത്മബാധതേയും ആത്മബലത്തേയും സമ്പാടനംചെയ്ത് തങ്ങളേയും പന്മാരേയും ഭൂമണ്ഡലത്തെപ്പോലും അനുഗ്രഹി ല്പം അവശതയിൽനിന്ന് സമദ്ധരില്പം എന്നെന്നേക്കം കെടാത്ത അദ്ധ്യാത്മ രതപ്പദീപങ്ങളായി ലോകത്തിൽ പ്രകാശിക്കവിൻ! പാർവ്വതീപതിയുടെ ശചതുരനായി, ദേവതാത്മാവായ ഹിമിഗിരി അതിന്നായി നിങ്ങളെ അനുഗ്ര ഹിക്കട്ടെ.

ഇങ്ങനെ സർവ്വാം ജഡമെന്ന വാദികന്ന ജഡവാദികരം, ഏതൊരു ഹിമക്രടങ്ങളെ ഭൂതഭൌതികരൂപമായും, തുഷാരസംഹതിയുടെ ഏതൊരു ദിവ്വ സൌന്ദയ്യത്തെ ഭൂതഭൌതികസൌന്ദയ്യമായും, തജ്ജനിതമായ ഏതൊരാനന്ദ ത്തെ ഭൂതഭൌതികാനന്ദമായും കാണന്നുവോ, അതേ ഹിമക്രടങ്ങളെ ഈശപരീയ ശൂപമായും, അതേ ഭിവ്വസൌന്ദയ്യത്തെ ഈശപരീയസൌന്ദയ്യമായും, അതേ

അചൌകികാനന്ദത്തെ ഈശ്വരീയാനന്ദമായം, സാക്ഷാൽ അനഭവിച്ചുകൊണ്ടു തന്നെ അവയുടെ അടിവാരത്തിൽകൂടെ ഖോചരനാഥത്തിൽനിന്നു പിന്നേയും മന്നോട്ടു ഞാൻ യാത്രചെയ്തതുടങ്ങി. മാനസകൈലാസങ്ങരം അവിടെനിന്നധികം ദൃരത്തല്ലാതിരുന്നതുകൊണ്ട്, ശരീരാസചാസ്വ്വം അധികമധികമായിത്തീന്നിരുന്ന വെങ്കിലും, ബാലകനെപ്പോലെ ഉൽകണ്ഠിതമനസ്സോടെ അതിയായ ഉത്സാഹ തോടുകൂടിതന്നെ ഞാൻ ചലനകമ്മത്തിൽ പ്രവത്തിച്ചുകൊണ്ടിരുന്നു. മാഗ്ഗ് ത്തിൽ മനോഹമോയ ചില ചെറുഗ്രാമങ്ങളെ അതിക്രമിച്ചു്, ഏഴെട്ട നാഴിക ഭൂരം നടന്നതിൽ, "തക്ലാക്കോട്ട" എന്നപേരായ പശ്ചിമതിബത്തിലെ പ്രസിദ്ധ പ്പെട്ട മണ്ടിക്ക്, അതായതു വ്യാപാരസ്ഥാനത്തിന്ത, സമീപം ചെന്നെത്തി. കണ്ണാ ലിനദിയുടെ അക്കരയിൽ തക്ലാക്കോട്ട് മംനടിയും, ഇക്കരയിൽ പൂരണമണ്ടിയും സ്ഥിതിചെയ്യന്നു. ഞങ്ങൾ പൂരണമണ്ടിയിൽ ഒരു നേപാളിഉദ്യോഗസ്ഥന്റെ ക്രാരത്തിൽ രണ്ടു മൂന്നു ദിവസം നിവസിച്ചു വിശ്രമിച്ചു. അരി, ഗോതമ്പുമാവു മുതലായ ആഹാരസാധനങ്ങരം അവിടെ പ്രയാസംക്രടാതെ വെറുതേയും വില ക്കം കിട്ടിയിരുന്നുവെങ്കിലും, ജചരം തുടങ്ങിയ അനത്ഥങ്ങരം നിമിത്തം നല്ലപോ ലെ ആഹാരംകഴിച്ചു ശരീരത്തെ പൂഷ്ടിപ്പെടുത്തുവാൻ എനിക്ക സാധിച്ചിരുന്നി ല്ല. ഏതായാലം അപിടെനിന്ന സൂമാര് ഇരുപത്തിനു ഞൂനാഴികമാത്രം ദൃരമുള്ള മാനസസരസിനെ ലക്ഷീകരില്ല് ഞങ്ങരം പ്രഭാതത്തിൽ പിന്നേയം മന്നോട്ട യാത്രഇടർന്നു. തക്ലാക്കോട്ടിന്നടുത്തായി മാഗ്ഗത്തിൽ രണ്ടുമുന്നു ഗ്രാമങ്ങളം, കറെ ക്ഷിസ്ഥലങ്ങളം അവിടവിടെഉ പലഭിക്കപ്പെട്ടകയണ്ടായി. തിബത്തുദേശത്തിലും താഴെയുള്ള ഹിമാലയദേശത്തിലും, ഗ്രാമങ്ങളിൽ പുരുഷന്മാരേക്കാരം സ്ത്രീകളാക ന്നു ഒരിക്കലും പ്രക്ഷീണമാകാത്ത കമ്മശീലത്തോട്ടക്രടിയവർ. ഈ പ്രദേശങ്ങളിൽ ധനസംപത്തി നന്നെ കുറവായതുകൊണ്ട്, കൈകാലിളക്കാതെ, സാപ്പാടുതന്നെ ജോലിയായി കാലം കഴിക്കന്ന സുഖജീവികരം, ഇവിടങ്ങളിൽ തീരെ ഇല്ലതന്നെ. പ്രവൃത്തിശൂന്വമായ ആലസ്വപ്പകൃതി അംഗമായ തനിക്കും അംഗിയായ ജഗത്തി ന്നും വിനാശകാരിയാകന്നു. കർമ്മപഥത്തിൽ സഞ്ചരിക്കാത്ത അലസജീവികയ ഈശ**പരാജ്ഞ**യെ അതിലംഘിക്കുന്നവരാകുന്നു.

പകൽമുഴവനം മനോഹമോയ ഹിമപച്ചതങ്ങളുടെ ഭിവ്വച്ഛവിയെ ക ണ്ടു കണ്ട് അവയുടെ താഴ്പമയിലുള്ള മേട്ടമൊതാനങ്ങളിൽക്രടെ യാത്രചെയ്ക്ക്, തക്ലാക്കോട്ടിൻേറയും മാനസസമസ്സിൻെറയും നട്ടമദ്ധ്വത്തിൽ സ്ഥിതിചെയ്യ ന്ന 'ഗൌരീഗുഹ" അഥവാ ''ഗൌരീ ഡൊർ" എന്ന പേരിൽ, കൊള്ള ചെയ്യ ന്ന കള്ള നാരുടെ ശല്പംനിമിത്തം കപ്രസിദ്ധമായ, വിശാലമൈതാനത്തിൽ സ സ്വയോട്ടക്കടി ചെന്നെത്തി. കൊള്ള ക്കാർ ഞങ്ങളെ എന്തുചെയ്യാനാണം'. പണ മോ നല്ല വസ്ത്രങ്ങളാ വിശേഷിച്ചു യാതൊന്നംതന്നെ കയ്യിൽവയ്ക്കാതെ, കേവ ലം ഭിക്ഷകവുത്തിയിൽ സഞ്ചരിക്കുന്ന ഞങ്ങരം കൊള്ള കാരുടെ കൊള്ള യ്ക്ക വിഷയമാകനനതെങ്ങനെ? കൊള്ള ക്കാർ ഒന്നുരണ്ടപ്പാവശ്വാവഴിയിൽ ഞങ്ങളുടെ അരികെവന്ന്, ഞങ്ങളേയുംഞങ്ങളുടെ വസ്ത്രങ്ങളെയും സാമാനങ്ങളേയുമൊക്കെ, വലിയ കൌതുകത്തോടെ പരീക്ഷിച്ചുനോക്കി ആഹ്ളാദിക്കയും, ഞങ്ങളെ ശല്പ പ്പെടുത്തുന്നതിനപകരം സക്തുമാവു മതലായതുതന്ന ഞങ്ങളെ പരിചരിക്കയും ചെയ്യം. എളുപ്പമായ മാഗ്ഗത്തേയും, മാർഗ്ഗത്തിൽ നിവസിക്കവാനുള്ള സ്ഥാനങ്ങ ളേയും അവർ എനിക്ക കാണിച്ചതരികയും ഉപഭേശിക്കയും ചെയ്തിരുന്നു. കൈലാസപതിയുടെ കായുണ്ണതാൽ കൊള്ള ക്കാർ അപകാരികളായിട്ടല്ല, ഉപ കാരികളായിട്ടാണ് ഞങ്ങരംക് പ്രത്വക്ഷപ്പെട്ടിരുന്നത്.

പതിനാറായിരം അടി ഉയരമുള്ള വിശചവിശ്രതമായ തിബത്തിലെ സ മഭൂമിയിൽ, തുറന്ന മൈതാനത്തിൽ, പ്രചണ്ഡമായി പീശിക്കൊണ്ടിരിക്കുന്ന തു റന്നകാററിൽ, കക്കിടകമാസത്തിലെ തുടരേതുണ്ടാകുന്ന വൃഷ്ടിയോട്ടം, ഹി മം പതിക്കന്നപക്ഷം ഫിമത്തോട്ടം, സാഹസത്തോടെ എതിരിട്ടവാനൊരുങ്ങി അവിടെ ഞാനാം ആനന്ദഗിരിയം ഞങ്ങളുടെ ആസനംവിരിച്ച് അതിലിരുന്നു, മ ഞ്ഞുകട്ടപോലെ തണത്ത അവിടത്തെ രാത്രിയെ ഒരുവിധം അതിലംഘിച്ചതു ടങ്ങി. ഞങ്ങളുടെ മുഖ്യമായ ആഹാരം ആ വഴിയിൽ സകുതുമാവതന്നെയായിരു ന്നു. ഇരുന്നും കിടന്നും, കഠിനമായ തണുപ്പിനെ സഹിച്ചും രാത്രിയെ പലത്തി, പലർകാലേ എഴനീറര് ഒസ്സഹമായ തണപ്പിനെ ഗണിക്കാതെതനെ, ഫിമശി ഖരങ്ങളുടെ താഴ്പരയിൽക്രടെ മന്ദമന്ദം മൂന്നോട്ടു നടതുടർന്നു. തിബത്തുദാശം കഷ്ടതകളുടെ ക്രത്തരംഗമെന്നിരിക്കിലും, ആ കഷ്ടതകളെ ഉടനടി വിസ്തരിപ്പി ക്കുന്ന അത്യന്തമാഹ് ളാദകാരികളായ ദിവ്വദർശനങ്ങളുടെ വിളനിലവുമാകന്തം. വ്വക്ഷങ്ങളോ ചെടികളോ കണികാണാവാൻപോലും കാണാത്ത തുഴാമേനനമാ യ മൈതാനഭൂമിയാകന്നു ഞാൻ കണ്ട തിബത്തുദേശം. പച്ചയായിത്തന്നെ കത്തു ന്നത്രം. ഭൃത്തെ വല്ലസ്ഥലങ്ങളിൽനിന്നും കൊണ്ടുവന്ന ശേഖരിച്ചവെയ്യും ന്നതുമായ ഒരുതരം ചെടികളാകന്ന ഇവിടത്തെ ഗ്രാമങ്ങളിൽ വിറകായി ഉപയോഗിക്ക പ്പെടുന്നത്. ഇങ്ങനെ അനേകം നാഴികദ്ദരത്തിൽ, നിണ്ടു വിശാലമായി, നിരാവ രണമായി, അതിശീതളമായി, അത്വന്തവിജനമായി, പ്രശാഞ്ഞെകാന്തമായി കിടക്കന്ന ദേശസ്ഥിതിയം, അവിടവിടെ അതിസചച്ഛമായി പ്രവഹിച്ചുകൊണ്ടി രിക്കുന്ന ചെറിയതും വലിയതുമായ കല്ലാഭകളും വെള്ളിപോലെയും പൊന്നു പോലെയും പളപളെ പ്രകാശിക്കുന്നതുഷാര പ്പന്നമായ ശൈലപംക്തികളും, ഒരു യാത്രികൻറ മനസ്സിനെ എത്രയോ വിലക്ഷണമായ ഒരു ദിവ്വഭാവത്തിലേക്ക് ഉന്നയിക്കുന്നു. പ്രശാന്തഭാവമല്ലാതെ വിക്ഷേപഭാവമോ, അതിന്നുള്ള ഹേതുക്ക ളോ ഇവിടെ ഇല്ലതന്നെ. അതുകൊണ്ടതന്നെയായിരിക്കാം ഈ ഭൂമിയെ, ത്രിവി ഷ്ടപഭ്രമി, അതായത് ദേവഭ്രമിയെന്ന് വിദ്വാന്മാർ പ്യപദേശിച്ചിരിക്കുന്നത്. ത്രിവിഷ്ടപമെന്ന ശബ്ദം, അപഭ്രഷ്ടമായി തിബത്തായിത്തീന്നതാണെന്നു ചിലർ

-223-

പ്രമാണപുരസ്സരം സിദ്ധാന്തിക്ഷന്തണ്ട്. അതെന്തോ ആകട്ടെ! മത്ത്വലോകസാധാ രണമായസവ്വ് ചിന്തകളിൽനിന്നം, സവ്വവ്വാകലതകളിൽനിന്നം, നമ്മെ ദേവലോ കോചിതമായി, നിരാതങ്കമായി, നിരാകലമായിരിക്കന്ന ഒരാഹ്ളാദഭാവത്തിലേ ക്കു ദർശനക്ഷണത്തിൽ കൊണ്ടുചെല്ലന്ന ഒര്ദ് ഭതഭ്രമിയാണ്, കൈലാസപ്രാ ന്തമെന്ന് അനഭവസാക്കികമായി ചുരുക്കത്തിൽ പറഞ്ഞുകൊള്ളാം.

"ഗുർലാമാസ്ഥാതാ" എന്നുപേരോടുക്കടി അധികം ഉയരമില്ലാത്ത ഒരു പവ്തഘട്ടത്തെ അതിക്രമിച്ചാൽ അപ്പറാത്ത് സുപ്രസിലേമായ "മാനസസരസ്സ്" ഉപലഭിക്കന്നു. ഘട്ടത്തിനെറ മുകളിൽ കയറിയതോടുക്കടി ഭൂരത്തുനിന്നു" അതി മനോഹരമായ മാനസസരോവരത്തിനെറ, ദേവതകരംക്കപോലും മുർല്ലമോയ പന്നുടർശനം ഞങ്ങരംക്ക് സംപ്രാപ്തമായി, ഘട്ടോപരി ഒരു പാഷാണത്തി നെറ മുകളിൽ ഇരുന്നുകൊണ്ടു് സരസ്സിനെറ ഭിവ്വസെയന്ദയ്യത്തെ മതിവരാതെ നോക്കി നോക്കി ഉപളജിച്ചു. അവിടെനിന്നെഴനീററും ഞങ്ങരം സരസ്തടത്തിലേ ക്ക് ഇറങ്ങിത്തുടങ്ങി. അധികവിളംബമെന്നിയെ സരസ്തടത്തിലെത്തി, ഒാളമടി ച്ചകൊണ്ടിരിക്കുന്ന പവിത്രസലിലത്തിനെറെ സമീപത്തിൽക്രടെ കറെ നാഴിക മുറെകിഴക്കോട്ടു സഞ്ചരിച്ചതിൽ, സരസ്സിനെറ്റ കിഴക്കതക്കേ കോണിലുള്ള ലാമമാരുടെ മനോഹമോയ ഒരാത്രമത്തിൽ സന്ധ്യക്കമുമ്പായി സകശലം ചെ നാമേർന്നം.

സമാഹ് നാപ്പത്തിയഞ്ഞുനാഴികയിലധികം ചുററളവിൽ, അളന്തണ്ടാക്കി യതുപോലെ അത്രയം വത്തുളാകാരത്തിൽ ഹിമധവളമായ ശൈലരാജികളാൽ സമാവൃതമായി, സ്പടികംപോലെ അത്യന്തവിമലമായ സലിലരാശിയാൽ സംപൂ രിതമായി, ചേറോ പളിയോ ലേശവുമില്ലാതെ, ജലത്തിനെറ ഉള്ളിൽ സ്റ്റഷ്ട മായി രത്നംപോലെ പ്രകാശിച്ചുകാണുന്ന ചെറുപാഷാണസഞ്ചയങ്ങളാൽ സ സജ്ജിതമായ തീരസ്ഥലികളാൽ സമലംകൃതമായി, എട്ടുദിശകളിൽ തപോനി ഷ്ഠിതന്മാരായ ലാമമാരുടെ ഏകാന്തസന്ദരമായ എട്ടമഠങ്ങളാൽ സശേദിതമാ യി, ജഗൽപ്രസിദ്ധമായ ഈ സചഗ്ഗീയസരോവരത്തിനെറ സൌന്ദയ്യാതിശയ ത്തേയം മാഹാത്ത്യവിശേഷത്തേയംപററി പെയരാണികന്മാരും ആധുനികന്മാ രും തങ്ങരംക്കൊത്തവിധം പലപ്രകാരത്തിലും ഏറെക്കറെ വർണ്ണിച്ചിരിക്കന്ത വെങ്കിലും, അവരുടെ വർണ്ണാമെല്ലാം ഇന്തരം അപൂണ്ണമായിത്തന്നെ വത്തിക്കുന്നു. ഏതൊന്ന് ഹേമാംഭോജങ്ങളാലും മക്താമണികളെ ആഹരിച്ച വിഹരിക്കുന്ന രാജഹംസങ്ങളാലം വിരാജിതമോ, ഏതൊന്നിൽ അപ്പരഃസ്ത്രീക്ക അനവരതം ജലക്രീഡ ചെയ്തകൊണ്ടിരിഷന്തവോ, എതൊന്നിനെറ്റതീരത്തിൽ കല്പാപ്പക്ഷ ങ്ങാം നിരനിരയായി കളിത്തുപൂത്തുകാച്ചുമദമത്തമായി ചാഞ്ചാടുകയും കാമധേന മാത്രമല്ല, ഐരാവതവം ഉച്ചൈം ത്രവസ്സം സചച്ഛന്ദം വിചരിച്ച വിനോദിക യം ചെയ്യന്തവോ, ഏതൊന്നിൻറ തീര്സ്ഥലി യക്ഷകിന്നരഗന്ധവ്വനാങടേയും

സിദ്ധന്മാരുടേയും ദേവന്മാരുടേയും പ്രിയപ്പെട്ട നിവാസസ്ഥാനമോ, എതൊന്നി ന്നരികെ സാക്ഷാൽ മഹാദേവൻെറ പ്രിയ സദ്മമായ കൈലാസശിഖരം വിജ യിക്ഷന്തവോ, ആ അലൌകികസരസ്സിനെ,

> ''കൈലാസപറ്റ്തേ രാമ! മനസാ നിമ്മിതം പരം ബ്രഹ്മണാ നരശാർദ്ദ്വല! തേനേദം മാനസം സരഃ"

എന്നിങ്ങനെ ബ്രഹ്മാവിൻെറ്റ് മനഃസങ്കല്പത്താൽ രചിതമായതുകൊണ്ടു "മാനസം" എന്ന ശുഭനാമധേയത്തിൽ ബ്രഹ്മാണ്ഡവിദിതമായ മാനസസരസ്സി നെ—ഭ്രലോകത്തിലൂള്ള സവ്വസരസ്സകള് ടേയും രാജ്ഞിയായി അതുലിതലാവണ്ഗ തോടുകൂടിയ ആ ത്രിവിഷ്പവസംസ്സിനെ—ആരെങ്ങനെ വർണ്ണിക്കം!

സരസ്സിൽ ഇറങ്ങി വലിയ ത്രദ്ധയോട്ടം കെയ്തുകത്തോട്ടംകൂടി ഞാൻ സ്റ്റാനംചെയ്യൂ. സരസ്സനിറയെ ക്രററൻ മത്സ്വങ്ങൾ കാണപ്പെട്ടിരുന്നതല്ലാതെ, കമലം, ശൈവാലം മതലായ യാതൊരു ജലജപദാത്ഥങ്ങളം അതിൽ കാണ പ്പെട്ടിരുന്നില്ല. വെള്ത്താം കുറത്തതുമായ ശരീരത്തോട്കുടി ഹംസാകാരത്തിൽ മഞ്ഞുളമായ ഒരുതരം ചെറുപങ്ങികൾ നാല്പാമമമ്പാം കൂട്ടംകുട്ടമായി സരസ്സിൽ അവിടവിടെ വിചരിച്ചു വിഹരിക്കുന്നതായി കാണപ്പെട്ടു.

സ്ലാനാനന്തരം മഠത്തിൽ പൂജിക്കപ്പെട്ടന്ന ശ്രദ്ധേയമായ ബദ്ധമുർത്തി യേയും, അവിടെ ഭജനകർമ്മത്തിൽ പ്വാപരിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കന്ന ബൌദ്ധയതി കളേയും ഭക്തിപൂർവ്വം ദർശനംചെയ്ത, തദനന്തരം ലാമമാരുമായി അധികനേ രം സംഭാഷണംചെയ്തകൊണ്ടിരുന്നു. ഇങ്ങനെ പവിത്രതമമായ മാനസജല ത്തിൽ സ്റ്റാനവും, മാനസജലത്തിൻേറയും മാനസസൌന്ദയ്യത്തിൻേറയും ചാന വും ചെയ്തകൊണ്ട് അവിടെ രണ്ട്ടിവസം വിശ്രമിച്ചതിൻേറശേഷം, അവിടെ നിന്നു കൈലാസസാനുവെ ലക്ഷീകരിച്ചുകൊണ്ട് പിന്നേയും മുന്നോട്ടു യ**ാ**ത്രത്ര ടർന്നു. രജതശിഖരം ഇതാ സമീപത്തിൽ സരസ്സിനെറ വടക്കപടിഞ്ഞാറെ കോണിൽ സുസ്പഷ്ടമായി കാണപ്പെടുന്നു. ഞങ്ങരം സരസ്തടത്തിൽക്രടെ, പകൽ മഴവനം യാത്രചെയ്ത്, സരസ്സിനെറ പശ്ചിമതീത്<u>തേള്</u>ള് ഒരു മഠത്തിൽ സന്ധ്*പ* യൂം ചെന്നെത്തകയും, രാത്രിലാമമാരോടുക്രടെ അവിടെ നിവസിക്കകയുംചെയ്ത. പിറേറന്നരാവിലെ അതേ തീരമാഗ്ഗത്തിൽക്രടെ പിന്നേയം മന്നോട്ടു ചെന്ന തിൽ, ഭാനസത്തിൽനിന്നു താഴെയുള്ള ''രാക്ഷസത്താൽ'' എന്ന സസ്സിൽ ചെന്നുപീഴന്ന ശതദ്ര (സററലജ്) വിൻെറ പരിപാവനമായ മൂലധാര ഉപലഭി കടിപ്രമാണം ജലമുള്ള ആ മള്ളലാരയെ അതിക്കപ്പേണ അതി ക്കപ്പെട്ടു. ക്രമിച്ചു. അവിടെ സ്വപ്പം ഭൂരത്തായി ലാമമാരുടെ വേറൊരു മഠംക്രടി കാണ പ്പെട്ടിരുന്നുവെങ്കിലും അധികം ഉന്നതമായ ആ സ്ഥാനത്തിൽ കയറിച്ചെല്ലവാൻ ക്ഷീണിതന്മാരായ ഞങ്ങരം ഉള്യക്തരായില്ല. വിശാലമായ സമഭ്രമിയിൽക്രടെ

മാനസസരസ്തടത്തെ വിട്ട് കറെഭൂരം പടിഞ്ഞാറോട്ട ചെന്നതിൽ ഇടത്ത്രഭാഗ ത്ത് നീലനിർമ്മലമായി പ്രകാശിക്കുന്ന മഹത്തായ "രാക്ഷസത്താൽ"തടാകവും, വലത്തുഭാഗത്ത് സമീപത്തായി ധവളോന്നതമായി വിളങ്ങന്ന കൈലാസശിഖ രവും പ്രത്യക്ഷീഭവിച്ചു. തദനന്തരം കൈലാസശിഖരത്തെ ലക്ഷീകരിച്ചുകൊണ്ട് നേരെ അതിന്റെ താഴ്പരയിലേക്ക് ശങ്കയെന്നിയെ ഞങ്ങറം ചലിച്ചുതുടങ്ങി. കൈലാസഗിരിയുടെ അടിവാരത്തിൽ അനേകം നാഴിക നീളത്തിലും വീതിയി ലം ബഹാവിസ്ത തമായി കിടക്കുന്ന ആ ഭിവ്വമൈതാനം ഇതാ മന്നിലായി കാണ പ്പെടുന്നം. പച്ചപ്പെല്ലുകളാൽ ആ പ്ലന്നമായി മനോഹരമായ പലേ ചെറുസരിത്ത ക്ളോൽ ആസിക്തമായി, രാക്ഷസത്താലിൻേറയും കൈലാസഗിരിയുടേയും അ ന്തരാളവത്തിയായി വിജയിക്കുന്ന ആ ഭിവ്വമൈതാനത്തിനെറ ഒർശനം എത്ര യോ എട്ടയാവർജ്ജകമെന്നേ പറയേണ്ടത്രുള്ളം. രാത്രിയെ നഗ്നവും അത്വന്തരീ തളവുമായ ആ മൈതാനത്തിൽതന്നെ വലിയ കഷ്ടതയോടെ ഞങ്ങറം അതിവാ മനം ചെയ്യ.

നേരംപലർന്നു അടുത്ത ജലധാരയിൽ സ്റ്റാനാദിനിത്വകൃത്വങ്ങരം കഴിച്ച തിൻറശേഷം, മെല്ലെമല്ലെ പിന്നേയം മന്നോട്ട് പ്രയാണമാരംഭിച്ചു. എ തൊന്നിൽ പവ്വതരാജക്രമാരിയോടൊന്നിച്ചു് സാക്ഷാൽ പരമശിവൻ സവ്വദാ വിരാജിക്കന്നവോ, ഏതൊന്ന് ഇന്ദ്രാദിദേവതകയക്കപോലും, കചിലാദിസിദ്ധ ന്മാക്ടപോലം അഗമ്യമോ, ഏതൊന്നിൻറ അധിരോഹണിയെ ശേഷശയ്യ യിൽ യോഗനിദ്രചെയ്യന്ന പിഷ്ണഗേവാൻപോലും എത്രയോ പ്രാവശ്യം അധി രോഹണംചെയ്യിരിക്കുന്നവോ, ആ വെള്ളിമാമല ഇതാ തൻറ ഗൌരവാനപി തമായ നിലയിൽ നിന്നുകൊണ്ട് ഞങ്ങരം ക്ക് അതിസന്നിക്കഷ്പും സുപ്പക്തവും സുപ്രസന്നവുമായ ഭർശനംതന്ന് അനുഗ്രഹിക്കകയും, സ്ഥാഗതപൂറ്റും സ്ഥനിക ടത്തിലേക്ക് ആവാഹനം ചെയ്കയം ചെയ്യന്നു. മുപ്പതുനാഴികയോളം വൃത്താ കാരത്തിൽ ഗോപുരംപോലെ മേലോട്ട മേലോട്ട് വലിപ്പം കറഞ്ഞു്, തുഷാരഭ്ര ഷിതമായ മൂദ്ധദേശത്തോട്ടകൂടി, ദീർഘമായ ഒരു പറ്റുതമാലയുടെ നടനായക മായി, അതികമനീയമായിരിക്കുന്ന ആ കൃഷ്ണശിലോച്ചയം അനുപമമായി, അ തിനോടുമാത്രം ഉപമിക്കപ്പെട്ടകൊണ്ട് സവ്വോൽകർഷേണ വിരാജിക്കുന്നു. കൈ ലാസതാഴ്ലരയെ സമീചിക്കുന്തോരം, എൻെറ മനസ്സ് ഭക്തികൊണ്ടും ആനന്ദം കൊണ്ടും ചാരിതാത്ഗ്വംകൊണ്ടും അതീവ ഉൽഫുല്ലിതദശയെ പ്രാപിച്ചുകൊ അടുത്തടുത്തുള്ള വിശാലമായ ചെറുശിലാനദികളെയെല്ലാം വളരെ ണ്ടിരുന്നു. ക്റേശപൂവ്ം ഇറങ്ങിക്കടന്ന്, ഒരുവിധം മദ്ധ്യാഹ്നത്തിന്നശേഷം, കൈലാസപതി യുടെ പദാരവിന്ദങ്ങളിൽ, അതായത്രം ശേപതശിഖരത്തിനെറ്റ് താഴ്ചരയിൽ, "ഭർച്ചൻ" എന്നു പേരായ ഒരു ചെറുഗ്രാമത്തിൽ ചെന്നുലേർന്നു.

കൈലാസസാനവിൽ കഴിച്ചക്രട്ടിയ ഞങ്ങളുടെ അന്നത്തെ രാത്രി എ ണിന്നേക്കം സ്റ്റരണീയമായ ഒരു പുണ്യരാതിയായിരുന്നു. കർക്കശതപസ്വാമയ മായ ആ രാതിയെപ്പോലുള്ള വേറെ രാത്രികറം എൻെറ ജീവിതത്തിൽ അധി കം ഉണ്ടായിട്ടില്ലെന്നതന്നെ പറയാം. രാത്രി വിശ്രമിക്കവാനായി സൂരക്ഷിതമാ യ യാതൊരു സ്ഥാനവും ഞങ്ങരംക്ക സംപ്രാപ്തമാകാതിരുന്നതുകൊണ്ട് തുറന്ന മൈതാനത്തിൽതന്നെ ഞങ്ങക വസ്ത്രംവിരിച്ചു" അതിൽ ഉപവിഷ്ടരായി. പതി നെണ്ണായിരത്തോളം അടി ഉയരത്തിൽ പത്തിക്കന്ന കൈലാസതാഴ്വരയുടെ ശൈത്വാധിക്യത്തെപ്പററി എന്തുപറയേന്നു! രാത്രി കക്കിടകമാസത്തിലെ തോ രാത്ത മഴയുമാരംഭിച്ചു. ക്രമേണ ഹിമമഴയും പെയ്യുവാൻ തുടങ്ങി. എന്നാൽ ഹിമവൃഷ്ടി ചെയ്തകൊണ്ടിരുന്ന പജ്ജന്യദേവത അതിലധികം ഞങ്ങളിൽ ഭയാ വൃഷ്ടി ചെയ്തിരുന്നതുകൊണ്ട്, സ്ദ്രഢമായ ആ ദയാകവ പത്താൽ സഗോപിത രായ ഞങ്ങളെ ആക്രമിക്കവാൻ ആ തുഹിനവപ്പുപ്പി സമർത്ഥമോ സന്നദ്ധമോ ആയില്ല. അതിസമീപംവരെ പതിച്ചതായ ഹിമം കറെ താഴത്തുള്ള ഞങ്ങളുടെ ഞസനസ്ഥാനത്തിലെത്തന്നതിന്നമമ്പ്പ്, ഈശപരകപയാൽ മഴയവസാനിച്ചുവെ ന്ന് സൂപൃക്തമായിത്തന്നെ, സാഹിത്യഭാഷയെവിട്ട ലെയകികഭാഷയിൽ, പറ ഞ്ഞുകൊള്ള ാം.

കൈലാസയാത്രയുടെ പ്രധാനാംഗം കൈലാസപരിക്രമമാണെന്ത് എ നിക്കറിയാമായിരുന്നുപെങ്കിലും, ജചരാടിബാധനിമിത്തം ശിഥിലിതശരീരനായി ത്തീർന്നിരുന്ന ഞാൻ ആ സാഹസത്തിനൊരുങ്ങാതെ, പിറേറന്തതന്നെ കൈലാ സപതിയെ പ്രണിപതിച്ച് കൈലാസസാനവിൽനിന്നു പ്രതിയാത്ര ആരംഭിച്ചു. മാഗ്ഗത്തിൽ തിബത്തുകാരിയായ ഒരു സ്ത്രീഞങ്ങളേയും ഞങ്ങളെ അനുഗമിച്ചി രുന്ന മറപ്പില സാധുകളേയും കണ്ട ഉടനെ, അവരുടെ കൂടാരത്തിന്നരികെ ബലാൽ തടഞ്ഞിരുത്തി, വലിയ ഹർഷത്തോടെ അവിടെ നടപ്പള്ള പലേ ഭ ക്സ്വപേയങ്ങളേയുംതന്നു സൽകരിച്ചാദരിച്ചത്ന് ഒരിക്കലും വിസ്റ്റരിക്കവാൻ പാ ടില്ലാത്ത ഒരു വിശിഷ്ടസംഭവമായിരുന്നു. കേവലം യുവതിയായിരുന്ന ആ ലലന യുടെ അസാധാരണമായ സാധുഭക്തിയിലും, ഔദായ്യസ്ഥഭാവത്തിലും എനിക്ക് വലിയ ബഹുമാനം തോന്നിയിരുന്നു. കുറെ ട്രത്തേള്ള് "വക്ക്'' എന്നു പേരായ ഒരു ചെറുഗ്രാമത്തിൽ സായംകാലത്തിന്ന മന്വായി ചെന്നെത്തി. അവിടുത്തുകാർ "രാജാവു്" എന്നു ബഹുമാനപൂവ്ം റ്റുപദേശിക്കന്ന ആ ഗ്രാമത്തിലെ പ്രഭവം അദ്ദേഹത്തിൻെറ പത്നിയം ''കാശിയിലെ ലാമ''മാരായ ഞങ്ങാക്കം ചായ മുത ലായതു തന്നു് സൽകരിക്കയും, രാത്രിനിവാസത്തിന്നായി ഉചിതസ്ഥാനാഭികരം പ്രഭാനംചെയ്ത് അനുഗ്രഹിക്കയും ചെയ്തു.

പിറേറന്ന് അവിടെനിന്ന് പുറപ്പെട്ട്, കൈലാസത്തെ അമ്മാനമാടിയ രാവണരാക്ഷസൻ സ്വനികടദേശത്തിൽ ചിരകാലം ഘോരമായ തപശ്ചയ്യയെ

ആ പരിച്ചിരുന്നതുകൊണ്ട്, "രാക്ഷസത്താൽ" എന്ന് അനചർത്ഥനാമത്തിൽ സപ്രഥിതമായി, വിശാലമഞ്ളളമായി പരിലസിക്കന്ന ആ തടാകത്തിൻെറ പൂവ്തടത്തേയും തദനന്തരം പൂവോക്തമായ ''ഗൌരീ ഒഡാർ'' എന്ന വിസ്തീർ ണ്ണമൈതാനത്തേയും, പിന്നീട് ചെറിയ ഗ്രാമങ്ങളേയും ക്ഷിസ്ഥലങ്ങളേയുമതി ക്രമിച്ചു", നാലഞ്ചദിവസംകൊണ്ടു് ഒരുവിധം രാക്ലാക്കോട്ടിൽതന്നെ പിന്നേയം മടങ്ങി എത്തി. തക്ലാക്കോട്ടിൽ എത്തിച്ചേർന്നതിൽ മനസ്സ് കറെ സമാധാനി ക്കയും, കറെ അനുക്രലതയോടെ അവിടെ നെരണ്ടു ഭിവസം വിശ്രമിക്കയും ചെ യ്ത. ഇടക്കിടെ ഞങ്ങളോടൊന്നിച്ചും യാത്രചെയ്തിരുന്ന മററു ചില സാധുക്കളെ അവിടത്തിൽ തീരെ സന്ത്യജിച്ചു്, ഞങ്ങ കം രണ്ടുപേർ മാത്രമായി "ലിപ്പു"ഘട്ട (ലിപ്പപാസ്സ്) തെെ അതിക്രമിച്ച്, ഹിന്ദസ്ഥാനിലേക്ക ചെല്ലവാനംദ്രിച്ച് കൊണ്ട് ണ് വിടെനിന്നെ ഴനീറര യാത്രയായി. അന്ത വഴിയിൽ വിത്രമിച്ച്, പി റേറന്ത് ഘട്ടം കയരവാനാരംഭിച്ചതോടുകൂടി പെട്ടെന്ത് മഴയുമാരംഭിച്ചു. ഘട്ട ത്തിൻെറ മുകരംഭാഗത്തിൽ പരന്നുകിടക്കുന്ന ഹിമരാശിയെ ആ മഴയിൽ നഗ്ന പാഭങ്ങളാൽ അതിക്രമിക്കേണ്ടിവന്നതായ ആ ദേദ്വപ്പത്തെ ഒരിക്കലും പിസ്റ്റരി ക്കവാൻ സാധിക്കുന്നതല്ല. അത്യന്തകഷ്പതയോടെ സന്ധ്യക്കശേഷം ഘട്ടത്തിന്ന പ്പറമെത്തി അവിടെ കണ്ടതായ ജീണ്റിച്ച ഒരു കല്ലറയിൽ രാത്രിയെ ഒരുവിധം പ്പർത്തി. മഴ തുടർന്നിരുന്നതുകൊണ്ട്, രാത്രി ഹിമം പതിച്ചു ടിക്കെല്ലാം വെള വെളെ ഉജ്ജ്വലമായി പ്രകാശിച്ചിരുന്നു. നൂശ്വോദയത്തിൽ ഹിമം ഉരുകിത്തുട ങ്ങിയതോടുകൂടി അവിടെനിന്ന് കുറെ ദൂരംകൂടി ഫിമത്തിൽകുടെ പ്രയാസ പ്പെട്ട താഴോട്ടിറങ്കി രാത്രി അവിടെ ഒരു വ്യാപാരിയോടൊന്നിച്ചു. അതിവാഹ നം ചെയ്ത.

ജചരാവേശം നിമിത്തം അപ്രതീക്ഷിതമായ വിളംബവും കഷ്യവും പ്രതി ഗമനപേളയിൽ കറെ അധികമായി അനുഭവിക്കേണ്ടിവന്നിരുന്നു. തക്കാക്കോ ട്ടിൽനിന്നു ഒരുന്തുറനാഴിക ദ്ദരമുള്ള അൽമോറയിലേഷ് ഏതൊരു പ്രത്വിന്തിന്റെ തീരത്തിൽകൂടെ താഴോട്ട് ഞങ്ങരക്കെ യാത്രചെയ്യേണമോ, ആ കാളീനദി ഇതാ ഇവിടെനിന്നധികം ദ്ദര്ത്തല്ലാതെ പവ്വതപാർശപത്തിൽ നിന്നം നിസ്സരിക്കുന്നു. രണ്ടുമുന്നു ദിവസംകൊണ്ട് ഞങ്ങരം ആ താഴ്വരയിൽനി നം "ഗർവ്വ്യാങ്ങ്" എന്ന കറെ വലുതായ ഗ്രാമത്തിൽ എത്തിച്ചേർന്നു. ഭേഹ ഒടാർബ്രപ്പം തിര്ത്തം ഒരു ദിവസംഞെ വഴി രണ്ടോ, മൂന്നോ ഭിവസംകൊണ്ടു മാത്രമായിരുന്നു ഞാനതിക്രമിച്ചിരുന്നും". ക്ലൂടേഗവാൻെറെ ജന്മദിനമായ ചിങ്ങ മാസത്തിലെ അഷ്യമിരോഹിണി അവിടെ സംപന്നമായി. പിന്നേയം പലേ ഗം ഭീരഗിരികളേയും ഇടക്കിടെ പലേ മഞ്ജുളേഗ്രാമങ്ങളേയും അതിലംഘിച്ചുകം ണ്ടം, ശരീരത്തിന്റേയും അതുപോലെ മാഗ്ഗത്തിൻേറയും പ്രതികല്വംനിമിത്തം, നാനാവിധമായ ക്ലേശങ്ങളോടു സാഹസത്തോടെ സംഗ്രാമാംബയ്യകൊണ്ടം കറെ ടിപസംകൊണ്ട് "ധാർ ച്ചൂല" എന്ന പേരായ ഒരു മുഖ്വ സ്ഥാനത്തിൽ എത്തി ച്ചേർന്നം. അവിടെ മാഗ്ഗത്തിൽ കാണപ്പെട്ടിരുന്ന രാമക്ഷ്യമഠത്തിലായിരുന്നു ഭ ക്ഷണം പാകംചെയ്യ കഴിച്ചത്. ചിങ്ങംകന്നിമാസം കാലമായിരുന്നത് എക്കാണ്ട് വിളഞ്ഞുകിടക്കന്ന് നാനാധാന്വങ്ങളോട്ടകൂടിയ വിശാലക്ഷിസ്ഥലങ്ങളുടേയും, കട്ടം പച്ചനിറാപൂണ്ട വിശാലവിപിനങ്ങളുടേയും ഒർശനം മനസ്സിന്ന് എത്രയാ ഉന്മേഷത്തെ പ്രദാനംചെയ്യകൊണ്ടിരുന്നതിന്നപുറമെ, ഫിമഗിരിയുടെ ഉപരി ദേശങ്ങളിൽ കണികാണുവാൻപോലും ലഭിക്കാത്ത മത്തങ്ങ, വെള്ള രിക്ക, വെ ണ്ടക്ക, കയ്പക്കം, ചോളകം തുടങ്ങിയുള്ള ശാകാഭിഫലങ്ങളുടെ പ്രചുമോത്രയിലു ള്ള ഒർശനവും ഭക്ഷണവും വലിയ പ്രസന്നതയേയും സംത്രപ്തിയേയുമുളവാക്കി കൊണ്ടിരുന്നം. ധാർ ച്ചൂലയിൽനിന്ന് "അഗ്മക്കോട്ട്", "വേണീനാഗം" എന്നീ കേന്ദ്രസ്ഥാനങ്ങളിൽകുടെ പ്രവങ്ങളും ക്ഷേത്രങ്ങളുമായ അനേകം പർവ്വതങ്ങള മന്ദമന്ദം ചലിച്ചതിലംഘിച്ചുകൊണ്ട് അധികമായ കാലവിളംബഞ്ഞാടെ അൽ മോറാനഗരത്തിലും ചെന്നുപേർന്നം. അൽഭമാറയെ പ്രാപിച്ചതോടുകുടി മാഗ്ഗ് കാറിന്വം തീരെ അസ്തമിച്ചും.

അൽമോറയിലും നഗരസംബന്ധത്തെ സന്ത്വജിച്ചു്, കറെ വിപ്പുക്ഷ്ട വും അത്വന്തമേകാന്തവുമായ ഒരു ദേവമന്ദിരത്തിൽ, അവിടെ നിവസിച്ചിരുന്ന വൈരാഗിസമ്പ്രഭായത്തിൽപെട്ട ഒരു സുശിക്ഷിതസാധ്യവിന്റെ ആതിത്വ്വ ത്തിൽ ആനന്ദപ്പവ്ം അതിവാഹനം ചെയ്തതായ ആ രമ്വസമയത്തെ ഒരിക്കലും വിസ്റ്റരിക്കവാൻ പാട്ടുള്ള തല്ല, നഗ്നകായനായ ആ സാധ്യ വയസ്സ്കൊണ്ടു യു വാവായിരുന്നുവെകിലും, തിതിക്ഷകൊണ്ടുമാത്രമല്ല, ഒരോയ്യാഭിഗുണംഅളെക്കൊ ണ്ടും വലിയ വ്വദ്ധനായിരുന്നു. വസ്ത്രത്തെ ഒരിക്കലും കൈകൊണ്ടു സ്വർശിക്ക പോലും ചെയ്യാത്ത അദ്ദേഹത്തിന്റെ ശീതാദിസഹനശക്തി അത്രതോവഹമാ യിരുന്നു. ദേഢമാത അദ്ദേഹത്തിന്റെ ശീതാദിസഹനശക്തി അത്രതോവഹമാ യിരുന്നു. ദ്രഢമായ ത്രദ്ധേയ്ക്ക ചെയ്യവാൻ സാധിക്കാത്ത ആത്മികവും അനാ തമികവുമായ യാതൊരു മഹാകായ്വവും ഈ സംസാരത്തിലില്ല. ലെയകികദ്ദ ഷ്ക്വാ അത്വന്തമാപത്തിജനകവും ഭയങ്കരവുമായ കഠിനാനുഷ്യാനവും ഒരു ത്രോ ലുപിന്ന സുകരമായിത്തീരുന്നു.

അൽമോറയിൽനിന്നു താഴോട്ടു മോട്ടാർവണ്ടിയിലും സഞ്ചരിക്കാമായി അന്നുവെങ്കിലും, ഞങ്ങൾം അവിടെനിന്നും കാൽനടയായിത്തന്നെ യാത്രയാരംഭി ച്ചു. പലേ ചെറു പവ്തങ്ങളേയും സുന്ദരഗ്രാമങ്ങളേയും രമണീയസമോവരങ്ങ ളേയുമതിക്രമിച്ചും, അവയുടെ അന്വാദ്ദശമായ കമനീയതയെ കണ്ട് ആനന്ദി ച്ചും, കുറെ ഭിവസങ്ങൾംകുള്ളിൽ ''ഹൽദോണി" എന്നു പേരായി ഹിമഗിരി താഴ്വരയിൽ സ്ഥിതിചെയ്യുന്ന പേതോഹരമായ ഒരു ചെറുനഗത്തിൽ ചെ ന്നെത്തി. മാഗ്ഗത്തിൽ ആയ്യസമാജനേതാവായ ശ്രീനാരായണസ്പാമി തുടങ്ങി യ പലേ ശ്രേഷ്ഠറ്റക്തികളുടേയും, അവരുടെ പവിത്രമായ ആശ്രമസ്ഥാനത്തി

ന്റേയം ദർശനസൌഭാഗ്വം സംപ്രാപ്പമായിരുന്നുവെന്നുള്ള തും പ്രത്വേകിച്ചു് ഉല്ലേ ഖയോഗ്വമാണം". ഹൽദോണിയിൽഒരു ദേവമന്ദിരത്തിൽ കറെനാരം സുഖപൂവ്o വിശ്രമിച്ചതിൻറ ശേഷം അവിടെനിന്ന് അഗ്നിശകടടപാരം, "ബറേലി" എന്ന വലിയ നഗരത്തിൽ ചെന്നെത്തുകയും, ഒന്നുരണ്ടു ദിവസം മാധുകരവ്വത്തിയിൽ ഉപജീവിച്ചതിൽ, അവിടേയും അദ്ദഷ്പവശാൽ ചില പ്രധാനവ്വക്തികരം പരി ചിതന്മാരായിത്തീർന്നതുകൊണ്ടു്, പിന്നീട് അവരുടെ പ്രേരണയാൽ വലിയ ആനുക്രല്വത്തോടെ കറെ അധികം ദിവസം നിവസിക്കയും, അനന്തരം തീവണ്ടി മാഗ്ഗമായിത്തന്നെ അനായാസേന ചിരവിപ്രയുക്തമായ എഷീകേശധാമത്തിൽ ത്രീഭാഗീരഫീമാതാവിൻെറെ മ്വേതടെ പേരണമാക്കുടെ സാധുതമ മായ പരിസരത്തിൽ സകശലം സംപ്രവേശിക്കയും ചെയ്തം.

 $\longrightarrow$ 

# ഹിമഗിരിവിഹാരം

### മൂന്നാം ഭാഗം.

# ഥോലിംഗമാം

ഥോലിംഗമഠമെന്നതു പശ്ചിമതിബത്തിൽ സ്ഥിതിചെയ്യന്ന ലാമമാരു ടെ വമ്പിച്ച മഹനീയമായ ഒരു ആശ്രമസ്ഥാനമാകുന്നു. ഈ മഠം നില്പുന്ന പ്ര ദേശവും ഫോലിംഗം (ഫോലിങ്) എന്നു സംജ്ഞായാൽ നിർദ്ദേശിക്കപ്പെട്ടന്നു. സററലജ് നദിയുടെ തീരത്തിൽ വിശാലമായ മൈതാനത്തിൽ വിജയിക്കന്ന പ്രകൃതമഠത്തിന്റെ മാഹാത്ത്വവും മള്ളളതയും അനസ്വസാധാരണമാകന്നു. ഭൂര ത്ത നാലഭാഗത്തം ഹിമാപ്പാദിതമായ ശിഖരദേശങ്ങളോടുകൂടി, വൃക്ഷാദികളി ല്ലാത്ത, ശുദ്ധമെ നഗ്നങ്ങളായി ക്ല്ല്ലവർണ്ണങ്ങളായി, വമ്പിച്ചു പവ്തമാലകളാൽ പരിവൃതമായി, സ്ഥയം ഈഷദരുണാരുണമായ ആ പ്രദേശത്തിനെറ്റ് സുഷമാ വിശേഷത്തെ വിവരിക്കന്നതിൽ എത്ര വലിയ ചാൽകൃതവാണിയം കണ്റീഭവി ക്കാതിരിക്കുന്നതല്ല. മൺമതിലുകളാൽ ആവൃതമായി, അതുപോലെ മൺചുമരു കളാൽ അവിടത്തെ ഒരു രീതിയിൽ മേൽപുരയൊന്നും കൂടാതെ വിശാലമായി അവിടത്തെ സ്ഥിതിക്ക് മഠാ ധലിയ രാജ നിർമ്മിക്കപ്പെട്ടിട്ടള്ള താകന്ത മറം. സവും നാനാവിഭാഗങ്ങളാൽ ഉപസ്തതമാമി രാജോ പിതമായ ആഡംബരത്തോ ടം ഗെരവത്തോടും കൂടിയതുമാകന്ത. മറത്തിനെറെ കെട്ടിടങ്ങളിൽ അവിടവി ടെ ഉച്ചത്തിൽ നാനാവണ്ണങ്ങളായ ധചജങ്ങരം പറന്തകൊണ്ടിരിക്കുന്നു. ത്രവ ന്തററമ്പതു ലാമമാർ ഈ മഠത്തിൽ സാധാരണമായി നിവസിച്ചുവരുന്നുവെന്ന പറയപ്പെടന്നം.

1930-ൽ ബഭരികാശ്രമത്തിൽ ചാത്രമാന്വം ചെയ്യേണമെന്നുള്ള ഉദ്ദേ ശത്തിൽ ഞാൻ എഷീകേശത്തനിന്ന് ജൂൺമാസത്തിൻെറ ആരംഭത്തിൽ അ വിടെ ചെല്ലകയുണ്ടായി. അവിടെ അളകനന്ദയുടെ പൂവ്വതടത്തിൽ എകാന്തമാ യ ഒരു കടിയിൽ ഞാൻ ഏകാകിയായി നിവസിച്ചുകൊണ്ടിരുന്നു. നിവാസം ആരംഭിച്ച കുറെ ദിവസങ്ങരം കഴിഞ്ഞതോടുകൂടി താഴെദേശത്തുനിന്നു കൈലാ സയാത്രക്കാരുങ്ങിവന്നിരുന്ന ചില സാധ്യക്കരം എന്നേയും യാത്രക്കായി പ്രേരി പ്പിച്ചുതുടങ്ങി അവരിൽ ചിലർ എനിക്കു നല്ല പരിചിതന്മാരായിരുന്നും മാത്രമല്ല, എന്നിൽ വലിയ പ്രേമവും ബഹ്രമാനവുമുള്ള വരുമായിരുന്നു. കൈലാ സമർശനം എനിക്ക് അതൃന്നം പ്രിയമുള്ള തുരണ. അമിതമായ സുകൃതത്തി നെറെ പരിപാകടശയിൽ മാത്രമാണ് കൈലാസഭർശനം സിദ്ധിക്കുക എന്നു പൂണ്ണമായി വിശചസികുന്നവരിൽ ഒരുവൻതന്നെ ഞാൻ. എങ്കിലും വസ്യാടി കള^യ വേണ്ടപ്പെട്ട സാധനങ്ങളുടെ വൈകഴുംകോണ്ടം ശാരീരികമായ മുകൃശം

അത്വധികം അനഭവിക്കേണ്ടതുകൊണ്ടും, ഞാൻ അവരുടെ വാരംവാരമുള്ള പ്രേ രണയെ നിഷേധിക്കതന്നെ ചെയ്ത. എന്നാൽ ഒരു കായ്യത്തെപ്പററി മനുഷ്യമ നസ്സിൽനിന്നത്ഥിതമാകന്ന വിധിനിഷേധങ്ങളെ നിശ്ചയം ചെയ്യാനുള്ള – അധി കാരം ഈശ്വരൻേറതാകുന്നു. ഈശ്വരൻ എൻെറ്റ പ്രതിഷേധത്തെ സമ്മതി ക്കയണ്ടായില്ല. "പുറപ്പെട്ടക! ഇനിയം കൈലാസത്തിലേക്ക് പുറപ്പെട്ടക! രണ്ടാ കൈലാസത്തെ ചെന്നു ഭർശനം ചെയ്യക!!" എന്നിങ്ങനെ എൻെറ മത്വം പ്രതിഷേധത്തെ പ്രതിഷേധിച്ചകൊണ്ട് ഈശ്വരൻ എന്നോട് ആജ്ഞാപിച്ചു. ഈശചരാജ്ഞായെ അതിക്രമിക്കുവാൻ ആക്ക് ശക്തിയുണ്ട്? ഞാൻ ഈശചനി **ദേശത്തിന്ന കീഴടങ്ങി. മനുഷ്യർക്ക് അശക്യമായത്ര് ഈശപരന്ന് അത്യന്തസുശ** കമാണെന്നുള്ള തു് എല്ലാ ആസ്തികന്മാർക്കം സുസമ്മതമാണല്ലൊ. അങ്ങനെ അ സമ്പാട്ട്വത്തിൻറ സംസമ്പാദനത്തിൽ പടീയാനായ പരമേശപരൻെറ ഇച്ഛ യാൽതന്നെ യാത്രക്കവേണ്ടുന്ന ഉപകരണങ്ങറം അതായതു കംബളവും കറെ പ ണവും ചില ഭക്ഷ്യപദാത്ഥങ്ങളുമെല്ലാം യാതൊരു പ്രയത്നവും കൂടാതെ ക്രമേണ അപിടെ സമ്പന്നമായി കഴിഞ്ഞു.

ബര്യീനാഥത്തിലെ അഭ്യാക്ഷന്തം അധികധനത്തിന്റെ അധിപതിയുമാ യ നമ്മുടെ നമ്പൂതിരിയം എൻെറ യാത്രോഭ്യമത്തെ കേട്ടു യഥേ പ്പും പ്രവ്വാദിസ ഹാരം ചെയ്യുവാൻ സന്നദ്ധനായിരുന്നു. എഷീകേശത്തിന്നു യട്ട് പ്ലയായി അ വിടെപന്നിരുന്ന എൻറ അനുചരനായ ഒരു സാധ്യവും കൈലാസയാത്രയിൽ എൻെറ പരിചരണാത്ഥം എന്നെ അനംഗമിക്കപാനൊരുങ്കിയിരുന്നതുകൊണ്ടു, ഞങ്ങറം രണ്ടപേരുടെ മാർഗച്ചിലവിന്നായി അദ്ദേഹത്തിൽനിന്നും ഞാൻ സ്വ ല്പം പണം ഗ്രഫികുയുണ്ടായി. മാർഗത്തിൽ താമസിക്കവാനുള്ള കൂടാരവും മററും മററുസാധുക്കം അധികമായി തെയ്യാറുചെയ്തിരുന്നതുകൊണ്ട് എനിക്ക് ആ വിഷയത്തിൽ വ്യവസായം വേണ്ടിവന്നിരുന്നില്ല. ഏതായാലം ഞാൻ രണ്ടാ മതും കൈലാസയാത്രക്ക് ഇങ്ങനെ സന്നയനായി, ജൂലായി 18-ാംനം പ്രഭാത ത്തിൽ തപ്പകണ്ഡത്തിൽ സ്റ്റാനംചെയ്ത ബദരീപതിയെ പ്രണമിച്ചു ബദ്രീനാഥ ത്തിൽനിന്നു പ്രസ്ഥാനംചെയ്തു. ബഭരികാശ്രമത്തിൽനിന്നു് എല്ലാംകടി പതിനേ ഴ പതിനെട്ടു സാധുക്കരം ഒരു സംഘമായി പുറപ്പെട്ടിരുന്നു. ബദരീനാഥത്തുനി ന്നു കൈലാസത്തിലേക്കു പ്രയാണം ചെയ്യുന്നവക്കു ആദ്യമായി ചെല്ലേണ്ടുന്ന മ ഖ്യസ്ഥാനം ഥോലിംഗമാകുന്നു. അതുകൊണ്ട് ആ സ്ഥാനത്തെ ലക്ഷ്യമാക്കി ഞ ങ്ങാം മന്ദമന്ദം യാത്രതടങ്ങി. ബദരീനാഥത്തനിന്നു് മുന്നനാഴിക മകളിലായി പ്വാസനമയ്ക്കടുത്തു സരസ്ഥതീനദി അളകനന്ദയിൽ വന്നുലേരുന്ന ''കേശവല്ര യാഗം" എന്നു പ്രസിദ്ധമായ സംഗമസ്ഥാനത്തിൽനിന്നു ഞജാരംക്ക് അളകനന്ദ യെ സന്ത്യജിച്ച സരസ്വതിയുടെ തടത്തിൽക്രടെ നേരെ വടക്കോട്ടു ചെല്ലേണ്ടതു ണ്ട്. മാഗ്റ്റകാറിന്വംകൊണ്ടം ശൈത്വാധിക്വംകൊണ്ടം ഞങ്ങാം ഒരുദിവസം

നാലഞ്ചുനാഴികമാത്രം സഞ്ചരിച്ചുകൊണ്ടു സരസ്ഥതിയുടെ തീരത്തുക്രടെ പവ്ത ങ്ങളെ അതിക്രമിച്ചതുടങ്ങി.

1925 –ൽ ഞാൻ നേപാളത്തനിന്ന് ആദ്യമായി ചെയ്തിരുന്ന കൈലാസ യാത്രയിൽനിന്ന് എത്രയൊ പിലക്ഷണമായിരുന്നു പ്രകൃതയാത്ര. വഴിച്ചിലവിന്നു വിശേഷിച്ചു പണമൊ മററു സാമഗ്രികളോ ഗ്രഹിക്കാതെ അധികമായി ഭിക്ഷാ വൃത്തിയിൽ ജീവിച്ചകൊണ്ടും, മഴയം തണുപ്പം ഗണ്യമാക്കാതെ വല്ല ഗിരിഗുഹ കളിലൊ, വനാന്തരങ്ങളിലോ, അഥവാ തുറന്ന മൈതാനങ്ങളിലൊ രാത്രി അ തിവാഹനംചെയ്തകൊണ്ടും, അതിക്രപ്തുമായ തപസ്വാരൂപത്തിലായിരുന്ന ഞാൻ ആ യാത്രയെ നിർവ്വഹിച്ചിരുന്നത്. എന്നാൻ ഈ യാത്ര അതിനെ അപേക്ഷി ച്ചു കുപ്തുതപസ്വയുടെ നിലയിൽ കറെ കനിഷ്ഠതരമായിരുന്നു. അത്ര ഒസ്സഹമാ യ ശരീരക്ലേശം ഈ യാത്രയിൽ അനുഭവിച്ചിരുന്നില്ല. ചമരഗോക്കളുടേയം മ ററും പുറത്തു ഭക്ഷണസാധനങ്ങരം കൊണ്ടുപോയിരുന്നതുകൊണ്ടും ഉത്സാഹിക ളായ അധികം സാധുക്കാം ഉണ്ടായിരുന്നതുകൊണ്ടും, ഞങ്ങാം യഥാകാലം റൊ ട്ടി മതലായതു പാകംചെയ്തു ക്ഷധാനിവ്വത്തി ചെയ്തിരുന്നു. രാത്രിയാകട്ടെ തുറന്ന ഭ്രമിയിൽ കിടക്കാതെ ക്രടാരത്തിന്നുള്ളിൽ വിശ്രമവും ചെയ്തിരുന്നു. അതുകൊ ണ്ട് ഒരു ട്രഷ്പിയിൽ അതായതു ഭക്ഷണാടിപിഷയത്തിൽ പ്രസ്തതയാത്ര വലിയ ക്ലേശകാരിയായിരുന്നില്ലെന്നു പറയാം. എങ്കിലും ബദരീനാഥത്തുനിന്നു മേലോ ട്ട് തിബത്തിലേക്ക് ചെല്ലന്ന മാർഗം അത്വന്തം കഠിനമാകന്ത. മാഗ്ഗം എന്തു ണ്ട്? സരസ്വതിയെ ആത്രയില്ല് വികടമായ പാഷാണസഞ്ചയങ്ങളേയും വിശാ ലമായ ഹിമസംഹതികളേയും അതിസാഹസത്തോടെ അതിക്രമിച്ചുകൊണ്ട്ട മേ ലോട്ടു ചെല്ലകതന്നെ. ബദരീനാഥംപരെ ശരിയായ മാഗ്ഗം പോകന്തരംന്മങ്കിലും അവിടെനിന്ത് മേലോട്ട് അങ്ങനെയുള്ള മാഗ്ഗം കാണുന്നതല്ല സമദ്രനിരപ്പിൽനി ന്നു പതിനോരായിരത്തോളം അടി ഉയരമുള്ള ബര്ധീനാഥത്തിൽനിന്നം മേലോട്ട കയ൨ന്തോ൨ം, അവിട്ടത്തെ ശൈത്യപ്രാചുയ്യം ക്രമേണ ഒസ്സഹമായിത്തീന്തകൊ ണ്ടിരുന്നു. ഞങ്ങളുടെ സംഘത്തിൽപെട്ട ഒന്നുരണ്ടു സാധുക്കാം മാഗ്ഗ്കാറിനു ത്തെ കണ്ടു ഭയപ്പെട്ടു മടങ്ങിപ്പോകവാനി ഫ്ലിച്ചവെങ്കിലും, "ഫിമത്തിൽ' ശരീരം പതിച്ച നശിച്ചപോകന്നവെങ്കിൽ അതും കല്യാണഹേതുതന്നെ. അധൈയ്പപ്പെ ട്ടവാനെന്തുണ്ട്?" എന്നുള്ള എൻെറ ധൈയ്യവാക്കുകളെ കേട്ടതിൽ അവരം മ നോട്ടുതന്നെ അനുഗമിച്ചു. ഹിമാ പ്ലന്നമായ പവ്വതങ്ങളുടെ താഴത്തുക്രടെ ഒരു മണിക്രറിൽ ഒരു നാഴികപോലും നടക്കവാൻ സാധിക്കാത്തവിധം അത്രയം മ ന്ദംമന്ദമായി അതിഒഗ്ഗമമായ ആ മാർഗ്ഗത്തെ ഞങ്ങാം അതിലംഘിച്ചതുടങ്ങി. മാഗ്ഗത്തിൽ ചില ജലധാരകളെ ഞങ്ങറം സ്വയമേവ ലംഘനംചെയ്തിരുന്നുവെ ങ്കിലും സരസ്വതിയുടെ ഒരുപനദിയെ ലംഘിക്കുന്നതിൽ ഞങ്ങറം അത്വധികം

പിഷമിക്കേയുണ്ടായി. തീവ്രവഗത്തിൽ പ്രവഹിക്കുന്നതും രണ്ടുമിനുട്ടനേരംകൊ ണ്ടു ശരീരത്തെ പാഷാണീകരിക്കുന്നതുമായ ആ കല്ലാറിനെ ക്രലിക്കാരുടെ ഹസ്ത ത്തെ അവലംബിച്ചുകൊണ്ട് ഞങ്ങറം വലിയ സാഹസത്തോടെ ഒരു വിധം അ തിക്രമിച്ചു. ഇങ്ങനെ വലിയ കൃഷ്ണതകളെല്ലാം സഹിച്ചുകൊണ്ടും ബദരീനാഥത്തു നിന്നു സുമാറു ഇരുപത്ത് ഇരുപത്തിഅഞ്ചുനാഴിക മേലോട്ടുചെന്നതിൽ ഹാ! അ വിടുത്തെ പ്രകൃതി അത്യന്തവിലക്ഷണമായി കാണപ്പെട്ടു. മാഗ്ഗത്തിൽ ഹിമം അ തൃധികമായി ഉപലഭിച്ചതടങ്ങി. ഹിമപൂർണ്ണമായി ധവളധവളമായ പവതമാല കഠം കണ്ടതുടങ്ങി. ഹിമബാഹുല്വം നിമിത്തം പതനത്തെ ഭയപ്പെട്ടു മാഗ്ഗത്തെ അതിലംഘിക്കുന്നതു വിഷമമായംതീന്റം. ബദരീനാഥതുനിന്ന് തിബത്തകാരായ ചില വ്യാപാരികശ തിബത്തിലേക്കു പുറപ്പെട്ടിരുന്നതുകൊണ്ട് അവരെ ആശ്ര യിച്ച അവരുടെ പിന്നിലായിരുന്നു ഞങ്ങശം യാത്രചെയ്തിരുന്നത്. പഴിയിൽ പെങ്കത്തായി കിടക്കുന്ന ഹിമരാശിയെ ഖനിത്രാടികരംകൊണ്ടു കിളച്ചു മുകരംഭാ ഗം അങ്ങമിങ്ങം നീക്കംചെയ്ത സമമാക്കി മാർഗ്ഗത്തെ അവയുടെ അശചാദികരം ക്ക് ഒരുപിധം നടക്കവാൻ യോഗ്യമാക്കിത്തീത്തുകൊണ്ട് ആ വ്യാപാരികരം മു ഗമിച്ചിരുന്നതിനാൽ അവിടവിടെ ഹിമോല്പംഘനത്തിൽ ഞങ്ങളുടെ ന്നിൽ ക്ലേശത്തിന്നു കറേ ലാഘവം സംഭവിച്ചിരുന്നു. എങ്കിലും മാർഗ്ഗം ക്രമേണ ഹി മാധിക്വംകൊണ്ടും, അതിശീതമായ ജലധാരകളെക്കൊണ്ടും, ളൽകടവികടമായ പാഷാണസമൂഹങ്ങളെക്കൊണ്ടും വിഷമതരമായിത്തീന്നു.

ബദരീനാഥത്തനിന്ന തിബത്തിലേക്ക പോകന്നവക്ക് അതിക്രമിക്കവാ നുള്ള ഹിമാലയഘട്ടത്തിൻെറ ശുഭനാമധേയം "മാനാപാസ്സ്" എന്നാകന്ത. സു മാറ്റ് പതിനെണ്ണായിരത്തിലധികം അടി ഉയരമുള്ള ഉരുതരഗംഭീരമായ ഈ ഘട്ടത്തിൻെറ മാഹാത്മുവും കാഠിന്വവും ഹിമാലയചരിത്രമറിയുന്നവരുടെ ഇട യിൽ സർവ്വത പ്രസിദ്ധമാണം". ഹിമാലയത്തിലെ മററ്റ് പലെ ഘട്ടങ്ങളേയുമ പേക്ഷിച്ച പ്രകൃതഘട്ടം അധികമായ ഒരുന്നത്വംകൊണ്ടും എന്നെന്നേക്കമുരുകാ ത്ത പ്രഭ്തമായ ഹിമപ്രൌഢിമകൊണ്ടും, അതുന്തസന്ദരവും, അതേകാരണ ങ്ങളെക്കൊണ്ടുതന്നെ കറെ അധികം കഠിനവുമാകന്നം. എന്തത്നെയല്ല, കൈ ലാസത്തിലേക്ക് ചെല്ലുവാനുള്ള പെരമാണികമായ ഘട്ടം ഇതായിരുന്നതുകൊ ണ്ട്, ഇഉ് അത്വന്ത പ്വിത്രവം ത്രേഷ്ഠവമാകന്ത. പാണ്ഡവന്മാരുടേയും ത്രീക ഷ്ണഗേവാൻറയും അതുപോലെ മററു പലെ ഋഷിപുംഗവന്മാരുടേയും കൈലാ സഗമനം ബദരീനാഥം വഴിക്ക പ്രസ്തത മറ്റേത്തിൽകൂടെയായിരുന്നുവെന്നു പു രാണങ്ങരം സൂപ്പക്തമായി വിവരിക്ഷ് നെ. മാനസസരസ്സിൽ നിവസിക്കുന്ന രാജ ഹംസഅളടെ ഗമനാഗമനമാർഗ്ഗമായി കാപ്യാദികളിൽ വ്യപദേശിച്ചിട്ടുള്ള ക്രൌഞ്ചരന്ധ്റവും ഈ ഘട്ടംതന്നെയെന്നു ചില പണ്ധിതന്മാർ പ്രതിപാദിക്ക സാണ്ട്. അങ്ങനെ പൂരാണപ്രസിദ്ധമായി അതിഗംഭീരമായ മാനാഘട്ടം തൻറ

അത്യന്തമയന്ന ധവളക്രടങ്ങളോടുക്രടി ഇതാ ഞങ്ങളുടെ മന്നിലായി പ്രകാശി ക്കന്നു. ഗന്ധമാദനപാർശ്വത്തിലാണ് ബദരികാശ്രമമെന്ന പുരാണങ്ങരം വണ്ണി ച്ചുകാണ്ടന്നതുകൊണ്ട്, ഞങ്ങരം ഇതേവരെ അതിക്രമിച്ചത് ഗന്ധമാദനനിരയാ യിരിക്കാമെന്നന്മാനിക്കുന്നതിൽ വിരോധമില്ല. ഇനി ഇവിടെനിന്ന നീലപറ്റ്പ തം ട്രഷ്പിഗോചരമായിത്തീരുന്നു. നീലനീലമായ പ്രകൃത നീലപവ്വതം ചിരഞ്ജീ പിയം പൂരാണപ്രസിദ്ധനമായ കാകളശുണ്ഡന്റെ നിവാസസ്ഥാനമായിരുന്നവ തെ; അഥവാ എണതെ. അഹോ ഋഷിവയ്യന്മാരുടെ മഹിമക്ക് ഒരന്തവുമില്ല. സാധാരണന്മാക്ക് ചെല്ലവാനൊ, ഒരു ദിവസംപോലം നിവസിക്കവാനോ, സാ ധിക്കാത്ത അത്രയം നിഗ്രഢവും കഠിനവുമായ ശൈലശിഖരങ്ങളിലാണം" പ്രസി ദ്ധപ്പെട്ട ഋഷീശചരന്മാരുടെ ആശ്രമസ്ഥാനങ്ങരം സ്ഥിതിചെയ്യന്നത്ല്. ഏതായാ ലം ബദരിനാഥത്തിൽനിന്നു പുറപ്പെട്ട് ആറാംഭിവസം രാത്രി മാനാപാസ്സിൽ നിന്ന് അഞ്ചാറുനാഴിക താഴെയായി ഹിമങ്ങളുടെ മദ്ധ്യത്തിൽ ഹിമരിക്തമായ സാല്പം ഭൂമി ലഭിച്ചതിൽ കൂടാരമടിച്ചു വിശൂമിച്ചതിൻറശേഷം, പിറേറന്ത പ്രഭാതത്തിൽ ഘട്ടത്തെ അതിക്രമിക്കവാൻ ഉദ്ദേശിച്ചകൊണ്ട് വ്യാപാരികളോ ടുകൂടെ ഞങ്ങളെല്ലാവരും പ്രയാണം തുടന്നു. ഫിമങ്ങളും ജലധാരകളും കൽക്രൂട്ട ങ്ങളുമല്ലാതെ മാഗ്ഗത്തിൽ മൃത്തികയുടെ ഒർശനം ലഭിക്കുക എന്നതു ടുർല്ലമോ യിതീന്റം. വലിയ സാഹസത്തോടും വലിയ ക്ലൂതയോടും ഞങ്ങരം ആ ഘട്ടശിഖ രിയുടെ ഉപത്യകയിൽനിന്ന് അധിത്യകയിലേക്ക്, അതായത് ഉച്ചസീമയിലേക്ക മെല്ലെമെല്ലെ കയറിക്കൊണ്ടിരുന്നു. ശ്വാസം ചെയ്യവാനുള്ള വായു പുരുങ്ങിയതു കൊണ്ടോ, അഥവാ വിഷവായുവിൻെറ പ്രചാരംകൊണ്ടോ, അഥവാ മറപ്പല്ല ഹേതുക്കളെകൊടണ്ടാ, ശിരസ്സ് കലശലായി വേദനിച്ചതുടങ്ങി. മൂന്നനാല് ഫർ ലോങ്ങ് നടന്നാൽ പിന്നെ കറെ ഇരുന്ന വിശ്രമിച്ചല്ലാതെ മുന്നോട്ടു ചെല്ലക യെന്നതു് അസാദ്ധ്വമായം തീന്നു. ഞങ്ങളുടെ മിത്രമല്ല, എഷ്ടപഷ്ടശരീരന്മാരായി ഈ വക പ്രദേശങ്ങളിൽ അധികം സഞ്ചരിച്ച് അഭ്യാസമള്ള ആ വ്യാപാരിക ളുടേയും കഥ ഇപ്രകാരം തന്നെയായിരുന്നു. അവരുടെ മൂന്നുനാലു കുതിരകഗം ജലധാരകളിൽപെട്ടം, ഒർബ്ബലനായ ഒരു മനുഷ്ഠൻ ശൈത്യബാധയാലം യാ മൃതിയടഞ്ഞു തൊരു സഹായവും ചെയ്യവാൻ സാധിക്കാതെ മാഗ്ഗത്തിൽ പോയി. മരിക്ഷന്നവർ കിടന്ന മരിക്കുകയല്ലാതെ അവിടെ ആ ഉച്ചഭ്രമിയിൽ ആരാൽ എന്തൊരു സഹായമാണം ചെയ്യവാൻ സാധിക്കക? ഒരു സംഹാരക ത്താപിൻെറ നിലയിൽ ഈശപരനെ ഒരു പലിയ കശാപ്പകാരനോട്ട സദ്ദശനാ യി നിർദ്ദേശിക്കാവുന്നതാണം". കശാപ്പകാരൻ തന്റെ ഇഷ്ടാപോലെ ആട്ടകളെ ഓരോന്നോരോന്നായി തിരഞ്ഞെടുത്ത്ത് അവക്കന്നം. ആട്ടിൻെറ്റ സമയമോ സമ്മ തമോ കശാപ്പകാരൻ ലേശവും ഗണിക്കന്നില്ല. അതുപോലെ ഈശചരനം തൻറെ ഇപ്പാലെ പ്രാണികളെ ഓരോന്നായൊ, കൂട്ടമായോ തിരഞ്ഞെടുത്തു

നിർട്ടയം നിഗ്രഹിഷന്ത. പ്രാണികളുടെ സമയമോ, സമ്മതമോ ദയാനിധിയെ ങ്കിലും അട്ടേഹം ലേശവും വകവെക്കുന്നില്ല. പണ്ഡിതനെന്നും ദാർശനികനെ ന്നും പൂരോഹിതനെന്നും പൂജകനെന്നും, രാജാവെന്നും മന്ത്രിയെന്നും, വ്യാപാരി യെന്നും കർഷകനെന്നും ധനികനെന്നും ഭരിദ്രനന്നും, ഭക്തനെന്നും ജ്ഞാനിയെ ന്നും സന്ന്യാസിയെന്നും വിരക്തനെന്നും, അഥവാ മനുഷ്യനെന്നും തിയ്യക്കെന്നും, കൃമിയെന്നും കീടമെന്നും ഉള്ള യാതൊരു ഭേദവും ഈ വിഷയത്തിൽ ഈശ**ാ**രൻ ഗൌനിക്കുന്നില്ല. കമ്മവശാൽ ജീവികരം മനുഷ്ഠശരീരവും തിയ്യക് ശരീരവും ഗ്രഹിക്കുന്നതുപോലെ, കമ്മംകൊണ്ടുതന്നെ മത്ത്വരം ഭോഗത്തിന്നവേണ്ടിയൊ, അഥവാ മോക്ഷത്തിന്നവേണ്ടിയൊ പണ്ഡിതവേഷം, ഭക്തവേഷം തുടങ്ങിയ നാനാ വേഷങ്ങളെ ധരിക്കന്നുവെന്നല്ലാതെ സേചച്ചയുടെ ആധിപത്വം ഇവക്കാ ക്ടംതന്നെ ലവലേശംപോലുമില്ല. സവ്വന്തം നാനാവിധ ദുഖങ്ങരംക്ക് അടിമപ്പെ ട്ടകൊണ്ടതന്നെ ജീവിക്കന്നു. സർവ്വരും മരണശീലന്മാർ തന്നെ. മൃത്യമുഖത്തിൽ എല്ലാവരും തുല്യന്മാരാകന്നം ആടുകളെപ്പോലെ സർവ്വരും പരവശന്മാർതന്നെ. ഇത്രയം പരവശവും ട്രഃഖിതവും ലജ്ജാവഹവുമായ സ്ഥിതിയിൽ സവ്വാധിപതി യായ ഈശ്വരൻെറ മമ്പിൽ ഞാനെന്നഹങ്കരിക്കന്ന് മന്ദഷ്യങ്ങളെ പ്രതക്ഷം സ ദ്രശമായ വേറൊരു മുഡത ഈ ലോകത്തിലുണ്ടെന്ന് എനിക്ക് തോന്നന്നില്ല.

ഇങ്ങനെ ഹിമാദികളിൽക്രടെ പ്രയാസപ്പെട്ട് മെല്ലെമെല്ലെ മേലോട്ട കയറി നീലപവ്തത്തിൻെറ നികടത്തിൽ ഒരു ചെറിയ സരസ്സിൻെറ തടത്തിൽ ഹിമം ഉരുകിയ വിശാലമായ ഒരു ഗണ്ഡശൈലത്തിൻെറ്റ് മുകളിൽ മറ്റസാധു കളെ പ്രതീക്ഷിച്ചകൊണ്ട് ഞാനധികനേരം വിശ്രമിച്ചുകൊണ്ടിരുന്നു. ഹിമപൂ രിതമായിരുന്ന ആ സരസ്സിൻറ സൌന്ദയ്യം തലവേദനയേയും ശരീരക്ലേശത്തേ യം വിസ്മരിപ്പിച്ചുകൊണ്ട് എൻെറ മനസ്സിനെ ബലാൽ ആനന്ദിപ്പിച്ചുകൊണ്ടി രുന്നു. ഘട്ടത്തിൻെറ ഉച്ചസീമയെ പ്രാപിക്കവാൻ ഇവിടെനിന്ന് ഒരു നാഴിക ക്രടി മേലോട്ട കയറേണ്ടതുണ്ട്. മൂന്ത മണിക്കു മുമ്പായി ഞങ്ങളെല്ലാവരും വ്യാ പാരികളോടുക്കടെ മന്ദമന്ദം ഘട്ടത്തിനെറെ ഉച്ചസീമയിൽ എത്തിച്ചേന്ദ. ഫാ! സമുദ്രംപോലെ വിശാലമായിക്കിടക്കുന്ന അവിടത്തെ ഹിമനിവഹത്തിൻെറ മ ഹിമയേയും മനോഹരതയേയും ഞാനെങ്ങനെ വണ്ണിക്കേണ്ടു? "ദേവസരസ്സ്" എ ന്ന പേരിൽ പത്തുപന്ത്രണ്ട് ഫർല്ലോങ്ങ് ചുററളവുള്ള വിസ്തീണ്ണമായി ഹിമപൂ രിതമായ ഒരു സരസ്സം അവിടെ ആ ഉച്ചദേശത്തിൽ വിജയിക്കുന്നു. ഹിമമാഹാ ത്തുത്തെ ഇത്രയം അധികമായി ഉപഭ്രജിക്കവാൻ ഉതകന്ന ഹിമാലയഘട്ടങ്ങറം വളരെ വിരളമാകുന്നു. പതിനെണ്ണായിരം അടി ഉയരത്തിൽ ദേവസരസ്സിൻറ തീരത്തിൽ എന്നെന്നേക്കമുരുകാത്ത ധവളശ്യാമളമായ ഹിമസംഹതികളുടെ മ ദ്ധ്യത്തിൽ ജഗത്തിനേയും ശരീരത്തേയും, കൈലാസത്തേയും കൈലാസയാത്രഃയ യുമെല്ലാം വിസ്തരിച്ചുകൊണ്ടു ഗാഢമായ പ്രകൃതി സുഷമാസമാധിയിൽ ഞാൻ നിമഗ്നനായി. ഫാ! ഈശചര്ൻറ സ്വഷ്ടിമാഹാത്ത്യത്തെപ്പററി ശ്രതികളം, വേ ഭവ്യാസപ്രഭ്രതികളായ പെരമാണികന്മാരും, കാളിഭാസപ്രഭ്രതികളായ കവികളും പിസ്തതമായ പർണ്ണനകരം ചെയ്തിരിക്കുന്നപെങ്കിലും, അവയെല്ലാം എത്രയൊ ശുഷ്ഠങ്ങരംതന്നെ. എന്തുകൊണ്ടും ശുഷ്ഠങ്ങരം? വാഗചിസ്താരത്തിന്ന വിഷയമാ കാത്ത ഈശപരീയസ്തഷ്ടിയുടെ ഈട്ടശസൌന്ദയ്യത്തെ വർണ്ണിക്കുവാൻ അതാ യതു് ശബ്ദത്തിന്ന വിഷയീകരിക്കവാൻ പുറപ്പെട്ടാൽ അത്രിശുഷ്ണമായിതീരുക യല്ലാതെ, പൂഷ്ലമാകന്നതെങ്ങിനെ? മനുഷ്യബൂദ്ധി രചിതമായ കൃത്രിമസൌന്ദ യ്യത്തിൻെറ നിരതിശയസീമപോലും ഈശ്വരകലിതമായ ഇങ്ങനെയുള്ള പ്രാക തികസ്വഷമയുടെ ഒരു കണികയോട് സാമ്യം വഹിക്കവാൻ സമത്ഥമാകസില്ല. ഹാ! അലെയകികമായ ഈട്ടശ ദൃശ്വങ്ങളെ അസംഖൃമസംഖ്യം ചക്ഷുസ്സിൻെറ നിഭമഷണമെന്നപോലെ അത്രയം നിഷ്പ്രയാസമായി, നിഷ്പ്രതിബന്ധമാ യി, ദ്രതമായി സൃഷ്ടിചെയ്യന്ന ആ പരമാത്മാവിൻെറ ഐശചയ്യത്തേയും മാ ഹാത്ത്യത്തേയംപററി എന്തുപറയേണ്ടു? ഹേ! പരമാത്മൻ അങ്ങയുടെ മാഹാ ത്മുത്തെ മോഹമെന്നിയെ സമൃക്കായി അറിഞ്ഞൂ° അതിൽതന്നെ അനവരതമാ നന്ദതുന്ദിലമായി രമിച്ചു മനഷ്യശരീരഞ്ഞെ ചരിതാത്ഥമാക്കവാൻ വൃതിചലിത ബുദ്ധിയായ ഇവനെ കൃപയോടെ അനുഗ്രഹിക്കേണമേ!

ഞങ്ങളുടെ സാമാനങ്ങളെ വഹിപ്പിച്ചുകൊണ്ടു കറെ പിന്നിലായി വരുന്ന ഞങ്ങളുടെ കർമ്മ പാരികളം അധികമന്തരമെന്നിയെ സരസ്തടത്തിൽ വന്തപേ ന്ത. വന്നുളടനെ അവർ രണ്ടുപേരം സാമാനങ്ങൾ വഹിക്കുന്ന അവരുടെ മൃഗ അ⇔ നന്നെ ക്ഷീണിച്ചപോയതുകൊണ്ട്, അന്ത് അവിടത്തന്നെ നിവസിക്ക യല്ലാതെ ഗത്യന്തരമില്ലെന്നു ഞങ്ങളെ അറിയിച്ചു. എന്നതന്നെയല്ല, അവർ സരസ്തീരത്തിൽ ഹിമരിക്തമായ സ്വല്പം സ്ഥലം ലഭിച്ചതിൽ ചെന്നു കൂടാരമടി യൂ<sub>ര</sub>കയം ചെയ്ത. അഹോ! വിചിത്രം! ഘട്ടത്തിൻെറ ഉച്ചതമമായി, അത്യാപ ത്തികരമായ ആം സീമയിൽ യാത്രക്കാർ നിവസിക്കുകെയന്നത് അത്യന്തമപൂവ് മാണം", ശൈത്യത്തിനെറ അതിപ്രചണ്ഡതനിമിത്തവും ആ പ്രദേശത്തിലെ ക ഠിനതയോടെതിരിട്ടവാൻ വേണ്ടുന്ന സാധനകളുടെ അഭാവം നിമിത്തവും ഹിമ പാതഭയം നിമിത്തവം യാത്രക്കാമെല്ലാം ഇപ്പറത്തുനിന്ന പുറപ്പെട്ടാൽ, പിന്നെ ഘട്ടത്തെ അതിക്രമിച്ച് അപ്പറത്ത്താമസിക്കയാണം" പതിവു്. ഏതായാലം ഞങ്ങാക്ക് ഗത്യന്തരമില്ലാതിരുന്നതുകൊണ്ട് ഈശചരചരണങ്ങളെ ശരണീക രിച്ച് അവിടെത്തന്നെ രാത്രികഴിച്ചുകൂട്ടുവാനുറച്ചു. ഈശ്വരവിശ്വാസം വിഷമാ വസരങ്ങളിൽ മനഷ്യനെ വീയ്പാനം ധൈയ്യവാനമാക്കിത്തീക്കുന്നു. വ്യാപാരി കളിലാകട്ടെ ചിലർ മന്നോട്ടപോയിരിക്കന്നു. മററപിലർ ഞങ്ങളെപ്പോലെത്ത നെ അനന്വഗതികന്മാരായി; അവിടത്തന്നെ സ്ഥാനമറപ്പിച്ചിരിക്കന്നു. അവിടെ രാത്രിനിവസിക്കുന്നതിലുള്ള വൈഷദ്ദ്യത്തെപ്പററി ഞാനവരുമായി സംഭാഷണം

നടത്തിയതിൽ, "ഘട്ടത്തിലെ ദേവതയെ ചിന്തിക്കക" ഇങ്ങിനെയുള്ള അവസ രങ്ങളിൽ ഒയാനിധിയായ ആ ദേവതയാണം ഞങ്ങളെ രക്ഷിക്കാറുള്ള ത്രീഹനാ ൺ് ടെവിൽ അവർ എന്നോട് പറഞ്ഞത്. ഘട്ടത്തിലെ അക്കിഷ്യാതിയായി അവർ വിശ്വസിക്കുന്ന ലേവതയുടെ സ്ഥാനം അവിടെനിന്നും കറെ മുന്നിലായി സ്ഥിതിചെയ്യന്നു. അധികം സാധുക്കരം സംഗതിവശാൽ പിന്നിലായിപോയതു കൊണ്ടു ഞങ്ങരം നാലഞ്ഞുപേർ മാത്രമാണം" അന്നവിടെ രാത്രി പുലത്തുവാനുള്ള ത്. ഏതായാലുമെന്നെന്നുക്കം സുരണീയമായി മനോഹരമായ ആ രാത്രി ആ രംഭിച്ചു. മെതമയമായ ദിവ്വദേശത്തിൽ മെതരചിതമായ ദിവ്വപ്രാസാഭത്തിൽ ടിഡ്ഡദാവനയോടെ വിരാജിച്ചുകൊണ്ടിരുന്ന എനിക്ക്, അവിടെ രാത്രി നിവസി ക്കാനൊരുങ്ങിയതായ സാഹസം ഈശചരീയമായ വലിയ രെനുഗ്രഹമായൊ, അ ഥവാ ഞങ്ങളുടെ വലിയൊരു ഭാഗ്വോദയമായോ ആണ്തോന്നിയത്ത്, അഹഹ! ധവളധവളമായ ഹിമപവ്തങ്ങളുടെ പങ്ക്തിയാൽ പരിവൃതമായി, സചയം അധികമായി ഹിമസംഘാതംകൊണ്ടും, ഇടക്കിടെ നീലവണ്ണമായ ജലംകൊ ണ്ടാം സാപൂരിതമായി വിജയിക്കുന്ന ആ ദേവസരസ്സിനെറ അലെയകികമായി, അവർണ്ണനീയമായ ആ രാത്രിസുഷമയേയും മഹിമയേയും ഞാൻ രാത്രി അധിക നേരം മനസ്സകൊണ്ടു ബഹുമാനിക്കുകയും ആരാധിക്കുകയും ചെയ്തകൊണ്ടിരുന്നു. ദേവസരസ്സിൻെറ തീരത്തിൽ ഒരു സഹുദയൻ ഉറങ്ങവാൻ കാംക്ഷിക്കുന്നതെ ന്തിന്ത്? നിദ്രാസഖത്തേക്കാളം ഉൽകൃഷ്ടതരവും നിരാതങ്കവുമായ സുഖവിശേ ഷം അവിടത്തെ സൂഷമാനഭാവാത്മകമായ, അഥവാ സൂഷമാനഭവജന്വമായ സമാധിയിൽ സർവ്വദാ ഒരുവൻറെ ബുദ്ധിയിൽ ആവിർഭവിച്ചുകൊണ്ടിരുന്നു. അഫോ! ഇത്രയം മഹനീയമായ തൻറ വിഭൂതിവിസ്താരത്തെ ഭർശിച്ചാനന്ദി ക്ഷവാൻ ഇവനെ അനുഗ്രഹിച്ചതായ പരമേശപരന്റെ പരമകാരുണ്യത്തെ എ നിക്ക് ഒരിക്കലം വിസ്തരിക്കവാൻ പാടുള്ള തല്ല. ഈശ്വരകാരുണ്യം നിമിത്തം ഒ രുവന്നു വിപത്തികളോടെതിരിട്ടപാൻ ധൈയ്യമുണ്ടാകന്നു, തലയിൽ തുങ്ങിനില്പ ന്ന വിപത്തികളോടെതിക്ടവാൻ ഭയപ്പെടുന്നവക്ക് മഹാകായ്യങ്ങ& സാധിക്ക എന്നത്രീരെ അശക്വംതന്നെ.

പകൽ മുഴവനം ആകാശം നിമ്മേഘമായി, നിർമ്മലമായി പ്രകാശി ച്ചുവെങ്കിലും, രാത്രിയാരംഭിച്ചപ്പോരം അവിടവിടെ മേഘശകലങ്ങരം ഉദിച്ചുയ ന്ന തുടങ്ങകയും, ക്രമേണ ആ ഉത്തുംഗഭൂമി മേഘമണ്ഡലത്താൽ ആവൃതമായി ത്തീരുകയും ചെയ്തു. എന്നതന്നെയല്ല, സ്വല്ലം സ്വല്ലം ഹിമബിന്ദുക്കരം പതി ക്കവാനും തുടങ്ങി. എങ്കിലും ഈശവരുപയാൽ അധികമായ ജലവൃഷ്ഠിയോ ഹി മവൃഷ്ഠിയോ ചെയ്യാതെ മേഘമണ്ഡലം ഝടിതി വിച്ഛിന്നമായി അങ്ങമിങ്ങും വിലീനമായി, ഞങ്ങളെ മൃത്വുമഖത്തിൽനിന്നു വിമോചനം ചെയ്തു. നേരം പ്ലർ നം. രാത്രി യാതൊരാപത്തം ക്രടാതെ ഞങ്ങളെ ക്ഷിച്ചതിന്നു, ഘട്ടദേവതാത്ര പത്തിൽ സ്ഥിതിചെയ്യന്ന ഈശ്വരനെ ഞാൻ വാരംവാരം പ്രണമിച്ചു്, അവി ടെനിന്തം യാത്രതുടന്നു. ഇനിയും സമാര് ആറേഴനാഴികദൂരം ഹിമദേശത്തെ അ തിക്രമിക്കേണ്ടതുണ്ട്. മഹത്തായി ഘനീഭവിച്ച ഹിമസംഹതികളുടെ മദ്യ്യത്തിൽ ക്രടെ ഹിമത്തിലും മണ്ണിലുമായി രണ്ടു നാഴികദ്ദരം ചെന്നതിൽ അവിടെ ഘട്ടദ വതയുടെ സ്ഥാനം ഉപലബ്ബമായി. ചെറിയ കല്ലകളെ കൂട്ടിവെച്ചിരിക്കന്ന ഒരു ക്രമ്പാരമാണും ദേവതയായി കല്പിക്കപ്പെട്ടിരിക്കുന്നതു്. ഞങ്ങരം ഹിമമദ്ധ്യസ്ഥി തയായ ആ ദേവതയുടെ മന്വിൽ ചെന്നിരുന്നു. ചില മധുരപദാർത്ഥങ്ങളെ ദേ വതക്കു നിവേട്ടുമാക്കി നിവേദനംചെയ്തു. അവയെ പ്രസാഭരൂപത്തിൽ ആഹരി ച്ചുകൊണ്ട് കറെ അധികനേരം അവിട്ട് ഇരുന്നു വിശ്രമിച്ചു. ബദരീനാഥത്തിൽ നിന്നു് ഇതേവരെ സമാഹ് മുപ്പത്തിങ്ങഞ്ഞു്നാഴികദ്ദരം സചല്പം സചല്പമായി കയ റിവന്നിരുന്ന മാഗ്ഗം ഇനി ഈ ഉച്ചസീമയിൽനിന്നു മെല്ലെ മെല്ലെ അവരോഹ ണം ചെയ്യന്നു. ഇവിടെനിന്നു് ഇന്നത്തെ ഭാരതദേശം സമാപ്തമായി. തിബത്ത ദേശം ആരംഭിക്കയം ചെയ്യന്നു. ഞങ്ങരം പിന്നേയം എഴന്നേറര് യാതത്രടന്നു. -ഉദിച്ചയന്തവരുന്ന വിഭാകരൺറ ഭാസുരകിരണങ്ങരം ഹിമമണ്ഡലത്തിൽ വ്യാ പിച്ചതോടുക്രടി "പളപളെ" പ്രകാശിച്ചുതുടങ്ങിയ അതിനെ സൂയ്പമ്പിംബത്തെ യെന്നപോലെ കണ്ണകൊണ്ടു നോക്കന്നതു ദഷ്ണരമായിത്തീൻം. കണ്ണമങ്ങിയും ക ണിൽനിന്നം മൂകിൽനിന്നും വെള്ള മൊലില്പം, ഹിമത്തെ അതിക്രമിക്കുന്നത് എത്രയും കഷ്ഠതരവും കഠിനവുമായീത്തീന്നു. സ്ഥായിയായ തലവേദനക്ക് കറേ യെങ്കിലും വൃദ്ധിയല്ലാതെ കുറവുണ്ടായിട്ടില്ലതന്നെ. ഏതായാലും ഞങ്ങരം അതി കക്കശമായ ഹിമദദശത്തെ, അതായത് അത്യനാവിഷമമായ മാനാപാസ്സിനെ മെല്ലെ മെല്ലെ അതിലംഘിച്ചു, രണ്ടു മണിക്കുമ്പായി അപ്പറത്തുള്ള മനോഹര മായ മൈതാനത്തിൽ ചെന്നപേൻ.

പാസ്സിനെ യാതൊരാപത്തം കൂടാതെ അതിക്രമിക്കവാൻ സാധിച്ച തിൽ വ്വാപാരികരം ഞങ്ങളുടെ അരികെ വന്ത ഞങ്ങളെ അനമോദിക്കയും, ഇ നി കൈലാസദർശനം സിജിച്ചതുപോലെ പരിഗണിക്കുന്നതിൽ വിരോധമി ല്ലെന്നാശപസിപ്പിക്കയും ചെയ്യം. പിറേറന്ത മുഴവൻ അവിടെ വിശ്രമിച്ചു. രണ്ടാം ഭിവസം രാവിലെ വമ്പിച്ച നഗ്നമായ പർവ്വതങ്ങളുടെ തഴേത്തു കൽകൂട്ടങ്ങളൊ തിമമൊ കൂടാതുള്ള ശുദ്ധമായി, വിശാലമായ മൈതാനങ്ങളിൽകൂടെ ത്രിവിഷ്ഠ പഭൂമിയിൽ ഞങ്ങരം പിന്നേയും മന്നോട്ട് യാത്രത്രന്തെങ്ങളിൽകൂടെ ത്രിവിഷ്ഠ പഭൂമിയിൽ ഞങ്ങരം പിന്നേയും മന്നോട്ട് യാത്രത്തനങ്ങളിൽകൂടെ ത്രിവിഷ്ഠ പഭൂമിയിൽ ഞങ്ങരം പിന്നേയും മന്നോട്ട് യാത്രത്തനങ്ങളിൽകുടെ ത്രിവിഷ്ഠ പഭൂമിയിൽ ഞങ്ങരം പിന്നേയും മന്നോട്ട് യാത്രത്തനങ്ങളിൽകുടെ തിരിഷ്ഠ പുറമ്പൽ അങ്കിതമായ ത്രീരാമലക്ഷ്ഠനായുടെ കതിരക്ഷ്ഠമന്പുകരം ഞങ്ങളുടെ അ നവരന്മാർ ഞങ്ങരംക്കു കാണിച്ചുത്തികയുണ്ടായി. രാമലക്ഷ്ഠന്നമാർ ഈ വഴി ക്കോസയാത്ര ചെയ്തിരുന്നതിൻെറെ ന്യാരകമാണത്തെ അശപ്പെട്ടുരങ്ങളുടെ ഈ ചിഹാങ്ങരം. പണ്ടുകാലത്തിൽ പലെ രാജർഷികളും, ബ്രാമർഷികളും പ്ര കൃതമാർഗ്ഗത്തിൽകൂടെ കൈലാസത്തിലേക്കു യാത്രചെയ്തിരുന്നുവെന്നുള്ളതിന്ന പലെ ഐതിഹ്വങ്ങളും പുരാണങ്ങളും സാക്ഷ്യം വഹിക്ഷന്തണ്ട്. മന്നോട്ട മന്നോ ട്ട ചെല്ലന്തോരം അവിടെ അന്തംകാണാത്ത വിസ്തീർണ്ണമായ മ്യേമെതാനങ്ങ ളിൽ കൂട്ടംകൂട്ടമായി സചച്ഛന്ദമായി വിഹരിക്കന്ന വന്റാശചങ്ങളുടെ ദർശനം അ ത്വനും വിചിത്രമായിരുന്നു. "ശങ്ക" എന്ന് അവിടങ്ങളിൽ വിളക്കപ്പെടുന്ന സന്ദര ശരീരത്തോടുകടിയ ഒരുതരം വ്യാഘ്രാ, ഈ കാട്ടുകതിരകളേയും മാനകംളയും പേട്ടയാടുന്ന വിന്റയനീയമായ കാഴ്ചയം ഒരു ദിവസം വൈകുന്നേരം ഞങ്ങളുടെ വിശ്രമസ്ഥാനത്തിന്നരികെ തന്നെ ഞങ്ങറം കാണുകയുണ്ടായി. ആഹാരനിശ്രാഭി കളായ വ്യാപാരങ്ങളം, രാഗദേചഷഭയാദിവൃത്തികളം, സവ്ലാണിസഹജമായി ഹിമത്തിലും, ജലത്തിലും, സ്ഥലത്തിലും, സ്പഗ്ഗ്ലോകത്തും, ബ്രഹ്മഖോകത്തം സവ്വത സർവ്വദാ നടന്നുകൊണ്ടിരിക്കുന്നു. ഉപരിലോകത്തിലുള്ളവക്കം, ഉപരി പടത്തെ പ്രാപിച്ചവർക്കം ഇവയൊന്നമുന്നുാകയില്ലെന്ന ശങ്കിക്ഷേഅതില്ല. "പശചാദിഭിശ്ചാപിശേഷാൽ'' എന്ന ഭാഷ്ഠകാരൻ നൃതീകരിച്ചിരിക്കന്ത. ദേ ഹാദ്ധ്യാസമുള്ള തുവരെ അജ്ഞാനി, ജ്ഞാനി, എന്നുള്ള ഭേദമെന്നിയെ മനുഷ്യ രും, ദേവന്മാരും ദേവദേവന്മാരുമെല്ലാം ഈ വിഷയത്തിൽ പശ്വനിവ്വിശേഷ ന്മാർതന്നെ! അഹോ! ഒരിക്കല്പം ഒന്നുകൊണ്ടും തുടിതമാകാത്ത ഈശചരൻെറ ജഗൽസംഘടനക്രമം അത്വന്തവിസ്താപകരെന്നേ പറയേണ്ടതുള്ള.

ഇങ്ങനെ പരമാത്മമഹിമയെ അനുസ്തരിപ്പിക്കുന്ന പലെ വിചിത്രദർശ നങ്ങളെ ചെയ്തകൊണ്ട് നിജ്ജനമായി, വിശാലമായ പലെ മൈതാനങ്ങളേയം അതിക്രമിച്ചു. ഘട്ടത്തിൽനിന്ന് നാലാം ടിവസം അതായത് ജ്ചായി മുപ്പതാം തീയതി ഞങ്ങരം സപ്രസിദ്ധമായ ഥോലിംഗമറത്തിൽ എത്തിച്ചേർന്നു. ബദരീ വനത്തിൽനിന്ന് സമാര് എഴചത്തിയഞ്ഞു്, എൺപതു നാഴികമാത്രം ഭൃരമുള്ള ഫോലിംഗമഠത്തിൽ എത്തിച്ചേരുവാൻ മാഗ്ഗ്കാഠിന്വംകൊണ്ടും തന്നിമിത്തമായ അതിമന്ദഗതികൊണ്ടും ഇങ്ങനെ ഞങ്ങരംക് പതിമുന്നദിവസം വേണ്ടിവന്നു. മഠത്തോടുതൊട്ട മൻഭാഗത്തിൽ ഞങ്ങറം വസതി ഉറപ്പിച്ചു. മഠത്തിലെ ലാമ മാരുടെ സഹവാസത്തോടുകൂടി ഞങ്ങരം നാലൂടിവസം അവിടെ ആനന്ദപൂവം താമസിച്ചു വിത്രമിച്ചു. മഠത്തിൽ പ്രതിഷ്ഠിച്ചിരിക്കുന്ന പലേ ദേവമുത്തികളേ യം പ്രതിദിനം അവിടെ ദർശനം ചെയ്തകൊണ്ടിരുന്നു. മഖ്യമായി ബൂദ്ധഭഗവാ ൺറ മൂർത്തിയും അതിന്നു ചുറുഭാഗവും പ്രചണ്ഡത്രപിണിയായ കാളി തുട ങ്ങിയ പലെ ഹൈന്ദവദേവതകളം പ്രതിഷ്ഠിക്കപ്പെട്ടിരിക്കുന്ന. സൃക്ഷൂനിരീക്ഷ ണത്തിൽ ലോകത്തിൽ പൂറ്റ്വാപരമായി ഉണ്ടായിട്ടുള്ള സർവ്വമതങ്ങളം പരസ്പര ഹിന്ത്രദേവതകളിൽ പലരും ബൌദ്ധധർമ്മത്തിലും സംബലമായി കാണാം. ബൊദ്ധാപാരങ്ങളിൽ പലതും ഹിന്ത്രധർമ്മത്തിലും പ്രവേശിച്ചിട്ടുള്ള തായി പ ലേടത്താ കാണന്തെണ്ട്. പ്ലഥുലാകാരമായ ബുദ്ധമൂർത്തിയെ ചൂണ്ടിക്കാണിച്ച്

അത് ബദരീനാരായണനാണെന്നു ഞങ്ങളെ ഭർശനാചെയ്യിച്ച ലാമ പറകയു ണ്ടായി. ഫ്രോലിംഗമാമാണാ ആദികാലത്തിലെ ബദരിയെന്നും, അവിടം ഭാരത വാസികയക്ക് അത്വന്തം മുഷ്പാപമായതുകൊണ്ട് താഴെ ബദരീനാഥമെന്ന ധാമം പിന്നീട്ട് നിർമ്മിക്കപ്പെട്ടതാണെന്നും മററും അവിടത്തെ ലാമമാരും, അതുപോ ലെ താഴെ ഹിമാലയത്തിലെ പലെ ഹിന്തുക്കളും വിശപസിച്ചുവരുന്നവെങ്കിലും, അത് ശരിയാണെന്നു തോനുന്നില്ല. എന്തുകൊണ്ടു ശരിയല്ലെന്നു്, അതിന്നുള്ള ന്വായങ്ങളെ ഇവിടെ ഉപന്വസിക്കവാൻ വിസ്താരമയവും, ഫല്ഗ്രഫലവും നിമി ത്തം തൽക്കാലം ഒരുങ്ങുന്നില്പതാനും.

അവിടത്തെ ഒരുതരം മൃത്തികാമയങ്ങളായ പർവ്വതങ്ങളുടെ കന്ദരങ്ങ ളിലും താഴെ മൺകടിലുകളിലും നിവസിക്ഷന്ന ഭീമാകൃതികളായ ജനങ്ങാം പ്ര തിദിനം വലിയ കതുകത്തോടെ ഞങ്ങളുടെ അരികെ വന്ന ചാറുമിരുന്ന് ഞങ്ങ ളെ ഭർശിച്ചിരുന്നു. മഠത്തിലെ അധിപനായ വലിയ ലാമ ഉ<sub>പ്പ്</sub>കാലത്തിൽ അ വിടംവിട്ട "ഗർത്തോക്ക്" എന്ന പ്രസിഭാസ്ഥാനത്തിന്നരികെ നിവസിച്ചുവന്നി രുന്നതുകൊണ്ട് അദ്രേഹത്തെ കാണുവാൻ ഞങ്ങരംക്ക ഭാഗ്യമുണ്ടായില്ല. രാഷ്ട്രീ യകായ്യങ്ങളിലും അദ്ദേഹത്തിന്നു പലേ വലിയ അധികാരങ്ങളുമുണ്ടത്ര. എങ്കിലും അവയെല്ലാം അദ്ദേഹത്തിനെറ കായ്പകത്താവായ വേറൊരു ലാമയാൽ നിവ്വഹി ക്കപ്പെട്ടവരുന്നു. സവകായ്പാല്യാക്ഷനായ അദ്ദേഹത്തെ ഞങ്ങൾ മഠത്തിൽ പല പ്രാവശ്യം കാണാകയുണ്ടായി. വലിയ ലാമ സവ്വദാ ഭജനപരനം, ഭജനരസികന മാണത്രെ, തപോരസികന്മാരായ തിബത്തിലെ ലാമമാർ ഇന്നത്തെ ഹൈന്ദവ സാധുക്കളപ്പോലെ വേഗത്തിൽ കൗകൃത്വരാകന്നില്ല. അവർ യാവജ്ജീവം അത്യത്തിയതമായ ഭജനകർമ്മത്തിൽ നിഷ്ഠിതന്മാരാകന്നു. തങ്ങാം മക്ഷന്മാ രായി എന്നൊ, അകൃതൃശേഷന്മാരായിയെന്നൊ അവർ ഒരിക്കിലും അഭിമാനി ഫൈന്ദവസാധുക്കളാകട്ടെ, ഹന്ത! നേത! അഭിനിവിഷ്പിത്തത ക്കുന്നില്ല. യോടെ യാതൊരു ഭജനവും സാധനവും ക്രടാതെ ഒരുതരം അലസജീവിതമാക ന്ന ഇന്ന് അധികവും നയിച്ചകാണുന്നഇ്. നമ്മുടെ സാധുക്കളെ ഒന്നമറിയാത്ത അശിക്ഷിതന്മാർ, കറെ പഠിച്ചറിവുള്ള വർ എന്നിങ്ങനെ രണ്ടു തരത്തിൽ വി ഭാഗിക്കാം. പരമേശ്വരനിൽ ശ്രദ്ധയം ക്ഷേതിയും ഭജനവും സഭാചാരവുമുള്ള ചില നല്ല വ്യക്തികളെ അശിക്കിതവഗ്ഗത്തിൽ കാണാമെങ്കിലും, അവരിൽ അധികംപേരുടേയും കഥ ശോചനീയവും ദയനീയവുമാകന്നം. നിരാലംബമായ ഒരു ജീവിതമാകന്നു അവർ അതിവാഹനംചെയ്യവരുന്നതു്. ശിക്ഷിതവർഗ്ഗ ത്തിലാകട്ടെ, ചില അനുഗ്രഹീതപാത്രങ്ങളെ ഒഴിച്ചാൽ മററുള്ള അധികം വൃ ക്തികളം ചില പുസ്തകങ്ങരം പായിച്ചു ശാസ്ത്രവിഷയത്തിൽ അതും ഇതും ചി ലതു പറയുവാനൊ, എഴതുവാനൊ അറിഞ്ഞാൽ അതുകൊണ്ട് അവരുടെ ക്ര തും മുഴവനം അവസാനിച്ചതായി അഭിമാനിക്കുന്നു. അതുനിമിത്തം തീവ്രമായ സാധനകളിൽ അവർക്ക് അഭിരുചിയൊ, പ്രുത്തിയൊ ഉണ്ടായി കാണംന്നില്ല. അവർ അതിവേഗത്തിൽ ജീവനുക്കരും കൃതകൃത്വരമായിത്തീരുന്നു. തത്തചവിഷ യകമായി എന്ത്രതന്ന സംശയങ്ങളും വിപയ്യയഭാവനകളും അവരുടെ ഉള്ളിൽ കിടന്നമറിഞ്ഞാലും, അവയെയെല്ലാം ഇപ്പമാക്കിവെച്ചു്, പുറത്തേക്കു തങ്ങരം സ ത്വവസ്തവെ നിസ്സംശയം കണ്ടറിഞ്ഞ സിദ്ധന്മാരെന്നഭിമാനിക്കന്നു. ഈട്രശ മായ മിത്വ്യാഭിനയം നിമിത്തം, അതായതു് പേഗത്തിൽ സിദ്ധനായിത്തീരുന്ന തുകൊണ്ട് അവരുടെ ത്രേയോമാഗ്റ്റം തീരെ നിരോധിക്കപ്പെടുന്നു. പരാണല സിദ്ധനായ ശുക്യവമമഹർഷിയുടെ നിർദംഭമായ മനോഭാവം നോക്ക്ക! വേദ ജനിച്ചമാത്രത്തിൽ ആകാശത്തിൽനിന്നു വീണാകിട്ടിയ വ്വാസൻറെ പുതൻ! ക്മണ്ഡലുവും മാൻതോലും ധരിച്ചിരിക്കന്ന നൈഷ്ഠിക ബ്രഹ്മചാരി! സ്ഥയമേവ വിളങ്ങിക്കൊണ്ടിരിക്കനാ വേദവേദാംഗങ്ങളോട്ടക്രടിയ ജ്ഞാനനിധി! സർവ്വ സിദ്ധികളം സ്ഥാധീനമുള്ള മഹായോഗി! ഇത്രയം വിശിഷ്ടനെങ്കിലും തത്ത്ഥവി ഷയത്തിൽ താനിപ്പോഴം സന്ദിശ്ധവിത്തനെന്നുള്ള തൻറ്റ് അനുഭവത്തെ മറച്ച വെക്കാതെ സമദ്ഘാടനം ചെയ്തതായ അദ്ദേഹത്തിനെറ ഭാവശുദ്ധി അഹോ! എത്ര മഹനീയമായിരിക്കന്നു! പിന്നീട്ട് പിതാവിൻറ നിദേശപ്രകാരം ക്ഷതി യനം ഗ്രഹസ്ഥധമ്മിയുമായ ജനകൻറ സമീപത്തിൽചെന്ന് അദ്ദേഹത്തിൻറ മമ്പിൽ തൻറെ സന്ദേഹങ്ങളെ മക്തകണ്ഠം അറിയിക്കയും, അദ്ദേഹത്തിൻെറ ളപദേശത്തെ ശിരസാ വഹിച്ചു സംശയനിവൃത്തി വരുത്തി കൃതാത്ഥനാകയും ചെയ്ത. സന്ദിദ്ധചിത്തനായ അദ്ദേഹം ഒരിക്കലും താൻ പ്രചൂദ്ധനാണെന്ത് അ ഭിമാനിക്കയുന്നുായില്ല. ശിഖിദ്ധചജന്റെ കഥ നോക്കപ്പതിനെട്ടുകൊല്ലം ഗാഡ തപസ്സിൽ നിമഗ്നനായിരുന്ന അദ്ദേഹം "കംഭ" ബാലകൻെറ മമ്പിൽ താൻ ഇ പ്പോഴം തത്തചാനുഭവം ലഭിക്കാത്ത അജ്ഞാനിയും ട്രഃഖിയുമാണെന്ന നിസ്സം കോചമുട്ഘാടനും ചെയ്യന്നതിൽ ലേശവും മടിക്കയുണ്ടായില്ല. താൻ ആത്മസി ദ്ധിയടഞ്ഞ കൃതകൃത്യനാണന്ന് അദ്ദേഹം ദിത്സ്വാഭിനയം ചെയ്കയുണ്ടായില്ല. അതുനിമിത്തം അദ്ദേഹത്തിന്ന പിന്നേയം മേലോട്ട സാധനചെയ്യുവാനം സതൃവസ്തവെ ആസ്വദിക്കവാനം സാധിച്ചു. ഇങ്ങനെ പലെ മഹാത്മാക്കളം ട യം ചരിത്രത്തെ പരീക്ഷണം ചെയ്കയാണെങ്കിൽ മനസ്സിനെ മറച്ഛവെച്ചു മി ത്യുാഭിനയം ചെയ്യന്നത് സൽപ്പരുഷന്മാർക്ക് യോജിച്ചതല്ലെന്ത് മാത്രമല്ല, അത് തേഷാമാഗ്ഗത്തിൻറ പ്രതിരോധകംകൂടിയാണെന്നു സുസ്പഷ്പം ഗ്രഹിക്ക വാൻ സാധിക്കന്നതാണം". പ്രാസംഗികമായി ഇതിനെപ്പററി ഇവിടെ ഇത്രയം പിവരിച്ചത്നമ്മടെ സാധസഹോദരന്മാർ ലേശവും അലസജീവിതത്തിലും മി കളിൽ എപ്പോഴം നിഷ്ഠിതന്മാരായി വത്തിക്കവാനുള്ള എകോട്ടേശത്തിൽ മാ ത്രമാകുന്നു.

#### കെലാസശൈലം

"നഹി പശ്യാമി ജീവന്തം ലോകേ കഞ്ചിദഹിംസയാ

സതൈപഃ സതപാനി ജീവന്തി ഒർബ്ബലൈർബ്ബലവത്തരാഃ" (ശാന്തിപർവ്വം)

ഇത് ഒരു പ്രസംഗത്തിൽ അള്ളനൻ പറഞ്ഞതാകുന്നു. ലോകത്തി**ൽ** ാറിംസക്രടാതെ ഒരു പ്രാണിയം പ്രാണസന്ധാരണം ചെയ്യന്നില്ലെന്നും, പ്രാണി കളെ ഹിംസിച്ചുകൊണ്ടതന്നെ പ്രാണികാം ജീവിക്ഷന്തപന്നം, ടുർബ്ബപന്മാർ അദ്ദേംഗത്തിൻെറ അഭിപ്രായം ഇൗ ബലവാന്മാരുടെ ഇരയാണെന്നുമുള്ള അതിപുരാതനകാലം മതല്കുതന്നെ ആ ചായ്യന്മാർ സത്യാൽസത്യതരമാകുന്നു. അഹിംസയിൽ വലിയ നിഷ്കർഷം ചെയ്തകാഞ്ഞ അവെങ്കിലും, ശാരീരികമായം, വാചികമായം, മാനസികമായമുള്ള പ്രാണിഹിംസ ലോകത്തിൽ അറിഞ്ഞുമറി യാതേയം അനവരതം നടന്നുകൊണ്ടേയിരിക്കന്നു. പരഹിംസനം പ്രാണികളുടെ ന്നിെൻറ കരാം കടിച്ചു പോരകടിച്ചല്ലാതെ, മ സഹജസ്വഭാവമാണം". റെറാന്ത തടിച്ചുവീഷ്ണില്ല ഒന്നു ചത്തല്ലാതെ വേറൊന്നു ജീവിക്കന്നില്ല. ഒന്ത ചീഞ്ഞല്ലാതെ വേറൊന്നിന്ന വളമാകന്നില്ല. ഒന്നു റ്റഃഖിച്ചല്ലാതെ വേറൊന്ന സൂഖിക്കുന്നില്ല. ഇത് പ്രകൃതിനിയമമായി കല്പിച്ചിരിക്കുന്നു. വലിയ മത്സ്വങ്ങരം ക്കവേണ്ടി ചെറിയ മത്സ്യങ്ങളെ സൃഷ്ഠിച്ചിരിക്കുന്ന ഈശ്വരന്റെ "ജീവോ ജീവസ്വ ജീവനം" എന്നുള്ള അനതിലംഘനീയമായ വിധാനം ഹാ! വിചാരിക്ക ന്തോറും എത്രയോ വിസ്തയാവഹമായിരിക്കന്ത: പ്രേമനിധികളായ മതപ്രവത്ത കന്മാർ ലോകത്തിൽ അഹിംസാവിഷയകമായി എത്രതന്നെ ഉപദേശങ്ങൾ ചെയ്താലും, ട്രഢബദ്ധമായ ഈ ഈശപരനിയമം അന്വഥാഭപിക്കുന്നതെങ്ങനെ? ലോകാരംഭംമതൽ പ്രവൃത്തമായ ഈ നിയമം ആചായ്പന്മാരുടെ ആദേശത്തെ അവഹേളനംചെയ്തകൊണ്ട്. ഇന്നം അതേ രൂപത്തിൽതന്നെ പ്രചരിച്ചകൊ ണ്ടിരിക്കുന്നു.

ലോകത്തിലുള്ള സവ്പ്രാണികളേയും മനുഷ്ഠുരുടെ പ്രയാജനത്തിന്നവേ ണ്ടിയാണ് ഈശപരൻ സ്റ്റഷ്പിച്ചിരിക്കുന്നതെന്ന് ചില നവീനമതങ്ങാം വിശച സിക്കുന്നവെങ്കിലും, ബൌദ്ധേർമ്മം അങ്ങനെ വിശചസിക്കുന്നില്ല. യാതൊരു പ്രാണിക്കും യാതൊരു പ്രകാരത്തിലുള്ള ഹിംസയുംകൂടാതെ അത്വന്തത്രായ ഒരു ജീവിതമാകന്ന ബുദ്ധേർമ്മം തൽപരതയോടെ ഉപഭേശിക്കുന്നത്ര്. എ കിലും ബൂദ്ധേഗവാന്റെ താദ്രശമായ ശുദ്ധേർമ്മം ഇന്ന് എവിടേയും പ്രചരി ച്ചുകാണുന്നില്ല. വിശേഷിച്ച് തിബത്തിലെ ബൂദ്ധേധർമ്മം താന്ത്രികധർമ്മ ത്തോട്ടള്ള അത്വധികമായ സമ്മേളനംനിമിത്തം അത്വന്തള്ഷിതമായ നിലയി ലാണ് ഇന്നു സ്ഥിതിചെയ്യുന്നത്ര്. തിബത്തിലെ ഇന്നത്തെ ധമ്മം "ലാമധമ്മം"

എസ് പ്രസിദ്ധമായ ബൌദ്ധതാന്ത്രികധർമ്മങ്ങളുടെ സങ്കരാത്മകമായ ഒരു വിലക്ഷണധർമ്മമാകന്ന. അതുകൊണ്ട് പ്രാണിഹിംസ ചെയ്യന്നതിൽ തിബ ധാർമ്മികമായി ത്രേയായിൽ യാതൊരു സങ്കോചവും ഇല്ലതന്നെ. പി ന്നെ ദേശപ്രകൃതിയം അവിടെ ഹിംസയെ സഹായിച്ചു വർജിപ്പിക്കുന്നു. ആടുകളും ചമരഗോക്കളും അവിടെ അത്യന്തം സുലഭമാകന്നു. നാധിങ്ങ സസ്വങ്ങളമാകട്ടെ അത്വന്തദർല്ലവോം. ജലശൂന്വമായി, വരണ്ട്, ളം വീയ്യമില്ലാതെ കിടക്കന്ന അവിടത്തെ വിശാലമൈതാനങ്ങരം കൃഷിക്കതീരെ യോജിച്ചതല്ല. അതുനിമിത്തം തദ്ദേശീയർ അധികവും ആമിഷംകൊണ്ട് ശരീരനിർവ്വാഹം ചെയ്യവാൻ നിർബ്ബന്ധിതരാകന്നു. ഇങ്ങനെ ധാർമ്മികമായും ടൈശികമായമുള്ള വൈലക്ഷണ്യം നിമിത്തം, അവിടെ നിന്നിരോധമായി, നി സ്സകോചമായി നടന്നവരുന്ന - അജമേഷാദിനിഗ്രഹത്താൽതന്നെയായിരിക്കാം അവയുടെ എല്ലകളെക്കൊണ്ടും, കുളന്വകളെക്കൊണ്ടും ഗ്രാമങ്ങരം സവ്വത്ര സംകീ ണ്ണമായി കാണ<sup>്</sup>പ്പെടുന്നത്. ഫോലിംഗമഠത്തിൽനിന്ന പുറപ്പെട്ട് അവിടവിടെ ചില ഗ്രാമണ്ട്രിൽ ഞങ്ങരം നിവസിക്കുകയുണ്ടായി. ഗ്രാമപരിസരങ്ങളെല്ലാം അവിടത്തെ രാക്ഷസീയമായ ഹിംസാബാഇല്പത്തിനെറ സ്പടപ്രദർശകങ്ങളായി വത്തിച്ചിരുന്നു. പച്ചമാംസത്തെ തിന്നന്ന രാക്ഷസപ്രകതികളാണു് അവിടത്തെ ഗ്രാമീണരെങ്കിലും, സാധാരണന്മാരിൽ അവർ നിർദ്ദയരെങ്കിലും, കാഷായവസ്ത്ര ധാരികളായ സാധുക്കളിൽ അവർ വലിയ പ്രേമമുള്ള വരാകന്നു. ഹൈന്ദവസാധു ക്കളേയും അവർ ലാമമാരെന്നറിയുന്നതുകൊണ്ടു്, ലാമമാരെപ്പോലെതന്നെ സാ ധുക്കുളയും അവർ ബഹമാനിക്കുന്നു. മാഗ്ഗത്തിൽ അതാതു ഗ്രാമങ്ങളിലെ ഗ്രാമീ ണന്മാർ സാധുക്കളായ ഞങ്ങരംക്ക് പലേ പരിചരണങ്ങളും ചെയ്തിരുന്നു.

ഥോലിംഗമറത്തിൽനിന്ന മാഗ്ഗം നേരെ കിഴ്ചക്കാ ട്ടലെല്ലന്ന ഹിമാലയ ത്തിൻറ ഉച്ചതമമായ ഹിമശിഖപോംക്തിയുടെ തൊട്ട വടക്കഭാഗത്തുള്ള മൈ താനത്തിൽക്രടിയാണ് മാഗ്ഗം മേലോട്ടുചെല്ലന്നത്. ധവളധവളമായി സ്പകീയ കിണേങ്ങളെ നാലുപാടും പ്രസരിപ്പിക്കുന്ന ഹിമക്രടങ്ങളുടെ ഭർശനം അത്വന്തമാ ഹ്ളാടകമായിരുന്നു. മൈതാനമാഗ്ഗം നടക്കുന്നതിൽ സമ്ളമായിരുന്നുവെങ്കിലും, അവിട്ടത്തെ അതിപ്രവണ്ഡമായ വായുപ്രനാരവും, പാലമില്ലാത്ത നദികളും വ ലിയ ക്രേശത്തെ ഉൽപാദനം ചെയ്തിരുന്നു. തീവ്വവേഗത്തിൽ പ്രവഹിക്ന്ന ഗി രിനടികളെ അമയ്ക്കുവെള്ളത്തിൽ ഇടക്കിടെ ഇറങ്ങിക്കടക്കെ എന്നത് അത്വ തമായാസജനകവും ആപൽകമവുമായിരുന്നു. ഫോലിംഗമറത്തിൽനിന്ന്സുമാംപ് മുപ്പതുനാഴിക ഭൂരത്തിൽ "ഭാപ്പാ" എന്ന ഗ്രാമം സ്ഥിതിചെയ്യുന്നു. പർവ്വതകന്ദ ഞ്ചേളിൽ വത്തിക്കുന്ന ഈ ഗ്രമത്തിൽ അധികം ലാമമാർ നിവസിക്കുന്ന ഒരു ന ല്ല ആത്രമവും ബുദ്ധമന്ദിവും വിജയിക്കുന്നു. ഭാപ്പയ്ക്കുറെ ബ്രെട്ടീഷുദേശത്തി ലെ വ്വാപാരികരം തിബത്തകാരുമായി വ്യാപാരം ചെയ്യുന്ന "നേബ്ലം" എന്ന പേരായ ഒരു വ്യാപാരസ്ഥാനവും സ്ഥിതിചെയ്യുന്ന ഇവിടെ എല്ലാസാമാനങ്ങള മപലഭിക്കന്നു. ദാപ്പയിൽനിന്ത് സമാര് അമ്പത്, അമ്പത്തഞ്ചുനാഴിക കിഴ ക്കതേക്കായ, ''ഗ്വാനിമാമണ്ടി" എന്ന പ്രസിദ്ധമായ റ്വാപാരകേന്ദ്രം വത്തിക്ക ന്നു. ഇവിടെ അൽമോറയ്ക്കു മുകളിലുള്ള "ജൊഹാർ" എന്നപേരായ പവ്തദേ ശത്തിലെ ധനികന്മാരായ പല വ്യാപാരികളം വന്ത പാളയമടിച്ചു നിവസി ച്ച് ദൂരദേശങ്ങളമായി വ്യാപാരംചെയ്യന്നു. പ്രതിവഷ്ം ജ്ചായിമാസം തുടങ്ങി, മൂന്നം, നാല മാസം ഇവിടെ കനത്ത വ്യാപാരം നടക്കുന്നു. പശ്ചിമതിബത്തിലു ഗ്വാനിമാമണ്ടിക്കം മദ്ധ്വത്തിൽ പിടിച്ചപറിക്കാരിൽനിന്നുള്ള മോംനിമിത്തം ഞ ങ്ങറം കുറങ്ങളിവസം അതിയായ വിക്ഷേപം സഹിക്കേണ്ടിവന്നിരുന്നു. ഒരാ ദിവസം വൈകുന്നേരം ഒറ**റുകാരനായ ഒരു ചോരപ്രമാണി ഞങ്ങളുടെ** വ ശസ്ത്രധാരിയായി, ഭയാനകരൂപിയായി, സതിക്കരികെ വരികയുണ്ടായി. ക ള്ളലക്ഷണം പൂർണ്ണമായി തിളങ്ങന്ന അവൻ കതിരപ്പറത്തനിന്നിറങ്ങി ഞ ങ്ങളുടെ ഓരോരോ ക്രടാരങ്ങളിലും വന്നു് ഉള്ളിൽവെ ച്ചിരിക്കന്ന സാമാനങ്ങള യം മററം ചോരദ്ദഷ്ട്രിയോടെ നോക്കിത്തുടങ്ങി. ഞങ്ങളുടെ സംഘത്തിലുംപ്പെ ട്ടതും, കോട്ടം ബൂട്ടം ധരിച്ച പരിഷ്കൃതവേഷക്കാരനമായ 63 @B സാധു വിൻെറകറെ വമ്പിച്ച ക്രടാരത്തെനോക്കി അതിലാണം" അവൻ മമ്പിൽ പ്ര വേശിച്ചത്. ഗ്രഹസ്ഥനോ ലാമയൊ ആരാണ് അദ്ദേഹമെന്നം, കയ്യിൽ പണ മെത്രയുണ്ടെന്നാം, ശസ്ത്രങ്ങൾം എത്രയുണ്ടെന്നും മററും പലേപ്രശ്നങ്ങളും അവൻ അദ്ദേഹത്തോട്ട ചെയ്കയുണ്ടായി. ഈ പ്രശ്നങ്ങളെല്ലാം കേട്ടതോടുക്രടി, ഭീര പ്രകൃതിയായ അദ്ദേഹം ഭയവിഹചലനായി, ഇതികത്തവൃതാമുഢനായിത്തിന്റ. പിന്നീട്ട് അവൻ ഈ സാധ്ര താമസിച്ചിരുന്ന പസ്ത്രഗ്രഹത്തിൽ വന്നു. ഞാനം എൻെറ ഒരു മിച്ചുള്ള മററു രണ്ടു സാധുക്കളും സാധാരണമായ കാഷായവസ്ത്രം ധരിച്ച യാതൊരാഡംബരവമില്ലാത്ത വേഷത്തിൽ ഞങ്ങളുടെ ആസനത്തിൽ ഇരുന്നിരുന്നു. അവൻ ഞങ്ങളുടെ അരികെ വന്നിരുന്നു് എന്നെനോക്കി നമ്രദാവ ത്തെ പ്രദർശിപ്പികയുണ്ടായി. ''നിങ്ങരം ലാമമാർതന്നെ! മററുള്ള വരൊന്നം ലാ മമാരല്ല. ഗ്രഹസ്ഥന്മാരാകന്ന" എന്നാണ് അവൻ ഞങ്ങളോടാല്യമായി പറഞ്ഞ ത്ര്. ഞാൻ ഉടനെ അവനോട്ട് ഇങ്ങനെ ഉത്തരം പറഞ്ഞു. ''ഞങ്ങളെല്ലാവരും ലാമമാരാകന്നു. ഭിക്കാവ്വത്തിയിലാകന്നു ഞങ്ങൾ ഉപജീവിക്കുന്നത്. ഞങ്ങളുടെ വശം അധികം പണമോ സാധനങ്ങളോ ഇല്ല. പണമെത്രയുണ്ടെന്നും മററും ആ ക്രടാരത്തിൽചെന്നു ചോദ്വം ചെയ്തതിനെറ അർത്ഥമെന്താണ്?" കള്ളൻ---കൈലാസത്തിലേക്കുള്ള മാർഗ്ഗത്തിൽ ഇക്കൊല്ലം നാന്തറിൽ അധികം ചോരന്മാർ സഞ്ചരിക്കുന്നുണ്ട്. പണവും സാമാനങ്ങളും കൊണ്ടു നിങ്ങരം ക്ക ആവഴിക്ക പോകവാൻ സാധിക്കന്നതല്ല. അതുകൊണ്ടാണാ് നിങ്ങ

ളടെവശം പണമെത്രയുണ്ടെന്നു ഞാൻ ചോദിക്കന്നതു്.

ഞാൻ—ഞങ്ങളുടെവശം പണമുണ്ടെങ്കിലും ഇല്ലെങ്കിലും, ചോരന്മാർ ഞങ്ങളെ യാതൊന്നം ചെയ്യുന്നതല്ല. ഞങ്ങറം ലാമമാരാകന്നം. ലാമമാരെ ചോര ന്മാർ ഉപഭ്രവിക്കന്നതല്ല.

"നിങ്ങാം ലാമമാർതന്നെ, മററുള്ള വരൊന്നും ലാമമാരല്ല." എന്നു പി നോയം പറഞ്ഞുകൊണ്ട് അവൻ അവിടെനിന്ത് എഴനീററുപോയി, അടുത്തു ള്ള നിർഝരത്തിന്നരികെ ചെന്ന് അടുപ്പുകൂട്ടി ചായയുണ്ടാക്കവാൻ തുടങ്ങി. ഞങ്ങളുടെ ക്രടെയുള്ള ബലവാനായ ഒരു സാധു അവനെ ഭയപ്പെടുത്തുവാൻവേ ണ്ടി അദ്ദേഹത്തിൻെറ വശം സൂക്ഷിച്ചിരുന്ന ഒരു തോക്കെടുത്ത് ആകാശത്തെ ലക്ഷീകരിച്ചുകൊണ്ട് അതിനെ പ്രയോഗിച്ചു. ഏതായാലും സൂയ്യൻ അസ്തമിച്ച തോടുകൂടി സാധുക്കളെല്ലാം ചോരഭയം നിമിത്തം വല്ലാതെ പരിഭ്രാന്തചിത്തരാ യിത്തീന്നു. വേർതിരിഞ്ഞുപോയ ചിലരെ കഴിച്ചു പിന്നേയും പതിനഞ്ഞുപേ രോളമുള്ള സാധുസംഘത്തിൽ ധൈയ്പശാലിക്ക നന്നെ ചുരുക്രമായിരുന്നു. ഞാ നാകട്ടെ അവൻെറ ചിത്തചേഷ്ടിതത്തെ അറിവാൻവേണ്ടി, അവൻെറ അരി കെ ചെന്നിരുന്ന് അവനമായി കുറെനേരം സംഭാഷണംചെയ്ത. അവൻ എന്നോ ട് വലിയ ആദരഭാവത്തിൽ വാത്താലാപംചെയ്തയും, ''ലാമാജീ! ഇതിനെ ഭക്ഷി ക്കേ!" എന്ന പറഞ്ഞുകൊണ്ട് "ചൂട" എന്ന റ്വപദേശിക്കപ്പെടുന്ന ചെറനെ ല്ലിക്കയുടെ ആകൃതിയിൽ തയിരുണക്കിയതു് എൻറെ മുമ്പിൽവെ ല്ല് എന്നെ സൽകരിക്കയും ചെയ്തു. തദനന്തരം ഞാനെൻറ ആസനത്തിൽതന്നെ വീണ്ടും ചെന്നപെവിഷ്ടനായി. രാതിയായതോടുകൂടി എൻറെ അരികെ ഇരിക്കുന്ന സാ ധുക്കളോട്ട് ഞാനിങ്ങനെ ഉപദേശിച്ചു. "ഇവൻ ഇവിടെനിന്ത് എഴനീറപ്പോ കന്നപക്ഷം, ചോരസംഘം രാത്രി ഇവിടെ പരമെന്നുള്ള തിൽ സംശയമില്ല. സം ഘം എവിടെയെങ്കിലും അട്ടത്തൊരു ദിക്കിൽ നിവസിക്കുന്നണ്ടായിരിക്കാം. അ ഥവാ ലാമമാരാണെന്നുള്ള ഭക്തികൊണ്ടോ, അധികം പേരുണ്ടെന്നുള്ള ഭാഗം കൊണ്ടോ, ഇവൻ ഇവിടെനിന്ന സ്വസംഘക്കാരെ വിളിക്കവാൻ പോകന്നില്ലെ ങ്കിൽ, രാത്രി ഇവിടെ ചോരന്മാർ വരുന്ന ഉമല്ല. അതുകൊണ്ട് ഇവൻ കുതിപ്പേ റത്തുകയറി രാത്രി എവിടെക്കെട്ടിലും പോകന്നങ്ങോ എന്ന സൂക്ഷിച്ചനോക്കേ. പിന്നെ കള്ള ന്മാർ രാത്രി വരുന്ന പക്ഷം, വെടിവെ ച്ചം വാരംകൊണ്ടും വെട്ടിയും എല്ലാവരേയും കൊല്ലകയാണം" അവരുടെ ആദ്യത്തെ കമ്മമുണ്ടാകുക, നല്പ ലാമ മാരെന്നു അവഷ്ട് തോന്നന്നവരെ ഒഴിവാക്കുകയും പതിവുണ്ട്. ഏതായാലും പോരസംഘത്തെ ട്ടരത്തുനിന്നു കാണംന്നപക്ഷം, സാമാനങ്ങളം മററം ഇവിടെ സന്ത്യജിച്ച് ആത്മരക്ഷക്കായി, സ്ഥലംമാറി ദൃരെ എവിടെയെങ്കിലും ചെന്നിരി ക്കുന്നത്ര് നല്ലതാണു്.

സാധുക്കളെല്ലാം ചിത്തവിക്ഷേപം നിമിത്തം ആരാത്രി ശിവരാത്രിയാ യിത്തന്നെ കഴിച്ചുകൂട്ടി. ചോരന്റെ ചേഷ്ടകളെ അവർ സൂക്ഷ്മമായി നിരീക്ഷണം ചെയ്തകാണ്ടിരുന്നു. കൈലാസപതിയുടെ കൃപയാൽ എന്തു കാരണവശാലോ, അവൻ രാത്രി അവിടാവിട്ടു പോകയുണ്ടായില്ല. രാത്രി തസ്തംനോരുടെ ആ ക്രമണവുമണ്ടായില്ല. അവൻ പലർകാലെ അഞ്ചുമണിക്ക് കതിരപ്പറത്തു കയറി അവിടാവിട്ടു പോയി. ഞങ്ങളും ഉടനെ തപരിതഗതിയിൽ മന്നോട്ടു യാത്രതുട ൻം. ചമരിഗോക്കളിൽ യാത്രാസാമാനങ്ങളെനയിക്കുന്ന തദ്ദേശീയനായ ഞങ്ങളു ടെ കമ്മ പാരി യാത്രതുടർന്ന് കറെ ദൂരാചെന്നപ്പോരം, "ലാമാജീ! ഇന്ന പകൽ ചോനോർ വരുമെന്നു ഇന്നലത്തെ ആ ചോരൻ പറകയുണ്ടായി" എന്നിങ്ങനെ ഞങ്ങളെ അറിയിച്ചു. സാധുകരം അതുകേട്ടു പിന്നേയും വിക്കിപ്പം പിത്തന്മാരാ യി, ദസ്വുക്കളുടെ സമാഗമത്തെ അങ്ങമിങ്ങാം നോക്കിക്കൊണ്ടതന്നെ വഴിനടന്നം. ജനങ്ങളുടേയൊ ഗ്രാമങ്ങളുടേയൊ നാമാപോലുമില്ലാത്ത അവിടഞ്ഞെ എകാന്ത തരമായ മൈതാനങ്ങളിൽ ദിനവും രാത്രിപോലെ ഭയാനകം തന്നെയെന്നു ഇ ത്വേകിച്ചു പറയേണ്ടതില്ലല്ലോ.

എൻറ പ്രഥമയാത്രയിൽ, പിശേഷിച്ചു സാമാനങ്ങരം യാതോന്നമി ല്ലാതേയം, എവിടെയെങ്കിലും തുറന്ന മൈതാനങ്ങളിൽ രാത്രി നിവസിച്ചുകൊ ണ്ടാ, അകിഞ്ചനനായ ഒരു സാധുവിനെറ നിലയിൽ അനാഡംബരമായി പ്രയാ ണം ചെയ്തിരുന്ന എനിക്കുകള്ള ന്മാരിൽ നിന്നും മറപ്പുള്ള ഈ ദൃശമായ മഹാവി ക്ഷേപം ലേശവം സഹിക്കേണ്ടിവന്നിരുന്നില്ല. എന്നാൽ പ്രകൃതമായ ഭചിതീയ യാത്രയിലാകട്ടെ, സാധുക്കളുടെഎണ്ണം കറെ അധികമായിപ്പോയതുകൊണ്ടം, അ വരുടെ സാമാനങ്ങളും ആഡംബരംഷളും കള്ള ന്മാരുടെ ട്രഷ്ട്രിയെ ആകഷ്ടിക്കത്ത ക്കവിധം അത്രയും ബ<u></u>റ്റെലമായതുകൊണ്ടും, മാഗ്ഗത്തിൽ നാനാല്പകാരമായ വി ക്ഷേപങ്ങരം എനിക്ക ക്ഷമയോടെ സഹിക്കേണ്ടിവന്നിരുന്നു. ഏകാകിയായി അ പരിഗ്രഹനായ നിലയിലുള്ള സ്ഥാതന്ത്ര്യത്തേയും ആനന്ദംത്തയും, അതുപോലെ മണ്ഡലീയുക്കനായി, സപരിഗ്രഹനായ നിലയിലുള്ള പാരതന്ത്രൃത്തേയും ദഃഖ ത്തേയം, ഈ രണ്ടു യാത്രകളിൽനിന്നു് എനിക്കു നല്ലപോലെ പേർതിരിച്ചറി വാൻ സാധിച്ചിരുന്നു. കൈലാസം മതലായ കഠിനപ്രദേശങ്ങളിൽ അകിഞ്ചന നായി, തിതിക്ഷുവായ ഒരു സാധുവിൻെറ നിലയിൽ സഞ്ചരിച്ചിരിക്കുന്നതാണം" സവ്വോത്തമമെന്നു നിസ്സംശയം പറയാം. ആദ്യയാതയിൽ കള്ള ന്മാരെ വഴിയിൽ കണ്ടുമുട്ടിയിരുന്ന അവസരങ്ങളിൽ, അവർ സക്തുമാവ് മതലായ ക്ഷ്യേപദാർ ത്ഥങ്ങളെ തന്നും മററും എന്നെ പരിചരിച്ചിരുന്നു. പരിഗ്രഹം ആപാതദ്ദഷ്ട യിൽ സബഹേതുവെന്നു തെററിദ്ധരിക്കപ്പെടുന്നുണ്ടെങ്കിലും, വിചാരദ്ദഷ്പിയിൽ അതു ട്രഃഖഹേതുതന്നെ.

ഏതായാലം സ്തേനന്മായടെ ആക്രമണഭയത്താൽ അശാന്തമാനസരായ സാധ്യക്കാം അന്നു ഭക്ഷണം പാകംചെയ്തു കഴിക്കവാൻപോലം ഉത്സകരാകാതെ, പകൽ മുഴവനം ശീഘ്രമായി വഴി നടന്നുകൊണ്ടിരുന്നു. സമയം നാലു മണി

കഴിഞ്ഞിരിക്കുന്നു. അതാ ഒരു നാഴികയോളം ദുരത്തായി, ഒരു നദിയുടെ തീരത്തിൽ മാർഗ്ഗത്തിന്നരികെ മൂന്നു, നാല് വെളത്ത ചെറതരം കൂടാര ങ്ങരം കാണപ്പെടുന്നു! സാധുക്കളുടെ ഉള്ളിൽ ''ചോരൻ! ചോരൻ!" എ അത്വന്തംദ്ദഢമായിരുന്നതുകൊണ്ട്, ആ വസനഗ്രഹങ്ങളെ ന്നുള്ള ഭാവന കണ്ട ഉടനെ ''അതാ കള്ള ന്മാർനിവസിക്കന്ന സ്ഥാനമാകന്തത്താ''' എന്ന പറഞ്ഞുകൊണ്ട് അതിഭീതന്മാരായി മുന്നോട്ട ചെല്ലവാൻ ധൈയ്യമില്ലാതെ എല്ലാവരും അവിടത്തന്നെ നില്പായി, തദ്ദേശവാസിയായ ഞങ്ങളുടെ അന ചരനോട്ട ചോദിച്ചതിൽ "അവിടെ ആരാണു്താമസിക്കുന്നതെന്ന നിശ്ചയി പ്പാൻ തരമില്ല" എന്നാണ് ഉത്തരം ലഭിച്ചത്ര്. "ഞാൻ അവിടെ ചെന്തനോ ക്കാം. നിങ്ങളെല്ലാവരം ഇവിടെത്തന്നെ നിന്തകൊള്ള ക! എന്നെ കള്ളന്മാർ യാതൊന്നം ചെയ്യകയില്ലെന്നു എനിക്ക് നല്ല വിശചാസമണ്ട്" എന്നു പറഞ്ഞു കൊണ്ട് ഞാൻ മന്നോട്ട് തമ്പടിച്ച കാണുന്ന സ്ഥലത്തേക്കുനടന്നു. വേറൊൽ സാധുവും എന്നോടൊരുമില്ല് മന്നോട്ട വന്നു. കാണുന്നതെല്ലാം ഈശപരസചത്ര പംതന്നെ. ഈ നിശ്ചയം നിമിത്തം സവ്വത്തേയും പ്രേമരസംകൊണ്ട് ആസേച നംചെയ്യുന്ന ഒരു എടയത്തിൽ ഭയാടിമലിനവികാരങ്ങരംക്ക് ഒരു സ്ഥാനം ലഭി ക്കുന്നതല്ല. എന്നാൽ താദ്ദശമായ പ്രേമരസത്തിന്റെ പ്രവാഹം ഒരു എദയ ത്തിൽ എത്രത്തോളം ന്യൂനീഭവികുന്നവോ, അത്രത്തോളം മലിനവികാരങ്ങറം അതിൽ കടികൊള്ളന്നതുമാണം". ഞാൻ ബാലന്മാരെപ്പോലെ, സാഹ്റാദം ചി ന്താലേശമെന്നിയെ കൂടാരങ്ങരം കുനേരെ ചെന്നു. കൂടാരങ്ങരം കും സമീപം ചമ രിമഗങ്ങളും കതിരകളും മേത്തുകൊണ്ടിരുന്നു. ചില ജനങ്ങറം പുറത്തു മൈതാ നത്തിൽ വട്ടത്തിലിരുന്നു സല്ലപിക്കയും ചെയ്യന്നു. ഞാൻ കൂടാരത്തിന്നടുത്തെ ത്തിയതോടുക്രടി അവിടെ ഇരുന്നിരുന്നവരിൽ ഒരു ദേഹം തൽക്ഷണം എഴനീ റ**ര് എൻെറ നേക്ക് ഓടിവരികയും, പ്രണാമപൂവ്ം** എന്നെ ആശ്ലേഷം ചെ യ്കയും ചെയ്തു. എന്നെ കണ്ടതായ ആനന്ദാകൊണ്ട്, ആ ദേഹം ഉച്ചത്തിൽ ചിരിച്ചതുടങ്ങി. എനിക്കെത്രയോ പരിചിതന്തം, എഷീകേശവാസ്തറ്റ്വനമായ ഒരു മഹാതമാവ് ഗംഗോതീ പ്രാന്തതിൽ നിവസിക്കന്ന ചില വ്യാപാരികള മായി കൈലാസഭർശനം കഴിഞ്ഞു മടങ്ങിപരികയാണം". അവരുടെ വസതിക ളാണ്ട് അവിടെ കാണപ്പെട്ടത്ത്. ഞാനവിടെ ചെന്നിരുന്നതോട്ടക്രടി ആവേദനം ക്രടാതെതന്നെ പിന്നിൽ നില്ലന്ന സാധുക്കളെല്ലാം ഉടനെ നിർഭയം മന്നോട്ട വന്നപേർന്ന. ശിവശിവ! മിത്രങ്ങളെ ശത്രക്കളായി കല്പിച്ച് സാധുക്കളെല്ലാം അത്യന്തം ഭയചാകിതന്മാരായിത്തീർന്ന: സചകീയകല്പനയല്പാതെ ഈശചരസ്പഷ്പ മായ ഒരു വസ്തയാതൊരാശക്ഷം സുഖത്തിന്നോ ദേഖത്തിന്നോ ഹേതുവാകന്നി ല്ല ജീവസ്റ്റഷ്ടമായ ജഗത്തല്ലാതെ, ഈശചരസ്പഷ്ടമായ ജഗത്ത് സുഖദഃഖങ്ങരം ക്ക് പ്രയോജനമാകന്നില്ലെന്നുള്ള ശാസ്ത്രപ്രസിദ്ധമാണ്. ഈശചരസ്പഷ്ടമായ

സ്ത്രീശരീരം സ്ഥതവേ ആർക്കുതന്നെ സുഖത്തേയോ ടുംഖത്തേയോ പ്രദാനം ചെയ്യുന്നില്ല. ഒരുവൻ ആ ശരീരത്തിൽ പത്നീത്ഥബൂദ്ധിയെ, അതായത്ത് ഗ്വത്ഥബുദ്ധിയെ ചെയ്യുമ്പോറം അത്ത് അവന്ന സുഖഹേതുവായിത്തീരുന്നു. മ റെറാരു പ്പക്കനി അതിൽ സപത്നീത്ഥകല്പനയെ ചെയ്യ് അതിൽനിന്നു ട്രേമ നഭവിക്കന്ന്. ഇങ്ങനെ ജീവസ്ത്ര്യമായ കല്പനാഭേദംനിമിത്തം ഒരേ വസ്തതന്ന പിലർക്ക് സുഖത്തിന്നും, മറ്റു പിലർക്ക് ട്രേഖത്തിനും കാരണമാകുന്നുവെന്ന പ്രാതെ, ഈശ്വരേ പിതമായ ജഗത്ത് സ്ഥതവേ ആരേയും സുഖിപ്പിക്കുകയോ ട്രേബിപ്പിക്കയോ ചെയ്യുന്നില്ല. അഹോ വിചിത്രം! അത്വന്തസുഹാത്തുകളായ ജനങ്ങളിൽ സാധുക്കാം ഫോത്വേകല്പനം ചെയ്തു, കുറേ നേരത്തേക്ക് അരുന്ത്ര മായ വലിയ വ്വഥയനുമേിച്ചും.

അന്നരാത്രി അവിടെ എല്ലാവരും നിശ്ചിന്തമായി ആനന്ദത്തോടെ നിദ്ര ചെയ്ത് പിറേറന്ത് അവിടെനിന്നും പ്രയാണം തുടർന്നു. അവിടെ കണ്ടെത്തിയ തായ്മഹാത്മാവ് ഞങ്ങളുടെ അപ്രതീക്ഷിത ദർശനത്തിൽ അത്വന്തഹൃഷ്ടനാ യി, ഞങ്ങളുടെ സംഘത്തെ പരിത്യജിക്കവാനിഷ്പപ്പെടാതെ എന്നോടൊരുമിച്ചു പിന്നേയം കൈലാസദർശനത്തിന്നായി പുറപ്പെട്ട അവിടേനിന്ത് പലേവി ശാലമൈതാനങ്ങളേയും വിസ്ത്രതനദികളേയുമതിക്രമിച്ച് രണ്ടുമുന്നു ദിവസം കൊണ്ട് ഞങ്ങളെല്ലാവരും നിവ്വിഘും ഗ്വാനി മയിൽ ചെന്നത്തി. ഹിമപവത ങ്ങളുടെ താഴ്യരയിൽ അതിശീതളമായ കാററടിച്ചകൊണ്ടിരിക്കുന്ന വിശാലമൈ താനത്തിൽ മന്തര, നാന്തര പസ്ത്രണ്ഡപങ്ങളുള്ള ഈ ചാത്രമ്മാസ്വനഗരത്തിൽ ദേശീയനഗരങ്ങളിചെന്നപോലെ, ജനങ്ങൾ തിങ്ങിനിവസിക്കയും, നിരന്തരമായ ജോലിയിൽ നിരതന്മാരായിരിക്കയം ചെയ്യന്ന. അവിടെ ഒർല്ലമോയ അന്നം, വസ്ത്രം, മതലായ ചില സാധനങ്ങളെ കൊടുത്ത് പകരം തദ്ദേശീയരിൽനിന്ത് അവിടെ സുലഭമായ ആട്ടിൻരോമം തുടങ്ങിയ ചില പടാർത്ഥങ്ങളെ വാങ്ങക യാണം" അവിടത്തെ മുഖ്യമായ വ്യാപാരം. ഹിന്ത്രസ്ഥാനി മതലായ ഭാഷകരം നല്ല പോലെ അറിയുന്നവരം, ബ്രിട്ടീഷുദേശത്തിലെ പ്രജകളം, സാധുഭക്തന്മാരുമായ പലേ നല്ല വ്യാപാരികളം ഇവിടെ നിവസിക്കന്നതുകൊണ്ട് ഞങ്ങറം വളരെ സൌകയ്യത്തിൽ നിർഭയരായി, ഒന്നുരണ്ട് ടിവസം അവിടെ താമസിച്ച വിശ്ര മിക്കകയണ്ടായി. അധികസാധുക്കളുടെ സംഘം പലതുകൊണ്ടും വിക്ഷേപമേ തുവായി തോന്നിയതിനാലും, ചിങ്ങമാസമാരംഭിച്ചപോയതിനാൽ വേഗത്തിൽ യാത്ര നിവ്വ്വിക്കേണ്ടിയിരുന്നതിനാലും, മുന്തനാലു സാധുക്കാം മാത്രമുള്ള ഒരു സംഘവുമായി ഞാൻ അവിടെനിന്ത് മുന്നോട്ട്ട് ഗമനം തുടർന്നു. ഗ്വാനിമയിൽ നിന്നു ത്രീകൈലാസം സമാർ നാല്പതനാഴികയോളം വടക്കകിഴക്കായി സ്ഥിതി ഗ്വാനിമയിൽനിന്ന് മേലോട്ടള്ള മാർഗ്ഗം പിടിച്ചുപറിക്കാരുടെ ചെയ്യന്നു. മവുസങ്കേതമെന്നിരിക്കിലും, ഞങ്ങാം ചില വുറ്പാരികളംട്ക്കടെ യാത

ചെയ്തിരുന്നതുകൊണ്ട്, തൽസംബന്ധമായ വിശേഷവിക്ഷേപമൊന്നം വേണ്ടി വന്നിരുന്നില്ല. മൂന്നാംഭിവസം രാവിലെ ഏഴ്മണിക്ക് ഞങ്ങരം കൈലാസത്തി നെറ താഴ്ലയെലുള്ള "ഭച്ചൻ" എന്ന ഭിക്കിൽ സാനന്ദം ചെന്നെത്തി. ഒരുഭിവ സത്തെ വഴി മേലോട്ട് ചെന്നതോടുകൂടിത്തന്നെ ത്രീരജതശൈലത്തിനെറ തുരേ ഭർശനം ഞങ്ങരംക്ക് സിധിച്ചതുടങ്ങിയിരുന്നു. ഫോലിംഗമറമാർഗ്ഗമായി കെ ലാസത്തിലേക്ക് ചെല്ലന്നവക്ക് ആഭ്യമായി കൈലാസം ദൃശ്യമാകന്നു. അൽമോ റാ മാഗ്ഗമായി യാത്രചെയ്യന്നവക്കാകുട്ടെ ആദ്യമായി മാനസസരസ്സ് ദൃഷ്ടിഗോ ചരമാകന്നു. പുരാണപ്രസിധേനായ ഭസ്മാസ്മാൻറെ നിഗ്രഹസ്ഥാനമെന്നു വിശച സിക്കപ്പെട്ടുവരുന്ന "തീത്ഥാപുരി" എന്നൊരു തീർത്ഥസ്ഥാനവും ഗ്യാനിമയിൽ നിന്ന് സുമാര് ഇരുപത്തിഏഴ്നാഴിക വടക്കായി വത്തികുന്നുണ്ട്. എന്നാൽ അവിടേക്ക യാത്രചെയ്യവാൻ ഞങ്ങരം ഉത്സാഹിച്ചില്ല.

നമ്മുടെ ഭാരതവഷത്തിൽ ഹരിദ്വാരം, പ്രയാഗം തുടങ്ങിയ തീത്ഥസ്ഥാ നങ്ങളിൽ കംഭമേളനം കൊണ്ടാടുന്നതുപോലെ, കൈലാസത്തിലും പന്ത്രണ്ട് കൊല്ലത്തിലൊരിക്കൽ ഒരുതരം മേളനോത്സവം നടന്നവരുന്നു. ഞങ്ങാം പോയി രുന്ന കൊല്ലം മേളനസംവത്സരമായിരുന്നു. മേളനോത്സവത്തെപ്പററിയുള്ള വിവ രണം ബദരീനാഥത്തിൽനിന്നുതന്നെ ഞങ്ങറം അറിഞ്ഞിരുന്നു. ഉത്സവത്തിൽ പങ്കുകൊള്ള വാനുള്ള ആഗ്രഹം അക്കൊല്പംതന്നെ കൈലാസത്തിലേക്കു പ്രസ്ഥാ നം ചെയ്യന്നതിൽ പ്രധാന പ്രേകേവുമായിരുന്നു. ഉത്സവം നിമിത്തം വിശേഷി ച്ച് കൈലാസസാനുവിൽ തിബത്തുകാരായ പലേ ലാമമാരുടേയും ഗ്രഹസ്ഥന്മാ രുടേയും വസ്ത്രഗ്രഹങ്ങരം അവിടവിടെ കാണപ്പെട്ടിരുന്നു. ലാസ്സയിൽനിന്നു തി ബത്തിലെ രാജാവായ ദളായിലാമയുടെ മന്ത്രിയും പ്രകൃതമഹോത്സവം പ്രമാണി ച്ച ഇവിടെ വന്നു കൈലാസപവ്തത്തിൽ അധികളിവസം തമ്പടിച്ചു താമസി ച്ചിരുന്നവത്രെ. ലാസ്സ, മങ്കോളിയ തുടങ്ങിയ അതി വിപ്പക്ഷുദേശങ്ങളിൽനിന്ന വിശിഷ്ഠന്മാരായ പലേ ലാമമാരും മേളനംനിമിത്തം അക്കൊല്ലം കൈലാസത്തി ലേക്ക് എഴുന്നെള്ളിയിരുന്നു. എന്നാൽ മേളനം പ്രത്യേകമായ ചില ദിനങ്ങളിൽ നടക്കം എന്നുള്ള നിയമമൊന്നം അവിടെ ഇല്ലാത്തതുകൊണ്ട്, യാത്രികന്മാർ അപ്പപ്പോഗം വരികയും, ഭർശനപരിക്രമങ്ങാംചെയ്ത രണ്ടു മുന്നു ഭിവസം മാത്രം താമസിച്ചു മടങ്ങിപ്പോകകയും ചെയ്തിരുന്നു. അത്ത് കാരണം വലിയ ജനബാഹ ല്യമൊന്നം അവിടെ കാണപ്പെട്ടില്ല. എങ്കിലും. ആദ്യയാത്രയിൽ കൈലാസത്തി ന്നു താഴെയുള്ള മൈതാനദേശങ്ങരം നിർജ്ജനമായി, ശുദ്ധമേ ശൂന്വമായി, ക ണ്ടിരുന്ന ആ സ്ഥിതിയിലല്ല, ദ്വിതീയ യാത്രയിൽ കാണപ്പെട്ടത്. തദ്ദേശീയർ കറെ അധികം അവിടവിടെ ക്രാരങ്ങളിൽ നിവസിച്ചകൊണ്ടിരുന്ന.

സമുദ്രനിരപ്പിൽനിന്നു ഇരുപത്തിമുവ്വായിരം അടി ഉയരത്തിൽ ഇരുപ ത്തിയെട്ടു, മുപ്പതു, നാഴിക ചുററളവുള്ള ഗോപുരാകൃതിയായി, ഹിമാച്ഛന്നമായി, ധവളധവളമായി, അത്വന്തമാവർജ്ജകമായ ഒരു പർവ്വതശിഖരമാണം" കൈ സാക്ഷാൽ മഹാദേവൻറ സ്ഥാനമെന്നും രജതഗിരിയെന്നും ലാസമെന്നം, മററം പുരാണങ്ങളിൽ പർണ്ണിക്കപ്പെട്ടിരിക്കന്നത്, ഇതേ ശിഖരംതന്നെയെന്നം, മറപ്പുള്ള കൈലാസമാഹാത്മ്യത്തേയം, പിന്നെ അതിന്റെ ലോകോത്തരവും eിപ്പാടിപ്പവുമായ സൌന്ദയ്പ്പിശേഷത്തേയും പററി പ്രഥമയാതാ പരിത്രത്തിൽ വേണ്ടം വിധം വിവരിച്ചിട്ടുള്ള തുകൊണ്ട്, ഇവിടെ അവയെ സംബന്ധിച്ചുള്ള യാതൊര പർണനകഠംക്കം ഒരുങ്ങന്നില്ല. ഒർച്ചനിൽ തദ്ദേശീയരായ പലേയാ തികന്മാരുടെ സമീപത്തിൽ ഞങ്ങളം തമ്പടിച്ച താമസം തുടങ്ങി. ഭർച്ചനിൽ നിന്നുള്ള കൈലാസപരിസരങ്ങളുടെ കാഴ്ച അതായതു വടക്ക ധവളധവളമായ കൈലാസക്രത്തിൻെറയും, തെക്ക വിശാലമായി, വക്രാകൃതിയായി, നീലനീലമാ യിക്കിടക്കുന്ന രാക്ഷസത്താൽ തടാകത്തിൻേറയും ഭർശനം അത്യന്തരമൃമായിൽ ന്നു. രാക്ഷസത്താലിൻറ കിഴക്കകിടക്കന്ന മാനസസരസ്സ് അവിടെനിന്നു കാണ പ്പെട്ടിരുന്നില്ല. ഒരു ദിവസം ഒർച്ചനിൽ വിശൂമിച്ചു പിറ്റാന്ന് ആഹാരം കഴി ച്ചു ഞങ്ങശം കൈലാസപരിക്രമത്തിന്നായി പുറപ്പെട്ടു. ആഭ്യത്തെയാത്രയിൽ ശ രീരാസ്പാസ്ഥ്വം നിമിത്തം കൈലാസത്തെ പ്രദക്ഷിണം ചെയ്യവാൻ എനിക്ക സാധിച്ചിരുന്നില്ല. കൈലാസയാത്രയിൽ അതിൻെറ പരിക്രമം മുഖ്യമായ ഒരംഗ മായിട്ടാണ് അവിടത്തുകാർ ഗണിച്ചവരുന്നത്. കൈലാസത്തിൽചെന്ന് ആ പു ണ്യശിഖരത്തെ ഒരു പ്രാവശ്യമെങ്കിലും പ്രദക്ഷിണം ചെയ്യന്നവന്റെ ജന്മം ച രിതാത്ഥമായിഞീജന്തവെന്ന് അപിടത്തെലാമമാർ ദ്ദഢമായി വിശചസിക്കന്നു.

കൈലാസത്തിനെറ നാലു ഭിശകളിൽ നാലു ഗ്രമ്മകരം, അതായത്ര ലാ

മാരുടെ നാലാത്ര 2ങ്ങൾം, സ്ഥിതിചെയ്യുന്നു. അവയിൽ പന്ത്രണ്ടമാസവും ലാമ മാർ തപോവുത്തിയിൽ നിവസിച്ചവരികയും ചെയ്യുന്നു. ഞങ്ങൾ പത്തമണിക്ക് പരിക്രമം ആരേഭിച്ചു. പലേ ലാമമാരും ലാമിനിമാരം പ്രഭക്ഷിണം ചെയ്യുന്ന ണ്ടായിരുന്നു. അവരിൽ ചിലർ, അധികവും ലാമിനിമാർ നമസ്താരപ്രഭക്ഷിണം ചെയ്യുക എന്നുള്ള ഘോരതപസ്വയിൽ ഏർപ്പെട്ടിരുന്നു. നിലത്തിൽ വീണ്ട് ഒ ണ്ഡനമസ്താരം ചെയ്ക, പിന്നെ അവിടെനിന്നെഴനീററു് ആ നമസ്താരസ്ഥല ത്തിന്ന് മന്പിലായി പിന്നേയും ഭണ്ഡപ്രണാമം ചെയ്ക; പിന്നേയും എഴനീ ററ് മന്നിലായി വീണ്ടം" ഒണ്ഡനമനം ചെയ്ക, ഇങ്ങനെ നിന്തേരമായം ഒണ്ഡ പ്രണാമം ചെയ്യകൊണ്ട്, അവർ ഗിരിപ്രദക്ഷിണം ചെയ്യുന്നതായ മഹാതപ സ്വയേനോക്കി എൻെറമനസ്സ് ചകിതമായിത്തീന്നു. പതിനാറായിരം അടിമു തൽ പത്താൻപതിനായിരം അടിവരെ ഉയരേമുള്ള അതിശീതളമായ കൈലാ സ പാർശപങ്ങളിൽ കല്ലിലും മണ്ണിലും, ജലത്തിലും നിമത്തിലും, ഇങ്ങനെ പ്രണ മിച്ചുകൊണ്ട് പ്രദക്ഷിണംചെയ്യുക എന്നത്ത് സാധാരണന്മാക്ക് തീരെ സാഭ്യമ ല്ല. അതിന്നു പുറമെ ''മാമേപേമേണ്ണം' ''മാമേപോമേണ്ണം' ഒരു നിമിഷമെങ്കിലും വിരാമമെന്നിയെ, അതിശീഘ്രമായി മന്ത്രോച്ചാരണവും ചെ യ്ക്കാണ്ടിരിക്കുന്നു. തിബത്തിലെ ലാമമാരും ഗ്ലഫസ്ഥന്മാരുമൊക്കെ ഏതുസമയ \_\_\_\_\_ ത്തും അവരുടെ ഇഷ്ഠമന്ത്രത്തിൻെറ്റ ജപത്രപമായ മഹായജ്ഞത്തിൽ സത്രഭാം പ്രവത്തിച്ചകൊണ്ടിരിക്കുന്നതായി കാണാം. പിന്നെ ഈ മന്ത്രമെഴതി നിറച്ചിട്ട ള്ള ഒരു നാഴിയുടെ ആകാരത്തിൽ ധാതനിമ്മിതമായ ഒരു യന്ത്രവിശേഷത്തെ എപ്പോഴം കയ്യിൽപിടിച്ച° ചുററിത്തിരിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കക എന്നതും അവ രുടെ ഒഴിച്ചുകൂടാത്ത ഭജനകമ്മമാകന്നു. വഴിക്കരികെയുള്ള കല്ലകളിലും ആത്രമ ത്തിൻെറ ചുമരുകളിലുമൊക്കെ ഈ മന്ത്രം സ്ഥുലാക്ഷത്തിൽ എഴുതുന്നതും അ വിടെ സവ്വത സാധാരണമാകുന്നു. പിന്നെ ഇങ്ങനെ പ്രണതിപരിക്രമം ചെയ്യു ന്ന അവർ യട്ടപ്പുംലാഭംകൊണ്ടു. മാത്രമാണം" ആഹാരകായ്യം നിപ്പ്പറിക്കന്നത്. പരിക്രമം ചെയ്യന്ന വല്ലയാത്രക്കാരും കറെ സക്തുമാവോ മറെറാ കൊട്ടക്കുന്ന തിനെ ആഹരിച്ചു തുപ്തിപ്പെട്ടകയല്ലാതെ, അവർ യാതൊരാഹാരസാധനവം തങ്ങളുടെവശം സംഗ്രഹിച്ചിട്ടുള്ള തായി കാണപ്പെട്ടിരുന്നില്ല. അഹോ! ത്രഭായ ടെ മാഹാത്മ്യത്തിന്നു് ഒരു അന്തവുമില്ല. അതിശൈത്വം നിമിത്തവും, ദേശകക്ക ശതനിമിത്തവും, കാൽകൊണ്ട് നടന്നു പ്രദക്ഷിണം ചെയ്യവാൻപോലും നമക്ക് ടുസ്സാഭ്യമായി തോന്നുന്ന ആ സ്ഥലത്തിൽ, അവരുടെ ഈട്ടശമായ പ്രന്നതി**പ** ഭക്ഷിണംകണ്ട് എൻറ മനസ്സ് അതിയായ വിസ്തയത്തെ പ്രാപിക്കയം, ഞാൻ ആ വ്യക്തികളെ പ്രണമിക്കയും ചെയ്ത.

ദർച്ചനിൽനിന്ന് ആറേഴനാഴിക ദൃരമള്ള ആല്യത്തെ ആശ്രമത്തിൽ, അതായത്ര് പശ്ചിമദിശയിലുള്ള "ചൂക്ക" എന്ന പേരായ ആത്രമത്തിൽ, ഞ ബുദ്ധമത്തിയേയും മററും ഭക്തിപൂറ്റും ഭർശനം ങ്ങാം മന്ദമന്ദം ചെന്നെത്തി. ചെയ്ത്, അവിടെലാമാരോടെന്നിച്ചിരുന്നുകൊണ്ട് രണ്ടു, മൂന്നു മണിക്രുർനേരം വിത്രമിക്കകയുണ്ടായി. ഞങ്ങളിൽ ഭക്തിയുള്ള, ഒർ പ്രനിലെ രാജാവെന്ന് അവി ടുത്തുകാർ വൃപദേശിക്കുന്ന ഒരു പ്രഭവം കടും ബസമേതം ഞങ്ങളോടൊന്നിച്ചു് പരിക്രമത്തിന്ന പറപ്പെട്ടിരുന്നതുകൊണ്ട് ഞങ്ങരംക്ക് മാഗ്ഗത്തിൽ വലിയ സൌ കളുവും, അവിടവിടെ ലാമമാരേടെ ആശ്രമങ്ങളിൽ വിശേഷില്ല് ആദരവും ല ഭിച്ചിരുന്നു. തദനന്തരം അവിടെനിന്ന് പുറപ്പെട്ട് അഞ്ചനാഴികയോളം ദൃരമുള്ള ഉത്തരദിൿ സ്ഥമായ "ഡിറപുൿ" എന്ന രണ്ടാമത്തെ ആത്രമത്തിൽ ഞങ്ങരം വൈകന്നേരം ചെന്നെത്തി. അവിടേയും ബൂലഭഗവാൻേറയും മററും ടർശനാദി കരം നിവ്വമിച്ച് രാത്രി അവിടെ കഴിച്ചുകൂട്ടി. രാത്രി അതിഗംഭീരമായ വൃഷ്ടിയം ഹിമപാതവുമണ്ടായി. അവിടെവെ ച്ചൂ കൈലാസശിഖരത്തിനെറ അതിസനി കൃഷ്ടവും നിരാവരണവുമായ സംപൂർണ്ണടർശനം സംപ്രാച്ഛമാകന്നു. ഈ സ്ഥാന ത്തിൽനിന്നെന്നപോലെ മററ്റ യാതൊരു ടിക്കിൽനിന്നും കൈലാസത്തിൻെറ ശുദ്ധഭർശനം സിദ്ധിക്കുന്നതല്ല. ഞങ്ങറം വൈകുന്നേരവും രാവിലേയും കൈലാ

സശിഖരത്തെ പൂണ്ണമായി ഭർശനംചെയ്ത്, അതിയായ ആനന്ദത്തേയം കതാർ ത്ഥതയേയും പ്രാപിച്ചു. പിറേറന്ന് രാപിലെ അവിടെനിന്നും പുറപ്പെട്ടു. അവി ടെനിന്ത് വലിയ കയററമാണം". കയററത്തിൽ ഹിമരാശി ധാരാളമായി കാണ പ്പെട്ട്. ആ കയററത്തിൻെറ പത്തൊമ്പതിനായിരം അടി ഉയരമുള്ള ഉച്ചസീമ ''ഡോൽമാപാസ്സ്'' എന്ന നാമത്തിൽ വ്വപദേശിക്കപ്പെടുന്ന. അത്യന്നതമായ ഈ ഘട്ടത്തിൽ ''ഗൌരീകണ്ഡം'' എന്ന പ്രസിദ്ധമായ രഊസരോവരം വിജമ്പി ക്ഷന്നം. സാക്ഷാൽ ത്രീഗൌരിയുടെ ജലക്രീഡാസ്ഥാനമാണതെ അത്ര്. ഹിമരാ ശിയെ വളരെ പ്രയാസപ്പെട്ടു അതിക്രമിച്ചു് സചഗ്ഗീയമായ ആ സരസ്സിൻെറ ത ടത്തിൽ അതിൻെറ സഷമാപൂരത്തിൽ രമിച്ചുകൊണ്ട് ഞാൻ കറേനേരം ഇയ ന്നപോയി. അവിടപിടെ വെളുവെളുത്ത വലിയവലിയ ഹിമഖണ്ഡങ്ങളാൽ പൂ രിതമായിരുന്ന സരസ്സ്. സരസ്സിനെറ മീതെ കണ്ണാടിച്ചില്പപോലെ രണ്ടു, മൂന്ന അംഗുലം ഘനത്തിൽ ജലം ഉറച്ചു ഹിമമായിരിക്കുന്നതിനെ വടികൊണ്ട് കത്തി പ്പൊട്ടില്ല്, അങ്ങോട്ടമിങ്ങോട്ടം നീക്കിയതിൻെറ ശേഷമാണം അതിൽ യാത്ര ക്കാർ സ്റ്റാനം, ആ പമനം മതലായതു ചെയ്യുന്നതു്. രണ്ടാമത്തെ ആശ്രമത്തിൽ നിന്ന് പത്ത, പന്ത്രണ്ട നാഴിക ഭൂരത്തിൽ പൂറ്റുടിശയിൽ സ്ഥിതിചെയ്യന്ന ''ശുന്തുൽപൂക്" എന്നു പേരുള്ള മൂന്നാമത്തെ ഗുമ്മയിലും ബൂദ്ധഭഗപാൻെറ പൂ ജാഭിക്ക വളരെ കേമമായി നടത്തിവരുന്നുണ്ട്. മാഗ്ഗ്കാഠിന്വംകൊണ്ടും, അന്ത വിശേഷിച്ച് ആഹാരമൊന്നും കഴിക്കവാൻ സാധിക്കാതിരുന്നതുകൊണ്ടും, അ ത്വന്തം ക്ഷീണിച്ചിരുന്ന ഞങ്ങരം ലാമമാരിൽനിന്ത് ചായ വാങ്ങിക്കഴിച്ച കറെ നേരം അവിടെ ഇരുന്നു വിശ്രമിക്കയും, വൈകുന്നേരത്തോടുകൂടി അവിടെനിന്ത് നാലു നാഴികമാത്രം ദൂരമുള്ള ദർച്ചനിൽ മന്ദമന്ദം ചെന്നുലേരുകയും ചെയ്തു. വ മ്പിച്ച ദിവൃജലധാരകളുടെ തീരത്തിൽ കൂടെ, അത്യുന്നതങ്ങളായ ഹിമപവത ങ്ങളുടെ ഫിദ്രങ്ങളിൽക്രടെ, സാക്ഷാൽ ഗൌരീശങ്കരന്മാരുടേയും ഋഷീശപരന്മാ **രുടേയും പിഹാരസ്ഥാനവും, പ്രകൃതിസുഷമയുടെ** നിരതിശയസീമയുമായ ത്രീ കൈലാസശൈലത്തെ പരിക്രമം ചെയ്യുക എന്നുള്ള പൂണ്യതമമായ എറ്റം തവ സ്വയുടെ മാഹാന്ത്യത്തെ എത്രതണാ പുസ്തകങ്ങളെക്കൊണ്ട് വർണ്ണിക്കുന്നപക്ഷ വും, അതു് അധികമായിത്തീരുന്നതല്ലെന്ന് പ്രത്യേകിച്ചു പറയേണ്ടതുണ്ട്.

പിങ്ങമാസത്തിലെ ക്ല്ലാഷ്ട്രീ ദിവസമായിരുന്ന ഞങ്ങരം കൈലാസപ രിക്രമഞ്ഞ സംപൂർണ്ണമാക്കിയതെന്നുള്ള ത്രീശേഷിച്ചു പ്രസ്താവിക്കത്തക്താ ണം. ഭാരതഭ്രമീയിൽനിന്ന് മററ്റു മാർഗ്ഗങ്ങളിൽക്രടെ ഇവിടേക്ക് യാത്രചെയ്തി രുന്ന സാധ്യക്കരം മിഥ്യനം, കക്കിടകം ഈ മാസങ്ങളിൽതന്നെ ദർശനം കഴിച്ചു മടങ്ങിപ്പോയിരുന്നതുകൊണ്ടും, ഞങ്ങരം ഹിന്തുക്കളായ ആരെയും തന്നെ അവി ടെ കണ്ടിരുന്നില്ല. ബദരീനാഥമാഗ്ഗം ഹിമാധിക്വം നിമിത്തം കക്കിടകമാസ ത്തിൽ മാത്രം തുറന്നിരുന്നതുകൊണ്ടു് ഞങ്ങളുടെ യാത്രക്ക് അധികം കാലതാമസം നേരിട്ടിരുന്നു. മററു ചില മാഗ്ഗങ്ങളെ അപേക്ഷിച്ച് ബഭരീമാഗ്ഗം ഹിമാധിക്ച തോൽ കറെ അധികം കഠിനവും ട്ലഗ്ഗ്മവുമാണെന്നു മാത്രമല്ല, ഭീർഘതരവുമാക നാ. നേപാളമാർഗ്ഗം മതലായ മററു മാഗ്ഗങ്ങളും ഭീർഘതരങ്ങളെങ്കിലും, ഹിമം നിമിത്തമുള്ള വിഷമത ആ മാർഗ്ഗങ്ങളിൽ ഇല്ലതന്നെ. എഷീകേശത്തിൽനി നം ബഭരീനാഥത്തിലേക്ക് ഒരുത്രറിയെഴ്ചതുനാഴിക ഭൂരമുള്ളതിന പുറമെ, അവിടെ നിന്ന് കൈലാസത്തിൽ എത്തിച്ചേരവാൻ മുൻവിവരിച്ച നാഴിക തോതുപ്പകാരം സുമാറ് ഇരുത്രറിയഞ്ഞുനാഴിക ഭൂരംകൂടി മഹാവികടമായ പ ന്ഥാവിൽക്രേടെ സഞ്ചരിക്കേണ്ടത്രണ്ട്. ഹിന്തുസാധുക്കളുടെ സമാഗമം ഞങ്ങറം ക്ക് അവിടെ അലഭ്യമായിരുന്നുവെങ്കിലും, ബൌഭാസാധുക്കളുടെ സമാഗമം ഞങ്ങറം ഞതീവ സുലഭമായിരുന്നു. ഞങ്ങറം പിന്നേയും രണ്ട്രിവസംകൂടി അവിടെ കൈ ലാസസാനുവിൽ നിവസിക്കുമുണ്ടായി.

ഭർ ച്ചനിൽനിന്ന് ഒന്നര നാഴികയിലധികം മേലോട്ട കയറിച്ചെന്നാൽ, അവിടെ നാലാമത്തെ ആശ്രമം അതായത്ര് "ഗെങ്ടാ" എന്ന പേരായ ദക്ഷി ണഭാഗത്തിലെ ആത്രമം സ്ഥിതിചെയ്യുന്നു. ഞാൻ വേറൊരു സാധുവിനേയുംകൂട്ടി അവിടേക്ക കയറിച്ചെല്ലകയുണ്ടായി. `അതിന്ന സമീപം "ശിലങ്" എന്ന പേ <u> അളള</u> വേറേയും ഒരാത്രമ്മണ്ടത്രേ. അവിടെ മേലോട്ട് ചെല്ലന്തോറും കൈലാസ ത്തിൻെറ ടിറ്റ്വമഹിമയെപ്പററിയുള്ള പലേ ഉൽക്രഷ്ട്രാവനകളും പുംഖാനപുംഖ മായി എൻറ മനസ്സിൽ ഉദിച്ചുകൊണ്ടിരുന്നു. ആശ്രമത്തിൽ കയറി അവിടെ നിന്നു ദക്ഷിണദിശിയിലേക്ക് നോക്കുമ്പോറം ഉപലബ്ബമാകനാ രാക്ഷസത്താൽ സരസ്സിൻേറയും മററം ടർശനം അത്വന്തം അപൂവ്വും അലൌകികവുമെന്നേ പറയേണ്ടതുള്ള. പാഠം ചെയ്താകാണ്ടിരുന്ന ആശ്രമത്തിലെ ലാമമാർ ഞങ്ങളെ കണ്ട ഉടനെ പിരിച്ചുകൊണ്ട്, പ്രേമപൂറ്റും ഞങ്ങളെ സ്ഥാഗതംചെയ്ത് അവർ ഇരിക്കന്ന ഉച്ചാസനത്തിൽ ഇരുത്തി. ലാമമാർഇരുന്ന ഭജനംചെയ്യുന്ന ഉച്ചാസന ത്തിൽ എത്ര വലിയ ഗ്രഹസ്ഥന്മാരും ഇരിക്കക പതിവില്ല. ഭാരതദേശത്തിലെ സന്ന്യാസികളെന്നപോലെ തിബത്തിലെ ലാമമാർ ഇതരാശ്രമികരംക് ഗ്രമേഭ്രത ന്മാരും പൂഴ്വന്മാരുമാകുന്നു. എന്നാൽ ഇന്ത്യയിൽനിന്നു പോകുന്ന കാഷായാംബര ധാരികളായ സാധ്രക്കളെ അവരും ലാമമാരെന്ന്തങ്ങരംക്ക നിശ്ചായമുള്ള തുകൊ ണ്ട്, അവിടത്തെ ലാമമാർ തങ്ങരാക്കു സമമായി ഉച്ചാസനത്തിൽ ഇരുത്തി ബ ഹുമാനിക്ഷന്നു. ബുദ്ധമൂത്തിയേയും മററും ദർശനംചെയ്ത് അവിടത്തെ വലിയ ല**ാ** മയുമായി അധികനേരം ഞാൻ ധാർമ്മികമായി പലേ സംഭാഷണങ്ങളം ചെയ്ത കൊണ്ടിരുന്നു. എൻെറ ഇപ്പയറിഞ്ഞു്, അവിടെ സൂക്ഷിച്ചിട്ടുള്ള അവരുടെ വി ശേഷപ്പെട്ട പലേ ഗ്രന്ഥങ്ങളം അവർ എടുത്തു കാണിച്ചുതരികയുണ്ടായി. വ ലിയ ലാമ പെറുപ്പക്കാരനം. സഭഗശരീരനം വലിയ തേജസ്ഥിയമായിരുന്നു. അട്രേഹത്തിനെറ് വർണ്ണകാന്തിയും മനോഹരമായിരുന്നു.

"ബ്രാഹ്മണാനാം സിതോ പണ്ണം ക്ഷതിയാണാന്ത്ര ലോഹിതം പൈശ്യാനാം പീതകോ പർണ്ണം ശൂദ്രാണാമസിതസ്തഥാ"

എന്നുള്ള മഹാഭാരതത്തിലെ സപ്രസിദ്ധമായ പട്ടുത്തെ പ്രമാണീകരിക്കുന്നപ ഷാം, മഞ്ഞവർണ്ണത്തിൻെറ കലർപ്പണ്ടെങ്കിലും, ഗൌരവർണ്ണം പ്രധാനമായ അദ്ദേഹത്തെ ബ്രാഹ്മണകോടിയിൽ ഉശപ്പെടുത്തുന്നതിൽ വിരോധമില്ല. പിന്നെ അദ്ദേഹം അത്വന്തസാതചികല്പകൃതിയായും കാണപ്പെട്ടു. പേറേയും ചിലർ അ ദ്ദേഹത്തിൻറ ശുദ്ധപ്രകൃതിയേയും ഭജനനിഷ്യയേയുംപററി പ്രശംസിച്ചു പറക യുണ്ടായി. അങ്ങനെ സാത്വികഗുണങ്ങളുടെ സമ്പത്തിനിമിത്തവും, അദ്ദേഹത്തെ ഒരുത്തമണ്ടാഹ്മണനായി ഗണിക്കാമായിരുന്നു. ബ്രാഹ്മണക്ക് മാത്രമാണും സന്ന്യാ സാധികാരമെന്ന് നമ്മുടെ പൂറ്റ്റാചായ്യന്മാരിൽ പലരും സിധാന്തിച്ചിട്ടുള്ള തു സത്യംതന്നെ. എല്ലാവർക്കം അംഗീകായ്യംതന്നെ. എന്നാൽ ബ്രാഹ്മണനാരാക ന്ത എന്നുള്ള വിഷയമാണ് വലിയ വിവാദവിഷയമായിരിക്കുന്നത്. സാതചിക പ്രകൃതി സംപൂണ്ണമായുള്ള വനാകന്ന ബ്രാഹ്മണൻ എന്നുള്ള പക്ഷത്തെ അവലം ബിച്ച വിചാരം ചെയ്യന്നപക്ഷം, സന്ത്യാസേ പ്ലയം സന്ത്യാസകർമ്മവും, ഈ ശ്വരപരമായ ജീവിതവും ഒരു ബ്രാഹമണന്നല്ലാതെ മററാക്കം വിഹിതമാകവാൻ പാടുള്ള തല്ലെന്നുകാണാം. സാത്ഥികഗുണങ്ങളോടും, അദ്ധ്വാത്തസംസ്താരത്തോടും ക്രടാത്ത ഒരുവൻ വല്ല സ്ഥാത്ഥചിന്തയാലും ചെയ്യന്ന . സന്ത്യാസം സന്ത്യാസമാ കന്നതല്ല. അങ്ങനെയാണെങ്കിൽ ഉത്തമസന്യാസികളെല്ലാം സതചപ്രധാനന്മാ രായിരിക്കേണ്ടതകൊണ്ട്, ബ്രാഹമണ്യവും അവർക്ക് അവിതക്കിതമായി സിദ്ധ മാകുന്നു. അതുകൊണ്ട് ബൌദ്ധമതത്തിലാകട്ടെ, ഇസ്ലാംമതത്തിലാകട്ടെ, ക്രിസ്ത മതത്തിലാകട്ടെ, അഥവാ മറേറതൊരു മതത്തിലാകട്ടെ, യോഗ്വന്മാരായ മഹാ ത്മാക്കളെ ഉപലഭിക്കുന്നപക്ഷം, അവരെല്ലാം പ്രകൃതപക്ഷത്തിൽ ഉത്തമണ്ട എന്നാൽ ഗ്രണപ്രധാനമായി ഖർണ്ണവിഭാഗം ചെയ്യന്ന ഈ ഫ്മണർതന്നെ. പക്ഷം പണ്ടത്തെപ്പോലെ ഇന്നം ലോകത്തിൽ സവസമാതമായിത്തീർന്നു കഴി ഞ്ഞിട്ടില്ലെന്നിരിക്കിലും അത് ന്യായോപബ്യംഹിതവും, അതു നിമിത്തം സനാത നവുമായി വിജയിച്ചകൊണ്ടിരിക്കുന്നവെന്നുള്ള തിൽ സംശയമില്ല.

കെലാസഗിരിയുടെ മദ്ധ്യത്തിൽ, ഉയന്ത വിശാലമായ മൈതാനത്തിൽ, വ്യവഹാരപിദ്ദരമായ നിഗ്രഢദേശത്തിൽ വിരാജിക്കന്ന ആ ആത്രമത്തിന്റെ പ്ര ശാന്തഗംഭീരമായ അവസ്ഥാനവിശേഷം എൻെറ മനസ്സിൽ അതിയായ വൈ ചിത്ര്യത്തയം ശാന്തിയേയും ഉൽപാദനം ചെയ്തു. ലാമമാർ ജ്ഞാനവർ ച്ചയി ലോ, ധ്വാനസമാധികളിലോ നിരതന്മാരായി കാണപ്പെട്ടന്നില്ലെങ്കിലും, പാഠജ പാടികളാണ് അവയുടെ മുഖ്യമായ ഭജനകർമ്മമെന്നിരിക്കിലും, അവയുടെ ആ ത്രമങ്ങറം അത്യന്തവിജനമായ ഉപശാന്തസ്ഥാനങ്ങളിലാകന്ത അവർ നിർമ്മാ ണാവെയ്യിരിക്കുന്നത്. വിഷയവിദ്ദരമായ വിവിക്തജീവിതം ലാമമായുടെ മുഖ്യ

ധർമ്മമാകുന്നു. സന്ന്യാസകർമ്മം ഒരുകാലത്ത് തിബത്തുടേശത്തിൽ അതിനെറ സവ്വമായ കർക്കശനിയമങ്ങളോടുക്രടി പ്രചരിച്ചിരുന്നവെന്നുള്ള തിനെറ ഗമക ങ്ങളാണാം അവിടെ അവയുടെ അവശേഷത്രപത്തിൽ കാണാന്ന ഏകാന്ത ജീവിതം തുടങ്ങിയുള്ള പലേ ആ പാരമയ്യാടുകളും. ഓരോരോ കാലത്ത്ര് ഓരോ രോ ദേശത്തിൽ ഓരോരോ ധർമ്മം പ്രധാനമായി പ്രബലമായി പ്രചരിച്ച വന്നിരുന്നതായി, ചരിത്രപരീക്ഷണത്തിൽ കാണാവുന്നതാണം", ബൂദ്ധമതത്തി ലം ഹിന്ത്രമതത്തിലും ഒരുകാലത്ത് സന്ന്വാസധർമ്മവും വിവിക്തജീവിതവും പ്രധാനമായി പൂജ്യമായി ഗണിക്കപ്പെട്ട പന്നിരുന്നു. വൈദികന്മാരും, കർ മ്മനിഷ്യന്മാരും, യജനശീലന്മാരുമായ ഹിന്തുക്കളുടെ ധർമ്മത്തിൽ, കർമ്മ ത്വാഗരൂപമായ സന്ത്യാസത്തിന്ന് ഇത്രയം പ്രാധാന്വവും പ്രചാരവും സിജിച്ച ഇ് ബൌദ്ധധർമ്മത്തിൻെറ ഛായാനകരണം നിമിത്തമാണെന്ന ചില ചരി ത്രകാരന്മാർ ഉപപത്തിപൂർവ്വം സമർത്ഥനം ചെയ്യന്തണ്ട്, കമ്മത്വാഗം ത്രേ യസ്തരമല്ലെന്ന് ഇന്നത്തെ നവീന ശിക്ഷിതന്മാർ ആക്ഷേപിക്കുന്നതുപോലെ തന്നെ, പണ്ടകാലത്തും സന്വാസമാഗ്ഗത്തെ അശാസ്ത്രീയമെന്നും അവിഹിത മെന്നും പാടിച്ചിരുന്ന പലേ സമ്പദായ്ക്കാരും ജീവിച്ചിരുന്നു. ബ്രഹ്മജ്ഞാനമാ ഞ് മോക്ഷസാധനമെന്നംഗീകരിക്കുന്നപക്ഷവും അതു കമ്മസഹകൃതമായി മോ ക്ഷത്തെ പ്രഭാനം ചെയ്യന്തവെന്നും കർമ്മത്തിന്നും ജ്ഞ്മാനത്തിന്നും തമ്മിൽ യറ്റ തൊരു വിരോധവുമില്ലെന്നും, പണ്ട് പ്രബലമായി വാദിച്ചിരുന്ന ഒരു സംഘക്കാ രെ ശാസ്ത്രങ്ങളിൽ ''സമച്ഛയവാദിക്രം'' എന്ന നിർദ്ദേശിച്ചുകാണാവന്നതാണ്. സമുച്ചയവാദികരം കർമ്മത്യാഗത്തിന്ത് പരമവിരോധികളായിരുന്നു. എന്നാൽ സന്ന്യാസപക്ഷക്കാർ അവരുടെ വാദത്തെ ശതശഃഖണ്ഡനം ചെയ്തിരുന്നു. ''ഞാൻ ബ്രഹമാകസം" എന്നുള്ള കേവലകഥനം ബ്രഹമജ്ഞാനമല്ലെന്നും ശമദമതിതി ക്കാദി സാധനങ്ങളോട്ടക്രടി അധികകാലം ഏകാന്തഭേശത്തിൽ സ്ഥിതിചെയ്ത ബ്രഹ്മാഭ്യാസം ചെയ്തല്പാതെ ബ്രഹ്മനിശ്ചയം സാജ്യമല്പെന്നും "ഞാൻ ദേ ഹ" മെന്നുള്ള വിപയ്യയജ്ഞാനം,രാപ്പകൽ ദേഹാഭിമാനത്തോടുക്രടി നാനാവിധ മായ കർമ്മങ്ങളിൽ നിമജ്ജനംചെയ്ത്, എപ്പോഴെങ്കില്ലമൊരിക്കൽ, "ഞാൻ ബ്രഹ്മമാകന്നു" എന്ന പറയുന്നതുകൊണ്ടുമാത്രം അത്ര ലഘുവായി നശിക്കുന്നത ല്ലെന്നരം, അതുകൊണ്ടു സാധകന്മാക്ട് കർമ്മത്വാഗരൂപമായി, നിവ്വിക്ഷേപമായ സന്ന്യാസാത്രമം അത്വന്തമപേക്ഷിതമാണെന്നും, അവരുടെ സിധാന്തമാകന്നു. പിന്നെ സിധന്മാരായ പ്രബ്ബനോക്കാകട്ടെ സന്ത്യാസം സ്ഥതഃസിദ്ധമാകന്നം. ബ്ര ഹ്മനിഷ്യയിൽ രമിക്കന്നവർ സന്ത്വാസികളായികഴിഞ്ഞിരിക്കന്നു. ഇഹ്മനിഷ്യ യെന്നതു ബ്രഹ്മാകാരമായ മനോവ്വത്തിയുടെ പ്രവാഹമാകുന്നു. ആത്മാകാരമാ യ വൃത്തില്പവാഹത്തെ, അതായതു്, സഹജസമാധിയെ ചെയ്തകൊണ്ടിരിക്കുന്ന ഒരു മനസ്സിൽ ദേഹാദികളായ അനാത്മപദാത്ഥങ്ങളെ സംബന്ധിച്ചുള്ള അഭി മാനം ഉടിക്കുന്നതെങ്ങിനെ<sup>2</sup> ഏകകാലത്തിൽ ആത്മാഭിമാനവും അനാത്മാഭിമാ നവും ഇങ്ങനെ രണ്ടു വൃത്തിക്കം സംഭവിക്കുവാൻ പാട്ടുള്ള തല്ല. ദേഹാദികളിൽ ദ്ര ഡമായ അഭിമാനം ക്രടാതെ തൽപ്രയുക്തമായ വ്വവഹാരം സംഭവിക്ഷനാതെങ്ങ നെ? അങ്ങനെ ജ്ഞാനനിഷ്പയിൽ ആരൂഢമായ സിദ്ധന്മാരെ വ്വവഹാരത്തിന്റെ ഗന്ധംപോലും സമീപിക്കാത്തതുകൊണ്ട്, അവക്ക് സന്വാസം സ്വയമേവ സം പ്രാപ്തമാകുന്നു. ഇങ്ങനെ സാധകദശയിൽ കർമ്മത്വാഗരൂപമായ സന്ന്യാസം അ വശ്വകത്തവ്വമെന്നും, സിദ്ധദശയിലാകട്ടെ അത്ത് ആത്ഥികമായി സ്ഥതഃപ്രാപ്പ മെന്നാം, അതുകൊണ്ട് കർമ്മവും ജ്ഞാനവും ഏകാധികരണത്തിൽ സ്ഥിതിചെ യ്യന്നതല്ലെന്നും, ജനകവിദ്ദരാഭികളുടെ കർമ്മം കേവലം കർമ്മാഭാസമായിരുന്നു വെന്നും, ഭോഗപന്മോരായ വിഷയിക്ക മാത്രമാണും ചിപ്പേവ്വത്തമായ സന്വാ സമയ്യാദയെ പ്രതിഷേധിക്കന്നതെന്നും, സന്ധ്വാസപക്ഷക്കാർ ബലമായി സിധാ ന്തിക്കന്നു. ബൌദ്ധധർമ്മത്തിലം സവ്വദാ വിഷയാഭിമുഖമായി ചലിച്ചുകൊണ്ടി രിക്കുന്ന ഇന്ദ്രിയമനസ്സുകളെ നിരോധിച്ച് പാരലൌകികമായ അനുഷ്ഠനങ്ങളെ നിവ്വിക്ഷേപമായി നിർവ്വത്തിക്കവാൻ യതിതചവും, വിവിക്തദേശസേവിതചവും ഒഴിച്ചക്രടാത്തതാണെന്ന സിധാന്തിക്കന്തണ്ടെന്നും, ആ സിധോന്തത്തിൻെറ ഫ ലമാണ് തിബത്ത മതലായ ബൌദ്ധദേശങ്ങളിൽ സന്ന്യാസപദ്ധതി പ്രവരവ ചാരമായി കാണപ്പെടുന്നതെന്നും പ്രത്യേകിച്ച പറയേണ്ടതില്ലല്ലൊ. ഗ്രഹസ്ഥ ജീവിതം വഞ്ചനാത്മകവും പാപബഹുലവുമാണെന്ന ബൌദ്ധധർമ്മവും ബാഡം

ശചസിക്കന്നു. എന്നാൽ ഇങ്ങനെവ്വവാരത്തേയം ലോകത്തേയം സന്ത്യജിച്ച് വിവി കരദേശസേവികളായി, ഭജനസമാധികളിൽ നിമഗ്നരാകന്ന യതികളെക്കൊണ്ട്, കർമ്മജടിലമായി, കർമ്മത്തിൽ അധിഷ്ഠിതമായി, കർമ്മത്താൽ ചലിച്ചുകൊ ണ്ടിരിക്കന്ന ഈ ലോകത്തിന്ത് എന്തൊരുപമോഗമാണ് ഉള്ളതെന്നു പണ്ടും ഇ പ്പോഴം കർമ്മനിരതന്മാരായ ചിലർ ചോദിക്കാറുണ്ട്. നൈഷ്ണർമ്മ്യവാദികരം ക്ക് ഈ പ്രശ്നത്തിന്നുള്ള ഉത്തരം വളരെ ലഘവാണം". അവരുടെ നിഷ്ണമായ നൈഷ്കർമ്മുസ്ഥിതിതന്നെ ലോകത്തിന്ന വലിയ ഉപകാരമാകന്നു. അവരുടെ നിർവ്വികല്പമായ സമാധിഭാവംതന്നെ ലോകത്തിൽ വലിയ വലിയ പണ്ഡിത ന്മാർ ചെയ്യന്ന അനേകമനേകമാവർജ്ജകമായ വ്യാഖ്യാനങ്ങളെക്കാളം, അവ രെഴുതുന്ന അനേകമനേകം പ്രൌഢതരമായ പുസ്തകങ്ങളേക്കാളം പ്രഭാവശാലി യായി ലോകഹാഭയത്തെ സ്പർശിക്കകയും, തദ്രചാരാ ലോകത്തെ ഉന്നയിക്കയും ചെയ്യന്ത. അവരുടെ നിസ്സങ്കല്പമായ നൈഷ്ഠർമ്മ്യഭാവംതന്നെ ലോകത്തിൽ അതിദ്രതമായി, അതിതീവ്രമായി നടന്നുകൊണ്ടിരിക്കുന്ന കർമ്മകലാപണ്ടെള ക്കാളം ലോകത്തിന്നുപകാരത്തേയും നന്ദയേയും, പ്രോത്സാഹത്തേയും പ്രദാനം ചെയ്യന്നപെന്ന മാത്രമല്ല, സമദ്രംപോലെ, അപാരമായ ചമൂനികരത്തെക്കാളം അത് ശക്തിശാലിയുമാകന്നം.

----

# മാനസസരസ്സ് I

"ദ്ദഷ്പാനുയാന്തമ്പഷിമാത്മജമപ്പാനഗം ദേവ്യോ സ്രിയാ പരിദധുന്ന സതസ്വ ചിത്രം തടചീക്ക്യ പ്ല പ്പതി മനൌ ജഗറ്റെയ്യവാസ്തി സ്ത്രീപുംഭിദാ നതു സതസ്വ വിവിക്തദ്യഷ്ണേ"

ഇഉ് ത്രീമത്ഭാഗവതത്തിലെ പ്രസന്നവം പ്രെയവും പ്രസിദ്ധവുമായ ഒരു ശ്ലോകമാണം". അപ്പരഃസ്ത്രീകശം മാനസസരസ്സിൽ നഗ്നകളായി സ്റ്റാനംചെ യ്യിരുന്നുവതേ. ആ സന്ദർഭത്തിൽ ശുകൻ മന്നിലും വ്യാസൻ പിന്നില്പമായി മാ നസതടത്തിൽക്രുടെ മേലോട്ട് ഗമിക്കവാനിടപന്നു. മന്നിൽ പോകന്ന ശുകൻ നഗ്നനെങ്കിലും ചിത്രസദ്ദശനായ അദ്ദേഹത്തെ കണ്ടതിൽ ദേവികൾം ലജ്ജിതക ളായില്ല! എന്നാൽ ഗ്രൂകനെ അനഗമിച്ചിരുന്ന പ്വാസൻ അനഗ്നതെങ്കിലും, അ ദ്ദേഹത്തെ കണ്ടതിൽ സ്ത്രീകരം ലൗജിതകളായി ഡടിതി വസ്ത്രധാരണം ചെയ്ത. അതുകണ്ട് വിസ്തയിച്ച വ്യാസമനി, അതിന്നുള്ള കാരണമെന്തെന്ന ചോദിച്ച തിൽ "അങ്ങയടെ മനസ്സിൽ ഇപ്പോഴം സ്ത്രീപരുഷഭേദമണ്ട്. ബ്രഹമാത്രദ്വഷ്ഠി യായ അങ്ങയുടെ പുതന്നാകട്ടെ, ആ ഭേദപതീതി ലേശവുമില്ല." എന്നിങ്ങനെ ആ ദേവവനിതകഠം അദ്ദേഹത്തോടുത്തരം പറഞ്ഞു. ഇങ്ങനെ മാനസസരസ്സിൽ സ്സാനം ചെയ്തിരുന്നതായി പണ്ണിക്കപ്പെട്ടു കാണുന്ന വിവേകവതികളായ അപ്പര സ്സുക്കം ഈ പ്രദേശത്തിലെ സ്ത്രീക്കം തന്നെയായിരിക്കുമോ? അപ്സരോവൃത്തിക ളായ സ്ത്രീകരം മൻകാലങ്ങളിൽ ഇവിടെ അധികമായിരുന്നവെന്ന് അറിയപ്പെ ടന്നുണ്ട്. ധർമ്മാധർമ്മചിന്തക്രടാതെ മാംസമദ്ദുമൈഥുനാദികളിൽ അമിതമാ യി രമിച്ചാനന്ദിക്കുക എന്നുള്ള ഭോഗപ്രധാനമായ ജീവിതത്തിന്നുള്ള പ്രാധാ ന്വം ഇപ്പോഴം ഇവിടെ സാധാരണന്മാരുടെ ഇടയിൽ വിളേമല്ല പിന്നെ യക്ഷ കിന്നരാപ്പരോഗന്ധവ്വാദികളായ ദേവവഗ്ഗങ്ങളാൽഅദ്ധ്യേഷിതമാണ് കൈലാസ ത്തിലെ കന്ദരങ്ങളം പരിസരഭൂമികളുമെന്ന് വേറെയും ചില പുരാണ ഗ്രന്ഥങ്ങ ളിൽ പ്രതിപാദിച്ചു കാണാന്നണ്ട്. ആക്രതിയിലും പ്രകൃതിയിലും റ്റുവഹാരത്തി ലം ഭാരതവാസികളായ നമ്മോട് യാതൊരു സാമ്യവുമില്ലാത്തവരും, നമ്മെപ്പോ ലെ പാപഭീരക്കളൊ ടുബികളൊ അല്ലാത്തവരം, ഭോഗവിലാസത്തിൽ രമിച്ച കാലം കഴിക്കുന്നവരുമായ തിബത്തുനിവാസികളെ മനുഷ്ഠവർഗ്ഗത്തിൽനിന്ന പ് ഥക്കായി ദേവയോനികളായി പെയരാണികന്മാർ നിർദ്ദേശിച്ചിട്ടുള്ളതിൽ യാ തൊരനപപത്തിയൂമില്ല. ഭാരതവർഷത്തിന്ന വടക്കള് കിറപുരുഷാദിവർഷങ്ങ ളിൽ വർണ്ണാശ്രമാദിമയ്യാദകഭളാ കർമ്മാധികാരമോ ധർമ്മാധർമ്മചിന്തയോ ഇല്ലെന്നുള്ള ത്സവ്വരാണങ്ങളിലും പ്രസിദ്ധമാണം". ഇപ്പോരം തിബത്തിൽ

പരഘോകചിന്തയും ധർമ്മചിന്തയും പ്രചരിച്ചു കാണാന്തണ്ടെങ്കിൽ, അതു് ബു ധധർമ്മത്തിന്റെ പ്വാപ്തിഫലമായിരിക്കാമെന്നനമാനിക്കുന്നതിൽ അബദ്ധമില്ല. ഇങ്ങനെ അമാനഷമാനഷരായ ത്രിവിഷ്ടപവാസികരം, അതായത് പൌരാണികട്ടഷ്ടിയിൽ അമാനഷരം, ആധുനികട്ടഷ്ടിയിൽ മാനഷരമായ തിബത്തുദേശക്കാർ, സ്ത്രീകളം പുരുഷന്മാരും, ഇക്കൊല്പം കൈലാസത്തിൻെറ താഴ്ചരയിലും മാനസതടത്തിലും മേളനോത്സവം പ്രമാണിച്ച കറെ അധികമായി കാണപ്പെട്ടിരുന്നു. കൈലാസപരിക്രമത്തിൽ രണ്ടാമത്തെ ഗുമ്മയിൽ ഒരു രാത്രി നിവസിച്ചിരുന്നപ്പോരം, ബുദ്ധമുത്തിയെ പ്രതിഷ്ഠിച്ചിരിക്കുന്ന രാഗ്രവം അത്യന്ത ശാന്തവുമായ കന്ദരത്തിൽ മുത്തിയുടെമുമ്പിൽ, അവിടത്തെ പൂജകനായലാമയോ ടൊന്നിച്ച് രാത്രി പന്ത്രണ്ടുമണിവരെ ഞാൻ വിചിന്തനപനോയി അവസ്ഥാനം ചെയ്തിരുന്നു. അനേകം സ്ത്രീപുരുഷന്മാർ പലേ ഉപഹാരങ്ങളോട്ടക്രടി ബുജഭഗ **പാൻെറ ഒർശന**ത്തിന്നായി രാത്രി പത്തുമണിവരെ അവിടെ വന്തകാണ്ടിരുന്ന തായി കാണപ്പെട്ടു. സരോവരത്തിൻറ പരിക്രമത്തിലും അക്കൊല്പം കറെ അ ധികം ജനങ്ങരം പ്രവത്തിക്കുന്നതായി കാണപ്പെട്ടു. ലാസ്സയിൽനിന്നു വന്നിരുന്ന അതിതേജസ്വിയായ ഒരു ലാമയും അദ്ദേഹത്തിന്റെ ശിഷ്ഠാദിപരിവാരങ്ങളും ക്രടിയ ഒരു സംഘത്തെ ഞങ്ങറം സരസ്തടത്തിൽവെച്ചു കാണുകയുണ്ടായി. ദ്രേഹം ഞങ്ങളെ കണ്ട ഉടനെ കൈകുപ്പി പ്രണമിച്ചു. ഞങ്ങളും പ്രഭാവശാലി യായ അദ്ദേഹത്തെ പ്രണമിച്ചു. എല്ലാവരം മൈതാനത്തിലിരുന്ന് അധികനേ രം ധാർമ്മികമായ സംഭാഷണം ചെയ്യകൊണ്ടിരുന്നു. ഒട്ടവിൽ ഞങ്ങളുടെ വശ മണ്ടായിരുന്ന ചില മധുരചലഹാരങ്ങരം അദ്ദേഹത്തിന്ന കൊടുത്ത് സൽക്കരി ക്കയും, തട്ട്രചാരാ അദ്ദേഹത്തിന്റെ ദർശനത്തിൽ ഞങ്ങാംകണ്ടായ അമിതമായ ആനന്ദത്തേയും ബഹുമാനത്തേയും ഞങ്ങരം പ്രദർശിപ്പിക്കയും ചെയ്ത.

പരിക്രമത്തിന്നും മറപ്പായി ഞങ്ങൾ കൈലാസപാർ പംത്തിൽ അഞ്ചു ദിവസം അതിവാഹനംചെയ്തു. അനന്തരം അവിടെനിന്ന് മാനസസരസ്സിലേക്ക് പുറപ്പെട്ടു. കൈലാസതടത്തിൽ നിവസിച്ചുകൊണ്ടിരുന്ന ഭിവസങ്ങളിൽ തദ്ദേ ശീയരായ പലരും, സലക്ഷണരും കലക്ഷണതും, ഞങ്ങളുടെ കൂടാരങ്ങളുടെ അരി കെവന്ന് സൂക്ഷ്യദ്ദഷ്ടിയോടെ ഞങ്ങളെ നിരീക്ഷണംചെയ്യുക പതിവായിരുന്നു. കൈലാസത്തിൻേറയും മാനസസരസ്സിൻേറയും നികടദേശങ്ങൾ കവർച്ചക്കാക്ക് കേഡവിപ്പെട്ടിരുന്നതുകൊണ്ട്, അങ്ങനെ ഉറപ്പോക്കന്നവരിൽ കള്ള ന്മാരുമുൾ പ്പെടാനിടയുണ്ടന്ന് ഞങ്ങൾ ശങ്കിച്ചു. ഈശവസ്യെഷ്ടികളിൽ മനംഷ്യവഗ്ഗം വ ഉരെ വിലക്ഷണമായ ഒരു സ്വഷ്ടിവിശേഷമാണ്. മറപ്പോളികളിൽ മനംഷ്യവഗ്ഗം വ ഉരെ വിലക്ഷണമായ ഒരു സ്വഷ്ടിവിശേഷമാണ്. മറപ്പോള് എല്ലാ പ്രാണികളി ലം ഉള്ളം പുറവും ഏകരൂപമാകന്നു; അതായത്ത് ഉള്ളിൽ എതൊരു ഭാവമാ ണോ, അതേഭാവം മുഖാഭികളിൽ സ്പടമായി പ്രകാശിച്ചുകാണാം. ഉള്ളിൽ അ നരാഗമാണെങ്കിൽ, അതേ അനുരാഗഭാവം മുഖാഭിബാഹുംഗങ്ങളിലും പ്രകടീ

ഭവിച്ച കാണാം. അതുപോലെ ദേപഷമാണെങ്കിൽ ദേപഷവും, ടുംഖമാണെങ്കിൽ ടുംഖവും, സുഖമാണെങ്കിൽ സുഖവും, അതേരൂപത്തിൽ പുറത്തും ആവിർഭവി ക്കുന്നു. തങ്ങളുടെ ഉള്ളിലുള്ള ഭാവത്തെ മറയ്ക്കുവാൻ അവ ആഗ്രഹിക്കകയോ പരിശ്രമിക്കകയോ ചെയ്യന്നില്ല. എന്നാൽ മനുഷ്ഠനെമാത്രം ഈശ്വരൻ അങ്ങ നെയല്ല സൃഷ്ഠിച്ചിരിക്കുന്നത്. മനഷ്ഠൻ തന്റെ യഥാത്ഥഭാവത്തെ മറച്ചുവെക്ക ന്നു. ഉള്ളിപ്പള്ള ഭാവത്തെ പുറത്തു പ്രകടീകരിക്കുന്നില്ലെന്നു മാത്രമല്ല, അതിന്നു തീരെ വിപരീതമായ ഭാവത്തെ അഭിനയിക്കയും ചെയ്യന്നു. ഉള്ളിൽ അനരേക്ത നെങ്കിലും, പറത്തു മഖഭാവാദികളെക്കൊണ്ടും, വേഷഭാഷാദികളെക്കൊണ്ടും, <u> ഉള്ള</u>ിൽ വൈ ആ ചരണങ്ങളെക്കൊണ്ടും വിരക്തഭാവത്തെ അഭിനയിക്കുന്നു. രിയെങ്കിലും, പറത്ത് സൃഎട്ഭാവത്തെ പ്രകാശിപ്പിക്കന്നം. ഉള്ളിൽ ക്ര ദ്ധനെങ്കിലും പുറത്ത് ശാന്തഭാവത്തേയും, ഉള്ളിൽ ടുബിയെങ്കിലും പുറത്ത് സ ഖിഭാവത്തേയും പ്രകടീകരിക്കുന്നു. അഹോ! മനഷ്യസ്പയ്യി വളരെ വിചിത്ര മെന്നേ പറയേണ്ടതുള്ള മനുഷ്ഠജന്മം പശുപക്ന്യാദി സവജനങ്ങളിൽ വെല്ലം ശ്രേഷ്യരമെന്ന വിദ്വാനാർ അതിനെ അത്വധികം പ്രശാസിക്കാരണ്ടെങ്കി ലം, കടിലവും അശുദ്ധവുമായ മിത്ഥ്യാപരണങ്ങളുടെ വിളനിലമാണം" മന ഷ്ഠശരീമമെന്ന സമ്മതിക്കാതെ നിവ്വത്തിയില്ല. പ്രാസംഗികത്തെ വിട്ടു പ്രകൃത ത്തെതന്നെ അനുസരിക്കാം. അങ്ങനെ ഞങ്ങളെ വന്നു മിത്രഭാവത്തിലും ഉദാസീ നഭാവത്തിലും പരീക്ഷണംചെയ്യന്നവരിൽ ഒററുകാരായ കള്ളന്മാരും ഉണ്ടാകാ മെന്നു ഞങ്ങറം സന്ദേഹിക്കയും തന്നിമിത്തം മുന്നോട്ടുള്ള യാത്രയെപ്പററി ലീർ ഘചിന്തയിൽ നിമഗ്നരാകയും ചെയ്തവെങ്കിലും, ഇപശചരകപയാൽ താഴോട്ടു ചെല്ലന്ന ചില വ്യാപാരികളെ കൂട്ടിന്ത കിട്ടിയതുകൊണ്ട് അവരോടൊന്നിച്ചു നിശ്ചിന്തരായി, നിരായാസചിത്തരായിത്തന്നെയാണം" ഞങ്ങരം കൈലാസത്തിൽ നിന്നുത്ഥാനം ചെയ്ത മാനസസരസ്സവഴിക്കു താഴോട്ടുള്ള യാത്ര ആരംഭിച്ചത്.

കെലാസത്തിൽനിന്നു തെക്കകിഴക്കായി സ്ഥിതിചെയ്യുന്ന മാനസത്തി നെ രടത്തിലേക്ക സുമാറ് പതിനഞ്ചു നാഴികയോളം ദൂരമുണ്ട്. ആദ്യത്തെ ദി നം രജതഗിരിയുടെ താഴത്തുള്ള വിശാലമായ മൈതാനത്തിൽക്രുടെ, രാക്ഷസ തോലിൽ ചെന്നുവീഴന്ന പലേ ജലധാരകളേയുമതിക്രമിച്ചു്, "വക്ങ" എന്നുള്ള ചെറുഗ്രാമത്തിന്ന സമീപം വൈകുന്നേരം ചെന്നെത്തി. പിറേറന്നു രാവിലെ രാക്ഷസത്താലിന്റെ തീരത്തിൽക്രടെ കിഴക്കോട്ട യാത്രചെയ്യു, മുന്ന, നാലു മണി ക്രാറക്ഷസത്താലിന്റെ തീരത്തിൽക്രടെ കിഴക്കോട്ട യാത്രചെയ്യു, മുന്ന, നാലു മണി ക്രാറക്ഷസത്താലിന്റെ തീരത്തിൽക്രടെ കിഴക്കോട്ട യാത്രചെയ്യു, മുന്ന, നാലു മണി ക്രാറക്കാണ്ട് സരോവരത്തിന്റെ പശ്ചിമോത്തരകോണിലുള്ള "ചിമ്പൂ" ഗ്രമ്മ യിൽ ചെന്നുലേൻം. സരോവരത്തിന്റെ എട്ടു ഭിശകളിൽ എട്ടു ആത്രമങ്ങളുള്ള തിൽ ഒന്നാണ് പ്രസ്തത ഗ്രമ്മ. രാക്ഷസത്താലിന്റേയും മാനസസരസ്സിനെറേയും മജ്യത്തിൽ സ്ഥിതിചെയ്യുന്ന മനോഹരമായ ആ ഗ്രമ്മയിൽ അവിടത്തെ ലാമയു ടെ അരികെ ഇരുന്നുക്കൊണ്ട് ഞങ്ങൾം കുറേനേരം വിത്രമിക്കയുണ്ടായി. കറെ

ഉയന്ന സ്ഥാനത്തിൽ വത്തിക്കന്ന ആ ഗുമ്മയിൽയിന്നു മാനസസരസ്സിന്റെ ദിറ്റു ദശനം സംപൂണ്ണമായി ലഭിച്ചിരുന്നു. ഹാ! എതൊന്നിന്റെ മഹിമയും സൌന്ദയ്യ വും പൌരാണികമായ ബൌദ്ധഗ്രന്ഥങ്ങളിലും ഹൈന്ദവഗ്രന്ഥങ്ങളിലും ബഹുവി ധമായി വണ്ണിക്കപ്പെട്ടിരിക്കുന്നുവോ, ആധുനികന്മാരായ വിദേശപണ്ഡിതന്മാർ പോലം ഏതൊന്നിൻറ സൌന്ദയ്യത്തെ കേട്ടു മോഹിച്ച് അതിനെ ഒന്നു കണ്ണ കൊണ്ട് കണ്ട കതാത്ഥരാകവാനി പ്പിക്കന്നവോ, ദിറ്വദിപ്പമായ ആ മാനസസര സ്സിനെ ക്ഷദ്രവാക്കായ ഈ ഞാൻ വായനക്കാരുടെ ബുദ്ധിയിൽ സമഗ്രമായി പ്രതി ബിംബിപ്പിക്കന്നതെങ്ങനേ? മാനസസരസ്സ് ഹഠാൽഹ്വദയാകർഷകമായി ലോ കത്തിലുള്ള അതിശോഭനപദാത്ഥങ്ങളിൽവെ ച്ച് അതിശോഭനമാണെന്നു മാത്രം സൂത്രൂപത്തിൽ പറയാം. സമ്പ്രനിരപ്പിൽനിന്നു പതിനാറായിരത്തോളം അടി ഉയരത്തിൽ ഹിമാ പ്ലന്നമായ ശിഖരദേശങ്ങളോടുക്കടി ക്ലഷ്ണശിലാമയമായ നഗ്ന പവ്വതങ്ങളാൽ പരിവുതവം, സമന്ദ്രത്തിലെന്നപോലെ ഉച്ചവീചികരം അടിച്ച കൊണ്ടു ശബ്ദായമാനവും, എന്നാൽ നിർവ്വാതകലേത്തിൽ അത്യന്തശാന്തവും നീ ലനിമ്മല ജലത്തോട്ടക്രിയതും പുരാണപ്രസിദ്ധവുമായ മാനസ്സരസ്സിൻെറ രാ മണീയകവിശേഷത്തോടെ തിരിട്ടവാൻ അതു മാത്രമല്ലാതെ ലോകത്തിൽ വേറൊ രു രാമണീയകവിശേഷമുണ്ടെന്ന് എനിക്ക് തോന്നന്നില്ല. നമ്മുടെ താറാവുകളെ പ്പോലെ അനേകമനേകം ഒരുതരം ചെറു ഹംസങ്ങറം ഇത്തവണയും അവിടെ അ ങ്ങമിങ്ങംവിഹരിച്ച വിനോദിക്കുന്നതായി കാണപ്പെട്ടു.

ഗ്രച്മയിൽ സചല്പമായ പിത്രമത്തിന്നശേഷം ഞങ്ങരം സ്റ്റാനത്തിന്നായി മകളിൽനിന്ന താഴോട്ടിറങ്ങി. ''ഗംഗാച്ച<sub>െ</sub>" എന്ന പേരായ സററ്ലജിൻെറ മൂ ലധാരക്കരികെ അത്വന്തനിർമ്മലവും മനോഹരവുമായ സരോജലത്തിലിറങ്ങി ഞങ്ങറം ആനന്ദപൂവ്ം സാവധാനമായിസ്റ്റാനംചെയ്തു. ഗംഗോത്രിയിലെ ഗംഗാജ ലത്തേയം, കോരത്തിലെ മന്ദാകിനീ ജലത്തേയം, ബദരിയിലെ അളകനന്ദാജല ത്തേയുമപേക്ഷിച്ച മാനസത്തിലെ ജലം ഉഷ്ണതരമാകന്നു. മാനസജലം ഒഴകാതെ സ്ഥിരമായി നിന്ന്, സൂയ്യകിരണങ്ങളേ പ്രന്നതുകൊണ്ട് അത്ര അധികം തണുപ്പ ള്ള തല്ല. അതുനിമിത്തം രണ്ടു മൂന്നു മിനുട്ടനേരം അതിൽ ഇറങ്ങിനിന്ന് സാവ കാശമായി ശരീരത്തെ ക്ഷാളനാചെയ്ത് അവഗാഹനംചെയ്യുന്നതിൽ യാതൊരു വിരോധവുമില്ല ഗംഗോതിയിലും മറപ്പുള്ള ഗംഗാദിജലങ്ങളിൽ പണ്ണ്, പതി നഞ്ഞു സെക്കണ്ടനേരംപോലും ഇറങ്ങിനില്പുക എന്നത്ത് ഒരു ഘോരതപസ്തയാ കന്ന, സ്റ്റാനാനന്തരം ജലനികടത്തിൽതന്നെ ഇരുന്നകൊണ്ട് അധികനേരം ഞ ങ്ങരം ജപാദിഭജനങ്ങളിൽ പ്രവത്തിച്ചുകൊണ്ടിരുന്നു. രണ്ടു മണിക്കശേഷം ഞ ങ്ങരം അവിടെനിന്ന വ്യാപാരികരം ക്ഷേണം പാകംചെയ്യന്ന മകരംഭാഗത്തി ലേക്ക് കയറിചെല്ലകയും, കറെ ആവാരം കഴിച്ച പിത്രമിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കയും ചെയ്ത. അവിടെ കവർച്ചകാരുടെ ഭയമധികമുള്ള തുകൊണ്ടു് കുറെ ട്രാംക്രടി

മന്നോട്ടുചെന്നാൽ മേഷപാലന്മാരുടെ കൂടാരങ്ങ കാണാമെന്നാ, അവരുടെ സമീപം രാത്രി വിശ്രമിക്കസതാണ് നല്ലതെന്നമുള്ള വ്യാപാരികളുടെ അഭിപ്രാ യത്തെ അനസരിച്ച്, മന്ന മണിക്കശേഷം ഞങ്ങ ഡാസ്സിൻെറ പശ്ചിമതീര ത്തിൽകൂടെ സരസ്സിൻെറ സ്വഷമാവിലാസത്തെ നോക്കിനോക്കിക്കൊണ്ടതന്നെ മുന്നോട്ട് മൂന്ന, നാലു നാഴികട്ടരം മെല്ലെമെല്ലെ നടന്നപെല്ലുകയും, സരോജല ത്തിൻെറ അത്യന്തസമീപത്തിൽത്തന്നെ വിശാലമായ ഒരു സ്ഥാനത്തിൽ വൈ കുന്നേരം കൂടാരമുറപ്പിക്കയും ചെയ്തം.

സന്ധ്യാകാലത്തുള്ള സരോദേവിയുടെ ശാന്തിസന്താനപ്രസാരകമായ കാ ബ്രഹ്മസമാധിയിലേക്ക് ഉയത്ത ന്തിവിശേഷം ബ്രഹ്മജ്ഞന്മാരുടെ ചിത്തത്തെ ത്തക്തായിരുന്നു. ശൈത്വം കലശലായിരുന്നവെങ്കിലും, ഞാൻ രാത്രിയാകന്നതു വരെ ഏകാകിയായി ജലത്തിന്നരികെ പിചാരമഗ്നനായി അഥവാ സമാധിമഗ്ന നായി സ്ഥിതിചെയ്ത. തദനന്തരം ആഹരണത്തിന്നായി സംഘത്തിൽ ചെന്ന ചേർന്നു. ഫാസങ്ങൾം കൂട്ടാകുട്ടമായി ജലത്തിൽ വിഹരിച്ചുകൊണ്ട് അവയുടെ വിലക്ഷണമായ ഒരു തരം ശബ്ദം പുറപ്പെട്ടവിച്ചുകൊണ്ടിരുന്നു. രാത്രിയെ അ തിവാഹനംചെയ്ത് പ്രഭാതത്തിൽ ഞങ്ങളെല്ലാവരും വമ്പിച്ച ത്രദ്ധയാൽ തണാ പ്പിനെ ഗണ്യമാക്കാതെ പവിത്രമായ സരോജലത്തിൽ നിമജ്ജനംചെയ്യ. ഞങ്ങ ളടെ ക്രടയുള്ള വ്യാപാരികളാവട്ടെ, തലേടിവസം സരോജലത്തെ ശരീരത്തിൽ പ്രോക്ഷിച്ചതല്ലാതെ സ്റ്റാനാദിക്കം ചെയ്കയണ്ടായില്ല. തിബത്തുദേശക്കാർ സര സ്സിൻെ മാഹാത്മ്യത്തിൽ അത്വന്തം ത്രദ്ധയുള്ള വരെങ്കിലും, ജലത്തിൽ ഇറങ്ങി സ്റ്റാനംചെയ്യക പതിവില്ല. സരോജലത്തിലെന്നല്ല ഏതൊരു ജലത്തിലും കളി അവർക്കിഷ്ടമല്ല. എങ്കിലും സരോജപത്തെ അവർ ത്രജയോടെ പാനം ചെയ്യ ന്നു. പച്ചവെള്ളം അവർ അധികമായി കടിക്കക പതിവില്ല. ഫായ കാച്ചി കടി ക്കകയാണും പതിവും. സരോജലം കടിച്ചാൽ റ്വാഘാദികളടേയും ഭരതപ്രേത പിശാചാടികള ടേയം ഭയം പിന്നെ അവന്തണ്ടാകന്നതല്ലെന്ത് അവർ പൂണ്ണമാ യി വിശചസിക്കന്നു. സരസ്തടത്തിൽ ഹംസങ്ങളുടെ ഭക്തശേഷമായികിടക്കന്ന മത്സ്വശകലങ്ങളെ അവർ പ്രസാദമായി ഗ്രഹിച്ച സംഗ്രഹങ്ങളിലേക്ക് കൊണ്ടു പോകന്നു. അതിനെ ഗ്രഹത്തിൽ സൂക്ഷിക്കന്നത്തന്നെ എാഘ്ര്രതപ്രേതാദിക ളിൽ നിന്നും, നാനാവിധമായ രോഗാഭ്യനർത്ഥങ്ങളിൽനിന്നുമുള്ള ഭയനിപാരക മാണെന്നു വിശചസിക്കപ്പെടുന്നു. രാവിലെ ചായയുണ്ടാക്കി. സക്തുമാവോട്ടകൂടി ആഹരിച്ചതിൻറ ശേഷം, സരസ്തടത്തിൽക്രുടെ അവിടെനിന്നം മന്നോട്ട് യാ ത്രതടർന്നു. മാനസസരസ്സിൻെറ തടത്തിൽ ഏതെങ്കിലുമൊരു ഗുമ്മയിൽ കറേ ദിവസം നിവസിക്ഷേണമെന്നുണ്ടായിരുന്ന എൻെറ ഇച്ഛയെ മററു സാധുക്കളുടെ സംബന്ധം നിമിത്തം പൂരണം ചെയ്യവാൻ സാധിച്ചില്ല. സംഘാംഗങ്ങളിൽ ചിലക്ട് ശരീരാസചാസ്വുംകൊണ്ടും മറപ്പണ്ടായ അസൌകയ്യം നിമിത്തം

എനിക്കം അവരോടൊന്നിച്ചു പെട്ടെന്ത് താഴോട്ടിറങ്ങേണ്ടിവന്ത. കറേദ്ലരം ചെ ന്നതിൽ മാനസസരസ്സിൺറ് തടഞ്ഞവിട്ട് ക്രമേണ പശ്ചിമഭാഗത്തിൽ സ്ഥിതി ചെയ്യുന്ന രാഷസത്താലിൻെറ തടത്തിൽക്രടെ മാഗ്ഗമാരംഭിച്ചു. പതിനൊന്നമ ണിവരെ രാക്ഷസത്താലിന്റെ സമീപത്തിൽകൂടെ, അതിന്റെ മനോഹരമായ ദർ ശനസഖത്തെ അനഭവിച്ചകൊണ്ട യാത്രചെയ്ക് അതിൻെറ്റ തീരത്തിൽത്തന്നെ വിത്രമാത്ഥം വസതിയറപ്പിച്ചു. രാക്ഷസത്താലം വക്രാകൃതിയെങ്കിലും, മാനസസ രസ്സപോലെതന്നെ വലിപ്പമുള്ള തും, അതിയായ ആഹ്ലാഭത്തെ ഉൽപാദനം ചെ യ്യത്തക്ക വിചിത്രമായ സംഷമാവിലാസത്തോടുകൂടിയതുമായ ഒരു ദിപ്പുസരസ്സാ കന്നു. എന്നാൽ മാനസസരസ്സെന്നപോലെ ഈ സരസ്സ് അത്യം പവിതയും ത്രദ്ധേയവുമായ ഒരു മഹാതീത്ഥമായി പൂജിക്കപ്പെട്ടകയോ, സേവിക്കപ്പെട്ടക മോ ചെയ്യുന്നില്ല. മൂന്നമണികം° വിശാലമായ മൈതാനങ്ങളിൽകൂടെ യാത്തുട ന്ത്, ക്രമണ് രാക്ഷസത്താലിനേയുമതിക്രമിച്ച് മുന്നോട്ടാചന്ത്, ഹിമപവ്വതങ്ങ ളടെ താഴ്ലമയില്ലുള്ള ഒരു ചെറുസരിത്തിനെറ്സമീപം രാത്രി നിവാസത്തിന്റ ച്ചു. അതിപ്രചണ്ഡമായി അടിച്ചകൊണ്ടിരുന്ന കാറര്, അത്വന്തം ഒസ്സഹമായി രുന്നു. ആ പ്രദേശം കവർച്ചക്കാരുടെ സങ്കേതസ്ഥാനമായിരുന്നുവെങ്കിലും. CID ധികം യാത്രക്കാരുണ്ടായിരുന്നതുകൊണ്ട്, അവരിൽനിന്ന് രാതൊരുപദ്രവവും ഉ ണ്ടായില്ല. എൻെറ പ്രഥമയാത്രയിൽ ഇതേ മൈതാനത്തിൽവെച്ച്, സന്ധ്വാസ മയം കള്ള ന്മാർ എൻറെ സമീപത്തു വരികയും, നിരാലംബന്മം, നിഷ്പരിഗ്രാന മായ എന്നെ നോക്കി സക്തുമാവതന്ത് ഇങ്ങോട്ടു സൽക്കരിക്കയും ചെയ്കയു ണ്ടായിട്ടുണ്ട്. നിർഭയവും നിശ്ചിന്തപുമായ ഒരു ശുദ്ധജീപതത്തിന്തവേണ്ടിയാ ഞ്ശാസ്ത്രം സന്ന്യാസികളോട്ട് അചരിഗ്രഹത്തെ ഉപഭേശിക്കുന്നത്. അചരി ഗ്രഹം, അസംഗഭാപം, ഈ രണ്ടു സാധന അറം ഉള്ളവന്ത്, എവിടേയം എ പ്പോഴം യാതൊരു ഭയത്തിന്നും അവകാശമില്ല, നേരെമറില്പ്, പദാർത്ഥപരിഗ്ര ഹമോ, പരിഗ്രഹികളോട്ടമ്മ സംഗമോ ഉള്ളവന്ത് ഭയവും സവ്ദാ സവ്ത്ത സം പ്രസക്തമായിരിക്കുന്നതാണു്.

ആ മൈതാനത്തിൽ അവിടവിടെ താമസിച്ചിരുന്ന യാത്രക്കാരിൽ സ്ത്രീ സഹിതരായ ചില ലാമമാരം കാണപ്പെട്ടിരുന്നു. സാക്ഷാൽ ഈശപരമുത്തിക ളായ ബ്രഹ്മാവിനേയും വിഷ്ലവിനേയും മഹേശപരനേയും വാമാക്കിമാർ വശീകരി ച്ചിരിക്കുന്നവെങ്കിൽ, ക്ഷഭ്രജീവന്മാരായ ലാമമാരും സന്യാസിമാരും അവർക്കെത്ര നിസ്സാരം! കാമിനീകാഞ്ചനങ്ങരം കുള്ള മോഹനസാമത്വ്വം സവ്വദേശങ്ങളിലും നിസ്സാരം! കാമിനീകാഞ്ചനങ്ങരം കുള്ള മോഹനസാമത്വ്വം സവ്വദേശങ്ങളിലും സർവ്വകാലങ്ങളിലും സപ്രസിധേമാണ്. കൈലാസഭ്രമിയിലും സാത്രദേശങ്ങളിലും സർവ്വകാലങ്ങളിലും സവാസിധേമാണ്. കൈലാസഭ്രമിയിലും സാത്രദേശങ്ങളിലും മനുഷ്യലോകത്തുമൊക്കെ കാമിനി കാമിനിതന്നെ, കനകം കനകംതാനെ. കനക കാമിനികളിൽ മനസ്സമെലുത്താതെ സ്വധർമ്മനിഷ്യന്മാരായ യതികരം, ബൌ ഡേലാമമാരിലാകളെ ഹൈന്ദവസാധുകളിലാകളെ, ഇക്കാലത്ത് വളരെ ഉർല്ലഭേ

മാണ്ട്. അതുകൊണ്ടതന്നെയാണ് പണ്ഡിതധുരസ്തനായ മണ്ഡനമിത്രൻ"ക്ച സന്ത്യാസഃ കച വാ കലിഃ?"എന്നിങ്ങനെ സന്ത്യാസത്തെ ആക്ഷേപിച്ചു പറഞ്ഞി രിക്നാര്ക്. സന്യാസമെവിടെ? കലിപ്രഭാവമെവിടെ? ചില ധർമ്മശാസ്ത്രകാര ന്മാരം കലികാലത്തിൽ സന്വാസത്തെ നിഷേധിച്ചിരിക്കുന്നു. വമ്പിച്ച ത്രോയം ശുദ്ധമായ സംസ്താരസമ്പത്തിയും കൂടാതെ സ്വധമ്മത്തിൽ അചഞ്ചലമായ നി ഷ്ഠ സംഭവിക്കുന്നതല്ല. ത്രയാലക്കം ഒരിക്കലും അഗഃപതിക്കുന്നതല്ല. അത്രയാ പക്കരം, അവർഎത്രന്നെ ബുധിമാന്മാരം പണ്ഡിതന്മാരമായിരുന്നുകൊള്ള ട്ടെ, അവശ്യം ഭശിച്ചപോകന്ന. ബജിശക്തിക്കം പാണ്ഡിത്യമഹിമക്കം വലിയ വില യൊന്നും അദ്ധ്യാത്മസാമ്രാജ്വത്തിൽ കല്പിക്കവാൻ തരമില്ല. ത്രദ്ധ—എന്നെന്നേ ക്കുമിളക്കമില്ലാത്ത ദ്രഡബലേമായ ഗ്രൂദ്ധശ്രദ്ധ – ഒന്ന്മാത്രമാണ് അദ്ധ്വാത്മരാ ജ്യത്തിൽ സവാധികമായി വിലപിടിച്ച ഒരേ ഒരു സാധനരത്നം. അതിരിക്കട്ടെ; രാതി അവിടെ സാനന്ദം വിശ്രമില്ല്, പലർകാലത്തിൽ സ്ത്രീകളം കട്ടികളം പ അഷന്മാരുമടങ്ങിയ ഒരു വലിയ പഥികസംഘത്തോട്ടക്രടി ഞങ്ങരം പിനോയം മന്നോട്ട ഗതിതുടന്നു. ചെറുപൈതങ്ങളെ വസ്ത്രങ്ങളിലാക്കി പ്രഷ്യദേശത്തിൽ കെട്ടിത്തുകി, സ്ത്രീകരം കതിരകളുടേയും കഴുതകളുടേയും പിന്നാലെ ഓടി അവ യെ നയിക്കക മതലായ എല്ലാ കർമ്മങ്ങളം ജാഗ്രതയോടുകൂടി ചെയ്തകാണ്ടേ ഇരിക്കുന്നു. പുറത്തുകിടക്കുന്ന ശിശ്തുക്കാനിമിത്തം അവർയാതൊരു കമ്മത്തിൽ നിന്നും പിൻമാ൨ന്നതായികാണുന്നില്ല. ഇങ്ങനെ തിബആഭ്രമിയിൽ ചർമ്മത്തെ വററിച്ചു ശുഷ്ണീകരിക്കന്ന പ്രചണ്ഡമായ കാറരം തണ്ടപ്പുമേറര പന്ത്രണ്ടമാസ വം തുറന്ന മൈതാനങ്ങളിലും, അമ്മയുടെ തോളിലും കിടന്നു വളരുവാനായി ഈശ്വരൻ ചില ശിശൂക്കളെ സ്രഷ്ഠിക്കുന്നു. മററു ചില ശിശുക്കളെ രാജമാളിക യിൽ രജതപയ്യങ്കത്തിൽ മുദ്ദമായ പട്ടമെത്തയിൽ തണ്ടപ്പെന്നാനോ, ഉഷ്ണ മെന്തെന്നോ അറിയാതെ പാലാ മററ പോഷകര്വ്വങ്ങളം യഥേ പ്പംകടിച്ച വീത്ത് മല്ലപ്പപോലെ മന്ദഹാസം പൊഴിച്ചുകൊണ്ട്, ബാലപന്ദ്രനപ്പോലെ കിടന്ന് വളര്പാനായി ഈശ്വരൻ രചിക്കുന്നു. പറച്ചേരിയിൽ പറയൻെറ കടിലിൽ ചളിയിലും മലമൂത്രങ്ങളിലും കിടന്നരുണ്ടും, വിശപ്പകൊണ്ട്യ നിലത്തു കൈകാൽ അടിച്ച കരഞ്ഞും, മഹാഭഃഖിതമായി, മഹാജുഇപ്പിതമായ നിലയിൽ വളരുവാനായി കരുണാനിധിയായ ഈശ്വരൻ വേറെചില ശിശുക്കളെ സർജ്ജ നംചെയ്യുന്നു. പൂറ്റ്വജനുപനർജ്ജനുങ്ങളെ നിഷേധിച്ചു്, ഈ ശരീരത്തിൽ ചെ യ്യന്ന ശുഭാശുഭകർമ്മങ്ങളുടെ ഫലംതന്നെയാണു് ഇവിടെ മനഷ്യർ അനഭവി ക്കുന്ന സുഖദഃഖങ്ങളെന്നു വാദിക്കുന്ന ചില മതക്കാർ, ഈ ജന്മത്തിൽ യാതൊരു ഗ്രൂഭാശുഭകർമ്പങ്ങളം ചെയ്തുതുടങ്ങാത്ത പ്രകൃത ശിശ്നുക്കളിൽ കാണുന്ന ഉൽകൃ ഷ്ണികൃഷ്ണമായ ഈ അവസ്ഥാഭേദങ്ങളും സബദഃഖങ്ങളുടെ തരതമഭാവവും, എങ്ങിനെ സമ്പന്നമായി എന്നുള്ള പ്രശ്നത്തിന്റ് എന്തൊരുത്തരമാണം" ഉപനു

സിക്ക എന്നറിയുന്നില്ല. വല്ല ഉത്തരവും പറഞ്ഞു സമാധാനിക്കവാൻ പരിശ്ര മിക്കാമെങ്കിലും, പൂറ്റ്വജന്മത്തെ മുക്തകണ്ഠം അംഗീകരിക്കുന്നതുവരെ അവരുടെ ആ ഉത്തരം ബൂദ്ധിമാന്മാരുടെ ബദ്ധിസന്തർപ്പകമായി ഭവിക്കുന്നതല്ല. പൂർറ്റു കൃതമായ കർമ്മങ്ങളെ അപേക്ഷില്ല് ഉച്ചനീപമായി ബഹുവിധമായ അവസ്ഥാ ഭേഭങ്ങളിൽ ഈശ്വരൻ പ്രാണികളെ സൃഷ്ഠിക്കുന്നവെന്നുള്ള അപക്ഷപാദിക ളായ സവ്വ് വാദികഠംക്കം സമ്മതിക്കാവുന്നവിധം അത്രയം സ്റ്റായോപബ്യംഹിത മാകന്നം.

അന്തതന്നെ വൈകന്നേരം ഞങ്ങളെല്ലാവരും "തക്ലാക്കോട്ട് മണ്ടി" എന്നു പ്രസിദ്ധമായ വ്യാപാരസ്ഥാനത്തിൽ ചെന്നെത്തി. തക്കാക്കോട്ട് മാനസതട ത്തിൽനിന്നു തെക്കായി സമാദ് ഇരുപത്തിയഞ്ഞുനാഴിക ദൂരത്തിൽ വത്തിക്കുന്നു. തക്രാക്കോട്ട് ഗ്വാനിമയിൽനിന്നു കറെ താണതെങ്കിലും, തിബത്തമായി അനേ കം വ്യാപാരികരം വ്യാപാരം ചെയ്യന്ന ഒരു മുഖ്യ കേന്ദ്രമാകന്നു. ഇവിടെയും അ ധികം ലാമമാർ നിവസിച്ചവരുന്നു. ഒരു ചവ്വതത്തിനെറെ മകളിൽ കറെ ഉയര ത്തിൽ സ്ഥിതിചെയ്യന്ന "ശിമിലിംങ്" എന്ന നാമത്തിൽ വിഖ്യാതമായ അവ രുടെ ആശ്രമത്തിൽചെന്ന് ഞാൻ പലേലാമമാരേയും കാണാകയുണ്ടായി. അ വിടത്തെകാർ "രാജാവ്" എന്ന വിളിച്ചവരുന്ന ദോറവും, "ജങ്ങ്ങ്" എന്ന പ ട്ടപ്പേരോടും വലിയ നിഗ്രഹാനുഗ്രഹര്ക്തികളോടും കൂടിയ പ്രഭാവശാലിയുമായ അവിടത്തെ ഏററവുംവമ്പിച്ച ഒദ്ധികതനേയം, പർവ്വതോപരി അദ്ദേഹത്തി ൻെറ രാജഭവനത്തിൽവെച്ചു ഞാൻ കണ്ട് സംഭാഷണം ചെയ്കയുണ്ടായി. വ്യാ പാരികളുടെ സൽക്കാരത്തിൽ അവിടെരണ്ടു ദിവസം വിശ്രമിക്കകയുണ്ടായി. അ വിടെനിന്ന ലിപ്പപാസ്സിനെ അതിക്രമിച്ച് അൽമോറാമാഗ്ഗമായി താഴോട്ടിറ അവാനായിരുന്ന് ഞങ്ളടെ ഉദ്ദേശം. ലിപ്പഘട്ടത്തിനെറ്റ് പതിനേഴായിരത്തോ ളം അടി ഉയന്ന ഉച്ചസീമ ഇവിടെനിന്ന് എഴനാഴികമാത്രം ദൂരത്തിൽ വത്തി ക്ഷന്നു. അതിനെ അതിക്രമിച്ചാൽ പിന്നെ ബ്വിട്ടിഷുദശേവും മാഗ്ഗത്തിൽ അവിട വിടെ പലേ ഗ്രാമങ്ങളം കാണാം. ആഗസ്റ്റ് 24 –ാംനം പ്രാതഃകാലത്തിൽതന്നെ ഞങ്ങാം ഭക്ഷണം കഴിച്ചു തക്ലോക്കോട്ടിൽനിന്നു ഞങ്ങളുടെ മാതൃഭൂമിയായ ഭാര തവർഷത്തെ ലക്ഷീകരിച്ചുകൊണ്ട് താഴോട്ടു പ്രയാണം തുടന്നു. ബദരീനാഥ ത്തിൽനിന്നു ഞങ്ങരം മേല്പോട്ടു പ്രസ്ഥാനംചെയ്തതു ജൂലായി 18-ാംനം-യായിരു ന്ത. ആറേഴഭിവസം ബ്രിട്ടീഷദേശത്തിൽതന്നെ സഞ്ചരിച്ചു 25-ാംനം- മതൽക്കാ യിരുന്നു ഞങ്ങരം തിബത്തു ഭൂമിയിൽ സഞ്ചരിക്കവാൻ ആരംഭിച്ചത്. അങ്ങനെ ജൂലായി 25-ാംനം- മുതൽ ആഗസ്റ്റ° 24 ാാനം-വരെ സംപൂണ്ണമായി ഒരു മാസക്കാ ലം വിചിത്രതരമായ ത്രിവിഷ്ഠപഭ്രമിയിൽ അവിടവിടെ നിവസിച്ചം സഞ്ചരിച്ചം സാനന്ദമതിപാഹനം ചെയ്തതിൻറശേഷം, ത്രിപിഷ്ഠപഭ്രമാതാപിൻറ ചരണാ രവിന്ദങ്ങളിൽ ഭക്തിപൂവം പ്രണിപതിച്ചു ഞങ്ങരം താഴോട്ടു പ്രതിപ്രസ്ഥാനം

ചെയ്തവെങ്കിലും, അത്രപ്പമായ എൻറ മനസ്സ് മുന്നോട്ടു പോകാതെ പിന്നോട്ട തന്നെ ഗമിച്ചുകൊണ്ടിരുന്നു. ശരീരം തിബത്തുഭ്രമിയെ ക്രമേണ സന്ത്വജിച്ച് മ നോട്ടു പോയിരുന്നുവെങ്കിലും, മനസ്സ് അതിനെ സന്ത്വജിക്കവാനിഷ്ടപ്പെട്ടിരു നില്ല. പ്രശാന്തതയുടേയും ഗംഭീരതയുടേയും പവിത്രതയുടേയും നിരതിശയപദ ത്തെ പ്രാപിച്ചു്, സെയന്ദയ്യശേവധിയായി വിജയിക്കുന്ന തിബത്തുഭ്രമിയിൽ, എൻെറ മനസ്സ് അത്വന്തം സംലഗ്നമായിരുന്നതുകൊണ്ടു്, അതിൻെറ വിമോഗ ഞിൽ, ഇഷ്ടനേനിയുടെ വിയോഗത്തിൽ ഒരു ബാലകൻേറയും ഇഷ്ഠകാമിനിയു ടെ വിയോഗത്തിൽ ഒരു കാമുകൻേറയും അന്തഃകരണമെന്നപോലെ, എൻെറ അന്തഃകരണം അതിയായി ഒബിച്ചിരുന്നു. എന്തു ചെയ്യാം? ഈശപരാജ്ഞയെ അനുസരിക്കയല്ലാതെ ക്ഷ്യജീവികളായ അന്താട്രശന്മാർക്ക് എന്തു സ്ഥാതന്ത്വം മുണ്ട്?

ചിങ്ങമാസക്കാലമായതുകൊണ്ടും, അക്കൊല്ലം ശീതകാലത്തിൽ അഗി കം മഴയില്ലാതിരുന്നതുകൊണ്ടും, ലിപ്പുഘട്ടത്തിൽ ഹിമം അധികമുണ്ടായിരുന്നി ല്ല. തന്നിമിത്തം തജ്ജന്യമായ ക്ലേശമൊന്നും ഘട്ടാതിക്രമണത്തിൽ വേണ്ടിവ ന്നില്ല. ഒന്നാംയാത്രയിൽ പ്രാരബ്ബവശാൽ ശരീരാസ്ഥാസ്ഥ്വം നിമിത്തവം വൃഷ്ടി നിമിത്തവം വചിയ കഷ്ഠങ്ങഭളാടെതിരിട്ടകൊണ്ടാണ് ഞാൻ ലിപ്പഘട്ടത്തെ അതിക്രമിച്ചത്. തക്കാഴക്കാട്ടിൽനിന്റ് തൊണ്ണു നോഴിക ദൂരമള്ള് ധാച്ച്ചയിൽ ഞങ്ങറം പത്താംദിവസം ചെന്നെത്തി അവിടെ രാമകൃഷ്ണമറത്തിൽ സ്ഥാമിയാര ടെ പ്രേമപൂറ്റുകമായ ആതിഥൃത്തിൽ നാലു ദിവസം വിശ്രമിക്കയുണ്ടായി. അ വിടെനിന്ന് അൽമോറയൂട്ട് സമാർ ന്ത്രനാഴിക ദുരമണ്ട്. അൽമോറയിൽനി ന്ത് കറെ മകളിലായി സ്ഥിതിചെയ്യന്ന "വേണീനാഗ"ത്തിൽ ധാച്ച്ലയിനിന്ന് അഞ്ചാറുടിവസംകൊണ്ട് ഞങ്ങരം എത്തിച്ചേർന്നു. പ്രഥമയാത്രയിൽ തക്ലാക്കോ ട്ടിൽനിന്നു് അൽമോറയിൽ എത്തിച്ചേരുവാൻ ശരീരഭെയർബ്ബലും നിമിത്തം ഒരു മാസത്തിലധികം സമയം വേണ്ടിവന്നിരുന്നു. വേണീനാഗത്തിൽനിന്റ് എ ൻറെ കൂട്ടകാരെയെല്ലാം അൽമോറ വഴിക്ക് താഴെ ഇറങ്ങി തീവണ്ടിമാഗ്ഗമായി ഹൃഷീകേശത്തിലേക്ക് ചെല്ലവാനനവദിച്ചുകൊണ്ട് ഞാൻ ചവ്തം വഴിക്ക് കാൽനടയായിത്തന്നെ എഷീകേശത്തിലേക്ക് വേറെ മാർഗ്ഗത്തിൽക്രടെ ഏകാ കിയായി യാത്രതുടർന്നു. എന്റെ മനസ്സ് രാജസമായ തീപണ്ടിയാത്രയേക്കാരം സാതചികമായ പവ്വതയാത്രയെ ഇഷ്ടപ്പെട്ടിരുന്നു. വേണീനാഗത്തിൽനിന്ന പറ പ്പെട്ട് ഞാൻ രണ്ടാംദിവസം "വാഗേശ്വരം" എന്ന പ്രസിദ്ധമായി, സരയുതട ത്തിൽ സ്ഥിതമായ പുണ്യസ്ഥാനത്തിൽ ചെന്നെത്തി. ഏകാന്തസുന്ദരമായ വനാ ന്തരങ്ങളിൽക്രടെ ഞാൻ ഏകാകിയായി ചെയ്തിരുന്ന യാത്ര വളരെ ആഹ്ലാദകാ രിയായിരുന്നു. യാതൊരു ചിത്തവിക്ഷേപവും കൂടാതെ പരമാനന്ദസാഗത്തിൽ നീന്തിക്കൊണ്ടതന്നെ ഞാൻ വനങ്ങളേയും പവ്വതങ്ങളേയും മന്ദമന്ദം അതിക്രമി

ച്ചുകൊണ്ടിരുന്നു. സരയൂതീത്ഥത്തെ ഉപസേവനം ചെയ്തകൊണ്ട്, വാഗേശപര \_ മന്ദിരത്തിൽ ഞാൻ ഒരാഴ്പ നിവസിക്കയുണ്ടായി, രമ്യമായ ആ ധാമത്തിൽ പലേ സാധുക്കളും ആനന്ദപൂവ്ം കാലക്ഷേപം ചെയ്യന്നതായി കാണപ്പെട്ടു. പുണ്യച രിതയായ സരയുവിൻെറ ഉൽപത്തിസ്ഥാനമായ "സരയുമൂലം" എന്നുള്ള തീത്ഥ സ്ഥാനം ഇവിടെനിന്ന് സമാദ് മുപ്പതനാഴിക വടക്കായി സ്ഥിതിചെയ്യുന്നു. വാ ഗേശചരത്തിൽനിന്നു പുറപ്പെട്ട് മനോഹരമായ പലേ മഹീധരങ്ങളേയും കാനന ങ്ങളേയും, ഇടയ്ക്കിടെ പലേ ഗ്രാമങ്ങളേയുമതിക്രമിച്ച് ഒമ്പതാംദിവസം ബടരീ നാഥമാർഗ്ഗത്തിൽ അളകനന്ദയുടേയും പിണ്ഡരാനദിയുടേയും സംഗമസ്ഥാന മായ കണ്ണ്പയാഗയിൽ ചെന്നെത്തി. ഹൃഷീകേശം അവിടെനിന്ന് സമാദ് ന്ത **പനാഴിക്താഴത്തായിട്ടാണു്. ഈ മാഗ്റാം എനിക്ക് പരിചിതമായിരു**ന്നതിനാൽ, അവിടവിടെ ര്വേസ്ഥാനങ്ങളിൽ അധിക ദിവസം നിവസിച്ച വിശ്രമിച്ചുകൊ ണ്ട, സാവധാനമായി, അതി മന്ദമായി, പണ്യകാലമായ കാത്തികമാസത്തിൽ ഞാൻ എഷീകേശക്ഷേത്രത്തിൽ ചെന്നെത്തി. ഇങ്ങനെ കൈലാസപതിയുടെ പ്രേണയാൽ അപ്രതീക്ഷിതമായി ആരംഭിച്ച രണ്ടാമത്തെ കൈലാസയാത്രയും, ആ കൈലാസപതിയുടെ ക്രപയാൽത്തന്നെ, പ്രഥമയാത്രയിലെന്നപോലെ വ ലിയ ശാരീരകക്ലേശങ്ങളൊന്നും കൂടാതെ, സഗമമായി, സുമംഗലമായിത്തനെ നിപ്പാല്ല് ഞാൻ അത്വന്തം കതാത്ഥനായി.

> മാനസസരസ്സ് II

''മാൻ സരോവർ കോൻ പർശേ വിനാ ബാദൽ ഹിമ വർശേ"

എന്നിങ്ങനെ ഉത്തദേശത്തിൽ ചിരന്തനമായ ഒരു പൊല്ലണ്ട്. ''മാന സസരോപത്തിൽ ആഷ് പോകവാൻ സാധിഷം? മേഘങ്ങളെ ക്രടാതെതന്നെ അവിടെ ഹിമാ വർഷിച്ചുകൊണ്ടിരിഷണം.'' എന്നാണം' അതിനെറ അക്കരാർ ത്ഥാം. എന്നാൽ മേഘങ്ങളെക്രടാതെ ഹിമാപതിക്കക എന്നതു് മാതാവില്ലാതെ പതന്തിലാകന്നതപോലെ അസാഭാവ്യമാകന്നം. അതുകൊണ്ട് ഹിമവ്വഷ്ഠിയുട നൈനേയ്യാം, അതായതു് അവിടെ എപ്പോഴ്യം ഹിമവ്വഷ്ഠിയുണ്ടായിക്കൊണ്ടിരിംക അവന്നു മാത്രമാണ് ഈ ആലങ്കാരികവാക്യത്തിനെറ് ഭാവാത്ഥം. അഥവാ വ സതിക്ക പുറത്ത് സൂയ്യപ്പകാശത്തിൽ ഗ്രൂദ്ധമായ ആകാശമണ്ഡല് തേയും നോക്കി ആമോടിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കുന്ന ഒരുവൻ അകത്തുലെന്നു് കുറേ നേരം വിശ്രമിക്ക യോ, ഉറങ്ങകയോ ചെയ്ത്, പിന്നീട്ട് പുറത്തുവന്നു നോക്കുമ്പോൾം സർവ്വത്ര ഹി മം പതിച്ചിരിക്കുന്നതായും, ആകാശമാകട്ടെ മഴക്കാറുകുടാതെ അതേ മാതിരി നിർമ്മലമായും കാണാവുന്നതുകൊണ്ട്, മഴക്കാറുവന്നു മുട്ടകയും, ഹിമം പതിക്ക

കയും, അനന്തരം മഴക്കാറു നീങ്ങുകയും ചെയ്യുന്നതു് അവിടെ ശീഘ്രമായി സംഭ വിഷന്തപെന്നാണു് ആ ആഭാണകത്തിനെറ്റെ ആർത്ഥികമായ അർത്ഥമെന്നും മററും ചിലർ വ്യാഖ്യാനിക്കുന്നു. ഹിമവ്വഷ്ട്രിയുടെ നിരന്തരത, അഥവാ ഹിമവ്വഷ്ടി യുടെ ക്ഷിപ്രത ഈ രണ്ടു പക്ഷത്തിലും, മാനസപ്രാന്തം വലിയ ഹിമരാജ്യമാ ണെന്നുള്ള തിൽ വാക്യാർത്ഥം പരിസമാപിക്കുന്നു.

ഇങ്ങനെ ഫിമരാഷ്പമായി, ഫിമഗിരിയുടെ അത്പ്രൂപ്തിതമായി ഫിമാച്ഛ ന്നമായ പവ്വതനിരയുടെ അപ്പറത്തുകിടക്കുന്ന മാനസപ്രാന്തം പണ്ടുകാലത്ത്ര്സാ ധാരണ ജനങ്ങാംക്ക് തീരെ അഗഗ്വമായിരുന്നു. അതു കേവലം ദേവസ്ഥാനമായം സിദ്ധസ്ഥാനമായും വത്തിച്ചിരുന്നു. സംകല്പാംകൊണ്ടുകൂടി അന്നത്തെ ജനങ്ങ കൈലാസത്തിലേക്ക യാത്രചെയ്യവാൻ സാഹസപ്പെട്ടിരുന്നില്ല. എന്നാൽ കാല ക്രമേണ അതിൻെറ അഗമൃത അസ്തമിക്കയും, തിതിക്ഷുക്കളും ബലശാലികളുമാ യ സാധുക്കാം മഹാസാഹസത്തോടെ അവിടേക്ക് യാത്ര ചെയ്യുവാനാരംഭിക്കയും പെയ്യ. ഇങ്ങനെ അഗമുമെന്നുള്ള ദേശവിട്ടു ട്യറ്റ്മമെന്നുള്ള ദശയിലേക്ക് ആ പ്ര ദേശ്മപതരിച്ചതായ ആ കാലഘട്ടത്തിലായിരുന്നു ഞാനാഭ്യമായി ആദിതേയന്മാ രുടെ ആസ്ഥാനത്തിലേക്ക് യാത്രചെയ്യ ഇ്. 1925 – ലെ ആ യാത്രയിൽ എനിക്ക അനിപായ്യമായ പലേ കഠിനതകളം ബൂദ്ധിമുട്ടകളം സഹിക്ഷേണ്ടിവന്നിരുന്നു. മരണഭയംതന്നെ പലേ അവസരങ്ങളിലും സചച്ഛന്നമായി ആക്രമിച്ചുകൊണ്ടിരു ന്നു. എന്നാൽ 1930-ൽ ചെയ്തതായ രണ്ടാമത്തെ യാത്രയിൽ പ്രഥമയാത്രയെ അപേക്ഷിച്ച മാഗ്ഗ്കാഠിന്വം കറെ കറഞ്ഞിരുന്ന. അന്നാദികയം വെറുതേയും വി ലക്കും ലഭിക്കാതിരുന്ന സ്ഥലങ്ങളിൽ അതുകശം ലഭിച്ചിരുന്നു. ജനങ്ങളുടെ ഗതാ ഗതവും മാഗ്ഗത്തിൽ കറെ അധികമായി കാണപ്പെട്ടു. ഇപ്പോഴാകട്ടെ, ഓരോരോ കൊല്ലം ചെല്ലന്തോരം, സാമാന്വമായി കൈലാസത്തിലേക്കുള്ള എല്ലാമാഗ്ഗങ്ങ ളിലും, വിശേഷില്ല് അൽമോറാമാഗ്ഗത്തിലും, സൌകയ്യങ്ങരം വദ്ധിച്ചുകൊണ്ടി രിക്കയും, കഠിനത പലതും കറഞ്ഞുവരികയും ചെയ്യുന്നു. ഇതരമാഗ്ഗങ്ങളിൽവെ ച്ച് അൽമോറാമാഗ്ഗം പകൃത്വാതന്നെ എളുപ്പമേറിയതും കാഠിന്വം കറഞ്ഞതുമാ കന്നു. അങ്ങനെ ആഗന്തുകമായും നൈസർഗ്ഗികമായുമുള്ള കാഠിന്വക്കറവുനിമി ത്തം ഇക്കാലത്ത് ആ മാർഗ്ഗത്തിൽകൂടെ അധികം യാത്രക്കാർ പ്രതിവഷ്ം കൈ ലാസത്തിലേക്കു യാത്രചെയ്തവരുന്നു. എങ്കില്പമിപ്പോഴും കൈലാസമാർഗ്ഗം സുഗ മദശയിലെത്തിച്ചേരാതെ ഒർഗ്ഗമദശയിൽതന്നെ വത്തിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കുന്നു. എ ന്നാൽ അവിഭൂരമായ ഒരു ഭാപിയിൽ ആ മാർഗ്ഗം സുഗമമായും, ക്രമേണ സുഗമ തരമായം തീരുവാനിടയുണ്ടെന്നനമാനിക്കുന്നതിൽ അബദ്ധമില്ല. ഗവേഷണശീ ലത്തോടുക്രടിയ ഇന്നത്തെ ചില യാത്രികന്മാർ കൈലാസതാഴ്ചയിലുള്ള അതി വിസ്തീർണ്ണമായ വക്കാ, അഥവാ പക്കാമൈതാനത്തെ വ്യോമയാനങ്ങളുടെ മഞ്ജ ളമായ താവളമായി സങ്കല്പിച്ചകഴിഞ്ഞിരിക്കുന്നു. അതിരിക്കട്ടെ!

പെഴരസ്തുപാശ്ചാത്വനാരായ പലേ സഹ്വദയന്മാരാലും പലപ്പോഴും പ ണ്ണിതമെങ്കിലും, ഇപ്പോഴും അവർണ്ണിതമായിതന്നെ വത്തിക്കുന്ന മാനസസരസ്സി ൻറ അപാരമായ ലാവണ്വരസപ്പരത്തെ രണ്ടു യാത്രകളിലും ഉൽകണ്ണിതചി തത്തോടെ ഞാൻ അനവരതം മതിവരാതെ പാനംചെയ്യകൊണ്ടിരുന്നു. അഹോ! ധന്വംധന്വമന്നിങ്ങനെ തന്നെത്താൻ ഞാൻ എൻെറ ജീവനത്തെ ധ ന്വമെന്നു പ്രംസിച്ചു. രാവിലേയും വൈകുന്നേരവും അരുണഭേഗവാൻെറ അരു ണകിരണങ്ങൾം നീചനിർമ്മലമായ സഭരാജലത്തിൽ പ്രതിബിംബിച്ചുകൊണ്ടു വിശാലമായ ആ സരസ്സിനെ ബഹ്രവർണ്ണവിചിത്രിതമായ ഒരു ഭിപ്പസഷമയി ലേക്കു നയിക്കുന്ന ചേതോരഞ്ജകമായ ഞ കാഴ്ചയിൽനിന്ത ചേതസ്സിനേയും ച ക്കുസ്സിനെയും പിൻവലിക്കുകെന്നത് എളുപ്പത്തിൽ ആരാലം സാധ്വമല്ല. രണ്ടു യാത്രകളിലും മാനസതടത്തിൽ മാത്രമല്ല, കൈലാസതടത്തിലും മററു മാർഗ്ഗ ത്തിൽ കാണപ്പെട്ട സന്ദരസ്ഥാനങ്ങളിലും എൻെറ മനസ്സ് ആഹ്ളാഭാനഭവത്തി നെറെ പരമസീമയായ ഉച്ചസമാഹിതഭശയിൽ പലപ്പോഴം വിശ്രമിച്ചിരുന്നം.

"നിമിഷന്തോറം നവംനവമായ ഉന്മേഷത്തെ തന്നകൊണ്ടിരിക്കന്ന സചഗ്ഗീയമായ ഈ സരോവരത്തിനെറ അത്യാശ്ചയ്യ്കരമായ കാഴ്ചയെ ഒരിക്ക ലം മതിവരാതെ കണ്ടുകണ്ട് ഇവിടെത്തന്നെ ജീവിതം നയിക്കവാനം, ഇവിടെ തന്നെ മരിക്കവാനം എനിക്ക സാധിക്കുന്നതാണം്."

1907 ൽ അവിടേക്ക യാത്രചെയ്തിരുന്ന "സെപൻഫെഡിൻ" എന്ന സപീഡൻ ദേശത്തിലെ പണ്ഡിതൻ സരോദർശനത്തിലുള്ള തന്റെ മതിവരാ ത്ത ആനന്ദാനഭവത്തെ ഇങ്ങനെ വണ്ണിച്ചിരിക്കുന്ന. എത്രപേർ എങ്ങിനെ എ ത്രയാക്കെ പഷ്പിതമായി വർണ്ണിച്ചാലം, ആവക വർണ്ണനകളെല്ലാം സൌന്ദയ്യ പാരാവാരമായ ഈ സരസ്സിൻറെ ചില ബിന്ദക്കളെയല്ലാതെ, അതിൻെറ സമ ഗ്രമായ കളേബരത്തെ സ്പർശിക്കമേന്നാശിക്കുവാനേ അവകാശമില്ല. എന്നാൽ വുക്കങ്ങളേപ്പോലെയോ, ശിശുക്കളെപ്പോലെയോ ഉള്ള ഹൃദയശൂന്യന്മാക്ക് ഇ തിലും യാതൊരു സെയന്ദയ്യവും അനഭവഗോപരമാകന്നില്ലെന്നും പ്രത്യേകിച്ച പറഞ്ഞുകൊള്ളാം. അട്ടകളുടെ നിവാസസ്ഥാനമായ പൊട്ടകളവും, രാജഹംസ ങ്ങളുടെ നിവാസസ്ഥാനമായ മാനസസരസ്സം അവരുടെ ദ്രഷ്ട്രിയിൽ സമാനം ത നെ. മാനസസരസ്സിൻെറ സൌന്ദയ്യപൂരംത്തയല്ല, അതിൽ കളിയാടുന്ന തടിച്ച മത്സ്വങ്ങളെ പിടിച്ചു പാകം ചെയ്ത ഭക്ഷിക്കവാനുള്ളിച്ചതായ ചില സാധുവേ ഷധാരികളെ പ്രഥമയാത്രയിൽ അവിടെ കണ്ടിരുന്നവെന്ന എടെയന്ത്രുതക്ക് അവരെ ദൃഷ്ടാന്തമായി ഇവിടെ ഉദാഹരിക്കാം സൌന്ദയ്യത്തിൻേറയും ഗൌര വത്തിൻേറയം പാവിത്ര്വത്തിൻേറയം പരമശേവധിയായ മാനസസരോവര മെവിടേ? അവരുടെ അപവിത്രവം അതിനീചവുമായ മനോഭാവമെവിടെ? പണ്യപുതമായ ആദിവ്വസരസ്സിലുള്ള മീനങ്ങളെ ബൌദ്ധന്മാരും ഹിന്ദുക്കളും

ദേവതകളെപ്പോലെ ആരാധിച്ചു പ്രണമിൿന്നവെങ്കിൽ, ബുളക്ഷിതന്മാരായ ചില അസുരപ്രകൃതികരം അവയെ കേവലം സ്ഥാദവായ ഖാദ്യമായി അവലോ കനം ചെയ്യന്നു. ഹാ! ഭാവനാഭേദവും കല്പനാഭേദവും മനുഷ്യതെ പരസ്പരമേത്ര ഭൂരെ അകററിനിപ്പത്തന്നു!

വേഷത്തെ മാററവാൻ വേഗത്തിൽ സാധിക്കുന്നതുപോലെ, ഫ്ലായത്തെ മാറുപാൻ ആഷ് സാധിക്കം? മാറുപാൻ ത്രദ്ധമോടെ ആഗ്രഹിക്കുന്നത്തന്നെ ആർ? അഹോ! വേഷംകണ്ടാൽ എത്ര ആവർജ്ജകം? നല്ലവണ്ണം, നല്ല ആകാരം, നല്ലവസ്ത്രം! സ്നേം, ചന്ദനം, മാല! കേശിത്വം ജടിത്വം അഥവാ മണ്ഡിത്വം! ഇവയെല്ലാം എത്രകേമം! എത്രത്രദ്ധാജനകം: എന്നാൽ ഹന്ത! കഷ്പം! ഫ്ലദയം കണ്ടാൽ എത്ര ജുഗുപ്പിതം; എത്ര മലിനം! ഹൃദയത്തിൽ നല്ലതെന്നു പറയത്തക്ക തായ ഒരു ഭാവമെങ്കിലും കണികാണുവാൻപോലുമില്ല. എല്ലാം ദേഷിച്ച ഘുണാ ജനകമായ ഭാവങ്ങ&! അദ്ധ്വാത്മജീവനക്കാരെന്നോ, ധാർമ്മികജീവനക്കാരെ ന്നോ അഭിമാനിക്കന്ന പൂജിതവഗ്ഗ്ക്കാരുടെ ത്രേണിയിലും ഇങ്ങനെയുള്ള പലരേ യം സുലഭമായി കാണുന്നുവെന്നുള്ള എത്രയോ ലജ്ജാസ്പദമായിരിക്കുന്നു. നേ രെമറിച്ച് ഈട്ട,ശമായ വേഷവിധാനമൊ, ആകാരപ്പകിട്ടോ ഒന്നംതന്നെ ഇല്ലാ തെ ലൌകികജീവനം നയിക്കുന്ന സാധാരണന്മാരിൽ നല്ല എദയത്തോട്ട്. അ തായതു ഭാവനാജനിതമായ ഭവ്വഭാവങ്ങൾ വിളയാടുന്ന വിശാലഹ്വദയത്തോടുക ടിയ പലരേയം നാം ഹർഷത്തോടെ കാണുന്നു. മാനസതടത്തിൽ വഴിയറിയാ തെ പരിഭ്രമിക്കന്ന ഞങ്ങരം കുറെടുരത്തിൽ തീപ്പക്കരികെ രണ്ടുപേർ ഇരുന്ന ചിലതു പ്രവത്തിക്കുന്നതായി അസ്പഷ്ടമങ്കിലും സന്ദേഹമെന്നിയെ സന്ദർശി ച്ചു. പ്രയാസപ്പെട്ട് അവരേടെ നികടന്തിലെത്തിച്ചേന്നതിൽ, അത്യന്തം ഭീഷണ വം മലിനവുമായ ആകൃതിയോട്ടം വേഷത്തോടും കൂടിയ ആ സ്ത്രീപുരുഷന്മാർ രാ ക്ഷസന്മാരോ, രാക്ഷസകല്പന്മാരോ ആയി അവിടെ കാണപ്പെട്ടുവെങ്കിലും സര സ്സിലം, സമസ്സിലെ പക്ഷി, സമസ്സിലെ മത്സ്യം, സമസ്സിലെ കല്ല്, സമസ്സിലെ പല്ല്, സരസ്സിലെ പൂഴി എന്നിങ്ങനെ സരസ്സിനെ സംബന്ധിച്ച ഓരോ പദാ ത്ഥങ്ങളിലും അവക്കുള്ള ത്രദ്ധയേയും ഭക്തിയേയും, മററ്റ്റ്റ്റെങ്ങളോട്ടകാണിച്ച ആർദ്രഭാവം തുടങ്ങിയ ഭേദ്രാവങ്ങളേയം നോക്കി അവരിൽ എനിക്ക ഭയമല്ല, എദയത്തിൽ ബഹുമാനം തോന്നിയെന്നുള്ള, അവിടെ മാനസതടത്തിൽതന്നെ സംപന്നവും, പലപ്പോഴം പ്രസംഗങ്ങളിൽ ഞാൻ ഓർമ്മിക്കാറുള്ള തുമായ ആ സംഭവത്തെ സഹ്ദയതയുടെ ദ്രഷ്ടാന്തമായും ഇവിടെ ഉദാഹരിച്ചകൊള്ളാം. ഇ തൊക്കൊണമ്പോരം, "യതാകൃതി സ്തത ഇണാവസന്തി" എന്നും മററം ''ആ കൃതിക്കൊപ്പം ഗുണ"മെന്നു പറയുന്ന ശാസ്ത്രീയവചനങ്ങളുടെ അത്ഥം വളരെ ഒരവഗമമെന്നും തോന്നിപ്പോകാരണ്ടു.

ധർമ്മവിഷയത്തിൽ പാരമ്പയ്യംവഴിക്കൊ, മറേറാ അറിഞ്ഞതിനെ സം ശയംകൂടാതെ ത്രദ്ധയോടെ അനുഷ്ഠിക്കുന്നതിൽ, നവീനശിക്ഷയിലും അതുനിമി ത്തമുണ്ടാകന്ന മതഭേദങ്ങളിലും വാദവിവാദങ്ങളിലും പങ്കകൊള്ളാതെ അന്യന്മാ ക്ക് ഒഗ്ഗമമായി; സുഗുപ്തമായ തിബത്തു ഭേശത്തിലെ ലാമമാരോടും മററു പ്രജക ളോടും കിടപിടിക്കവാൻ ഇപ്പോരം ഈ ലോകത്തിലെ മറരവല്ല ദേശത്തിലെ ജനങ്ങളുമണ്ടോ എന്നു സന്ദിശ്രധമാണം "സംശയാതമാ വിനശ്വതി" എന്നുള്ള ഗീതാവാക്വം ഭാരതവാസികളായ ഇന്നത്തെ ഹിന്ദുക്കളും പ്രതിഭിനം പഠിക്കുക യം കേരംക്കയും ചെയ്യാറുണ്ടെങ്കിലും ധർമ്മാനുഷ്ഠാനം, ഈശ്വരഭജനം തുടങ്ങി യ പാരലെയകികവിഷയങ്ങളിൽ ഒരു വഴിയും ഉറച്ചുപിടിക്കാതെ വമ്പിച്ച സം ശയാരണ്യത്തിൽ പരിഭ്രമിച്ചുഴലുകയും ചെയ്യന്ത. ഇന്നത്തെ അധാർമ്മികമായ ശിക്ഷയുടേയും, അധാർമ്മികന്മാരായി അർത്ഥകാമനിഷ്ഠിതന്മാരായ വിദേശീയ രോട്ടള്ള ഘനിഷ്ട്രായ സംബന്ധത്തിനെറയും ഫലമാണതെന്നു വിശേഷിച്ച പറയേണ്ടതില്പല്ലോ. അശിക്ഷിതന്മാരും പൂണ്ണശിക്ഷിതന്മാരും ധർമ്മത്തേയും ഈശചരനേയം പററി സംശയിക്കന്നില്ല. അവർ അവയെ ദ്ദഢമായി പിശ്വസി എന്നാൽ മദ്ധ്യത്തിലുള്ള അല്പശിക്ഷിതന്മാർ ക്കയും ഭജിക്കയും ചെയ്യന്തം. എന്ന വഗ്ഗ്ക്കാരാണ് അധികമായി ഇവയെപ്പററി സംശയിക്കാരുള്ള ത്. അതു കൊണ്ടു സംശയത്തിൻെറ ഫലമായ ഇഹലോകത്തിൻേറയും പരലോകത്തിൻേറ യം നാശവം പ്രായേണ ഈ കൂട്ടർതന്നെ അനഭവിക്കന്നു. ''എന്തുചെയ്തം വിഷയ ങ്ങളെ സമ്പാദിച്ച യഥേ പ്പം ഭോഗം ചെയ്യക" എന്നുള്ള നാസ്തികപക്ഷത്തിലും അവർ സംശയിക്കുന്നതുകൊണ്ട് ഐഹികമായ ഭോഗസുഖവും അവക്കില്ല. "യ മനിയമങ്ങളോട്ടക്രടെ പരലോകസാധകങ്ങളായ ധർമ്മങ്ങളെ അനാഷ്ഠിക്കും" എന്നുള്ള ആസ്സികപക്ഷത്തിലും അവർക്കു നിശ്ചയമില്ലാത്തതുകൊണ്ടു പരലോ കസഖവം അവക്ഷോകന്നില്ല. ഇങ്ങനെ സംശയാലക്കളുടെ ഗതി അത്വന്തം ശോചനീയമെന്ന ബദ്ധിമാന്മാരെന്നഭിമാനിക്കുന്നവരെങ്കിലും അവർ അറിയുന്നി ല്ല. ആധിഭൌതികശാസ്ത്രത്തിൻെറ വിഷയങ്ങളായ ഭൂതഭൌതികങ്ങൾ ഇന്ദ്രിന ങ്ങറംക്ക് ഗോചരമാകന്നതുപോലെ, ധർമ്മശാസ്ത്രത്തിനെറയോ, അദ്ധ്വാത്തശാ സ്ത്രത്തിൻേറയോ വിഷയങ്ങളായ അട്ടഷ്ടം, സചഗ്ഗം, ആത്മാവ്, അപവഗ്ഗം മത ലായ വിഷയങ്ങരം ആരുടേയും ഇന്ദ്രിയങ്ങരംക്കു ഗോചരമാകുന്നതല്ല. ശുഭാശുഭ കർമ്മങ്ങളിൽനിന്നു പുണ്യപാപാത്മകമായ അദ്ദഷ്യമുണ്ടാകന്തവെന്നും, ദേഹവ്യ തിരിക്തമായ ആത്മവസ്തവിന്റെ സചരൂപം ഇന്നതെന്നും മററം കണ്ണിന്നോ മൂക്കി നോ വിഷയമാക്കികൊട്ടക്കുക എന്നതു തീരെ അശകൃമാകുന്നു. ധാമ്മികവും ആ ദ്ധ്വാത്തികവുമായ ഉച്ചാനവേങ്ങളുള്ള അലെരകികബൂദ്ധിസംപന്നന്മാരായ ഇ ഷീശചരന്മാരുടെ ഉപദേശങ്ങളെ കുറെ ശ്രദ്ധിക്കകയല്ലാതെ ഇദ്ദേശവിഷയങ്ങ ളടെ നിർണ്ണയത്തിൽ വേറൊരുപായമില്ല. അതുകൊണ്ട് അദ്ധ്വാത്മമാഗ്ഗത്തിൽ

പ്രവേശവും പുരോഗതിയുമിച്ചിക്കുന്നവർ തങ്ങളുടെ ബൂലിയെ വ്യാപരിപ്പിച്ചു സമ്മകായി വിചാരം ചെയ്യുന്നതോടുക്രടി ഋഷിപ്രവരനാരുടെ ഈ വിഷയങ്ങളി ലൂള്ള അനഭവങ്ങളേയും സംശയിക്കാതെ ശ്രേലിക്കേണ്ടതുണ്ട്. സംശയമെന്നത് സവ്വശ്രേയസ്സകളേയും സമൂലം ധാംസനം ചെയ്യുന്ന ഒരു മഹാശത്രവെന്നറിയേ അതാണം. അതു ചെയ്യാൽ പുണ്യമുണ്ടാകമോ? ഇതു ചെയ്യാൽ പാപമുണ്ടാക മോ? ദേഹത്തിൽ ആത്മാവു് എന്നൊരു വസ്തുതന്നെ ഉണ്ടോ? ഉണ്ടെങ്കിൽതന്നെ അതിനെറ ജ്ഞാനംകൊണ്ട് മോക്ഷമെങ്ങനെ ഉണ്ടാകന്നു? എന്നം മററും കെട്ട കെട്ടായി സംശയിച്ചുകൊണ്ട് അഹോ! കഷ്ടം! ജീവ പ്പുവമായി ജീവിക്കുന്നതിനേ കോറം പുണ്യപാപങ്ങളുടേയും ആതോനാതമാക്കളുടേയും ചിന്തയുടെ ഗന്ധം പോലുമില്ലാതെ ശുദ്ധനാസ്തികനായി ജീവിതം നയിക്കുന്നതുണെ ഉത്തമം എന്നു പറയേണ്ടതായിരിക്കുന്നു.

പിന്നെ തിബത്തിലെ ലാമമാർക്കുള്ള മറെറാരു മഹത്തായ ഗുണം, അ വർ നിത്വനിരന്തരമായ തപസ്വയുടെ ആ പരണത്തിൽ ദ്രഡതയോടെ പ്രവത്തി ക്കന്നതല്ലാതെ, അതിനെറ പ്രചാരണത്തിന്നായി ബദ്ധപ്പെട്ട പുറപ്പെടുന്നില്ലെ നമ്മുടെ ദേശത്തിലും ആ പരണത്തിൽതന്നെയായിരുന്ന ചണ്ട ന്നുള്ള താണാ്. ത്തെ ജഷിമനിവയ്യന്മാരുടെ അദമൃമായ ആഗ്രഹം. ആചം നത്തിൽ പരമനി ഷയെ പ്രാപിച്ചവർ, അവരിൽതന്നെ അധികാരികളായ ചിലർ മാത്രമേ, പ ണ്ട് പ്രചാരണകായ്യത്തിൽ പ്രവത്തിച്ചിരുന്നുള്ള. ജ്ഞാനം, ഭക്തി, നിഷ്യാമകർ മ്മം, വൈരാഗ്വം, ത്വാഗം മുതലായവയുടെ പ്രചാരണംതന്നെ ലോകോപകാര ത്തെ ലക്കീകരിച്ചുകൊണ്ടല്ലാതെ ലേശവും സ്ഥാത്ഥലാഭത്തെ ഉദ്ദേശിച്ചുകൊ ണ്ടായിരുന്നില്ല. ജ്ഞാനം, ഭക്തി, മതലായവയിൽ നിഷ്ഠിതന്മാക്ക് എന്ത്ര സചാ ത്ഥം? ജ്ഞാനത്തിലും പൈരാഗ്വത്തിലും ദ്രഡനിഷ്യയോടുകൂടിയവർ ജ്ഞാന ത്തേയം വൈരാഗ്യത്തേയം മററുള്ള വർക്ഷപദേശില്പ പ്രചരിപ്പിക്കുന്നവെങ്കിൽ, അതെത്ര ശോഭനം! എത്ര ഫലപ്രടം! നേരെ മറിച്ചും അജ്ഞാനികൾ ജ്ഞാന തേയും, രാഗികരം വൈരാഗ്യത്തേയും ഉപദേശിക്ഷന്നവെങ്കിൽ, അതെത്ര ഉപ ഹാസാസ്പദം! എത്ര അനത്ഥപ്പദം! നമ്മുടെ ടേശത്തിൽ വിദേശശിക്ഷയുടെ സം പക്കം നിമിത്തമായിരിക്കുമാ എന്തോ, ഇക്കാലത്തിൽ ആചരണത്തിലധികം പ്രചാരണത്തിൽ പ്രയത്നം വർദ്ധിച്ചു കാണപ്പെടുന്നവെന്നുള്ള ത്രിദ്വാനമാക്ക് വിഷാദവിഷയമായിത്തീർന്നിരിക്കന്ന്. അട്ട്യാത്മവിഷയത്തിൽ എല്ലാററിനം മമ്പിലായി തന്നെത്താൻ ഉ**ദ്ധരിക്ക** എന്നാണം°നമ്മടെ ശ്രതികളം സ്റ്റതിക ളം ആവായ്യന്മാരുമൊക്കെ നമ്മോടാല്പമായി ഉപഭേശിക്കുന്നത്. തന്നെത്താൻ ഉദ്ധരിക്കുന്നതിന്നു മുമ്പുതന്നെ, താൻ മററുള്ള വരെ ഉദ്ധരിക്കുപാൻ പോകുന്നത്, ഒരു കുരുടൻ വേറൊരു കുരുടനെ വഴിനടത്തുവാൻ പോകന്നതുപോലെ എത്ര വലിയ ആപത്തിജനകം! പ്രചാരപ്രധാനമായ ഇക്കാലത്തു രാജനീതിപിഷയ

ത്തിലും വാണിജ്വവിഷയത്തിലും മറദം എപ്രകാരം അമയ്പാദമായ മിത്വ്യാപ്ര ചാരം നടക്കന്നവോ, അതുപോലെ അദ്യാത്മവിഷയത്തിലും, തങ്ങളെ വലിയ ജ്ഞാനിയായും ഭക്തനായും യോഗിയായും മിത്വ്വാപ്രചാരം ചെയ്ത പരത്തുവാൻ ലജ്ജിക്കാത്ത പ്രവൃത്തിവീരന്മാരും ഇവിടെ ടുർല്ലമേല്ല. ലോകകല്യാണത്തിലല്ല, സപപ്രതിഷ്യിപ്പുള്ള അത്യൂൽകടമായ ത്രഷ്ണയാണ് ഇതിന്നുള്ള ഏക ഹേതുവെ ന്ത് സൂയ്യപ്പകാശമെന്നപോലെ സസ്പഷ്ടമാണ്. ചരക്കിനെറ മിട്ടക്കകൊണ്ടല്ല, ചെട്ടിയുടെ മിട്ടക്കോണ്ട് ചരക്ക് മേന്മയെ പ്രാപിക്കുന്നതുപോലെ, അനഭവ ത്തിൻേറയം നിഷ്യയടേയം മിട്ടക്കകാണ്ടല്ല മിത്ഥ്യയായ പ്രഖ്വാപനത്തിൻെറ മിട്ടക്കുകൊണ്ട് തങ്ങളുടെ തപസ്വയേയും മോഗത്തേയും ജ്ഞാനത്തേയുമൊക്കെ അവർ വലിയ മേന്മയിലും പ്രതിഷ്ഠയിലുമെത്തിക്കുന്നു. വല്ല പുസ്തകങ്ങളും വാ യില്പ് യോഗത്തേയോ ജ്ഞാനത്തേയോ പററി വല്പതും പ്രവചിക്കുവാനോ; എ ഴതുവാനോ കഴിയുമെന്നവന്നാൽ, പിന്നെ അവയെ അഭ്വസിക്കവാനോ ആ ചരി ക്കവാനോ അല്ല, ഝടിതി അവയെ പ്രവരിപ്പിക്കവാനുള്ള പുറപ്പാടായി. ഇങ്ങ നെ ആ പരണഹീനമായ പ്രചാരണം വർദ്ധിക്കുന്നതുകൊണ്ടുതന്നെയാണ്. ലോ കത്തിൽ പ്രസിദ്ധിയടഞ്ഞവരിൽ ആചരണനിഷ്ഠയോട്ടക്രടിയ ധന്വാത്മാക്ക ളടെ സംഖൃ ഇക്കാലത്തു വളരെ ന്യൂനമായി കാണപ്പെടുന്നത്ര്. പ്രചാരത്തേയും പ്രസിദ്ധിയേയും കാംക്ഷിക്കാതെ അജ്ജാതമായി കാലക്ഷേപം ചെയ്യന്നവരി ലാകട്ടെ നേരമേറിച്ച് അവിചലിതമായ അനുഷ്ഠാനനിഷ്ഠയുള്ള യഥാത്ഥ മ ഹാന്മാരുടെ സംഖ്യ അധികമായം കാണാവന്നതാണം". അഹോ! കഷ്പം! യഥാ ത്ഥവം പവിത്രവം അനഭവപ്രധാനവമായ അദ്ധ്വാത്മജീപിതത്തിൽ നാസ്തിക ശിക്ഷാഭീക്ഷിതമായ ഇന്നത്തെ നമ്മടെ ദേശം എത്രമോ താഴെ പതില്പപോ യിരിക്കുന്നുവെന്നേ ചുരുക്കത്തിൽ പറയേണ്ടതുള്ള. ബാഹൃവിന്തയോ, പേരിലും പെരുമയിലും പ്രചാരത്തിലുമുള്ള ത്രൂഷ്ണയോ, തങ്ങളുടെ ധാർമ്മികസിദ്ധാന്തങ്ങ ളിൽ പേശവും മതഭേദമോ സംശയമോ ക്രടാതെ, ഭജനാദികർമ്മങ്ങളിൽ നിത്യ നിരന്തരമായി ട്രഡമായി പ്രവത്തിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കുന്ന ഈ ദേശത്തിലെ ലാമ മാരെ നോക്കി എൻെറ മനസ്സ് "ധന്വം ധന്വ"മെന്ത് അവരുടെ പവിത്രജീവിത ത്തിന്ന് ധന്യവാഭം ചെയ്തിരുന്നു. എന്നാൽ "അശിക്ഷിതന്മാർ, അജ്ജനാർ, ക്രപമണ്ഡുകങ്ങരം," എന്നെല്ലാം പറഞ്ഞും ഇവരെ നമ്മുടെ ശിക്ഷിതവറ്റം ഉപ ഹസിച്ച ദൂരെ തള്ളിക്കളയുമായിരിക്കാം. അശിക്ഷയേയും, അജ്ഞാനത്തേയും, വിചാരസംകോലത്തേയം, വല്പ അംശത്തിലും അവക്പയുണ്ടെങ്കിൽതന്നെ, ഇ വിടെ ലേശവം മണ്ഡനം ചെയ്യന്നില്ല. ത്രധയേയം ത്രദ്ധിച്ചതിനെ അനുഷ്ഠി ച്ചനഭവിക്കന്നതിലുള്ള അഭിനിവേശത്തേയം മാത്രമേ ഇവിടെ മണ്ഡനം ചെയ്യ ന്നുള്ള. ശിക്ഷചെയ്തം വിചാരംചെയ്തം ബൂജിപൂവ്ം ത്രജിക്കക! ത്രജിച്ചതിനെ സംശയം കൂടാതെ ദ്രഢമായഭ്വസിച്ചനഭവാര്യഢമാങ്കക എന്നു താൽപയ്യം.

മാനസല്രാന്തത്തിലേക്കുള്ള മാഗ്ഗ്രഗ്ഗമത കൊല്ലന്തോരം ക്രമേണ കറ ഞ്ഞുവരുന്നതോട്ടകൂടി ശിക്ഷിതന്മാരും അവേക്ഷണവിചക്ഷണന്മാരുമായ പല രും അവിടേക്ക യാത്രചെയ്വാനിടവരികയും, അതുനിമിത്തം ആ പ്രാന്തത്തെ സംബന്ധിച്ചുള്ള വിവരങ്ങരം അധികമധികമായി കിട്ടിക്കൊണ്ടിരിക്കയും ചെ യ്യന്നു. ത്രീമാൻ സെപൻഹെഡിൻ എഴതീട്ടുള്ള പുസ്തകത്തിൽനിന്നാണാ് നമുക്കാ പ്രദേശത്തിനെറ ഒരു മഞ്ഞിയ പ്രകാശമെങ്കിലും ലഭിക്കുന്നത്. എന്നാൽ ഇന്ന ത്തെ ചില ഗവേഷകന്മാർ അദ്ദേഹം നിർണ്ണയം ചെയ്തിട്ടുള്ള പലേ വിഷയങ്ങ ളിലും മതഭേദം പ്രദർശിപ്പിക്കുന്നതായി കാണപ്പെടുന്നു. അന്യന്മാക്ക് സർവ്വസാ ധാരണമായി പ്രവേശമില്ലാത്തതും അജ്ഞാതവും അജ്ഞേയവുമായ ആ പ്രദേശ ത്തിൻെറ ഭ്രസ്ഥിതികളിലും മറദം ഗവേഷകന്മാരിൽ മതഭേദമണ്ടാകന്നതിൽ അത്ഭതമില്ല. ജനങ്ങരംക്ക് അവിടെ നിഷ്പ്രതിബന്ധമായ സഞ്ചാരസൗകര്യ വും, അതുപോലെ സച പ്പന്ദമായ ഗവേഷണാധികാരവും ലഭിക്കുന്ന ഇവരെ അ വിടത്തെ ഭ്രസ്ഥിതി (പരിമാണാദി)കളിലും ചരിത്രത്തിലും, മതങ്ങളുടെ ഐക രൂപ്വം സംഭവിക്കുന്നതല്ല. അതുകൊണ്ടു യാത്രികന്മാർ ഇതേവരെ അവിടെ ചെ യ്യിട്ടുള്ള ഗവേഷണങ്ങരം ഇനിയം അവിചലിതമായ ഒരു ഫലത്തിലെത്തീട്ടണ്ടെ ന്ന പറഞ്ഞുക്രടാ. കൈലാസഗിരിയുടെ ചുററളവു് ത്രീ സെപൻഹെഡിൻ പറ ഞ്ഞപോലെ ഇരുപത്തിഎട്ട് നാഴികമല്ല, സമാവമപ്പത്തിരണ്ട നാഴികമാ ണെന്നു് ഇന്നത്തെ ചിലകൂട്ടർ അഭിപ്രായപ്പെടുന്നു. കൈലാസത്തിന്റെ ഉച്ചശി ഖരത്തിൽ ഇതേവരെ ആരംതന്നെ കയറിച്ചെന്നതായോ, അവിടെ കയറിച്ചെ ല്ലവാൻ തിബത്തകാരാൽ അനുവദിക്കപ്പെട്ടതായോ അറിയുന്നില്ല. എന്നാൽ സാ ഹസപ്പെടുന്നപക്ഷം, കൈലാസശിഖരത്തിൻറ മുദ്ധദേശത്തിൽതന്നെ കയറി ച്ചെല്ലുവാൻ സാധിക്കുന്നതാണത്രേ. മാനസസസ്സിൻേറയം ചുററളവു് നാല്പത്തി ഞഞ്ഞു നാഴികയല്ല, അൻപത്തിനാലു്നാഴികയോളമുണ്ടെന്ന് അനമാനം വഴിക്ക് ഇവർ കണക്കാക്കിയിരിക്കുന്നു. സരസ്സിൻെറ്റ കിഴക്കഭാഗം സുമാര പതിനാര നാഴികയും, തെക്കഭാഗം പത്തു നാഴികയും, പടിഞ്ഞാറുഭാഗം പതിമൂന്ന്നാഴി കയും, വടക്കഭാഗം പതിനഞ്ഞു നാഴികയും നീളത്തിൽ കിടക്ഷന്തപെന്നാണ് ഇ വർ പറയുന്നത്, തിബത്തകാരുടെ പുരാണങ്ങളിലും ഭാഷയിലും കൈലാസഗിരി "കംഗ്രിം പോഛേ" എന്ന നാമത്തിൽ പ്രസിദ്ധമാകന്നു. മാനസസരസ്സ് "സോ മാവാങ്" എന്ന പേരിലും രാക്ഷസത്താൽ ''ലംഗക്സോ" എന്ന നാമധേയ ത്തിലും റ്റുപദേശിക്കപ്പെട്ടന്നു. മാനസസരോവരത്തിൻെറ തീരത്തിൽ ''ഗ്രസൽ, ചിയു, ചെർകിപ്പ്, ലങ്ബോണാ, പൺറി, സേറാലങ്, യൺഗോ, തുഗുലോ" എന്നീ പേരുകളിലാണ് എട്ട് ഗുമ്മകളുള്ള തു്. ആട്യത്തെ യാത്രയിൽ ഇവയി പെ എട്ടാമത്തെ തുഗുലോഗുമ്മയിലും, ഒന്നാമത്തെ ഗ്രസൽഗുമ്മയിലും ഞാൻ നി വസിക്കയുണ്ടായി. രണ്ടാമത്തെ യാത്രയിൽ രണ്ടാമത്തെ ചിയുഗ്ഗമ്മയെ കറെ മണിക്രുനേരം ചെന്നിരുന്ന സന്ദർശിക്കയും ചെയ്തിരുന്നു. രാക്ഷസത്താലി നെറ പടിഞ്ഞാറെ തീരത്തിൽ ''സപ്ഗേ'' എന്നപേരായ ഒരാശ്രമവും സ്ഥിതി ചെയ്യുന്നണ്ടത്രേ. ഡിസംബർമാസത്തിൽ സരസ്സകളിൽ രണ്ടടിമതൽ ആറടിവ രെ ജലം ഉറച്ചു കട്ടിയായി ഹിമാകാരമായിത്തീരുന്നു. മേയിമാസത്തിൽ ആതുരു കി പിന്നേയും ജലാകാരമായിത്തീരുന്നു. പ്രാകൃതികമായ ചില കാരണങ്ങളാൽ മാനസസരസ്സിലെ ഉറച്ചു കട്ടിയായ ഹിമപ്പാറ അവിടവിടെ അതിയായ നിമ്റോ നാതഭാവത്തിൽ വത്തിക്കുന്നതുകൊണ്ടും, അതിൽ അവിടവിടെ ഭീർഘമായ പ ലേ ഛിദ്രങ്ങളും സംഭവിക്കുന്നതുകൊണ്ടും, സരസ്സിനെറെ നടുവിൽക്രടെ വളരെ പ്രയാസപ്പെട്ടും, സാഹസപ്പെട്ടും സഞ്ചരിക്കേണ്ടതുണ്ട്. എന്നാൽ രാക്ഷസത്താ ലിൽ അങ്ങനെയുള്ള ഉച്ചനീചഭാവവും, ഛിദ്രങ്ങളും വളരെ കുറയുന്നതുകൊണ്ടു്, തണപ്പെടായി, സഗമമായി സഞ്ചരിക്കവാൻ സാധിക്കമെന്നു പറയപ്പെട്ടന്നും.

ത്രീകൈലാസത്തിലേക്ക് സമാവതിബത്തരാജധാനിയായ ലാസ്സയിൽ നിന്നു എണ്ണവ നാഴികയും, കാട്ടമാണ്ടുവിൽനിന്ന് അഞ്ഞൂററിഇരുപത്തിഅഞ്ചു നാഴികയും, അൽമോറീയിൽനിന്ന് ഇരുന്തററിമുപ്പതുനാഴികയും, ബദരീനാഥ ത്തിൽനിന്ന് പതിനെട്ടനാഴിക താഴെയുള്ള ജ്യോതിർമഠത്തിൽനിന്ന് ഇരുന്തവ നാഴികയും, ബദരീനാഥത്തിൽനിന്നു ഇരുന്താററിനാല്പതു നാഴികയും, ഗംഗോത്ത രിയിൽനിന്നു ഇരുന്താറിനാല്പത്തിഅഞ്ച് നാഴികയും, സിംലയിൽനിന്നു നാന്ത ററിനാല്പത്ത് നാഴികയും, കശ്മീരത്തിലെ ത്രീനഗരത്തിൽ നിന്നു അവന്താവ ഴികയും ഭൂരമുണ്ടെന്ന് ആധുനികന്മാരാൽ നിർണ്ണയിക്കപ്പെട്ടിരിക്കുന്നു.

910-

---275----

# ശ്രീഗോമഖം.

Ι

"പുഷ്പവാസോ വിശാലാഭ്രസ്തദ്ദർദ്ധചം മനിപുംഗവ! ടിവ്വാനാം ബഹുപുഷ്പാണാമട്ട്യാനം വിദ്ധി നാരദ! തത്ര ത്രീഗോമുഖംസ്ഥാനം സാക്ഷാദ്ഗംഗാവതാരഭ്രഃ ജഷിഭിർബ്ബഹുധാ ഗീതം പുണ്യാൽ പൂണ്യതരംഭവി ശൈലശ്രാഗൈർമഹോഷ്ക്രയൈവ്പേഷ്യിതം ഹിമശോഭിതൈഃ ല്ലലോകനികടസ്ഥംവൈ ഭൂലോകിഭിരധിഷ്ഠിതം തത്ര പ്രാലേയസംഘാത ഭൂഷിതേ ഭ്രവിഭ്രഷണേ ഗോമുഖേ ഗോമുഖാകാര മഹാതുഹിനഗഹ്വമാൽ നിർഗ പ്പതി മഹാവേഗാ ഗംഗാ സുരതരംഗിണീ പാവനീ പാവനാത്ഥായ പ്രവീലോകനിവാസിനാം"

എന്നിങ്ങനെ ശ്രീഗംഗോത്തരീക്ഷേത്രമാഹാന്ത്യത്തിൽ ഈ സാധുത നെ ഗോമുഖസ്ഥാനത്തെ ഒരുവിധം വിവരിച്ചിട്ടണ്ട്. ഗോമുഖമെന്നതു സുപ്ര സിലേമായ ഗംഗോത്തരീധാമത്തിൽനിന്നു പതിനെട്ടു നാഴിക മകളിലാണെന്നാ ഞ് അവിടത്തെ ചിരന്തനമായ വൃദ്ധോക്തി. എന്നാൽ ഗോമഖത്തിലേക്ക പ ത്തനാഴികയിലധികം ദൂരമില്ലെന്ന് ഇന്നത്തെ സംപ്പേ വിഭാഗക്കാർ നിർണ്ണയിച്ചി രിക്കന്നു. 1932-ൽ ഗംഗോത്തരിയിൽനിന്നു ഞാനാട്ട്രമായി ത്രീഗോമുഖിയിലേ ക്യാത്രചെയ്ത, തദനന്തരം 1936 മതൽക്ക് ഓരോരോ കൊല്ലവും മടക്കമ ന്നിയെ അവിടേക്ക് യാത്രചെയ്യക എന്നതു് എൻെറ ഒരു പവിതനിയമമായി തീന്ന. ത്രീഗോമുഖിയുടെ അലൌകികമായ ആലോകവിശേഷത്താൽ ആവർ ജ്ജിതനായ ഞാൻ സ്ത്രീജിതനായ ജാല് മനെന്നപോലെ ആ രൗപ്രസ്ഥാനത്തിൻെറ സംകല്പത്തെ സന്ത്വജിപ്പാൻ സമത്ഥനായില്ല. മിഥംനപ്പാതി തുടങ്ങി ചിങ്ങപ്പാ അവിടത്തെ വായമണ്ഡലം ആപേക്ഷികമായി ഉഷ്ണപ്രധാനമായതു തിവരെ കൊണ്ട് ആ ദിവസങ്ങരം അവിടെചെന്ന നിവസിപ്പാൻ ഏററവും പററിയ കാ ലമാകുന്നു. അതുകൊണ്ട് അക്കാലത്താണം ഞാൻ പ്രായേണ അവിടേക്കു യാത്ര ചെയ്യാറുള്ള തുട്. മാർഗ്ഗകാഠിന്വവും അതുനിമിത്തമുള്ള യാത്രാക്ലേശവും വാക്കി ന്ത വിഷയമാക്കക എന്നത്ക് അശകൃമാണ്ക്. താഴോട്ടൊഴുകന്ന ചെറു ഭാഗീരഥി യെ ആശ്രയിച്ചുകൊണ്ട്, പവ്വതപാർശ്വങ്ങളിൽകൂടെ മെല്ലെമെല്ലെ മേലോട്ട പടന്യാസം ചെയ്യുകയല്ലാതെ അവിടെ മാർഗ്ഗമെന്നൊ, മാഗ്ഗത്തിൽകൂടെ സഞ്ച രിക്കകെയന്നോ ഒന്നുംതന്നെയില്ലതന്നെ. പത്തമാനസ്ഥിതി അങ്ങനെയെന്നിരി ക്കിലും, അ ചിരേണ അ പിടേക്ക നല്ല മാർഗ്ഗം വെട്ടിത്തുറന്ന് ഉണ്ടാക്കപ്പെട്ടമെ ന്നനമാനിക്കത്തക്ക ചിഹ്നങ്ങറം ഇപ്പോഗം കാണാന്തെണ്ട്.

ബദരീനാഥത്തിലെ സുവിഖ്യാതമായ ചൌഖംബാശിഖരംവരെ സുമാറ പതിനാറു നാഴിക നീളത്തിലും അര നാഴിക തുടങ്ങി ചിലേടത്തു അഞ്ചുനാഴിക വരെ പീതിയിലും ഗംഗോത്തരീഹിമധാരയെന്നും സവ്വത്ര കേളികേട്ട മഹാഹിമ ധാര (filacier) അവിടെ അനപമമായ തൻറെ ദിവ്വമഹിമയിൽ വിജമിക്കന്നു. ഇരുപാർശ്വങ്ങളിലുള്ള രക്തവർണ്ണ, ചതുരംഗി, സചച്ഛന്ദ, മേരു, കീത്തി മത ലായ പലെ വിപ്പ ഹിമധാരകളാലും സംഘോഷിതയായി, ശിവലിംഗം, മേരം, സഭമര, ഭാഗീരഥീപർവ്വതം തുടങ്ങിയ പലെ സുവർണ്ണപ്പങ്ങേളായ ഹിമശി ഖരങ്ങളാലും സമലംകൃതയായ ഈ ഗംഗോത്തരീഹിമധാരയുടെ വിസ്തയാവഹ മായ ആകാരസൗന്ദയ്യം ബ്രഹമനിഷ്ഠന്മാരുടെ മനസ്സിനെപ്പോലം മോഹിപ്പിക്ക ഈ ഗംഭീരഹിമധാരയുടെ ന്നുവെന്നു പറയുന്നതിൽ അതിശയോക്തിയില്ല. മഖ <u>പ്പ</u>ിഋമാണ്." ഗോമുഖമെന്നു വിഖ്വാതമായ തീർത്ഥസ്ഥാനം! ഈ മുഖസ്രേ ത്തിൽനിന്നു തൈലോകൃജനനിയായ ത്രീഭാഗീരഥി നിഗ്ഗമിക്കന്തം! ഈ ഫിമഗു ഹയിൽനിന്ന മകളിൽ എങ്ങുംതന്നെ ഗംഗയുടെ പ്രത്വക്ഷഭർശനം സിദ്ധിക്ക ഭീർഘവിപൂലമായ ഹിമസംഘാതത്താൽ ആ പ്പണമായ ആ പ്രദേശ ന്നില്പം ത്തിൽ അദ്ദശ്വമായി ഹിമത്തിന്നടിയിൽ ശ്രീഭാഗീരഥിയുടെ ജലധാര ഒഴുകന്ന വെന്നനമാനിക്കപ്പെടുന്നു. ഹിമക്കട്ടികരം ഉരുകി ഉണ്ടാകന്ന പെറുജലധാരകരം ഗംഗോത്തരീഹിമധാരയിൽ അവിടവിടെ വഴിപിളന്ത് ഉള്ളിൽ കടന്നപേന്ത് എല്ലാംക്രടി ഭാഗീരഥീജചധാരയായിതീന്റ് ഗോമുഖസ്ഥാനത്തിൽ പുറത്തു പ്രക ടീഭവിക്കന്നു. അതുകൊണ്ട് ഗംഗോത്തരീഹിമധാരതന്നെ ഗംഗയുടെ പ്രത്യക്ഷജ നനിയെന്ന് ഇന്നത്തെ ഇവിടത്തെ ജനങ്ങൾ മാത്രമല്ല, വിദേശങ്ങളിൽനിന്ന വ ന്ത് ഗവേഷണം നടത്തുന്ന പവ്വതാരോഹകന്മാരുടെ സംഘവും നിസ്സംശ്യം നി ണ്ണയിച്ചിരിക്കന്നു. എന്നാൽ പ്രത്യക്ഷപ്രമാണംവഴിക്ക് വസ്തനിണ്ണയം ചെയ്യുന്ന ആധുനികന്മാരുടെ ഈ മതത്തോട്ട ശബ്ദപ്രമാണംവഴിക്കു വസ്തനിരൂപണം ചെ യ്യന്ന പൌരാണികന്മാർ ലശവും യോജിക്കന്നില്ല. അവർ ഗംഗയുടെ ഉദ്ഗമ സ്ഥാനത്തെ നിർണ്ണയിക്കപാൻ ഗോമുഖപ്രാന്തത്തിൽനിന്ന് പിന്നേയം മേലോട്ടു ചെല്പന്നം. ത്രീഗംഗാജി വി<sub>റ്റി</sub>പദിയാണം. അതായത് വിഷ്ണപാദോദ്ഭവയാ ൺ്. തിദിവലോകത്തിൽനിന്ന് ത്രീകൈലാസത്തിൽ ശിവനെറ ജടയിലും, പി നെ ഭ്രലോകത്തിലും ജാഹ്നവി അവതീർണ്ണയായിരിക്ഷനുവെന്ന് അവർ പുരാ ണവാക്വങ്ങരം വഴിക്ക വിശചസിക്കന്നം. ത്രീഭഗീരഥൻെറ തപസ്വ, ഗംഗാവത രണം തുടങ്ങിയ പൌരാണികാഖ്യാനങ്ങൾ ഹിന്ദുക്കളുടെ ഇടയിൽ സുവിദിതമാ ണല്ലോ. ഇന്നത്തെ പ്രസിദ്ധമായ ത്രീകൈലാസത്തോടൊ, അതിന്നടു<u>ത്തുള്</u>ള മാന സസരോവരത്തോടൊ, ഭാഗീരഥിക്ക് യാതൊരു സംബന്ധവും വത്തമാനകാല ത്തിൽ ദ്വഷ്ഠിഗോചരമായി ഭവിക്കന്നില്ല. എങ്കിലും ചൌരാണികവിശ്ചാസപ്ര കാരം പൂർവ്വകാലത്തിൽ വല്ല സംബന്ധവും ഉണ്ടായിരുന്നിരിക്കുമോ എന്ന്

ശങ്കിക്കേണ്ടിയിരിക്കുന്നു. എന്നാൽ ഗംഗാവിഷയകമായ ചൌരാണികാഖ്യായി കകളെല്ലാം അഭ്രതാർത്ഥപാദമെന്നും, ഗംഗോത്തരീഹിമധാരതന്നെ ഗംഗയുടെ സാക്ഷാൽ ജനനസ്ഥാനമെന്നും, സിധാന്തിക്കന്ന ആധുനികന്മാക്കും ഗംഗയെ പ രമേശ്വരീരൂപത്തിൽ ഉപാസിക്കുന്നതിൽ യാതൊരനപപത്തിയുമില്ല. വിശി ഷ്ടമായ ആലംബനത്തിൽ ഈശ്വരന്റെ ഉപാസന, അതായത്ത പതീകോപാ സന വൈദികാദിസാഹിത്യങ്ങളിൽ സപ്രസിദ്ധമാണം". സാളഗ്രാമത്തിൽ ചിഷ്ണ വിൻെറ ഉപാസനയെപ്പററി ഏതൊരു സനാതനധമ്മി അറികയില്ല? ത്രീഭാഗീ രഥിയുടെ സവ്വതോമുഖമായ വൈവോ നിസ്തുലമാണും. യാതൊരു സ്ഥാനത്തിൽ നിന്നു ഗംഗ ഉൽപ**ങ്കിക്കുന്നുവോ ആ സ്ഥാനത്തിൻെറ സൌന്ദയ്പ്പും മഹത**ചവുമാ കട്ടെ നിരതിശയവുമാണം". പരമേശചരൻെറ നിരതിശയസൌന്ദയ്യം ആ ഭിവ്വ ഡ്ഥാനത്തിൽ സമഗ്രമായി പ്രകാശിതമാകുന്നു. പരമേശപരസൌന്ദയ്യാതന്നെ പ്ര കൃതിഭർപ്പണത്തിൽ പ്രതിബിംബിരമാകന്നതല്ലാതെ പ്രകൃതിക്കു സ്ഥയമായി എ ന്ത്ര സൌന്ദയ്യം? അത്രദ്ധാപ്പായ നാസ്തികപുരുഷൻെറ ചിത്തവും ആ അലൌ കികസ്ഥാനത്തിൽ പരമേശപരമാഹാത്ത്വത്തിന്റെ ഭാവനയിൽ പ്രവത്തിക്കാതി രിക്കയില്ല. ഈട്ടശമായ ദിവ്വസ്ഥാനത്തിൽനിന്ന നിർഗമനം ചെയ്തകൊണ്ടു. സ മസ്തമായ ആയ്യാവത്തത്തെയും വിപോഷണവും വിശോധനവും ചെയ്യുന്ന വിശി ഷ്ട്രാഹാത്ത്യശാലിനിയായ ത്രീമാത്രഗംഗയെ പരമേശപരീബുദ്ധിയോടെ ഉപാ സംചെയ്യന്നതിൽ എന്തൊരസാമഞ്ജസ്വമാണള്ള ത്ര് ഇങ്ങനെ സ്ഥയം ശ്രീ വൈകണ്റപാദത്തിൽനിന്ന നിസ്സ്തതാകട്ടെ, അഥവാ ഗംഗോത്തരീഹിമധാ രയിൽനിന്ന നിഗ്ഗ്തയാകട്ടെ, ഉയേപക്ഷത്തിലും, ഭാഗീരഥി ആസ്തികജനങ്ങരം ക് പതിതപാവനിയായി പബ്രേഹസപരുപിണിയായ ജഗജ്ജനനിതന്നെയെ ന്നുള്ള തിൽ സംശയമില്ല, ഈ അഭിപ്രായത്തെ മനസ്സിൽവെച്ചുകൊണ്ടതന്നെ യാണം".

> പാദാം ഇഷ്ഠാദേവാദിതാ ദേവി വിഷ്ണോ– ഗംഗോത്തയ്പാം ഗോമുഖീശ്രംഗതോ വാ, ഗംഗാ ഗംഗൈവാത്ര ബാധോ ന കിഞ്ചിൽ സവ്പേ്ശിത്രീ സവ്വദം ഹി തവമംബ!"

എന്നിങ്ങനെ ത്രീഗംഗാസ്സോത്രത്തിൽ ഞാൻ പദ്വാചനം ചെയ്തതു്.

ഗംഗയുടെ ഒരനന്വോപാസകൻറെ നിലയിൽ എത്ര അപരിമിതമായ ത്രദ്ധയോടും ഭക്തിയോടുംക്രടിയാണ്. ഞാൻ പ്രതിവർഷം അവിടെ ചെന്ന് ഗം ഗാസേവനം ചെയ്തിരുന്നതെന്ന് വാക്കകാണ്ട്ര പറഞ്ഞറിയിപ്പാൻ പ്രയാസം. അത്ര ഒർഗമമായ ആ സ്ഥാനത്തും പലെ ഭക്ഷ്യപഭാത്ഥങ്ങളും പ്രയാസംപ്പെട്ടു പാ കംചെയ്യ ഗോമുഖീഗംഗക്കു ഭക്തിപ്പവം നിവേദനം ചെയ്യുന്നതിൽ എൻെറെ മ നസ്സ് അതിയായി ആനന്ദിച്ചിരുന്നു. സ്റ്റാനഭേജനാനന്തരം ഗംഗയുടെ നിർഗമ **ട്രാര**ത്തിന്നരികെ വിശാലമായി ദേവടുർപ്പഭമായ പാഷാണാസനത്തിൽ ഇരുന്ന കൊണ്ട് വിപത്തുകളെ ഗണിക്കാതെ ഗംഗാബാലികയുടെ ജനനിയായ ഹിമസം ംറതിയേയം പരിസരവത്തികളായ ഹിമശ്രംഗങ്ങളേയും ദീർഘകാലം, അതായ ത്ര് രാവിലെ പത്തു മണിമുതൽ വൈകന്നേരം നാലു മണിവരെ നിർനിമേഷനേ ത്രനായി നോക്കിനോക്കി ആനന്ദവാരിധിയിൽ ആറാടുക എന്നതു സാധാരണ ന്മാക്ക് ഭയാനകമെങ്കിലും അവിടെ എനിക്ക് ഏററവും പ്രിയപ്പെട്ട ഒരു കൃത്യമാ യിരുന്നു. ഇങ്ങനെ ഇതെഴുതുന്നതുവരെ പന്ത്രണ്ടുപ്പാവശ്യം അതായത് പന്ത്രണ്ടു കൊല്ലം ഗംഗോത്തരിയിൽനിന്നു ത്രീഗോമുഖത്തിലേക്കുള്ള അത്യായാസകരമാ യ യാത്രയെ ലേശവും ആയാസമെന്നിയെ നിർവഹിച്ച ഗംഗോപസേവനം ചെയ്യവാനുള്ള സെരഭാഗ്യം ഈ ശരീരത്തിന്നു ലബ്ബമായിയെന്നുള്ള തു ചാരിതാ ത്ഗ്വപ്പവ്ം ഇവിടെ പ്രാസംഗികമായി ഉല്ലേഖനം ചെയ്തകൊള്ളട്ടെ. വൈദിക ധർമ്മത്തെ വിശചസിക്കാത്ത വിദേശീയരും, വൈദികധർമ്മികളെങ്കിലും തീർ ത്ഥാദികളെ വിശചസിക്കാത്ത ഉൽപതിഷ്ണുക്കളും അവിടെ ചെന്നാൽ അവിട ത്തെ മഹിമയാൽ ആവർജ്ജിതരായി ഭക്തിപൂർവം ഗംഗയെ പ്രണമിച്ചു ഗംഗാ ജലത്തെ എടുത്തു ശിരസ്സിൽ പ്രോക്ഷണം ചെയ്യാതിരിക്കുവാൻ സമത്ഥരാകന്നി ല്ലെങ്കിൽ ഗംഗയെ സാക്ഷാൽ പരമേശ്വരിയെന്നു വിശ്വസിക്കുന്ന അസ്താദ്ദശ ന്മാർ ഗോമുഖിയുടെ ദർശനത്തിലും സോവനത്തിലും ഇങ്ങനെ അതിമാത്രം ഉൽ കണ്റിതരും എനന്ദിതരുമായിതീരുന്നവെന്നുള്ള തിൽ ആശ്ചായ്യമെന്ത്?

ഗോമുഖപ്രാന്തത്തിൽ ചെന്നപേന്ത ധവളധവളമായ ആ ഹിമദേശ ത്തിൽ ഉത്തംഗങ്ങളായ ഹിമശിഖരങ്ങളുടെ താഴ്വരയിൽ അവിടെ ആശ്വയ്യ സ്തിമിതങ്ങളായ കണ്ണകളെക്കൊണ്ട് നാലുപാടും കാഞന്ന ഒരുവന്റെ മനസ്സിൽ ഇഹലോകസാധാരണമായ ചിന്തകഠംക്കോ, സന്താപങ്ങരംകോ, അനഭവിച്ച ദേശകാലവസ്തക്കളുടെ സ്തരണകഠംക്കോ തൽക്കാലം ലേശവും സ്ഥാനമില്പതന്നെ. മനസ്സനിശ്ചിനമായി, സമാഹിതമായിത്തീരുന്ന, എന്ന് ഭാവം. പ്രാകൃതികമായി, സചഗ്ഗീയമായ അവിടത്തെ ഹിമസൌന്ദയ്യത്തിനെറ ആലോകനവിശേഷത്താൽ ഉദിതമായ ഏതൊഒരാനന്ദരസത്തിൽ മനസ്സനിമഗ്നമായി, യാതൊരു സങ്കല്പമോ വികല്പമോ ക്രടാതുള്ള ഒരു സമാഹിതദശയിലേക്ക് ഉന്നയിക്കപ്പെടുന്നു. ഇതു പ ണ്ഡിതൻ, പാമരൻ, ക്തേൻ, അക്തേൻ, ജ്ഞാനി, അജ്ഞാനി, എന്നുള്ള ഭേദ മെന്നിയേ സർവക്കം അനഭ്രതമാകന്നു. എന്നാൽ ഈശ്വരതത്തിന്തെ സാക്ഷാ ൽകരിച്ചിരിക്കുന്ന ജ്ഞാനിമാത്രം ആ ആനന്ദത്തെ ശുദ്ധസാത്തപികമായ ഈ ശചരാനന്ദമെന്നം, ആ സമാധിയെ മഹായോഗികളാൽ പ്രാപൃമായ ഈശചര സമാധിയെന്നും അറിയുന്നു. സാത്തപികമായ ആനന്ദം ഭീർഘകാലം അഭ്വസിക്ക ന്ന സാധനവഴിക്കു വളരെ പ്രയാസപ്പെട്ടു സമ്പാദിക്കേണ്ടുന്ന ഒന്നാണു്. അതി വിടെ അനായാസേന സംപ്രാപ്പമാകന്നു. ഇങ്ങിനെയുള്ള പ്രാകൃതികമായ ലാവ

ണ്യപുരത്തിന്റെ സന്ദർശനം നിമിത്തമുണ്ടാകന്ന അലൗകികമായ ആനന്ദ ത്തിന്റെ അരികത്ത നില്ല വാൻപോലം സാധാരണമായ രാജസാനന്ദം അർഹ മാകന്നില്ല. ശാന്തിമത്തിയായ ഒരു മഹാത്മാവിന്റെ ഭർശനം നിമിത്തമുണ്ടാക ന്ന സാത്തപികമായ ആനന്ദത്തോടു ശ്രംഗാരമൂത്തിയായ ഒരു കാമിനിയുടെ ഭർശ നംകൊണ്ട് ജന്യമാകന്ന രാജസാനന്ദം കിടപിടിക്കുന്നതെങ്ങിനെ? ഒന്നു കല്പാ ണപമ്പേരകളുടെ ഉൽപത്തിഹേതുവും മറേറത് അനത്ഥപരമ്പരകളുടെ ആ യോജനകേന്ദ്രവുമാണെന്ന് ആക്രറിഞ്ഞുകൂടാ? ശ്രീനികേതനമായി ഈശപരകര കലിതമായ എതാദ്ദശഹിമശിഖരത്തിന്റെ ഭർശനത്തിലും അശ്ലീലമായി മനുഷ്യ കരകലിതമായ സിനെമാ നാട്ട്യത്തിന്റെ ഭർശനത്തിലും ഒരുപോലെ ആനന്ദ ത്തിന്റെ ആവിർഭാവം ഉണ്ടാകാറുണ്ടെങ്കിലും ഒന്നു് ഈശപരസവിധത്തിലേക്ക് നയിക്കുന്ന സാത്തപികാനന്ദവും, മറേറത് ഈശപരങ്കൽനിന്നു അധികമധികം ദ്വം ത്തെക്കു വലിച്ചിഴിച്ചു കൊണ്ടുപോകുന്ന രാജസാനന്ദവുമാണെന്നുള്ളം രണ്ടിന്റേ യം മഹത്തായ ഭേഭത്തെ വിസ്തരിക്കുമാണ്.

ശാന്തിതന്നെ സത്വം, സത്വംതന്നെ സൌന്ദയ്യം, സൌന്ദയ്യംതന്നെ ആ ആനന്ദംതന്നെ ഈശാരതതാം എന്നിങ്ങനെ ഇവിടത്തെ ഒാരോ നന്ദം, രോ ഹിമകണങ്ങളം, ഓരോരോ ശക്താശകലങ്ങളം, ഓരോരോ കസുമദളങ്ങ ളം, ഓരോരോ തുണപോതങ്ങളും ഉച്ചത്തിൽ ഉപദേശിക്കുന്നതുപോലെ പ്രബു ധപുരുഷന്മാരുടെ ബുദ്ധിയിൽ ഉദ്ബുദ്ധമാകാതിരിക്കുന്നതല്ല. അങ്ങനെയാണെ ങ്കിൽ നേരെമറിച്ച് അശാന്തി അപരമാർത്ഥമെന്നും, അപ്രിയമെന്നും, ഒബ്യ പമെന്നും കത്തുകാരകക്രിയാത്മകമായ ഈ സംസാരത്തിൻെറ്റ സ്ഥഭാവമെന്നും ശങ്കയെന്നിയെ സിധേമാകന്നു. ശാന്തിയുടെനിരതിശയസീമയിൽ ചിത്തമെത്തി പിത്രമിക്കുന്നതിന്നു് ഇങ്ങനെയുള്ള അകൃതിമമായ ദിപ്പുസൌന്ദയ്യം ശാസ്ത്രചോ ദിതമായ യോഗാഭ്യാസാദികളെക്കാളം ഉത്തമസാധനമെന്ന് അനഭവസാക്ഷിക മായി ഞാനിവിടെ പറയുന്നുവെങ്കിൽ, പക്ഷേ നാനാശാസ്ത്രങ്ങരം അധ്വയനം ചെയ്യുന്ന പണ്ഡിതാഭിമാനികളം, ഭഗീഫേപ്രയത്നം ചെയ്ത് ധ്യാനാദികശം അ ഭ്വസിക്കുന്ന യോഗാഭിമാനികളം അതിൽ പ്രത്വവസ്ഥാനം ചെയ്യാമെങ്കിലും, അത് ധ്രവസത്യമാണം്. ഈ ശാന്തിരസത്തിനെറ്റ് പിപാസകൊണ്ടതന്നെ ഈ ഞാൻ പ്രതിവർഷം മാഗ്ഗ് ടുഗ്നമതയോടെതിരിട്ട് ആ സ്ഥാനത്തു ചെന്നെത്തുവാൻ ഉട്ടുമിഷന്നത്. ഈ ശാന്തിയെ-ഈ ആനന്ദത്തെ-തന്നെ ചിരകാലത്തെ ယ၂၀ നാഭ്യാസംകൊണ്ടും വാസനാക്ഷയംകൊണ്ടും, സാധനാനിപുണന്മാരായ യോഗി പ്രവന്മോർ നഗരമദ്ധ്യത്തിൽ അനഭവിക്കവാൻ പ്രയത്നിക്ഷനു. ശാന്തി സവ്വരു ടേയും സഹജസചര്യചമാകന്നു. അത്ര് സ്വതഃസിദ്ധമാ**ഞ്**. അതുകൊണ്ട്ര് അതി നെ ഉണ്ടാക്കവാൻ പ്രയത്നിക്കേണ്ടതില്ല. ഉള്ളതിനെ ഉണ്ടാക്കവാൻ പ്രയത്നമെ ന്തിന്നു? ഉള്ളതെങ്കിലും അറിവില്ലായ്മനിമിത്തം ഇല്ലാത്തതപോലെ വൃവഹരി

ക്കപ്പെടുന്നു. ശാന്തി നമ്മുടെ സചരൂപമെങ്കിലും അശാന്തിയാൽ ആച്ഛന്നമായി അതനഭ്രതമാകന്നില്ല. അശാന്തിയെ നിരസനംചെയ്യക,ശാന്തിസചയംപ്രകാശി തമാഷന്ത. ശാന്തിയെ ഉൽപാദനം ചെയ്യന്നതിലല്ല, അശാന്തിയെ നിരസനം ചെയ്യുന്നതിലാണം" പ്രയത്നമപേക്ഷിതം. പ്രകാശപഞ്ജമായ സൂയ്പ്പിംബം മേ ഘത്താൽ മുടപ്പെടുന്നു. മേഘം നീങ്ങകയേ ആവശ്യമുള്ള. തൽക്ഷണം ഇല്ലാത്ത തുപോലെ തോന്നിയ അർക്കബിംബം ഉള്ള തായി പ്രകാശിതമാകന്നു. ഇല്ലാത്ത തായ സൂയ്യബിംബത്തെ ഉണ്ടാക്കകേയോ പ്രകാശിതമാക്കകയോ പെയ്യേണ്ടതില്ല. അതുപോലെ അശാന്തി നിവ്വത്തമായാൽ ഉള്ള ശാന്തിതന്നെ ഉദിതമാകന്നു. എന്നാൽ അശാന്തിയുടെ സചരൂപമെന്ത്ര്? കർത്തുകാരകക്രിയാരൂപമായ, അഥ വാ നാമരൂപക്രിയാരൂപമായ ഈ സംസാരംതന്നെ അശാന്തി. അതെങ്ങനെ? ശാന്തിയുടെ യഥാത്ഥസ്വത്രപം സുഷ്ടപ്പിദശയിൽ മഹാമൂഢന്മാർക്ഷപോലും അനന്തരം ആ അവസ്ഥയിൽനിന്നണരുന്നു. അതുായത്ര് അനഭ്രതമാകുന്നു. "ഞാൻ, ഞാൻ" എന്ന കത്തുഭാവം ആടിയിൽ ഉദിക്ഷന്തം. പിന്നെ ഇപ്പാടി വ്വത്തികരം ആവിർഭവിക്കുന്നു. അനന്തരം, നേത്രം, ത്രോത്രം മുതലായ ഇന്ദ്രിയ ങ്ങരം ഉദിതമായി വിഷയങ്ങളും ഗ്രഹണംചെയ്ത തുടങ്ങന്നു. അതോടുകൂടി അന ക്രലപ്രതിക്രലഭാവങ്ങളം, സൂഖദഃഖാദിഭോഗങ്ങളം കല്പിക്കപ്പെടുന്നു. ഇങ്ങനെ ഉദിതമാകന്ന അഹങ്കാരാദികളുടെ സംഘാതവും, അവയുടെ നാനാവ്യാപാരവും തന്നെ വിഷേപം എന്ന പേരിൽ പ്രസിദ്ധമായ ഈ അശാന്തി. വൃഷ്ടിയായ ഈ സംഘാതത്തിൻേറയും വ്വവഹാരത്തിൻേറയും സമഷ്ട്രിരൂപമാണല്ലൊ ഈ സംസാരം ദേഹാദിസംഘാതം, സംസാരം, നാമരൂപം, വിഷേപം, ഒഖം, അ ശാന്തി ഇവയെല്ലാം ഒരേ പദാത്ഥത്തിൻെറ പയ്യായശബ്ദങ്ങാം മാത്രമാകന്തം. അതുപോലെ ശാന്തി, സത്വം, സൌന്ദയ്യം, ആനന്ദം, ആത്മാവ്, ഈശ്വരൻ, ബ്രഹമം ഇത്വാദികളായ ശബ്ദങ്ങളം ഒരേ വസ്തവിനെറ അഭിധാനങ്ങളാകന്നു. ഞാനെന്നും ഇതെന്നും ജ്ഞാതാവും ജ്ഞോയവുമായി പരിണമിക്കുന്ന അന്തഃകര ണംതന്നെ അശാന്തിമ്പീജം അഥവാ അശാന്തിരൂപമെന്നുള്ള പ്രസിദ്ധമാക ന്നു. അന്ത്യകരണത്തിനെറ നാനാകല്പനകരം അശാന്തിയും അവയുടെ നിരോധം ശാന്തിയുമെന്നു സാരം. മനസ്സിൻെറ കല്പനാനിരോധത്തിൽ ദൈചതം ഇല്ലെന്നി രിക്കട്ടെ, അഥവാ ഉണ്ടെന്നിരിക്കട്ടെ, അതു് നിരതിശയമായ ശാന്തിപദംതന്നെ എന്ന സമ്മതിച്ചേ തീര്ദ്ര ഗാഢസമാധിയിൽ നിമഗ്നനായ ഒരു മനിയുടെ മ മ്പിൽ പ്വാഘി ഘോരഗർജ്ജനം ചെയ്തപൊള്ള ട്ടെ, അഥവാ സന്ദരി മധുരഗാ നം ചെയ്തകോള്ളട്ടെ, അതുകഠം അദ്ദേഹത്തിൻെറ ശാന്തിപദത്തിലുള്ള സ്ഥി തിയെഞ്ജേനം ചെയ്യന്നില്ല. എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ ഗ്രാഹകമായ മനസ്സ് ഗ്രാഹൃ വിഷയങ്ങളെ ഗ്രഹിക്കാതെ സമാഹിതമായി ശാന്തമായി വത്തിക്കുന്നു. അ തു കൊണ്ടു പുറമെ വിഷയങ്ങാം ഉണ്ടെങ്കിൽതന്നെ, അവ ഇല്ലാത്തവയെപോലെ

കായ്യകരികളായി അശാന്തിഫേത്രക്കളായി ഭവിക്കന്നില്ല. അതുകൊന്ദുതന്നെ യാണം", ഇശേചരസ്പപ്പമായ ജഗത്തിനെയല്ല, ജീവസ്പപ്പമായ ജഗത്തിനെ, അ തായത്നാനാവിധമായ ജീവകല്പനകളെ ധചംസനം ചെയ്യക, അതുതന്നെ ശാ ന്തിപഭത്തിന്നുള്ള എകസാധനം" എന്നിങ്ങനെ ആചായ്യന്മാരിൽ ചിലർ നിഷ്ണ ഷിച്ചിരിക്കുന്നത്. മനസ്സിൻെറ വിഷയിവിഷയരൂപത്തിലുള്ള നാനാസംകലന ങ്ങരംതന്നെ അശാന്തി അഥവാ സംസാരമെന്നും, ആ സംകലനങ്ങരം അസ്തമിക്ക ന്നതതന്നെ ശാന്തിപദം അഥവാ മോക്ഷമെന്നും സവ്വശാസ്ത്രങ്ങളുടെ സിദ്ധാന്ത വും സർവ്വമഹാത്മാക്കളുടെ അനഭവവുമാകുന്നു. മനസ്സിൻെറ്റ് നിരോധദശയിൽ ട്ടശ്ചാകാരത്തിലുള്ള പരിണാമമാകന്ന ആവരണം നിവ്വത്തമാകന്നതുകൊണ്ട്, ശാന്തിസചരൂപമായ പരമതത്തചം യാതൊന്നോ, അതു മേഘാപായത്തിൽ സൂ യ്യനെന്നപോലെ സ്റ്റമോയി പ്രകാശിതമാകന്നു. ആ പരമതത്തിം ഓരോരോ ദാ ശനികന്മാരാൽ ഏതേതു പേരിൽ വ്യപദിഷ്ഠമായാലും വേണ്ടതില്ല, അത്ര് നെ തന്നെയെന്നതിൽ സംശയമില്ല. നാമഭേദത്താലോ, വിചാരഭേദത്താലോ വസ്ത ഭേദം സംഭവിക്കുന്നതല്ല. ഇങ്ങനെ ദേഹേന്ദ്രിയമനസ്സകളുടെ വ്വാപാരരൂപമായ നിരസനംചെയ്ത ചിത്തനിരോധദശയിലെത്തി വിക്ഷേപത്തെ സാധനവഴിക്ക നാമരുപവികല്പങ്ങളുടെ സംബന്ധംക്രടാതുള്ള നിരതിയശാന്തിയെ പൂണ്യാത്മാ ക്കളായ വിചാന്മാർ സാക്ഷാൽ അനഭവിക്കുന്നവെന്നിവിടെ ഉപപാദിതമായി. എന്നാൽ ദേഹേന്ദ്രിയമനസ്സകളുടെ റ്റ്വാപാരകാലത്തിൽ വിദ്വാന്മാരുടെ സ്ഥി തിയെന്ത്ര ? അജ്ഞനാരെപോലെ അശാന്തിമയമായ ദഃഖജീവിതംതന്നെയൊ അവരുടെ ഗതി, ഒരിക്കല്പമല്ല. അശാന്തിയിലും അവർ നിത്യനിരന്തമോയി ശാ ന്തിയെ അനുഭവിക്കുന്നു. ശാന്തിതത്തപം സവ്വദാ അവരുടെ ബൂദ്ധിയിൽ സ്ഫുരി ക്കന്നതുകൊണ്ട് അവക്ക് ശാന്തി ഒരിക്കലും തിരോഹിതമാകന്നില്ല പകാശ ത്തിൽ ഇരുട്ടെന്നപോലെ അശാന്തിയിൽ ശാന്തിയെങ്ങനെ? ട്രഃഖത്തിൽ ആനന്ദ മെങ്ങിനെ? എന്ന ശങ്കിക്കേണ്ടതില്ല. നടുവേനൽകാലത്തിൽ കനത്ത വെയിലിൽ നല്ല ആഴമുള്ള കളത്തിൽ അരക്കൊപ്പം തണാത്ത ജലത്തിൽ ഇറങ്ങിനില്ലുന്ന ഒരു പുരുഷന്നം ശരീരത്തിനെറേ ഒരു പകതിയിൽ ഉഷ്ണവും, മറോപകതിയിൽ ശീതവം ഒരേ സമയത്തിൽ പ്രതീതമാകന്നു. ലങ്കയിൽ അശോകവാടികയിൽ രാക്ഷസികളുടെ മദ്ധ്യത്തിൽ നരകടുഃഖം അനഭവിച്ചുകൊണ്ടിരുന്ന ജനകനന്ദി നി, അതേസമയത്തിൽ ത്രീരഘൂപതിയുടെ നിരന്തരസ്തരണം നിമിത്തമുണ്ടാക ന്ന ആനന്ദരസത്തേയമാസ്പദിച്ചിരുന്നവത്രേ. അതുപോലെ പ്രാരബ്ലകമ്മജനിത മായ ഇദ്രിയമനസ്സകളുടെ റ്റ്റാപാരവും അതുനിമിത്തമണ്ടാകന്ന സൂഖദഃഖാഭി വേദനകളം വിദ്വാന്മാക്കം ഒഴിച്ചുക്രടാത്തവയെങ്കിലും, താദ്രശമായ മഹാവി ക്ഷേപത്തിലും ശാന്തിതത്ത്വത്തെ ദ്രഢമായി സാക്ഷാൽക്കരിച്ചിരിക്കന്ന മഹാ ഒരു ക്ഷണമെങ്കിലും ഭംഗമെന്നിയെ നിത്വനിരന്തരം അതു തമാക്കാംക്ക്

ബുധിയിൽ സ്ഫൂരിക്കുന്നതുകൊണ്ടും ശാന്തിയും അവർക്ക് അനഭ്രതമാകന്തം. ശാന്തിസചരൂപമായ പരമതത്തചത്തിൻറ സ്ഫൂരണമെന്നും ശാന്തിയുടെ അ നവേമെന്നം പറയുന്നതിൽ അത്ഥഭേദമില്ല. "നിമേഷാർദ്ധം നതിഷ്യന്തി വൃ ത്തിം ഇവമമയീംവിനാ" എന്നുള്ള ആപാര്യവചനം സൂപ്രസിദ്ധമാണം്. ബ്ര ഹമാകാരമായ വൃത്തിയെ കൂടാതെ അർദ്ധനിമേഷവും ജ്ഞാനികരം സ്ഥിതിചെ യ്യന്നില്ല. ബ്രഹ്മവത്തിതന്നെ ബ്രഹ്മസ് പുരണം ്യവഹാരബാളല്യത്തിൽ,അതാ തു വിഷയാകാരമായി ക്ഷണം ക്ഷണം പരിണമിച്ചുകൊണ്ട് വിക്തമാകന്ന ചി ത്തത്തിലും ബ്രഹമവൃത്തിയെ രക്ഷിക്കുക എന്നതു് സാധാരണജ്ഞാനികരംക്ക് അ സാഭ്യമെങ്കിലും, ജ്ഞാനിപ്രവരന്മാക്ക് സസാഭ്യമാണം. എത്രവലിയ വൃവഹാ രത്തിരക്കിലും ഈ ശരീരത്തിൻെറ സ്ഫുരണം ശരീരാത്മാക്കളായി, ശരീരാസ ക്തചിത്തരായ പ്രാകൃതന്മാൽ" എപ്രകാരം സഹജമൊ, അപ്രകാരം ബ്രഹാത്മാ ക്കളായി, ബ്രഹമതികളായ ബ്രഹമത്താക്ക്ക് ബ്രഹത്തിൻറ സ്ഫൂരണവും അതിപ്പുമധികം സഹജമാമിത്തീരുന്നു. ഉച്ചഭൂമിയായ ഈ സഹജസമാധിയിൽ എത്തിയ ഈശ്വരകല്പന്മാരായ ഈ പ്രബ്ദ്ധന്മാക്ക് ചിത്തവൃത്തിനിരോധത്തി ലെന്നപോലെ ചിത്തവുത്തിപ്രസാരത്തിലും സമാധിതന്നെ. ഇങ്ങനെ സമാധിദ ശയം വിക്ഷേപദശയം അവഷ്ട് തുല്യമെന്നിരിക്കിലും, ഒന്നിൽ ദൃശ്യങ്ങളുടെ അപ്രതീതിയും, മറേറതിൽ അവയുടെ പ്രതീതിയുമെന്നുള്ള ഭേദം ദൈചതദ്ദഷ്ട്രി യിൽ കല്പിക്കപ്പെടന്നു. അതിരിക്കട്ടെ. പ്രാസംഗികത്തെ വിട്ട് പ്രകൃതത്തെ പിന്തടരാം.

ഇങ്ങനെ ഹിമസെയന്ദയ്യജന്വമായ അലെക്കോറ്റാടത്തേയും, അതുവ ഴിക് ആത്മസെയന്ദയ്യജന്വമായ നിരതിശയാനന്ദാത്തയും പ്രതിവർഷം ഗോദ ഖമൈതാനത്തിൽപെന്നു നിവസിച്ചകൊണ്ട് മതിവരാതെ ഉപളജിച്ചു വര്വാൻ ഹേതുവായ ഈ സാധ്യവിൻെറ്റ് ഭോഗ്യവിശേഷത്തെപ്പററി അന്വ സന്വാസിമാർ ആശ്ചയ്പ്പെട്ടകയോ, അസൂയപ്പെട്ടകയോ ചെയ്യുന്നവെങ്കിൽ അതിൽ ആശ്ച യ്യമില്ല. ഗംഗോത്തരിയിൽനിന്നു മേലോട്ട്. അതിവികടമായ മാഗ്ഗത്തിൽക്രടെ ക്ഷേണസാധനങ്ങളും മററും കൊണ്ടുപോകക എന്നത്ര് വളരെ ക്ലാം സാധ്യമെ കില്പം, ജഗന്മാതാവായ ഭാഗീമേനിയുടെ അനുഗേഷത്താൽ എല്ലാം നിഷ്പതി ബന്ധം സാധിച്ചിരുന്നു. പ്രേമോദ്രേക്തിൽ നടീജലത്തിൻെറെ ഉദ്രേക്തിലെ നെപോലെ ഒർമാർഗ്ഗവം സുമാഗ്യമായിത്തീരുന്നു. മണ്ട്രമുണ്ടിൽ ഒന്നുണ്ടെ പോലെ ഗംഗോത്തരിയിലെ ഗംഗാപൂജകന്മാരായ ബ്രാഹ്മണരിൽ ഒന്നുണ്ട യുവാക്കളം, ഈ സാധ്യവിലുള്ള ശ്രദ്ധാഭക്തികളാൽ പ്രേരിതന്മാരായി പ്രതിവർ ഷം ഗോമുഖത്തിൽ ഒരുമിച്ചു നിവസിക്കുക പതിവായതുകൊണ്ട്, അവിടെ അ ധികം ഖാഭ്യപദാർത്ഥങ്ങരംക്കും പുറമെ ചെറുകൂടാമെങ്ങളും അപേക്ഷിതമായിരു നോം പിലർ ചെറുകൂടാങ്ങളിലും മററും പിലർ അവിടെ ഉപലബ്ബമാകണം ചെറും പാഷാണഗുഹകളിലുമായി ശാന്തിഭംഗം ക്രാതെ വെവ്വേറെ നിവാസം ചെയ്തി രുന്നം. ശിക്ഷിതരാകട്ടെ, അഥവാ അശിക്ഷിതരക സാധാരണമായി ആരുംതന്നെ ഈ റ്ററ്റ്മസ്ഥാനത്തു വന്ന് രണ്ടു ദിവസമെങ്കിലും പാർക്കവാനുള്ള സാഹസം ചെയ്യാറില്ല. ഗംഗോത്തരിയിൽ എത്തുന്ന പുണ്യ ത്മാക്കളായ യാത്രക്കാരിൽ ചിലർ അതിപുണ്യത്തെ ഇപ്പിച്ചുകൊണ്ട് അവിടെ വളരെ കഷ്പപ്പെട്ട ചെന്നു ഗംഗാബാലികയുടെ ഹിമജലത്തിൽ ഒന്ന മുഞ്ഞി ഉടനടി മടങ്ങിവരികയാണ് പ തിവ്. സന്ദരമെങ്കിലും, രണഭ്രമിയെന്നപൊലെ ഭയാനകമായി എദയകമ്പനം ചെയ്യിക്കുന്ന ആ അമാനവസ്ഥാനത്തിൽ രാത്രി കഴിച്ചുകൂട്ടുവാൻ സാധാരണന്മാ ക്ക് ധൈയ്യമെവിടെ? സാമഗ്രിയെവിടെ? എങ്കിലും രണ്ടുകൂട്ടർ അവിടെ ചെന്ത അധിക ദിവസം അവിടങ്ങളിൽ പാർപ്പിമേറപ്പിക്കാറുണ്ട്. ഒന്ന് ആട്ടമേയ്ക്കുന്ന പവ്വതീയരുടെ സംഘവും മറേറത്ക് ഇതേവരെ ആരുംകയറാത്തം മഹോന്നതങ്ങ ളായ ഹിമപവതങ്ങളുടെ ഉച്ചശിഖരത്തിൽ കയറുവാനിച്ചുിച്ചുകൊണ്ട് യൂറോ പ്പിൽനിന്നവരുന്ന ഗവേഷകന്മാരുടെ സംഘവുമത്രെ. ആട്ടിനെ വളത്തുക ഉദ്യോ ഗമായിട്ടുള്ള ഈ പവ്വതീയർ, പ്രകൃത്വാ ആട്ടിനെപ്പോലെതന്നെ അത്വന്തം തി തിക്ഷകളാണെന്നുവേണം പറവാൻ. നിവസിപ്പാൻ ക്രാരമൊ, മറപ യാതൊരാ ത്രയമൊ ക്രടാതെ വിശേഷിച്ച് ഊർണ്ണ പസ്ത്രങ്ങളൊന്നും ക്രടാതെ തീയ്പ്പണ്ടാക്ക പാൻ പിറകപോപ്പമില്ലാതെ അവരുടെ ആടുകളുടെക്രതെന്നെ തുറന്ന ഹിമമൈ താനങ്ങളിൽ മഴയും മഞ്ഞും പെയ്യന്നതിനെ സഹിച്ചുകൊണ്ട് ദിനവും രാത്രിയും കഴിച്ചകൂട്ടക എന്ന അവരേടെ അക്ലിഷ്ടവും സകരവുമായ ദിനചയ്യായ കണ്ടാൽ, കഠിന തിതിക്കയിൽ കേളികേട്ട ഭിഗംബന്മോരേടെ മനസ്സിലും വിസ്തയം തോ ന്നാതിരിക്കയില്ല നേരെമറിച്ച് ഗവേഷകസംഘമാവട്ടെ ഗോമുഖത്തിനെറ മ കഠം പ്രദേശങ്ങളിൽ ഒന്നരണ്ടു മാസം ചെന്നു നിവസിക്കുവാൻ ലക്ഷക്കണക്കാ യി രൂപിക ചിലവുചെയ്യന്നു.നിയതമായ ആഹാരാദികളിൽ യാതൊര കറവും ക്രടാതെ അവിടെ എല്ലാം വെ പ്ലണ്ടാക്കി ക്ഷേണം ചെയ്ത് അവക്ക് സഹജമായ രാജസരീതിയിൽ അവിടെ അവരുടെ ഗവേഷണരുപമായ ഉദ്യോഗത്തിൽ പ്ര വത്തിക്കുന്നു. നിയമേന കൊല്ലംതോറും അവിടേക്കുള്ള സഞ്ചാരം നിമിത്തം ഞ ങ്ങരംക്യികം പരിചയപ്പെട്ടിട്ടുള്ള ക്കതിയഹിന്തുക്കളായ ആ അജപാലന്മാർ ഭക്തിയോടെ ആട്ടിൻപാലം മററും പ്രഭ്രതമായി അവിടെ ഞങ്ങാംകും തന്ന് പ രിചരിക്കക പതിവാണം". അത്വന്നതമായ ആ ഹിമസ്ഥാനത്തിൽ അതുനിമി

ത്തമള്ള ഉപകാരം എത്ര മഹത്താണെന്നു പ്രത്യേകിച്ചു പറയേണമൊ?

ഗോമുഖത്തിന്നരികെ താഴ<u>ഞ്ഞുള</u> ചെറുഭൂർജ്ജവ്വക്ഷങ്ങളുടെ ര*ദ്വ്യമായ* വനമാണ് എൻെറ അവിടത്തെ മുഖ്യമായ നിവാസസ്ഥാനം ആ ചെറുവന ത്തിൽനിന്നു മേലോട്ട് വിറക് ലേശവും ലഭിക്കാത്തത്തകൊണ്ട് അവിടെ നിവസി ക്കുക എന്നതു് അതിശൈത്വത്തെ സഹിക്കവാൻ സമർത്ഥന്മാക്കല്ലാതെ അന്വ ന്മാക്ക് സാധ്യമല്ലാ. തിതിക്ഷയം ശമവം ഭമവം സന്തോഷവം വൈരാഗ്യവുമൊ ക്കെ ഈ സംസാരത്തിൽ സാതിശയമാണം. ഒരുത്തനെ അപേക്ഷിച്ചു മറെറാരു ത്തനിൽ അതുകരം അധികമായി കാണപ്പെടാം. എല്ലാ സദ്ഗ്മണങ്ങളുടെയും നി രതിശയഭാവം പരമേശപരങ്കൽമാത്രമെ സ്ഥിതിചെയ്യന്നുള്ള വെന്നാണം" ശാസ്ത്ര സിധാന്തം. എന്നാൽ വിവേകജനിതമായ തിതിക്ഷാദിഗുണങ്ങറം മാത്രമെ അദ്ധ്വാത്മജീവനത്തിൽ സഹായകമായിത്തീരുന്നുള്ള. പോത്തിൻറ തിതിക്ഷ യും, നായിന്റെ സന്തോഷവും വിവേകജനിതമല്ലാത്തതുകൊണ്ട്, അഭ്യാത്മഭാവ ത്തിൻെറ ഗമകങ്ങളോ, അഥവാ ജനകങ്ങളോ ആകന്നില്ല. ഒരു നിർദ്ധനൻ ഭാ രിദ്ര്യംനിമിത്തം സഹിക്കന്ന ക്ഷുധാബാധയെതന്നെ പേറൊരുവൻ വിവേകപൂറ്റ്റം തപോരൂപത്തിൽ സഹിക്ഷന്നവെങ്കിൽ, അതു വമ്പിച്ച പൂണ്യോദയത്തിന്ന സാ ധനവും അതുനിമിത്തം ത്രേഷ്ഠവുമാകന്നു. ഈശചരപ്രസാഭത്തിന്നും ആദ്ധ്യാത്മി കമായ ഉന്നതിക്കമുള്ള തപോമാഗ്ഗങ്ങളെ ശാസ്ത്രംവഴിക്കോ, ആപായ്യൻവഴി ക്കോ, വ്വജാപരമ്പരവഴിക്കോ വിവേചനം ചെയ്തറിഞ്ഞു് അവയെ രഥാ വിധി അനുഷ്ഠിക്കുന്നതിൽ സ്വതന്ത്രമായി നാനാകഷ്ടസന്തനം ചെയ്യുന്നവർ മാ ത്രമാണം" തപസ്ഥിപദവാ പ്യന്മാർ, അങ്ങനെ ഞങ്ങളുടെ ശീതാദികഷ്ട്രസഹനസാ ഹസം ആപേക്ഷികമായി അത്ര പ്രചണ്ഡതരമല്ലെന്നാവാമെങ്കിലും അതു തപോ രൂപമായതുകൊണ്ട് പ്രചണ്ഡതരമായ മറപ്പുളവരുടേതിനേക്കാരം പ്രശസ്തമെ ന്ത് ഞങ്ങ കക്കഭിമാനിക്കാവുതാണ്. ഞങ്ങളുടെ ആരാമസ്ഥാനമായ ആ വനക മാരി പലവർണ്ണത്തിൽ മനോമോഹകങ്ങളായ വിചിത്രപുഷ്ടങ്ങളാൽ പൂഷ്പിത ങ്ങളായി അലൌകികങ്ങളായ പലേ തുണലതാഗുല്യാദികളെക്കൊണ്ട് മണ്ഡി തയായി സചർഗ്ഗീയ സൂഷമയെ ആവഹിച്ചിരുന്നു. ഗോമഖത്തിന്നരികെയുള്ള വിശാലമായ ഈ പവ്വതപാർശചഭ്രമി ഇങ്ങനെ വർഷകാലത്തിൽ പുഷ്പ്പാച്ച രമായതുകൊണ്ടതന്നെയായിരിക്കാം വ്വദ്ധന്മാർ ഇതിന്ന് "പൂഷ്പവാസ"മൈതാ നമെന്ന് നാമകരണം ചെയ്തിരിക്കുന്നതു്, ആ മള്ളുളമൈതാനത്തിൽ തുഹിന കാന്തിയെയെന്നപോലെ കസുമസൌന്ദയ്യത്തേയം അവിടവിടെ ഭ്രമണം ചെയ്ത കൊണ്ട് ഞാൻ പ്രതിദിനമപളജിച്ചിരുന്നു. കരടികൾ കാവല്യാരെന്നപോലെ രാ തിമുഴവനം ഞങ്ങളുടെ വസതിക്കരികെ ചുററുഭാഗവും അകതോഭയമായി സ ഞ്ചരിക്കേയും, തോന്നം വിധം ഇടക്കിടെ കിടന്ന വിത്രമിക്കകയും ചെയ്തിരുന്നു. ഭിവരാത്രം ആനന്ദസന്ദോഹത്തെ വർഷിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കന്ന ആ ദിവ്വധരണി യിൽ ഭീതിഹേതുക്കളായ കരടിമുതലായ ഹിംസ്രജന്ത്രക്കാം ഭീതിയേയോ ടുംഖ ത്തേയോ ഉൽപാദനംചെയ്തിരുന്നില്ല. അവിടെ അധികമായി നിവസിക്കന്ന ചൂ വന്നകരടികരം മനഷ്ഠരെ ആക്രമിച്ചഭ്യസിക്കാത്തതുകൊണ്ടായിരിക്കാം മനഷ്യ ക്ക് അത്ര ഉചേദ്രവകാരികളായി കാണപ്പെട്ടിരുന്നില്പെന്നുള്ള വിശേഷത്തേയും ഇപിടെ വിസ്മരിക്കേണ്ടതില്ല. പിന്നെ രാവും പകലും ചിലപ്പോരം ചിലർ പരസ്പരം സംഭാഷണം ചെയ്യന്നതായ ശബ്ദങ്ങൾ അവിടെ മുകശഭേശത്തിൽ അതിസമീപതോയി കേരംക്കപ്പെട്ടിരുന്നു. താദശശബ്ദങ്ങരം ചിലപ്പോരം സ്പഷ്ട മായും ചിലപ്പോരം അസ്പഷ്ടമായും ത്രവണപുടങ്ങളിൽ പ്രവേശിച്ചിരുന്നു. യക്ഷ ന്മാർ, ഗന്ധവ്വന്മാർ തുടങ്ങിയ ദേവവഗ്ഗങ്ങളുടെ ആലാപമാണം" അവിടങ്ങളിൽ ഞങ്ങനെ കേരംക്കപ്പെടുന്നതെന്നു ശ്രദ്ധാവാദികളായ പഴമക്കാരും, വായുപ്രഹാ രംനിമിത്തം പാഷാണ പ്പിട്രങ്ങളിൽനിന്ന പുറപ്പെടുന്ന നിസ്ഥനമാണ് അതെന്ന ബുദ്ധിവാദികളായ പുതുമക്കാരം പറയാ൨ണ്ട്. വൃദ്ധോക്തി ഉപഹാസപൂവം ഉ പേക്സ്വമല്ല, വി പാരണീയമാണം". യക്ഷരാജധാനിയായ അളകാപൂരി ഇവിടെനി ന്നു ദൃരത്തല്ല. വളരെ അരികത്താണം". അന്തരീക്ഷ പാരികളായ യക്ഷഗന്ധവ്വ ന്മാർ അവരുടെ എത്രയം പ്രിയപ്പെട്ട സ്വദേശമായ ഈ വിജനസ്ഥാനങ്ങളിൽ സചച്ഛന്ദം വിചരണം ചെയ്യന്തവെന്ത വൃദ്ധന്മാർ വിശചസിക്കന്തപെങ്കിൽ അ തിൽ അനുപപത്തിയെന്ത്ര്? യക്ഷഗന്ധർവ്വനാരേയും ഭ്രതപ്രേത പിശാചാഭിക ളേയും പററി ഹിമവാൻെറ ഉപരിദേശത്തിൽ നിവസിക്കന്നവക്കുള്ള വിശ്വാസം ട്രഢബദ്ധവും അപ്പേട്ട്രിവുമാണും. മദമത്തകളായ യക്ഷയുവതികരം ഏകാന്തസ്ഥാ നത്തിൽ പവ്തീയയുവാക്കന്മാരെ കണ്ടുമുട്ടിയാൽ അവരെ ബലാൽ ആക്രമിക്ക എന്നതു് അവിടങ്ങളിൽ സാധാരണമാണം്, യക്ഷഗന്ധവ്വാദികളൊന്നുംതന്നെ വാസ്തവത്തിലില്ലെന്നും, അവയുടെകല്പന കേവലം രൂഡവിശ്വാസമെന്നും വാദിക്ക ന്നവർ അഅനെ വാദിച്ചുകൊള്ള ട്രെ! അവയെ പ്രത്യക്ഷമായി നേരിട്ടു കാണാക യം, അവയോട് പത്വക്ഷമായി വ്വവനരി കുകയം പെയ്യുന്ന ഇവർ അവയടെ വാ ഭത്തെ വിലവെക്കുന്നതെങ്ങനെ? യക്ഷഗന്ധർവ്വന്മാരും ദേവകളുമൊക്കെ ഉണ്ടെ ന്നൊ, ഇല്ലെന്നൊ ഈശ്വരൻതന്നെ നിർണ്ണയം ചെയ്തകൊള്ളട്ടെ! എങ്കിലും വ്വദ്ധപാരമ്പയ്യംവഴിക്ക് ഉണ്ടെന്തന്നെ ഉയന്ന് ഹിമാലയദേശത്തിൽ മാത്രമല്ല. ഭാരതത്തിലെ താണദേശത്തിലും അന്വദേശങ്ങളിലും പലെ മനുഷ്യവഗ്ഗങ്ങളാലും വിശ്വ സിക്കപ്പെട്ടവരുന്നു.

ഇങ്ങനെ ചിത്തത്തിൽ ഭയചിന്താദികളായ കലുഷതകളെ സദാ ഉത്പാ നോ ചെയ്യന്ന ഭല്ലകങ്ങൾ, യക്ഷഗന്ധവ്വന്മാർ, പിപതിഷ്യ (ഇടിഞ്ഞു വീഴവാൻ ഒരുങ്ങിനില്ലുന്ന)കളായ പർവ്വതതടങ്ങൾ, ഹിമസംഘാതങ്ങൾ തുടങ്ങിയ പരാ ത്ഥങ്ങളം ഗോമഖ പാന്തത്തിൽ സുലഭമെന്നിരിക്കിലും, സന്വ്വാസികളായ ഞ ങാംക്ക് അവയെല്ലാം നേരെമറിച്ചു മനസ്സിൽ അതിയായ പ്രസന്നതയെ ഉള വാക്കിയിരുന്നം. "സർവ്വം ബ്രഹ്മമയം ജഗൽ" എന്നനുവിച്ചറിഞ്ഞു് അതിൽ നി ത്വനിന്തേരം നിഷ്യചെയ്യന്നതപോലെ ഈ സംസാരത്തിൽ സവ്വതാപങ്ങളുടേയും സർവ്വാനർത്ഥങ്ങളുടേയും, സർവ്വ ചിന്തകളുടേയും ശമനൌഷധം വേറൊന്നി ല്ലെന്നുള്ള തു സർവ്വവിദ്ധൽസമ്മതമാണ് "ആനന്ദം ബ്രഹ്മണോ വിദ്വാൻ ന ബിഭേതി കൗശ്വന് എന്നുള്ള ഉപനിഷദ്വാക്വരണത്തെ ആർ കേട്ടിരിക്കയില്ല. ബ്രഹ്മവിത്തിൻെറെ നിത്വശാന്തിയെ എത്ര വലിയ ഭേയവും എത്ര വലിയ ഉഭവവും

ഭഞ്ജനം ചെയ്യുന്നില്ല. ഈശ്വരേന കണ്ടവർ ഈശ്വരനെതന്നെ എല്ലായ്പോഴം എല്ലായിടത്തും കാണാന്നും. ഈശ്വരതത്തപമാകട്ടെ താൻ തന്നെയാണുതാനും. ത ന്നിൽനിന്നു തനിക്കു ഭയമെന്തിന്നു്? ട്രഃഖമെന്തിന്നു്? ഇങ്ങനെ ഈശചരതത്തച ത്തെ നിത്യമായി അനുസന്ധാനം ചെയ്കയും, സർവ്വ ചരാചരങ്ങളും അവിനാ ശിയായി ആനന്ദഘനമായ ഈശചരസചത്രപമെന്ന്നിശ്ശങ്കമായി കാണ്ടകയും ചെയ്യന്ന ഞങ്ങരംക്ക് ദേഹചിന്തകന്മാരായ പ്രാക്തന്മാരെ ഭയപ്പെടുത്തുന്ന ഈ വക പദാത്ഥങ്ങരം ഭീതിയെതന്നിരുന്നില്ലെന്നുള്ള തിൽ യാതൊരസാംഗത്വവുമില്ല. ദദഹാസക്തിയുടെ ദ്വഢസംസ്കാരം നിമിത്തം തത്താട്രശമായ ഭയാനക ഫിമദേ ശത്തിൽ സാധാരണന്മാർ സാധാരണമായി മനസ്സകൊണ്ടു രചിക്കാറുള്ള ആയി രക്കണക്കായ ഭയാശങ്കകളം നാനാദീർഘസൂത്രങ്ങള് മൊന്നം ഞങ്ങാം അവിടെ സങ്കല്പസ്പച്ചി ചെയ്തിരുന്നില്ലെന്നു സാരം. സവ്ദാ പ്രസന്നഭാവം, ആനന്ദഭാവമ ല്ലാതെ വേറൊരു വിപരീതഭാവം ഞങ്ങരംകപിടെ അനുഭ്രതമായിരുന്നില്ല. എ ന്നാൽ അനേക യേഹേതുക്കളുടെ മദ്ധ്യത്തിലും, ഞങ്ങളുടെ നിർഭയതയും പ്രസ ന്നതയും അവിടെ എങ്ങിനെ സുരക്ഷിതമാകുന്നവെന്നു വല്ലവരും ആകാംക്ഷിക്ക വാനിടയുണ്ട്. ആകാശത്തിൽ പറക്കുന്ന പക്ഷിയുടെ ഗതി പക്ഷിയല്ലാതെ മററ ള്ള വർ അറിയാത്തതുപോലെ, ആന്തരലോകത്തിൽ അതായത്ത് അദ്ധ്വാത്മലോ കത്തിൽ സഞ്ചരിക്കുന്ന സാധുസന്ന്യാസിമാരുടെ ഗതി അവർ മാത്രമല്ലാതെ ബാ ഹൃലോകത്തിൽ, അതായതു് ഭൌതികലോകത്തിൽ ഭ്രമിക്കന്ന സാധാരണ ന്മാർ അറിയകയില്ലെന്നുമാത്രമാണം" അതിന്നുള്ള സംക്ഷിപ്തമായ പ്രതിവചനം. ജ്ഞാനികളെ ജ്ഞാനികഠം മാത്രമേ അറിയുകയുള്ള വെന്നിങ്ങനെ ജ്ഞാനികള ടെ ഇടയിൽ പ്രസിദ്ധമായ ഒരു ചൊല്ലണ്ട്.

ഈശപദേർശികരം എല്ലായിടത്തം എല്ലായോഴം ഈശപദേർശനം ചെ യ്യന്നവെന്നതിൻെറ അത്ഥമെന്ത്? ഈശപരേൻറ സ്വര്യപമെന്ത്? ഈശപദേർ ശനത്തിൻെറ സ്വര്യപമെന്ത്? എന്നു പിന്നേയം വല്ലവരും ആകാംക്ക ചെയ്യുന്ന വെങ്കിൽ, അതിനെ ഉടനെ വാക്കകാണ്ട് സമാധാനിക്കയെന്നത് ആരാലം സാദ്ധ്യമല്ല. ഈശപരേൻറ പാരമാത്ഥികസ്വര്യപത്തെ വാക്കകാണ്ട് വർണ്ണിച്ചു മനസ്സിലാക്കുന്നതെങ്ങിനെ? അതിനെ സാക്കാൽ കണ്ടറിഞ്ഞവരും അതിനെ വാണിക്ക വിഷയമാക്കി സംപൂർണ്ണമായി വർണ്ണിക്കവാൻ ശക്തരാകന്നില്ല. എ ത്ര വിസ്തൃതമായ വർണ്ണനവും തത്തപത്തെ സാകല്യേന സ്പർശിക്കന്നില്ല. എ ത്ര വിസ്തൃതമായ വർണ്ണനവും തത്തപത്തെ സാകല്യേന സ്പർശിക്കന്നില്ല. എ ത്ര വിസ്തൃതമായ വർണ്ണനവും തത്തപത്തെ സാകല്യേന സ്പർശിക്കന്നില്ല. എ നോ, സവ്വശക്തനെന്നോ, എശ്വയ്പാൻ വേറൊരുപായമില്ല സവ്വേജ്ഞനെ നോം, സവ്വശക്തനെന്നോ, എശ്വയ്പാൻ വേറൊരുപോയമില്ല സവ്വാജ്ഞാനെ നോം, സവ്വശക്തനെന്നോ, എശ്വയ്പാടിഇണങ്ങളുടെ നിരതിശയസീമയെന്നോ, സ്പെയ്യിസേലഹരിയെന്നോ, അനേകകോടി ന്യയ്പാകാശത്തെ ഇരുട്ടയിക്കുന്ന ഉ ഞ്ജ്പലതേജോവിസ്താരമെന്നോ, സവ്വേമാംലങ്ങളേയും നിയമനംചെയ്യുന്ന

അന്തയ്യാമിയെന്നോ, സത്വജ്ഞാനാനന്ദസചരൂപമെന്നോ, ആകാശാപോലെ സ വ്വഗതനെന്നോ, ശബ്ദസ്വശ്രൂപാദികളൊന്നമില്ലാത്ത നിഗ്ഗണനെന്നൊ, മറെറാ ആ പരമാത്മാവിനെ ശ്രതികളം വിദ്വാന്മാരം പലേ പ്രകാരത്തിൽ വർണ്ണി ച്ചിരിക്കുന്നവെങ്കിലും, ആവക വർണ്ണനകളെല്ലാം പരമാത്മാവിൻെറ വർണ്ണന കരംതന്നെയെന്നും, പരമാത്മതത്ത്വത്തെ ബുജിയിൽ ധരിക്കവാൻ അതുകരം ഏതാണ്ടപകരിക്കുന്നവെന്നും സമ്മതിക്കാമെങ്കിലും, പിന്നേയും പരമാത്മാവ് വർണ്ണനകഠംകെത്തുവാൻ വയ്യാത്തവിധം അവക്ക് മീതെയായി അത്രയും ഉന്നത മായ ഒരു സ്ഥാനത്തിൽ വിരാജിക്കന്നു. എത്ര വിസ്തുതമായ വർണ്ണനപരിധിയി ലം പരമാത്മാവിനെ പരിച്ഛേടിക്കവാൻ സാധിക്കുന്നതല്ല. തുംബീഫലമെന്ന പോലെ എത്ര വന്നിച്ച വാഗചിലാസക്കടലിൻെറയും മീതെ പൊന്തിനില്ലുന്നത ല്ലാതെ പരമാത്മാവ് ഒരിക്കലും അതിനെറ ഉള്ളിൽപ്പെടുന്നതല്ല. ജലം എത്ത ധികം വർദ്ധിച്ചുയരുന്നവോ അത്രയുമധികം തുംബീഫലവും അതിൽനിന്നയന്ത് മീതെ പൊന്തിനിൽക്കുന്നതുപോലെ, എത്രയധികം പരമാത്മസചരുപത്തെ വർ ണ്ണിക്കു പോത്തതയധികം ചിന്നേയം അതു മോലോട്ടയന്ത വർണ്ണനം സ്പർശി ക്കാത്ത ഭൂരത്തിൽ സർവ്വോൽക്കർഷേണവർത്തിക്കുന്നു. വിഷ്ണഭഗവാൻ ചതുർഭ ജനാഞ്, മേഖ്ബാപോലെ ശ്വാമളവർണ്ണനാണ്, പൂണ്ഡരീകദളംപോലെ വിശാല നേത്രനാണം", എന്നും മററും എത്രന്നെ വിഷ്ണസ്വരൂപത്തെ വർണ്ണിച്ചാലും അ തിൻെറ മഞ്ഞുളതയെ കണ്ണകൊണ്ടു കണ്ടറിയുകയല്ലാതെ വർണ്ണനംകൊണ്ടറിയു വാൻ സാധിക്കുന്നതല്ല. വർണ്ണനമെല്ലാം ശരിതന്നെ: തെററല്ല് വിഷ്ണഗേവാന്ത് നാലുകയ്യുതന്നെ; രണ്ടുകയ്യൊ, എട്ടുകയ്യോ അല്ല. വിഷ്ണമുത്തി നീലനിറത്തിലാ ൺ", വെളുത്ത നിറത്തിലോ തുടുത്തനിറത്തിലോ അല്ല ഇങ്ങനെ ചിലതറിഞ്ഞ തുകൊണ്ടു, വിഷ്ണുവിൻെറ ജഗന്മോഹനമായ ആകാരമള്ളളതയെ ഈ വർണ്ണ നം കേരംക്കയോ പഠിക്കയോ ചെയ്യന്ന ഒരുവൻ അറിയന്നതെങ്ങനെ? വി ഷ്ണസചരൂപത്തെ സാക്ഷാൽ കണ്ണകൊന്ദ് കണ്ടറിഞ്ഞ അനനൃഭക്തരല്പാതെ ആ സചരൂപത്തിനെറ അലൌകികമായ മഞ്ജുള്നാമാഹാന്യ്യത്തെ മററുള്ളവർ അറിയുന്നില്ല. അതുപോലെതന്നെ അലൌകികത്തിൽവെച്ചു് അലൗകിമായി ശബ്ദപ്രവൃത്തിക്കുള്ള യാതൊരു നിമിത്തവും സ്പർശിക്കാത്ത പരമാത്മതത്താം വാക്കിനാൽ അവർണ്ണനീയമെന്നും കേവലം സ്ഥാനഭവഗദ്ദ്വമെന്നും സിദ്ധമാ കന്ന. എന്നാൽ ശ്രൂതികളം സ്മൃതികളം പരമാത്മതത്ത്വത്തെ ബഹുവിധം നിരൂപണംചെയ്തിരിക്കുന്നതു വൃർത്ഥമാണോ? ഒരിക്കലും വൃർത്ഥമല്ല. റൃ തത്തചാനഭവത്തിന്നതുപകരിക്കമെങ്കിൽ, ഉപകരി ത്ഥമെന്നാർ പറയുന്നു. ച്ചുകൊള്ള ഒട്ട. ശാസ്ത്രങ്ങളം വിദ്വാന്മാരം ചെയ്യന്ന തത്തപവിവേചനം നിമിത്തമുണ്ടാകന്ന ഉപകാരത്തെ ഇവിടെ നിഷേധിക്കന്നില്ല. ഈശ്വരൻ ഇ അവർണ്ണനീയനെങ്കിൽ ഈശചരദർശനം വർണ്ണനീയമാകന്നതെ ണ്ടനെ ങ്ങനെ? ഘടത്തിൻെറ സചരൂപം പറഞ്ഞു മനസ്സിലാക്കാവുന്നതുകൊണ്ടു്,

ഘടദർശനത്തിൻെറ സചരൂപത്തെപ്പററിയും ഒരുവനെ പറഞ്ഞു ധരിപ്പിക്ക വാൻ സാധിക്കുന്നതാണും. അവർണ്ണനീയവസ്തുവിൻെറ ഭർശനവും അവർണ്ണനീ യമാകന്നതല്ലാതെ വാക്കിന്നു വിഷയമാകന്നതല്ല. ചരമേശചരതത്തചത്തെ കാ ണുവാനുള്ള സാധനമേത്ര്? കണ്ണകൊണ്ട് ഘടാദികളെ കാണുന്നു. ബൂദ്ധികൊണ്ടു കാമക്രോധാദികളെ കാണന്നു. അതുപോലെ നാമരുപാതീതമായ പമമാത്മവ സ്തവെ കണ്ണുകൊണ്ട് കാണ്മന്നില്ല. ബൂദ്ധികൊണ്ടം കാണ്മവാൻ കഴിയന്നില്ല. അവാങ്മനസഗോചരമെന്ന് തത്തപദർശികളായ പണ്ടത്തെ ഋഷികശം അതി നെ പ്വപദേശിച്ചിരിക്ഷന്നു. ഇങ്ങനെ ഈശപരനെപോലെതന്നെ ഈശപരടർ ശനവും അലൌകികമെന്നിരിക്കെ, അതിനേയും വാക്കിന്ന വിഷയമാക്കക എ ന്നത് അസാദ്ധ്വംതന്നെ. അന്തഃകരണം ഘടാകാരമായി പരിണമിക്കുന്നത് ഘട **ദർശനമാകന്ന്തപോലെ നാമരൂപപരി**ണാമത്തിൽനിന്നയർന്ന് ഇവമാകാരമാ യി പരിണമിക്കുന്നതുതന്നെ ബ്രഹ്മദർശനമെന്ന് വേദാന്തികരം വ്യാഖ്യാനിക്കാര ണ്ട്. എന്നാൽ ബ്രഹ്മത്തിന്ത് യാതൊരാകാരവുമില്ല. അതു നിരാകാരമാണ്. നിരാകാരമായ ഇവമത്തെ ദർശനം ചെയ്യുന്നതാർ? നിരാകാരമായി അപരി ച്ചൂിന്നമായ ബ്രഹ്മത്തെ പരിച്ചുിന്നമായ മനസ്സ് വ്യാപനം ചെയ്യന്നതെങ്ങനെ? മനസ്സിൻറെ കല്പനാശൂന്വമായ ദശരിൽ ബ്രമത്താം നിരാവര്ണമായി ശുദ്ധ മായി ഏകമേവാദചിതീയമായി, സ്ഥമഹിമയിൽ സ്ഥയം പ്രകാശിക്ഷന്തവെന്നാ ണെങ്കിൽ, പിന്നെ ബ്രഹ്മത്തിൻെറ ദർശനമെന്നും ദ്രഷ്ടാവെന്നും മറപ്പുള്ള കല്പ നകഠം അത്ഥത്ത്വുങ്ങളെന്നും, ബ്രാമദർശനം ലോകസാധാരണമായ ദൃശ്വദർശ നത്തിന്ന സദ്ദശമല്പെന്നും, ബ്രഹ്മത്തിന്റെ ഭർശനം അത്വന്തമലെയകികമായ അട്ടശ്ചദർശനമാണെന്നും വേദാന്തപക്ഷത്തിലും സിദ്ധമാകന്നു. ഈശപരന്നെ പോലെ അട്ടശ്യനായ ഈശ്വരൻെറ്റ് ദർശനവും ഇങ്ങനെ അത്വത്തുന്നും ലോ കാതീതവുമായതുകൊണ്ട് വർണ്ണനത്തിൽനിന്നമർന്നു വിജയിക്കന്ന അവയെ കേട്ടറിയക എന്നത് അശക്വമെന്നും, കണ്ടുതന്നെ അറിയേണമെന്നും പ്രകരണ താൽപയ്യമാകുന്നു.

ഇങ്ങനെ ഗോമ ഖ സമീപത്തിൽ അധികടിവസം നിവസിക്കുന്ന സന്ദർ ക്ഷേളിൽ ഗോമ ഖ ഇഹാ സ്ഥാനത്തിൽ ചെന്ന് അധികവാരം ഗംഗാസ്സാനം ചെ യൂക പതിവായിയന്ത അവിടെ ചെറ്റബാലികാരൂപത്തിൽ പ്രവഹിക്കുന്ന ഹിമ ശീതളമായ ഗംഗയിൽ ഒരു മുങ്ങു മുങ്ങുക എന്ന ഇ്സാധാരണന്മാക്ക് ശക്യമല്ലാ ത്ത വലിയൊരു തപശ്ചരണമാണെന്നു് പ്രഭയ്യകിച്ചു പറയേണ്ട ഇണ്ട്. ഈ ഗോമ ഖീജലത്തിൽ ഒരു വാരം ചെയ്യുന്ന സ്റ്റാനം തന്നെ ഈ നരശരീരത്തെ നി ഷ്പാപവും സഫലവുമാക്കിത്തീർക്കുന്നുവെന്നു് ആസ്തികന്മാരോയ ഹിന്തുക്കാം വിശചസിക്കുന്നു. പ്രയാഗം മുതലായ താഴെയുള്ള തീർത്ഥങ്ങളിലെ ഗംഗാ ജലംതന്നെ ഒരു തുള്ളി മൃത്വംകാലത്തിൽ മുഖദ്വാരത്തെ സ്മർശിക്കമെങ്കിൽ,

മു ർഷു പിന്ന് സദ്ഗതി ലഭിക്കമെന്ന ത്രദ്ധിക്കുന്ന സനാതനധർമ്മികളുടെ ദ്ര ഷ്ട്രിയിൽ സരസരിത്ത് കൈലാസത്തിൽനിന്നു ഭൂമിയിൽ ആട്ടുമായി അവതരി ക്കന്ന ഈ ഗോമുഖീസ്ഥാനത്തിലെ ഒരു ജലബിന്ദുവിൻെറ മാഹാത്മ്വം ഇത യെന്നു പരിച്ഛേദിക്കുവാൻ പ്രയാസം. തത്താട്ടശമായ പരമപാവിത്രുത്തോടുക ടിയ ഗോമുഖഗംഗയിൽ ചെയ്യുന്ന സ്റ്റാനപാനങ്ങളുടെ ഫലത്തെ പിന്നെ പരി ഗണിക്കുവാൻ ആക്കകഴിയും. ഒന്നിൻറെ ഫലം തന്നെ ഈട്ടശമെങ്കിൽ, അനേ കത്തിൻെറ ഫലത്തേപ്പററി എന്തു പറയേണ്ടു? നിമ്പോന്നതമായി, അതിവികട മായി തലക്കമീതേയം താഴേയം സർവ്വത്ര കൂട്ടംകൂട്ടമായി, പ്രഭ്രതമായി കിടക്കുന്ന പലേ പാഷാണനികരങ്ങളെയുമതിക്രമിച്ചു് മഹാഹിമധാരയിൽനിന്നു ഹിമപ്പാ റക∆ം നിരന്തരമായി ഇടിഞ്ഞു വീഴന്നതിനേയും ഭയപ്പെടാതെ ഗോമുഖഇഹ യുടെ സമീപത്തുചെന്നു സ്റ്റാനം ചെയ്യുക എന്നതു് വലിയ പീരകർമ്മമെന്നിരി ക്കിലും, ത്രദ്ധാഭക്തികളുടെ അപരിമിതമായ ഉദ്യേകം നിമിത്തം എനിക്കവിടെ പിന്നേയും പിന്നേയും ചെന്നു സ്റ്റാനം ചെയ്യവാൻ കഷ്പബുദ്ധിയോ ഭയമോ തോ ന്നിയിരുന്നില്ല. നേരെമറില്പ് ഉത്സാഹവം ആഹ്ലാദബുദ്ധിയം ഉടിതമായിരുന്നു. അകണ്ഠിതമായ ത്രദ്ധയോടും ഭക്തിയോടും കൂടിത്തന്നെയാണും അനേകവാരം അവിടെ ചെന്നു യഥാവിധി ഗംഗാസ്റ്റാനവും ഗംഗാപൂജനവും ഞാൻ നിവ്വത്തി അധികം ദിവസം അവിടെ നിവസിക്കാത്ത സംവത്സരങ്ങളിൽ, ച്ചിരുന്നത്. ഗോമുഖത്തിൽ ഒരു പ്രാവശ്വം മാത്രമേ സ്നാനാടികരം സാധിച്ചിരുന്നുള്ള. സ്റ്റാനത്തിനെറ മൂച്ചാതന്നെ മുഴവൻ കൊടുത്തതീക്ക്വാൻ കർമ്മഫലപ്പദാതാ വായ പരമേശ്വരൻ വളരെ ഞെരുങ്ങമെന്നിരിക്കെ, ഇത്രയും സ്റ്റാനപൂജനകളുടെ സപാമിയായ ഇര സപാമിക്ക് അവയുടെ എല്ലാ വിലയും സർവ്വജ്ഞാനായ ഇൗ ശ്വരൻ എങ്ങനെയാണ് കൊടുത്തതീർക്കുന്നതെന്നു കണ്ടുതന്നെ അറിയേണ്ടിയി രിക്കുന്നു.

## ത്രീഗോമഖം

#### Π

ഭോഗപ്രധാനമായി, ഭോഗത്രഷ്ണാകലുഷിതമായ ഈ ഘോര കലികാല ഞിൽ നിഷ്കാമകർമ്മത്തിൻേറയോ, ധ്വാന സമാധികളുടേയോ, ജ്ഞ്ഞാനപിചാര ത്തിൻെറയോ അഭ്വാസം ശാസ്ത്രപോടിതമായ വിധത്തിൽ അത്ര സസാധ്വമല്ലെ ന്ത് അറിഞ്ഞതുകൊണ്ടതന്നെയായിരിക്കാം ഭീഗ്ലദർശികളായ പൂവാചായ്യമാർ കലികാലത്തിൽ ഭക്തിസാധനകളെ യഥാശക്തി അനാഷ്പിക്കവാൻ പിന്നേയം പിന്നേയും ആദേശിച്ചിരിക്കുന്നത്. ഭക്തിസാധനകളിൽ ഭഗവാൻെറ നാമോ ച്ചാരണം ഏററവും സുകരമാണെന്നുള്ള സുപ്രസിദ്ധമാണം. ഹേ ശിവ! ഹേ ക്ലൂാ? എന്നിങ്ങനെ ഏത്ര വിഷയിക്കം, ഏത്ര പാപിക്കും ഉച്ചരിക്കുവാൻ കഴി യുന്നതാണം". ചിത്തത്തെ നിഷ്യാമമാക്കുക, ചിത്തത്തെ ഏകാഗ്രമാക്കക, അ ഥവാ ചിത്തത്തെ വിചാരപരമാക്കക, ഇത് വിഷയികരംക്കെ സാജ്യമല്ലതന്നെ. അതുകൊണ്ട് വിശേഷിച്ച് ഇക്കാലത്തിൽ ക്രേറിസാധനങ്ങരംക്കു തന്നെ സൌല ഭ്വവം പ്രാധാന്വവുമെന്നുള്ള തിൽ രണ്ടുപക്ഷമില്ല. ആഭിയിൽ ലഘുവായി സംഖ സാഭ്യമായ ജപം, പ്രാർത്ഥന, കീത്തനം, ത്രവണം തുടങ്ങിയുള്ള സാധനകരം നിരന്തരമായി ചെയ്തുചെയ്ത് ഭഗവച്ചരണാരവിന്ദങ്ങളിലുള്ള യഥാർത്ഥമായ അ നരാഗം സാല്പമായ അങ്കരരൂപത്തിലെങ്കിലും, മനസ്സിൽ ഉടിച്ചയർന്ത തളങ്ങ കയും, അതോടുകൂടി ഒർദ്ദമമായ വിഷയത്രൂഷ്ണയും, ബഹിർമഖതയും ക്രമണ അപക്ഷീണമായി തീന്ത, ചിത്തം വിപ്പേടമെന്നിയെ ഭഗവദഭിമഖമായി പ്രവ ഹിഷന്നതിൽ ഉത്സുകവും ഉട്ടുതവുമാകയും ചെയ്യുന്നു. സർവ്വദാ ഭഗവദാകാര ത്തിൻറെ ധ്വാനത്തിൽ ചിത്തം രമിച്ചാനന്ദിക്കവാനാരംഭിക്കുന്നു. 🦻 ജ്ഞാനികരം നിരാകാരചിന്തനത്തിൽ രമിക്കുന്നവെങ്കിൽ, ഭക്തന്മാർ സാകാരധ്വാനത്തിൽ ആനന്ദമനഭവിക്കന്ത സാകാരം, നിരാകാരമെന്നിങ്ങന ഈശചരവസ്ത രണ്ടില്ല. ഈശചരൻ ഒന്നതന്നെ. അതുകൊണ്ട് ഈശചരന്റെ സാകാരര്യചത്തിൽ അന ന്വമായി നിരതിശയമായ അനുരാഗം ലഭിച്ചിരിക്കുന്ന ഒരു ഭക്തന്നും വേറൊരു ലാഭം ലഭിക്കേണ്ടതില്ല. നിരാകാരമായി, നിവിശേഷമായ പരബ്രഹതത്തച ത്തിനെറ്റ അപഭരാക്ഷൗഞ്ഞാനമാണം മോക്ഷ സാധനമെന്നം, അത്ത് ഭക്തനം ല ഭിച്ചിട്ടില്ലെന്നും, ഇനിലഭിക്കേണ്ടത്തെന്നും, അതുകൊണ്ട് ഭക്തൻ കൃതകൃത്വന ല്ലെന്നും ധരിച്ചപോകരുത്. അങ്ങനെ നിർവ്വിശേഷമായ ഒരു സചര്യപം ഈശച രന്നങ്ങെങ്കിൽ കൈവല്യ സാധനമായ ആ സ്വരൂപത്തെ ഈശ്വരൻ തന്റെ അനന്വ ക്രേസ് ഇന്നപ്പെങ്കിൽ നാളെ തുറന്ന കാണിച്ചനഗ്രഹിച്ച്, അദ്ദേഹ ത്തെ കൈവല്യ പദത്തിലേക്ക് ഉന്നയിക്കാതിരിക്കമോ? അതുകൊണ്ട്, സാകാ രം, നിരാകാരം എന്നുള്ള വാക്കലഹത്തിൽ പങ്കുകൊള്ളാതെ സാകാരത്തിനെറ ട്ടഡഭക്തിയേയോ അഥവാ നിരാകാരത്തിൻറെ ട്രഢൗഞ്ഞാനത്തേയോ മുമുക്ഷു വായ സാധകൻ താൽപയ്യത്തോടെ അഭ്വസിച്ച സമ്പാദിക്കേണ്ടതാണ്. ഭക്തി യുടേയും ജ്ഞാനത്തിൻേറയും പരമവും ചരമവുമായ ഫലം ഒന്നുതന്നെ. അത് ബ്രഹ്മപ്രാപ്തി രൂപമായ നിവ്വാണപദം തന്നെയെന്നതിൽ സംശയിപ്പാനില്ല. ബ്ബാഹമജ്ഞാനമെന്ന ഉൽകടപികടമായ മഹാഗിരിശിഖരത്തിൽ കയറുവാനൊ അങ്ങി ഒരു പിട്ടുത്തവും കിട്ടാതെ രേലകീഴായി മറിഞ്ഞു താഴെ പതിച്ച നശിച്ച പോകന്ന അനധികാരികളെക്കാഠം "ഹേശിവ! ഹേ ക്ലഷ്ണാ! എന്നിങ്ങനെ ഗേ വാൻറ കേവലനാമത്തെ ത്രദ്ധയോടെ ഉച്ചരിച്ചുകൊണ്ട് ഭക്തിമാർഗ്ഗത്തിൽ മന്ദമന്ദമെങ്കിലും മന്നോട്ട ചലിക്കുന്ന അധികാരികശം എത്ര ഭാഗൃവാന്മാർ! പ ണ്ഡിതപാമരഭേദമെന്നിയെ സവ്വസാധാരണമായി ഈശപരസവിധത്തിലേക്ക ചെല്ലവാൻ ഭക്തിമാർഗ്ഗം അതി സുഗമമായതുകൊണ്ടുതന്നെയാണു്, വൈദിക

ന്മാരും വേദബാഹൃന്മാരുമായ പലേ ഈശപരദർശികളായ ആചായ്പന്മാരും ഈ പ്രേമപഥത്തെ അതൃധികം ത്രേഷ്ഠമെന്നു ര്ലാഘിച്ചു ത്രിവിധ താപങ്ങളാൽ സ ന്തപ്പമായ ഈ സംസാരത്തിൽ അതിനെ അതികാരുണ്യത്തോടെ പ്രചാരണം ചെയ്യിരിക്കുന്നത്. ഈശ്വരനങ്ങങ്കിൽ, ആ ഈശ്വരൻ സവ്ജ്ഞങ്ങം സവ്വ ശക്തനമായിരിക്കേണമെന്നതിൽ യാതൊരു വിപ്രതിപത്തിയുമില്ല. സവശക്ത നായ ഈശ്വരൻ തൻെറ ക്തേന്മാർ ഭാവിക്കന്ന ചില ആകാരങ്ങളെ ധാരണം ചെയ്ത് അവരെ അനുഗ്രഹിക്കന്നു; അഥവാ അവക്ട സാക്ഷാൽ ഭർശനംകൊടു ഈ് അന്യഹിക്കുന്നുവെന്നു വിശചസിക്കുന്നതിൽ ന്യായവിരോധമൊ ശാസ്ത്രവി രോധമൊ അനഭവവിരോധമൊ ഇല്ലതന്നെ. അതുകൊണ്ട "ഹേ ശിവ! കൈ ലാസപതേ! ഫേ ക്ലഷ്ണാ! വൈകണ്റവാസിൻ! പാഹി പാഹി" എന്നിങ്ങനെ ഭഗ വൽപ്രേമിക്കം പ്രേമമടത്തോടെ ഉച്ചത്തിൽ ഉച്ചരിച്ചു. രോദനം ചെയ്യുന്നതു കേട്ട്, നിവിശേഷബ്രഹമവാദികരം അവരെ മുഢമതികളെന്ന ഉപഹസിക്കുന്ന വെങ്കിൽ അഹോ! ഉത്താനബൂദ്ധികളായ അവർ തങ്ങളെത്തന്ന ഉപഹസിക്ക ന്നു. ഭാർശനിക വിചാരത്തിൽ പ്രേമത്തിനെറ ഹേതു, ജ്ഞാനത്തിനെറ ഹേതു അതുപോലെ പ്രേമത്തിൻറ സചരുപം, ജ്ഞാനത്തിൻറ സചരുപം, ഇതുകശ പരസ്പരം ഭിന്നമായി നിരൂപണം ചെയ്യപ്പെടുന്നവെങ്കിലും, അവയുടെ സാധക ന്മാർക്കു ലഭിക്കുന്ന അന്തിമഫലം ഭിന്നമല്ല, ഒന്നുതന്നെയെന്നുള്ള തിശ്ചിതമെ ങ്കിൽ പ്രേമപഥത്തിൽ ചലിക്കുന്ന ഈശാരഭക്തന്മാരെ മാഗ്ഗം തെററിയവരെ ന്ത് അധിക്ഷേപിക്കുന്നവരാണ് അധിക്ഷേപാർഹന്മാർ. മനസ്സ് വിഷയപ്രേമ ത്തെ സന്ത്യജിച്ച ഭഗവൽസ്ഥരൂപത്തിൽ അനുരക്തമാകുക എന്നത് മഹ ത്തായ പുണ്യസഞ്ചയത്തിൻറ പരിപാകഫലമാകന്ന. ഭഗവാൻെറ സചര്രപം ഏതുതന്നെയാകട്ടെ, സംസാരാസംഗങ്ങരം നിശ്ശേഷം സന്ത്യജിച്ച ഒരു മനസ്സല്ലാ തെ അതിൽ പ്രേമാവിഷ്ടമാകന്നതല്ല. ഭഗവൽപ്രേമത്തിന്റെ ധാരാപ്രവാഹം നിമിത്തം സംസാരവാസന സമൂലം നശ്രിച്ചവർക്ക് അദൈപതജ്ഞാനം വേണ മെങ്കിൽ അതു് ലേശവും ഭൂരത്തല്ല. ഈശ്വരന്റെ സത്തയിൽ ദ്രഢമായി വിശ്വ സിക്കക, ഈശ്വരൻ ഉണ്ടെന്നും, ഈശ്വരൻ സർവ്വ ജഗത്തിനേയും പാലനം ചെയ്യുന്ന ജഗൽപിതാവെന്നും, ദ്രഢമായി ശ്രദ്ധിക്കുന്ന ഒരു ധന്വാത്മാവും ആ ഈശപരനെ സ്വസംസ്താരമനുസരിച്ച് ഏതൊരാകാരത്തിൽ കല്പിച്ചുകൊള്ള ട്ടെ; എതൊരു ലോകവിശേഷത്തിൽ എതൊരു വരാസനത്തിൽ ഇരുത്തി മനസ്സ കൊണ്ട് ആരാധനം ചെയ്തകൊള്ള ട്ടെ; സർവ്വസാക്ഷിയായി, സവ്വാന്തയ്പാമിയായ സവ്പ്രേപരൻ അവനിൽ അവശ്വം പ്രസന്നനായിതീരുമെന്നുള്ള തിൽ എന്ത്ര സ ന്ദേഹം? ഹേ പരമാത്മൻ; നിൻെറ മഞ്<u>ട</u>ുളമായ രൂപത്തെ ഞാൻ ഈ കണ് കൊണ്ടു കാണുന്നതെപ്പോരം? എന്നിങ്ങനെ കേണാവീണുകൊണ്ടുള്ള ഭക്തലാ ത്ഥനയിൽ അടങ്ങിയ ഗാഢഗാഢമായ പ്രേമരസത്തിനെറ ദിവ്വമാധുയ്യം അ താസപദിച്ചവഷ് മാത്രമ അറിയുവാൻ സാധിക്കയുള്ള. ഇങ്ങനെ ജ്ഞാനമെന്ന

പോലെ ഭക്തിയുമുത്തമമെന്നിരിക്കെ ജ്ഞാനം, ഭക്തി എന്നുള്ള ഭാർശനിക പ്രക്രിയകളുടെ ഉത്തമാധമഭാവത്തെ സാഭിനിപേശം നിർണ്ണയിക്കുന്നതിൽ വൃഥാ കാലം കളയുക എന്നത് ബൂദ്ധിമാന്മാക്ക് പററിയതല്ല. അധികാരംപോലെ ഒ ന്നിനെ ആത്രയിച്ച് സാധനകരം ചെയ്യ ഒർല്പമോയ ഈശപരഭർശനത്തെ ലഭി ച്ച് അമൂല്യമായ ഈ മനുഷ്യശരീരത്തെ കൃതായ്ഥമാക്കകയാണം" ബൂദ്ധിമാന്മാർ ചെയ്യേണ്ടത്.

ഈദ്ദശമായ ഈശചരപ്രേമത്തിൻെറ സാധകന്മാരും ഗോമുഖാപോലെ യുള്ള ഈശപരവൈഭവത്തെ അനവരതം ഉദ്ബോധനംചെയ്യന്ന അത്വന്തമേകാ ന്തമായ സ്ഥാനങ്ങളെ അതിയായി പ്രിയപ്പെടുന്നു. വിഹോതുരയായ കാമുകി തൻറെ കാമുകനെ അനുനിമിഷം അനുസ്തരിപ്പിക്കുന്ന പലേ പദാർത്ഥങ്ങരം നി റഞ്ഞ ഏകാന്തമായ തന്റെ മുറിക്കുള്ളിൽ ഒരു കോണത്തിൽ ഇരുന്നുകൊണ്ട് രഹസ്യമായി പ്രിയതമനെ അനുഭ്യാനം ചെയ്യുന്നു. ഒരു കാലടിശബ്ദം നിമിത്ത വിക്ഷേപത്തെപ്പോലും അവരം അസഹൃമായി കരുതുന്നു. തൻറ പ്രാണ **2**) <u>පුල</u> നാഥൻെറ അനദ്ധ്വാനത്തെ പിച്ചുിന്നമാക്കുന്ന എല്ലാ വിക്ഷേപങ്ങളേയും അവശ അതൃധികം വെപുക്ഷന്നു. അതുപോലെ തൻറെ പരമപ്രേമാസ്പദമായ ഈശച രനെ അനുധ്വാനിക്കേയും, പ്രാത്ഥിക്കേയും ചെയ്യന്നതിൽ വിക്ഷേപമൊ തന്നി മിത്തകമായ വിപ്പേടമൊ സഹിക്കാത്ത ഭക്തന്ന പ്രശാന്തെകാന്തമായ ഈട്ടശ സ്ഥാനത്തിലധികം ഉത്തമമായ വേറേതൊരു സ്ഥാനമാണം ലഭിക്കുക! ധ്വാനര സത്തിനെറയും പ്രാത്ഥനാസേത്തിനെറയും അനഭവത്തെ അധികമധികം സാ ധിക്കവാനല്ലാതെ ബാധിക്കവാനിവിടെ ആരുണ്ട്? ഈശചരദർശി, ഈശചര പ്രേമി, ഈശ്വരധ്യായി ഇവർ തങ്ങളുടെ ഈശ്വരന്റെ ഭർശനം, അന്താഗം ധ്യാനം എന്നീ പ്രവൃത്തികളുടെ അവിച്ചുിന്നമായ അഭ്യാസത്തിന്നായി സംസ്കാര യുക്തമായ ഒരു മനസ്സിനെയല്ലാതെ ബാഹ്വങ്ങളായ അന്വദവ്വങ്ങളെ അപേക്ഷി കാത്തതുകൊണ്ട് ഏകാന്തദേശം ഈ മൂന്തപേഷ്ം ഏററവം പററിയതുതന്നെ. വിവിക്തദേശം അവരുടെ സാധനകളെ അഭിവർജിപ്പിക്കുന്നതിൽ വളരെ ഉപ കരിക്കുന്നു. നിതാന്തമായ ഏകാന്തഭാവംകൊണ്ടുമാത്രമല്ല, ആദ്യ്വാത്മികമായ ശുഭാവാതാവരണംകൊണ്ടും ഈ ലോകത്തിൽ വേറൊരുസ്ഥാനം കിടപിടിക്ക വാനില്ലാത്ത ഈ ഗോമു ബീസ്ഥാനം ഇങ്ങനെ ഈ മൂന്നപേക്കം അവരുടെ ജ്ഞ്മാ നക്തിധ്വാനങ്ങളുടെ ഉച്ചസീമയിൽ, അതായത്ര് സമാധിയിൽ ലേശവുമായാ സമെന്നിയെ ഭതമെത്തി വിഹരിക്കവാൻ അനന്യമായ സഹായകമാകുന്നുവെങ്കി ലം, ഈശചരകമ്മിഷ്, അതായത്പലകാമനക്രടാതെ ഈശചരാരാധനത്രപ ത്തിൽ കമ്മങ്ങളെ അനുഷ്ഠിക്കുന്ന കമ്മയോഗിക്ക് ഈ പ്രദേശം അട്ടഷ്ടം വഴി ക്കല്ലാതെ ട്രഷ്ടം വഴിക്ക് സഹകാരിയായിതീരുന്നില്ല. കർമ്മയോഗിക്ക് ഗോമ ഖിയിൽചെന്ന് ത്രദ്ധാപൂർവ്വം സ്നാനംചെയ്ത് ഈശ്വരപ്രസാദവും അതുവഴിക്ക്

പാപനാശവം മനഃത്രജിയം സമ്പാദിക്കവാനം, ആ ദിവ്വദേശത്തെ നോക്കി ഈശചരവിശചാസത്തെ ദ്രഡീകരിക്കുവാനം സാധിക്കുന്നതല്ലാതെ മററു മൂന്ന യോഗികളെപ്പോലെ അവിടെ നിവസിച്ച കമ്മയോഗാനാഷ്പാനം ചെയ്യവാൻ സാധിക്കുന്നതല്ല. കർമ്മയോഗി തൻറെ സാധനകരംക്കായി ബാഹ്വ രവ്വങ്ങളെ അപേക്കിക്കുന്നു. വർണ്ണാത്രമോചിതമായി, അഗ്നിഹോത്രം തുടങ്ങിയ ത്രെയത സുാത്തകർമ്മങ്ങളെ ഈശ്വരാർപ്പണബുദ്ധിയോടെ നിഷ്ഠാമമായി അനുഷ്ഠിക ന്നതാണു് കർമ്മയോഗമെന്നാണു് പൂറ്റ്വാചായ്യന്മാരുടെ മതം. എന്നാൽ ആധു നികശിക്ഷിതന്മാരാകട്ടെ, കർമ്മയോഗത്തെ നപീനരീതിയിൽ പ്യാഖാനിക്ഷന്ത. ജീവിതവിഷയത്തിൽ ഇത്രയം സംഘർഷമില്ലാത്ത സമദ്ധവം നിരുപദ്രവവുമായ പരാതനകാലത്തിൽ ദേവതകളെ നിഷ്കാമമായി യജനം ചെയ്തം യാജനം ചെ യ്യം മറദം പൂർവ്വന്മാർ മനസ്സിനെ മാർ*ഞ്*ജനംചെയ്ത് നിർമ്മലമാക്കിയിരുന്നവെ ന്നുള്ള ത് ഉചിതാതന്നെ. എന്നാൽ ഇക്കാലം അക്കാലമല്ല. മനഷ്യരുടെ സംഖ്യ യം അതോടുകൂടി ജീവിതസംഘർഷവും വർജിച്ചുവരുന്ന ഇക്കാലത്തിൽ പരോ ക്ഷവത്തികളായ ദേവന്മാരേക്കാളം ക്ലിഷ്ടമായി കാലംകഴിക്കന്ന അപരോക്ഷ വത്തികളായ മനുഷ്ഠവർഗ്ഗങ്ങളാണം് പൂജക്കർഹന്മാരെന്നും, അതുകൊണ്ടു മന ഷ്യരുടെ സഖജീവനത്തെ ലക്ഷ്യമാക്കി സ്ഥാർത്ഥകാമനയെന്നിയെ സർവ്വതോ മുഖമായി അവരെ സേവചെയ്യന്നതതന്നെ ഇന്നത്തെ കമ്മയോഗമെന്നും ദേവ യജനം തുടങ്ങിയ വൈദികകാലത്തിലെ ആ വരണങ്ങരം ഇക്കാലത്ത നിരുപയോ ഗമെന്നം മററം അവർ വാദിച്ച പ്രപരിപ്പിക്കുന്നു. ഇവരുടെ ഈ വാദം ഉപഹാ സപൂവ്വം തള്ളത്തക്കതല്ല. ഈശാരപൂജ ന്നെതന്നെയെങ്കിലും, ഓരോരോ ദേശ ത്തിൽ ഓരോരോ കാലത്തിൽ പൂജാദ്രവ്വങ്ങളും പൂജാവിധിയും ഭിന്നഭിന്നമായി കാണപ്പെടാം. അതുപോലെ സൽകർമ്മങ്ങളാകന്ന പൂജാദ്രവ്വങ്ങളെക്കൊണ്ടുള്ള ഈശചരാരാധനമാകന്ന ഈ കർമ്മയോഗത്തിൽ ദേശകാലങ്ങളുടെ ഭേഭംനിമി ത്തം കർമ്മങ്ങറംകും മാററം സംഭവികുന്നപെന്നുള്ള വാദം ബുദ്ധിശൂന്വമാണെന്നു പറഞ്ഞുകൂടാ. പൂഷ്പം, നിവേല്വം മുതലായ പൂജാസാധനങ്ങളുടേയും പൂജാരീതിയു ടേയും ഭേദത്തിലും ഈശചരാർച്ചനം ദ്ലഷിതമാകാതെ ഈശചരപ്രസാദത്തിന്ന ഹേതുവാകന്നതുപോലെ, കർമ്മങ്ങളുടെ ഭേദത്തിലും കർമ്മയോഗം ദ്ലഷിതമാകാ തെ ഈശാപരപ്രസാഭത്തിന്നു സാധനമാകന്നുവെന്നുള്ള അവരുടെ ഉപപാദനം സുന്ദരമായിരിക്കുന്നു. വർണ്ണാത്രമനിയമവും അതിനെ ആത്രയിച്ചുള്ള കർമ്മാന ഷ്യാനനിയമവും, ആ നിയമങ്ങളും അവയുടെ ജ്ഞാവകമെന്ന് വിശചസിക്കപ്പ ടന്ന വേദവും അനാദികാലപ്രവ്വത്തവും അതുനിമിത്തം സനാതനവുമാണെന്തം മറപപ്പുള്ള വിശ്വാസവം സനാതനധർമ്മത്തിന്റെ ഈ ജന്മഭൂമിയിൽതന്നെ ഇന്ന നഷ്ടപ്പായമായിരിക്കുന്നു. ഇന്നത്തെ ഭാരതീയന്മാർ ത്രദ്ധയേയും, പാരമ്പ യ്യത്തേയും പ്രധാനമാക്കാതെ ബൂദ്ധിയെ പ്രധാനമാക്കുന്ന നപീനശിക്കായിൽ

ലീക്ഷിതന്മാരാണെന്നുള്ള ത്രന്നെ അതിന്നുള്ള കാരണം. ജന്മംകൊണ്ടാണം വ ണ്ണമന്നം, വണ്ണത്തെ ആത്രയിച്ചുള്ള കമ്മമേ ചെയ്വാൻ പാടുള്ളവെന്നം; അ തിന്നു വിരുദ്ധമായ കർമ്മം പാപകരമെന്നും, മറപ്പുള്ള വൈദികധർമ്മാഭിമാ നികളുടെ ധർമ്മസിദ്ധാന്തം ഇന്ത് ആദരത്തിന്നല്ല. അത്വന്തമപഹാസത്തിന്ന വി ഷാമായിരിക്കന്നു. ഭാരതവർഷം മാത്രമാണം കമ്മഭൂമിയെന്നും ഈ വർഷത്തിൽ ജനിച്ച ബ്രാഹമണാദികളായ വർണ്ണാശ്രമാഭിമാനികശ മാത്രമാണം കർമ്മാധികാ രികളെന്നം, യവനൻ, ഇണൻ, മ്ലേപ്പൻ തുടങ്ങിയ വിദേശികരംക്ക് കർമ്മാധി കാരം തന്നെയില്ലെന്നും, മറപ്പുള്ള ഈ ദേശത്തിലെ പ്രാചീന കല്പനകഠം ചെ വികൊടുത്ത കേരംക്കവാൻപോലും ഇന്ന് ആരേയും കാണുന്നതല്ല. ഏതുവർണ്ണ ത്തിലൊ, ഏതു ദേശത്തിലൊ ജനിച്ചുകൊള്ള ട്ടെ. സ്വബുദ്ധിയെ അനുസരിച്ചു സകാമമായൊ, നിഷ്ണാമമായൊ എല്ലാ കർമ്മവും ചെയ്യവാൻ എല്ലാ മനുഷ്യർ കും അധികാരമുണ്ടെന്നാണു് ഇന്തള്ളവരുടെ നിശ്ചയം. സനാതനധർമ്മത്തി ൻറനിയമങ്ങളെ അംഗീകരിക്കുന്നപക്ഷം, ക്ഷത്രിയൻമാത്രമെ രാജ്വശാസനം ചെയ്തകട്ട. മററുള്ള വക്ക് രാജാവായിരിപ്പാൻ അധികാരമില്ല. വിദ്ദ്വയെ സമഗ്ര മായി അദ്ധ്യയനംചെയ്യുക, വിഭ്വയെ അധ്വാപനംചെയ്യുക, എന്നതുകരംക്ക് ബ്രാഷണവർണ്ണിക്ക മാത്രമെ അധികാരമുള്ള. പരിചയ്യാരൂപമായ കർമ്മമൊ ഴിച്ച മററ യാതൊരു കർമ്മവും ചെയ്യവാൻ ശൂദ്രവർണ്ണത്തിൽ ജനിച്ച ഒരുവൻ അർഹനാകന്നില്ല. വർണ്ണബാഹൃന്മാരായ യവനമേ പ്ലാദികളുടെ അധികാരത്തെ പ്പററി എന്തു വിവരിക്കേണ്ടു? ഒർഭാഗ്വനിധികളായ അവർ ഈ ലോകത്തിൽ അതിശോച്ചന്മാർതന്നെയെന്നേ സംക്ഷിപ്പമായി പറയേണ്ടതുള്ള. ഈട്രശങ്ങ ധർമ്മനിയമങ്ങരം സ്ഥതന്ത്രബൂദ്ധികളായ ഇന്നത്തെ ശിക്ഷിതജനങ്ങരം ളാമ കേരക്കപാൻപോലുമിച്ചിക്കന്നില്ലെങ്കിൽ, അതിൽ യാതൊരാശ്ചയ്യവുമില്ല. ഏ തൊരു കർമ്മവും ഏതൊരുവന്തമാവാമെന്നുള്ള താണം ഇന്നത്തെ സവ്വ്സാമാന്യ മായ ധർമ്മനിയമാ. തനിക്കും ലോകത്തിന്നും കല്യാണകാരിയെന്നു തോന്നസ ഒരു കർമ്മം ചെയ്യുവാൻ സർവ്വമനഷ്യരം ഒരുപോലെ അധികാരികളാകന്നു. എന്നാൽ ഏതൊരു കർമ്മം ആരംഭിക്കുന്നവോ, ആ കർമ്മത്തിൽ അവൻ നി പുണനായിരിക്കേണമെന്ന് മാത്രമേനിഷ്കഷ്യള്ള. അത്ഥാൽ ഇണവം നൈ പണ്യവുമല്ലാതെ ജന്മം കർമ്മവിഭാഗത്തിന്നു മാനദണ്ഡമായി ഭവിക്കമ്പില്ലെന്ത ള്ളതാണം് ഇന്നത്തെ ധാർമ്മികന്മാരുടേയും, അധാർമ്മികന്മാരുടേയും സിലാ ന്തം. ഈശ്വരതത്തിം ഉണ്ടെന്നും, ഈശ്വരതത്തിന്റെ പ്രാപ്തിതന്നെ പ രമപുരുഷാർത്ഥമെന്നും ശ്രദ്ധിച്ച്, അതിന്നായി ആ ഈശപരൺറ ആരോധന രൂപത്തിൽ കർമ്മങ്ങളെ നിഷ്കാമമായി അനുഷ്ഠികുന്നവർ ധാർമ്മികശബ്ദം കൊണ്ടം, അതിന്ന വിപരീതമായി ഈശ്വരനേയോ, ഈശ്വരപ്രാപ്തിയേയോ പരലോകത്തെത്തന്നേയോ വിശചസിക്കാതെ, കേവലം ഇഹലോകസൂഖംതന്നെ

പരമപുരുഷാത്ഥമെന്ന നിശ്ചയിച്ച അതിന്നായി അതായതു മനുഷ്ഠവഗ്ഗത്തിന്റെ ഐഹികമായ ഉന്നതിക്കവേണ്ടി സ്ഥാർത്ഥഭാവന ക്രടാതെ ത്യാഗത്തേയം കഷ്ട ത്തേയം സഹിച്ചു സർവ്വദാ കർമ്മങ്ങളെ ആചരിക്കുന്നവർ അധാർമ്മികശബ്ദം കൊണ്ടും ഇവിടെ വിവക്ഷിക്കപ്പെട്ടിരിക്കുന്നു. ഈ അധാർമ്മികന്മാർ നാസ്തിക ന്മാരും, അതു നിമിത്തം, കർമ്മനിഷ്ഠിതന്മാരെങ്കിലും, കർമ്മയോഗികളെന്ന പ വിത്രനാമത്തിന്നർഹന്മാരമാണെന്ന് വിശിഷ്ഠ പറയേണ്ടതില്പല്ലൊ. ഇക്കാലത്തു വർദ്ധിച്ചവരുന്ന ഈ വഗ്ഗക്കാരെപ്പററിയൊ, അവരുടെ ദുഗ്ഗതിയെപ്പററിയൊ, ഇവിടെ ഇപ്പോഗം യാതൊരു നിരൂപണവും ചെയ്യുവാനൊരുങ്ങന്നില്ല മററു രണ്ടു വഗ്ഗ്ക്കാർ, അതായത്ര് പ്രാചീനക്രമത്തിൽ കർമ്മയോഗത്തെ അനുഷ്ഠിക്കുന്ന വരം, അവ്വാചീനസിയാന്തത്തെ ആശ്രമിച്ച നിഷ്കാമമാമി ലോകസേവ ചെ യ്യന്നവരും, ആസ്തികകോടിയിൽ ഉരംപ്പെട്ടവരും കർമ്മയോഗികളും തന്നെ. ക മ്മവിഭാഗത്തിന്റെയും അധികാരിവിഭാഗത്തിന്റെയും നിരൂപണത്തിൽ ഇവരു ടെ മതം ഭിന്നഭിന്നമെന്നിരിക്കിലും, ഈ ജഗത്തിൻെറ മൂലതത്തപമായി, കർമ്മ ഫലപ്രദാതാവായ പരമേശചരൺറ സത്തയെ ദ്ദഢമായി വിശചസിച്ച്, നിത്വ നിരന്തരമായി ആ സഭവശാപരനെ സ്ഥകർമ്മങ്ങളെക്കൊണ്ടു ആരാധിക്കന്ന. ഈ രന്ദുകൂട്ടരും ക്രമേണ അന്തഃകരണതുദ്ധിയെ സമ്പാദിച്ച് പരമപദത്തെ പ്രാപി ക്കമന്തന്നെ സമ്മതിക്കേണ്ടിയിരിക്കുന്നു. പ്രാചീനപക്ഷക്കാരുടെ അന്നിഹോ ത്രാദികളായ കർമ്മങ്ങരം ലോകക്ഷേമത്തിന്നു അത്ര ഉപകരിക്കുന്നവയല്ലെന്നു പക്ഷേ വാദിക്കാമെങ്കിലും, അവരും ഇരശപരവിശചാസത്തിലും, ഇരശപരഭക്തി യിലം, ഈശാരപൂജനത്തിലം പിന്നിലല്ലാത്തത്തകാണ്ട്, ഒഗ്ഗതിക്കല്ല, സദ്ഗ തിക്കതന്നെ അധികാരികളാകുന്നു. മുഢത്രദ്ധ, വിചാരസങ്കോചാം, ധർമ്മബോ ധത്തിൻറമാന്ദ്വം, ചെയ്യന്ന കർമ്മങ്ങാംകും ലോകോപകാരത്തെ പ്രദാനംചെ യ്യവാനുള്ള അസാമത്ഥ്യം, അഥവാ അവ്യാപകത എന്നിങ്ങനെയുള്ള ഒരു കർമ്മ -യോഗിയുടെ ഭോഷങ്ങാം നിമിത്തം, അവനെറ മനഃശുദ്ധിക്കം സഭ്ഗതിക്കം വി ളംബം നേരിട്ടേക്കാമെങ്കിലും, കേവലം ഇഹലോകത്തെയല്ലാതെ ഈശാരനെ ലേശവും വിശ്വസിക്കാത്ത നാസ്തികനായ മറേറ കമ്മകാരിയെപ്പോലെ അവൻ *ടുഗ്ഗ്*തിയെ പ്രാപിക്കമെന്ന് വരുവാൻ പാടുള്ളതല്ല, അതിരിക്കട്ടെ, ശാഖാ ചാക്രമണത്തെ വിട്ടപ്രകൃതത്തിലേക്കുതന്നെ ചെല്ലാം.

ഏതൊരു പ്രകാരത്തിലുള്ള കർമ്മയോഗിയും കർമ്മസാധനങ്ങളായ പലേ ബാഹൃപദാർത്ഥങ്ങളേയുമപേക്ഷിക്കുന്നതുകൊണ്ടു, കർമ്മയോഗാനഷ്യാ നത്തിന്ന ശ്രീഗോമുഖസ്ഥാനം ഒട്ടുംതന്നെ അനുക്രലമാകന്നില്ല. പുരാതനരീതി യിൽ പഞ്ചയജ്ഞങ്ങൾ തുടങ്ങിയ നിത്വനൈമിത്തികകർമ്മങ്ങളുടെ അനുഷ്യാ നമാകട്ടെ, അഥവാ അധുനാതനരീതിയിൽ വിദ്വാപ്രചാരം, രാഷ്ട്രശാസനം, ക്ഷിവാണിജ്വകരണം, നാനാകലകളുടെ അഭിവർധനം തുടങ്ങിയ സൂഖസമുധി കാരകങ്ങളെന്ന വിശചസിക്കപ്പെടുന്ന കർമ്മങ്ങളുടെ അനാഷ്യനമാകട്ടെ, ധന ജനാദികളുടെ അത്യന്താഭാവംനിമിത്തം ഇവിടെ തീരെ അസാദ്ധ്വംതന്നെ. അതു കൊണ്ടതന്നെ സകാമമായൊ, നിഷ്കാമമായൊ കർമ്മജടിലമായ ജീപിതം നയി ക്കുന്ന കർമ്മരസികന്മാർ, വിഷയങ്ങളിൽ ആനന്ദിക്കുന്ന ദേഹാഭിമാനികഠം നിർ വിഷയമായി, നിത്വശാന്തമായ അടൈപതപദത്തെയെന്നപോലെ കർമ്മമൊ, കർച്ചസാധനമൊ ഒന്നംതന്നെ ഇല്ലാത്ത നിതാന്തശാന്തമായ ഈ സ്ഥാനത്തെ യോപ്പെട്ടന്നു. "ദ്വിതീയാടൈപഭയം ഭവതി" എന്നാണം വേദവാക്യം. രണ്ടിൽ നിന്നാണാ് ഭയമുണ്ടാകന്നത്. ഒന്നിൽനിന്ന ഭയമെങ്ങിനെ? ടൈചതകല്പനയം അതുനിമിത്തമണ്ടാകന്ന പലേ ഇന്ദ്രിയവ്യാപാരങ്ങളുമാണം" ഭയത്തേയും ഒബ ത്തേയുമൽപാദനം ചെയ്യന്നതെങ്കിലും, ഇന്ദ്രിയവ്വാപാരരൂപമായ കർമ്മമൊ അതിന്നു സാധനമായ വിവിധവിഷയമോ ഏതൊരു സ്ഥാനത്തിലില്ലയോ, ആ സ്ഥാനം വാസ്തവത്തിൽ ഭയഹേതുവല്ല, അയേഹേതുവാണെന്നിരിക്കിലും "അഭയേ ഭയദർശിനഃ" എന്ന ത്രീ ഗൌഡപാദാപായ്യർ ഉപഹസിച്ചപോലെ അഭയ ജനിതമായ നിരതിശയാനന്ദത്തെ അനഭവിക്കേണ്ട ഈ സ്ഥാതത്തിൽ ഭയജനി തമായ വിക്ഷേപടുഖത്തെ ഈ കർമ്മശീലന്മാർ അനഭവിക്ഷന്ത. നൈഷ്കർമ്വ ത്രചമായ നിത്വശാന്തിയെ അറിഞ്ഞാസ്ഥാദിക്കവാൻ തൽകലേം അവർ അധി കാരികളല്പാത്തതുകൊണ്ടു അവരുടെ ഈ ഭയോദയം അനുപപന്നമല്ല. പ്രെ ഢമായ പാണ്ഡിത്വംകൊണ്ടും ജനനേതൃതചംകൊണ്ടും ഉന്നതത്രേണിയിൽ വിജ യിക്കുന്ന സ്വദേശീയരും വിദേശീയരുമായ പലെ മാന്യന്മാരും ഗംഗോത്തരിയി ലം ഗോമുഖിയിലുംചെന്നു നൈഷ്കർമ്മ്യനിഷ്യയിൽ നിവസിക്കാരുള്ള ഈ സാ ധുപിനോട്ട ഈ വിഷയത്തിൽ, അതായതു നൈഷ്കർമ്മ്യസ്ഥിതിയുടെ സ്വരൂ പത്തേയും സപ്രയോജനതയേയും പററി ശ്രദ്ധാപൂറ്റുമെങ്കിലും വിമർശനരൂപ ത്തിൽ പലേ പ്രശ്നങ്ങളും പലപ്പോഴം ചെയ്യുക പതിവാകന്ത. എന്നാൽ ഇമ്ദശപ്രശ്നങ്ങും കുട്ടത്തുകൊടുത്തു വളരെ പഴക്കവും തഴക്കവും വ ന്നിട്ടുള്ള ഈ ഞാൻ ആയാസമെന്നിയെ അവരുടെ ഓംരാരോ പ്രശ്നങ്ങളേയും സ്പഷ്പമായി നിരൂപണംചെയ്ത സമാധാനിച്ചു അവക്ക് പൂണ്ണമായ സന്തോഷത്തെ പ്രദാനംചെയ്തിരുന്നു. ക്രിയ, കാരകം, ഫല്ലമെന്നുള്ള ദൈചതംതന്നെ സംസാരം. അതിൻെറ നിച്ചത്തിതന്നെ സംസാരനിപ്പത്തി. സക്രിയദശ സംസാരമാണെ ങ്കിൽ നിഷ്ക്രിയദശ സംസാരനിവ്വത്തിയാണെന്നു പ്രത്യേകിച്ചു. പറയേണമോ? ക്രിയാകാരകവ്യവനാരങ്ങളുള്ള ജാഗ്രൽ സാപ്പദശകരം സംസാരവം സുഷുപ്പി ദശ സംസാരനിവ്വത്തിയമാണെന്നു പ്രാകൃതന്മാർക്കപോലും വിദിതമാണല്ലോ. നിഷ്കാമമെങ്കിലും കർമ്മങ്ങളിലുള്ള അഭിനിവേശം നിമിത്തം കർമ്മശൂന്വ മായ നിത്വശാന്തിപടഞ്ഞ ഈ ശരീരത്തിൽ ഒരുവൻ ഇച്ചിക്കുന്നില്ലെങ്കിൽ, ആ അഭിനിപേശം കൊണ്ടുതന്നെ ഈ ശരീരത്തിൻെറ പാതാനന്തരവും അന്വ ശരീരത്തെ ഗ്രഹിക്കവാൻ അവനിപ്പികുന്നവെന്നു വരാം. ജന്മജരാമരണാദി ഭോഷഭൂഷിതമായി ദൈചതറ്വുവഹാരബഹുളമായ ഈ സംസാരം ട്രഃഖരുപമെ ന്നരം, അതിനെറ്റ നിവ്വത്തിതന്നെ മോക്ഷപടമെന്നും, ആ മോക്ഷപടം ത്രികാല ങ്ങളിലും ഏകരസമായി, നിശ്ചലമായി, നിത്വശാന്തമായി വിജയിക്കന്ന ബ്രഹ്മ വസ്തന്നെയെന്നും, അറിഞ്ഞു അതിൽ നിഷ്ഠയെ ചെയ്യന്ന, അഥവാ അതിൽ നിഷ്യയെ ചെയ്യവാൻ പ്രയത്നിക്കുന്ന ഒരു തത്താചിന്തകൻ ടൈപതാനുസന്ധാ നത്തിലും തജ്ജന്വമായ നാനാകമ്മാനുഷ്ഠാന സംഘർഷത്തിലും ആനന്ദിക്കമെ ന്നം, നൈഷ്കർച്ചത്ര പമായ നിത്വശാന്തിപദത്തെ മയപ്പെട്ടമെന്നം കല്പിക്കന്ന തെങ്ങനെ? പിത്തത്തിൻെറയും ഇന്ദ്രിയങ്ങളുടെയും ചലനരൂപമായ കമ്മമാണ് ഒരുവന്ന ഭീഷ്യമെങ്കിൽ, കർമ്മത്തിൻെറ്റ സാധനമായ ശരീരത്തെ പിന്നേയം പി ന്നേയം ഗ്രഹിക്കവാനല്ലാതെ, അതിൻെറ ഉപ്പേദേശപേമായ മോക്ഷത്തെ അവൻ കാംക്ഷിക്കുന്നതെന്തിന്നു? അശരീരഭാവത്തെ കാംക്ഷിക്കാത്തവന്ന തത്തചജ്ഞാ നവും കർമ്മക്ഷയവും വാസനാക്ഷയവുമൊക്കെ സമ്പാദിക്കവാൻ ഭഗീഫേപ്രയ ത്നം ചെയ്യേണ്ടുന്ന ആവശ്യമെന്ത്ര ? അങ്ങനെ കർമ്മവീരന്മാക്ക് ഭയസ്ഥാനമെ ങിലും, നിർവ്വാസനമായി ഉപതേമായ ചിഞ്ഞോടുകൂടിയ ശാന്തിപ്രിയന്മാക്ക് നൈഷ്കർമ്മൃരുപമായ ബ്രമപഭമെന്നപോലെ, നൈഷ്കമ്മൃരുപമായഈ ഗോമുഖപ്രാന്തവും എററവും പ്രിയപ്പെട്ട അഭയസ്ഥാനമായി ഭവിക്ഷന്തവെന്ന താല്പയ്യം. നൈഷ്കമ്മൃത്രപമാമ ബ്രഹ്മപദത്തിൽ നിഷ്പിരുന്മാരം ലോകസംഗ്രഹ പരോയ കർമ്മത്തിൽ പ്രവത്തിച്ചിരുന്നവെങ്കിൽ, പ്രവത്തിക്കരേതന്നോ, പ്രവ ത്തിക്കേണമെന്നോ, ഇവിടെ നിഷേധിക്കയോ വിധിക്കയോ ചെയ്യന്നില്ല. സ്വഭാവത്തെ ആക്ടനിഗ്രഹിക്കുവാൻ കഴിയം? കർമ്മങ്ങളിലുള്ള പ്രവൃത്തിയുടെ മാത്രയനസരിച്ചു ജ്ഞാനിയായ ആ ജീവന്നം, അനുക്രലപ്രതിക്രലവേദനകരം അവശ്വമണ്ടായിക്കൊണ്ടിരിക്കമെന്നും, അങ്ങനെയുള്ള ഇഷ്ടാനിഷ്ടങ്ങളുടെ അന ഭവംതന്നെ സംസാരമെന്നം, ശാന്തിപദമെന്ന മോക്ഷസ്ഥാനം സംസാരലേശ ത്താൽപോലം അസ്പ്പഷ്ടമന്നം മാത്രമാണം ഇവിടെ വിവക്ഷിതമെന്നറിയണം.

അവിടെ മേരുഹിമധാരയുടേയും ഗംഗോത്തരീ ഹിമധാരയുടെയും മദ്ധ്യ ഗതമായി, ഗോമുവത്തിൽനിന്നു രണ്ടു നാഴികമാത്രം മുകളിൽ വിരാജിക്കന്ന "തപോവനം" എന്ന വിശാലമൈതാനം വിശേഷിച്ചു ചിത്തത്തെ ബലാൽ ആ വർജ്ജനംചെയ്യന്ന ഒരു സന്ദരസ്ഥാനമാകന്നു. ഗോമുഖസമീപത്തിൽ നിവാസമ റപ്പിച്ചിരുന്ന പലെ യാത്രകളിലും ഞാനാമൈതാനത്തെ ചെന്നു സന്ദർശിക്കയും, അവിടെ അധികനേരം ഇരുന്നല്ലസിച്ചുകൊണ്ടു ഇക്കരയിലും അക്കരയിലും അട്ട ത്തുള്ള ശിവലിംഗം, ഭാഗീരഥിപവ്വതം എന്ന സുവർൂണ്ണാജ്ജപലങ്ങളായ മനോ ഹരശിലോ ച്ലയങ്ങളേയും, അതുപോലെ ഇരുപാർശപങ്ങളിൽ നെടുനീളെ വെള വെളെ പ്രകാശിക്കുന്ന ഹിമശിഖരപങ്ക്തികളേയും, നേരിട്ടഭിമുഖമായി മറുക രയിൽ വിലസിക്കന്ന "നന്ദനവന"മെന്ന വിശാലസമതലത്തേയും, ബദരീനാഥ മാർഗ്ഗമായ "ചതരംഗി" എന്ന പ്രസിദ്ധമായ ഹിമധാരയേയം മതിവരാതെ നോക്കിനോക്കി വിസ്തയിക്കയും ആുറ്റാഭിക്കയും ചെയ്തിരുന്നു. നാലൂപാടും ഹിമ സംഘാതങ്ങളം ഹിമശിഖരങ്ങളം നിറഞ്ഞും ജേതശോഭയിലും, സവർണ്ണശോ ഭയിലും പളപളെ മിന്നിപിളങ്ങന്ന ആ അത്ഭതപ്രദേശത്തിൽനിന്ന മനസ്സില്ലാ മനസ്സോടെ നിവാസസ്ഥാനത്തിലേക്ക മടങ്ങുമ്പോരം, വരുന്ന കൊല്പം ഇനിയും ശിവലിംഗമൈതാനത്തിൽ വന്നിരുന്നാനന്ദിക്കുന്നതാണെന്നു മനസ്സിനെ വളരെ പ്രയാസപ്പെട്ട് സമാധാനിക്കക പതിവായിരുന്നു. തപോവനമൈതാനത്തിൽ നിന്നു പിന്നെയും കറെ മന്നോട്ടുചെന്നാൽ അവിടെ നീലുനിമ്മലമായ ഒരു ഭീഗ്ല സരസ്സ് ഉപലഭിക്കന്നു. സൂയ്യാതപമുള്ള ദിവസമാണെങ്കിൽ അതിൽ ശ്രദ്ധയോ ടെ നിമജ്ജനംചെയ്യം, അധികസമയം ജലക്രീഡ ചെയ്യം, അതിൻെറ മഞ്ജുളത ടത്തിലിരുന്നുകൊണ്ട് പാകം ചെയ്തകൊണ്ടപോകന്ന ഭക്സ്വപദാത്ഥങ്ങളെ ആഹ രിച്ചം, ഇഹലോകപരലോകങ്ങളെ വിസ്തരിച്ചകൊണ്ടാമോദിച്ചിരുന്ന പോലുള്ള അനേകം ചെപുസരസ്സുകരം ഗംഗോത്തരീഹിമധാരയിൽ അവിടപി ടെ കാണപ്പെടാമെങ്കിലും, അവയെല്ലാം നടുവിലായതുകൊണ്ട സുഗമങ്ങളോ സ്റ്റാ നക്രീഡനാദികരംക്ക് ഉപയുക്തങ്ങളോ അല്ല. അവിടെനിന്നം കറെ മന്നിലുള്ള "കീത്തി" എന്ന കീത്തിക്കപ്പെടുന്ന രഗ്ഗഹിമധാരയുടെ സമീപത്തിലം ചില പ്പൊറം ചെന്നപേന്ന്, കാലാതിപാതത്തെ കണക്കാതെ നാലപാടം നോക്കി അത്ഭതരസഞ്ഞ അതിതരാം ആസ്ഥദിച്ചിരുന്നു. ഈ കീത്തി ഹിമധാരവഴിക്ക ഇവിടെനിന്നു പ്രസിധേമായ കേദാരനാഥശിഖരം കേവലം അഞ്ചു നാഴികമാത്രം ഭൃരത്തിലാണു വത്തിക്കുന്നതെങ്കിലും, ഹിമസംഘാതങ്ങളാൽ പൂരിതമായി ഭയാ നകമായ ആ വിഷമദേശത്തെ അതിക്രമിക്കവാൻ ആക്ട് സാമത്ഗ്ഗമണ്ട്? 1947-ൽ സ്ഥിററ്സർലാണ്ടിലെ ചില പർവ്വതാരോഹകന്മാർ പരിശ്രമിച്ചു നോക്കിയെങ്കിലും, അതായതു കീത്തി ഹിമധാരവഴിക്ക സാഹസപ്പെട്ട് മൂന്നനാലു നാഴിക മന്നോട്ട ചെല്ലന്നതിൽ ജയമടംത്തുപെങ്കിലും, അവിടേനിന്ന് പിന്നേയും മന്നോട്ടപോകവാൻ സാധിക്കാതെ ഭഗ്നാശരായി മടങ്ങകയാണങ്ങായത്ര്. പ്രവു ലവിശാലമായ ഗംഗോത്തരീഹിമധാരവഴിക്ക് ഇവിടെനിന്ന സുമാര ഏഴനാഴി ക ദൂരത്തിൽ സുമേരംശിഖരം വിജയിക്കന്നു. പൂരാണപ്രസിദ്ധമായ കനകാദ്രി, അതായതു മഹാമേരുശിഖരം ഇതുതന്നെയെന്നു ഭ്രശാസ്ത്രപേദികളായ ആധുനി കന്മാരിൽ ചിലർ വിശാസിക്കയും, തങ്ങളുടെ പക്ഷത്തെ സമർത്ഥനംചെയ്യ വാൻ പലെ പ്രമാണങ്ങളേയും ഉപന്യസിക്കയും ചെയ്യുന്നു. ഗോമഖത്തിലുള്ള നി വാസാവസരത്തിൽ ഒരു പ്രാവശ്യം വിശാലവികടമായ ഗംഗോത്തരീഹിമധാര യെ കഷ്ടപ്പെട്ടതിക്രമിച്ച് അപ്പറത്തുള്ള ചത്രംഗീഹിമധാരയുടെ സംഗമസ്ഥാന ത്തിലെത്തി, അവിടത്തെ അരുണാരുണമായ ദിവ്വഹിമപ്പവിയെ അതിനേലിരു

ന്നുകൊണ്ടതന്നെ അധികനേരം ഉപഭ്രജിച്ചു. ഇവിടെനിന്നു കഠിനമായ ഈ പ തുരംഗീഹിമധാരവഴിക്ക് രണ്ടുമൂന്നു ദിവസംകൊണ്ടുതന്നെ ഉദ്യമശാലികരംക്ക ശ്രീബഭരീനംഥത്തിൽ ചെന്നിറങ്ങവാൻ സാധികുന്നു.

ത്രീഗോമുഖസമീപത്തിന്ന താഴെയുള്ള ഭൂർജ്ജവ്വക്ഷണുളുടെ സന്ദരവനാ ന്തങ്ങേളിൽ തുടുത്ത പർണ്ണത്തിൽ പ്രകാശിഷന്ന ട്രഇപഥഹിമധാരയുടെ അരി കേയും പലപ്പോഴം അധികടിവസം ഞാൻ നിവസിച്ചിരുന്നു. ക്രറൻകരടികള ടെ വിഹാരകേന്ദ്രമായി കേളികേട്ട<sub>്</sub>ആ വനങ്ങളിലും ചിലപ്പോറം മുകളിലേക്ക മെല്ലെ മെല്ലെ കയറിച്ചെന്നു. അവിടെ വമ്പിച്ച വിശാലമായ ആ ഹിമസംഘാ തത്തിൻെറ തടത്തിലും, സായംകാലമേകാകിയായിത്തന്നെ സർവ്വ ഭയചിന്തക ളേയും സന്ത്യജിച്ഛ് അവയുടെ സൌന്ദയ്യാതിശയത്തെ കണ്ടുകണ്ടു. മതിമറന്നാന ന്ദിച്ചുകൊണ്ടു അധികനേരംഭ്രമണം ചെയ്തിരുന്നു. ഈശ്വരകരങ്ങളാൽ തന്നെ വി ത്തെറിഞ്ഞു വെള്ളം നനല്പ ലാളില്പ വളത്തപ്പെടുന്നത്രകാണ്ടായിരിക്കാം ഈദ്യ ശവനങ്ങളിൽ വേറെ എവിടേയം മനുഷ്ഠക്ക് കാണവാൻ കിട്ടാത്ത ഭിവൃങ്ങളാ യ പലെ ചെടികളും വള്ളികളും വനസ്പതികളും പ്രവാമായി ഉപലഭിക്കുന്നത്. വിടന്മനില്കുന്ന അനേകമനേകം വിചിത്രതരങ്ങളായ ചെറുചെറു പൂഷ്പങ്ങളെ കൈനഖം കൊണ്ടരത്തു സഞ്ചയിച്ചു അവയെ ഗുപ്പുരൂപത്തിൽ കെട്ടിയുണ്ടാക്ക ക എന്നത് സായംഭ്രമണ വേളയിലുള്ള ആഹ്ളാദജനകമായ വേറൊരു കൃത്യമാ യിരുന്നു. ഇങ്ങനെയുള്ള പനങ്ങളിലും ഹിമധാരകളിലും സചച്ഛന്ദമായി വിഹരി ക്കവാനം, അഎത്ര അലഭ്വങ്ങളായി ദിവൃശോഭയെ ആവഹിക്കന്ന ഈട്ടശപുഷ്പ ങ്ങളെ പറിച്ചു കൈയ്യിൽ പിടിച്ചനോക്കി ആമോദിക്കവാനം, പക്ഷേ ദേവരാ ജൻപോലം അഭികാംക്കിക്കന്തണ്ടായിരിക്കാം. എന്നാൽ മഹാഭാഗൃവാനെങ്കിലം സചഗ്ഗപതിയെങ്കിലും, ഇന്ദ്രന്ത ഇതിന്തുള്ള ഭാഗ്യമെവിടെ? നിവാസം കഴി ഞ്ഞു ഗംഗോത്തരിയിലേക്ക് മടങ്ങമ്പോരം, ബ്രഹ്മകമലം – ജലകമലത്തിനെറ ആകാരത്തിൽ വളരെ ഉന്നതമായ ഹിമപ്രാന്തത്തിലുണ്ടാകന്ന ഒരുതരം സ്ഥലക മലം — തുടങ്ങിയ വലിയ ആകാരത്തോടുക്രടിയ കസുമങ്ങളം കസ്തരിപ്പവും തുട ങ്ങിയ ചെറിയ ആകാരത്തോടുകൂടിയ പംല പ്രസൂനങ്ങളം പ്രഭതമായി് സംഗ്ര ഹിച്ചകൊണ്ട പോകുക എന്നതു ഏതുകായ്പം മറന്നാലും ഒരിക്കലും മറക്കാതെ ചെയ്തിരുന്നുവെന്നു വിശേഷിച്ചു പറയേണ്ടതുണ്ടു്.

1941 ആഗസ്റ്റ്മാസത്തിൽ ഈ ശരീരത്തിൽ അത്വധികം ത്രദ്ധാഭക്തി കളെ ചെയ്യന്ന ഗുർജ്ജരബാഹമണന്തം, എൻറ സംസ്കൃതഗ്രന്ഥങ്ങളുടെ പ്രകാ ശകന്തം പൈട്യാജന്തം വേദാന്തപണ്ഡിതന്മായ ത്രീവല്പഭരാമശർമ്മാവു മററു ചില ഉച്ചശിക്ഷിതന്മാരായ യുവസുഹൃത്തുംകളോടുക്രടി എൻെറ സന്ദർശനത്തി അവേണ്ടി അക്കാലത്തു ഞാൻ നിവസിച്ചിരുന്ന പ്രകൃതസ്ഥാനത്തിൽ അപ്രതീ ക്ഷിതമായി പ്രകടീഭവിക്കയുണ്ടായി. അവരുടെ ആഗമനത്തിൽ അവരുടെയ ന്നപോലെ എൻേറയും മനസ്സിൽ ആശ്ചായ്യവും ഹർഷവും ഉടിതമായി. ഹിമ വാൻറെ അത്യന്തമന്നതവും ഏകാന്തവുമായ ശിഖരേദശത്തിലുള്ള എൻെറ ഏ താദ്ദശമായ ജീവിതരീതിയേയും, അതിൽ എനിക്കുള്ള അസാധാരണമായ പ്രീ തിയേയും പംരോക്ഷമായറിഞ്ഞിരുന്നതിനെ അപരോക്ഷമായിതന്നെ നേരിട്ടു ക ണ്ടറിഞ്ഞു അവർ സന്തുഷ്ഠരം കതാർത്ഥരമായി. ഈട്ടശമായ ജീവിതംവഴിക്ക നിരതിശയമായ ആനന്ദത്തെ ആസ്ഥദിപ്പാനുള്ള മഹാഭാഗധേയം ചിന്താസ ന്താപപൂരിതമായ ഈ സംസാരത്തിൽ ടുർല്ല**േ ചിലക്കേ** സിജിക്കന്ത<u>ള</u>െ വെ ന്നും, നാനാവാസനകളെക്കൊണ്ടും, നാനാകായ്യഭാരങ്ങളെകൊണ്ടും ചഞ്ചലിതചി ത്തന്മാരായ സാധാരണജനങ്ങറം ഈ മഹാശാന്തിയുടെ ഒരു കണംപോലും അന ഭവിക്കവാൻ അധികാരികളാകന്നില്ലെന്നും, ദ്രവ്യം, പ്രഭ്ത്വം തുടങ്ങിയ സാധന ങ്ങളുടെ സമ്പത്തിയെക്രടാതെ കേവലം ഇപ്പുകൊണ്ടുമാത്രം രാജഭോഗത്തെ ഭൂജി ക്കവാൻ സാധിക്കാത്തതുപോലെ, തത്തപനിഷ്ഠ, വാസനാക്ഷയം, ഉപരതി തുട ങ്ങിയ സാധനങ്ങളുടെ സന്ഥത്തിയെക്രടാതെ ഇപ്പുകൊണ്ടമാത്രം നിരതിശയമാ യ ആത്മശാന്തിയെ അനഭവിക്കവാൻ ആക്കം സാഭ്യാമല്ലെന്നം, അതുകൊണ്ടു സാധാരണന്മാർ ആദ്യമായി കർമ്മങ്ങളെ വിട്ടെറിഞ്ഞു് ഏകാന്തവാസത്തിന്നൊ രങ്ങാതെ തത്തചനിഷ്ഠകള്ള മുഖ്യസാധനമായ അന്തഃകരണത്രലിക്കായി നി ഷ്കാമകർമ്മത്തെ നിന്തേരമനുഷ്ഠിച്ചിട്ട്വസിക്കയാണ് വേണ്ടതെന്നും, മററം പൊ തുജനങ്ങൾംക്ഷള് ഉപദേശരൂപത്തിൽ പത്രങ്ങളിൽ പ്രകാശപ്പെടുത്തവാനിച്ചി ച്ചിട്ടെന്നപോലെ ഇംഗ്ലീഷഭാഷയിൽ ശിക്ഷിതന്മാരെങ്കിലും, ഇശേപരനിലും മ ഹാത്മാക്കളിലും ത്രജാലുക്കളായ അവർ ഒരു സന്ദേശമെഴതിത്തരേണമെന്നെ നോട്ട സാദരം പ്രാർത്ഥിക്കയം, സ്വവിചാരത്തെ അനുസരിച്ചും ചിചതെഴതി ക്കൊടുത്തു എന്നവരെ സന്തോഷിപ്പിക്കയും ചെയ്തു. ഗോമുഖിയിൽ സ്റ്റാനം ചെ യ്ക് അവർ തങ്ങളുടെ അനധികാരത്തെ അറിഞ്ഞിട്ടെന്നപോലെ തചരിതമായി താഴോട്ടതന്നെ നിഷ്ക്രമിക്കയുംചെയ്ത.

നിവസിക്കവാൻ വസ്ത്രവസതിക്കട കൊണ്ടപോകാതേയും, പാഷാണ ഇഹയൊ മറെറാ തൽക്കാലം ഉചലഭിക്കാതെയുമുള്ള പലേ സന്ദർഭങ്ങളിലും, ഭൂർജ്ജവ്വക്ഷങ്ങളുടെ താഴെ വളരെ ആനന്ദത്തോടെ അവിടെ പാർത്തിരുന്നു. സവ്വസൗകയ്യങ്ങളോടുകൂടിയ സ്ഥിരനിവാസനികേതനത്തേക്കാളം എത്രയാ അ ധികം അവിടെ ആ അവസരങ്ങളിൽ ആ വ്വക്ഷമൂലം നിർവ്വതിയെ തന്നിരുന്നു വെന്ന് അനുഭവിച്ചറിഞ്ഞതിനെ ഇവിടെ പറഞ്ഞുകൊള്ളാം. അതെങ്ങനെ? പ്രതിക്രലതയുടെ നിവ്വത്തിതന്നെ അനുക്രമതം. പ്രതിക്രലവേദനീയം ദുഖവും അനുക്രലവേദനീയം സബവുമാണെന്ന് ആക്കം അറിവുള്ള ഒരു ശാസ്ത്രജ്ഞസമ യമാണം. അങ്ങിനെ പ്രതിക്രലമായ മുഖത്തിനെന്നു അനുക്രല മായ സുഖത്തിനെറെ ആവിർഭാവമെന്ത് ഭാവം. പ്രാതിക്രല്വം എത്ര വമ്പിച്ച

താണൊ, അതിൻറ നിവൃത്തിയിൽ അത്രയം വമ്പിച്ച ആനക്രല്പബായിയം ഉദിതമാകുന്നു. മഴക്കാലത്തിൽ മഴ പെയ്ക്കൊണ്ടിരിക്കുന്നു. ഫിമവാൻറ ഫിമ പ്രാന്തത്തിലുള്ള തണുപ്പാകട്ടെ മഴയിൽ വലിയ ഒസ്സഹതയെ പ്രാപിക്കുന്നു. ഈ വിഷമസമയത്തിൽ ആ വിഷമദേശത്തിൽ വൃക്ഷച്ഛായതന്നെ വലിയ മാളിക യെക്കാളം ആനന്ദപ്രമോയ ആത്രയമായിത്തീരുന്നു. ഹിമശിഖരങ്ങളുടെ താഴ്പര യിൽ മഴയിൽ തണപ്പേററു വിറച്ചുകൊണ്ട് വഴിനടക്കുന്ന പാന്ഥന്മാർ ഭൂർജ്ജ വിടപിയുടെ താഴത്തുചെന്ന് അവിടെ അഗ്നിയുണ്ടാക്കി യഥേഷ്ടം വിറകകൂട്ടി അനിയെ പർദ്ധിപ്പിച്ച് അതിന്നരികെ ഇരുന്ന വിശ്രമിക്കുമ്പോരം അനഭവി ക്കന്ന നിർവ്വതി വിശാലമായ ഹമ്മ്യതലത്തിൽ സുവർണ്ണമഞ്ചത്തിൽ വിരാജിച്ചു വിലസിക്ഷന്ന ഒരു സാമ്രാട്ടിന്നുപോലും ലഭിക്ഷന്നതല്ല. ്ല്ലതിക്രലഭാവത്തോടെ തിരിടാതുള്ള നിരന്തരമായ അനുകൂലതയിൽ സൂഖബൂദ്ധിക്ക് സാധാരണതയല്ലാ തെ, അസാധാരണതയൊ അധികതയൊ സംഭവിക്കുന്നില്ലെന്നുള്ള തുതണം അ തിന്നുള്ള കാരണം. അന്ധകാരം എത്ര ഗാഢമോ അതിനെറ്റ് ധാംസരൂപമായ പ്രകാശവും അത്രതന്നെ ഗാഢമായി പ്രതീതമാകന്നു. ഇങ്ങനെ ഭൂർജ്ജതരുക്കരം നിമിത്തം ആ ഉന്നതഭ്രമിയിൽ ഉണ്ടാകാറുള്ള ഉപകാരത്തെ കൃത**ജ്ഞ**തയോടെ അനുസൂരിക്കക എന്നതിൽ എൻെറ മനസ്സ് പലപ്പോഴം വ്യാപരിക്കാരണ്ട്. ഹിമഗിരിയുടെ ഉന്നതദേശത്തിൽ ഭൂർജ്ജവ്വ്ക്കങ്ങാം അവസാനിച്ചാൽ പിന്നെ അനൃവ്വക്ഷണ്ഠം ആരംഭിക്കുന്നില്ല; അതായതും, ഹിമഗിരിയുടെ ഹിമപ്രാന്ത ങ്ങളിൽ ഒട്ടവിൽ കാണപ്പെടുന്ന വൃക്ഷം ഭൂർജ്ജമാണ്. അതുകഴിഞ്ഞാൽപിന്നെ മേലോട്ട് കറെ ടൂരം ചിലതരം ചെറിയ ചെടിക⊙ം കാണപ്പെടാമെങ്കിലം, വൃ ക്ഷശ്മന്യമായി ഹിമാ പ്പന്നമായി, കേവലം നന്നരൂപത്തിലുള്ള ഹിമവാൻറ അ ത്യുന്നതമായ ദേശവിഭാഗം ആരംഭിക്കുന്നു. ഹിമാലയത്തിൻെറ എല്ലാ ഭേശവി ഭാഗങ്ങളിൽവെ ലും ഏററവും ടിവൃവം മനോമോഹകവും വൈ ചിത്ര്യജനകവും ട്ടഷ്പ്രാപമായ ഈ ദേശവിഭാഗംതന്നെ. ചർമ്മിവ്വക്ഷം താണപ്രദേശങ്ങളിൽ വളരാത്ത അന്ദ്രതവും പവിത്രവുമായ ഒരു വൃക്ഷവിശേഷമാണെന്നുള്ള തു് സുവി ദിതമാണ്. ഭൂർജ്ജതരുവിൺറ വല്ലലങ്ങരം വസ്ത്രപോലെ ധാരണം ചെയ്യുക, മന്ത്രത്തങ്ങളെഴതി യന്ത്രമാക്കി കഴത്തിലൊ കയ്യിലൊ കെട്ടക, ഓലപോലെ യൊ, കടലാസ്സപോലെയൊ ഗ്രന്ഥങ്ങളെഴുതുക എന്നും മററുമുള്ള പവിത്രകായ്പ ങ്ങരംകായി ഉപയോഗിക്കപ്പെടുന്ന. അത്ഭതാനഭോവനായ ഈ ഭൂർജ്ജവിക്ഷ ത്തോട്ട് എനിക്കുള്ള ബഹുമാനബൂദ്ധിക്കും ഭക്തിക്കും ഒരതിരുമില്ല. പഴിയിൽ ഭ്രജ്ജവ്വക്ഷത്തെ കാണുന്ന തൽക്ഷണം അതിനെ അതിയായ പ്രണയഭാവത്തോ ടെ ഞാൻ പ്രണമിച്ചിരുന്നു. ഈ എൻെറ ഭക്തിഭാവത്തെ, ഗോമുഖത്തിലേക്കുള്ള പ്രഥമ യാത്രക്കശേഷം ഉടനെ എഴുതിയ "ഗോമുഖീയാത്ര" എന്ന ദശശ്ലോകാ ത്മകമായ ആ ചെറുഗ്രന്ഥത്തിൽ ഒരു ഗ്ലോകംകൊണ്ടു ചിത്രീകരിച്ചിട്ടുണ്ടു്.

"ഭ്രാതർഭ്രജ്ജ! നമസ്തയതിസ്തവ പദേ പൂണ്യാതിപുണ്യാത്മന-സ്തപാം നിന്ദന്തി കപൂയയോനിരിതി യേ ധിക്താൻ സുധീമാനിനഃ സ്ഥാവയ്യം തവ ഗാംഗനീരലഹരീസംഘട്ടിതാംഗസ്വ യ-ധന്വം ധന്വമതീവ ധന്വമമരേന്ദ്രാള്വൈയം സംപ്രാത്ഥിതം."

"ഫേ സഹോദര ഭൂജ്ജ! സുകൃതികളിൽവെച്ചു സുകൃതിയായ നിൻെറ ചരണമൂലത്തിൽ ഇതാ നമസ്താരം! സ്ഥാവരയോനിയെന്ന് നിന്നെ യാതൊരു ത്തർ നിന്ദികുന്നപൊ പണ്ഡിതാഭിമാനികളായ അവർക്ക് ധിക്കാരം! എഇ കൊണ്ടെന്നാൽ ഗംഗാജലത്തിൻെറ തിരകളാൽ സഭാ സംഘട്ടിതമായ ശരീര തോടെ കൂടിയ നിൻെറ സ്ഥാവത്തേപം ധന്വം ധന്വമത്വന്ത ധന്വവും, ദേവേ ന്രൻ മതലായവരാൽപോലം സംപ്രാത്ഥിതവുമാണെന്നു അവർ അറിയുന്നില്ല."

ഹിമഗിരിയിലുള്ള എൻെറ വിഹാരചരിത്രമായ ഈ പ്രബന്ധത്തെ ഇ വിടെ അവസാനിപ്പിക്കാം. ഇതിലമധികം ഇതിനെ ഭീഗ്ലിപ്പിക്കവാൻ എന്റെ മനസ്സ് ഉത്സാഹിക്കന്നില്ല. നഗാധിരാജനിലുള്ള എൻറെ പരിവ്രജനാത്മകമായ തപസ്വാമാഹാത്മുത്തെ പ്രഖ്വാപനം ചെയ്യവാൻ വേണ്ടിയല്ല ഞാനീപ്രബന്ധം എഴതീട്ടള്ള ഉ്. പ്രാകതികവും ഐതിഹാസികവും ആദ്യ്യാത്മികവുമായുള്ള ഹിമാലയത്തിൻെറ മാഹാത്ത്വധോരണിയെ മലയാളവായനക്കാരുടെ ഇടയിൽ കറഞ്ഞൊന്നു പ്രഖ്യാപനം ചെയ്യുകയാണം" പ്രകൃതഗ്രന്ഥാരംഭംകൊണ്ട് ഞാന ദ്രേശിച്ചിട്ടുള്ളത്. എന്നാൽ താട്രശമായ ഹിമാദ്രിയുടെ മാഹാത്തുപ്രഖ്യാപനം, തന്നിൽത്തന്നെ ഉപക്ഷീണമാകന്നില്ല, അതായത്ര്ഹിമഗിരിയുടെ മാഹാത്യ വിവരണം പുരുഷാർത്ഥങ്ങളിൽ പ്രകൃഷ്ണമമായ അദ്ധ്വാത്മബോധത്തിന്തപ യോഗിയായല്ലാതെ, സ്വതന്ത്രമായി ഇവിടെ ചെയ്യപ്പെട്ടിട്ടില്ല. അങ്ങനെയാ ണെങ്കിൽ അദ്ധ്യാത്മബോധമാകന്ന അർത്ഥത്തിൻറ ളൽപാദനത്തിൽ മാത്ര മെ പ്രകൃതപ്രബന്ധം ചരിതാത്ഥമാകന്നുള്ള വെന്നുള്ള ഉ് അനുക്തിസിദ്ധമാണ്. അതെങ്ങനെ? അദ്ധ്യാത്മബോധത്തിന്നും ഹിമവാനെറ്റ് മഹിമാനവർണ്ണനത്തി ന്നും തമ്മിൽ സാധ്യസാധനഭാവം സംഘടിക്കുന്നതെങ്ങനെ? ലോകത്തിൽ ദേവ താത്മാവായ ഹിമവാൻറ സവ്വതോമുഖമായ മഹിമയിൽ ത്രഭായം ബഹുമാന വുമില്ലാത്ത ഹിന്ദുക്കാം മാത്രമല്ല, ഇതരമതക്കാർതന്നെ ഒർല്ലഭമാണ്. മഹാമ ഹിമശാലിയായ ഹിമാലയം സവ്വർക്കം ശ്രദ്ധേയവും ബഹുമാന്യവുമായിത്തന്നെ വിജയിക്കുന്നു. ഹിമാലയമെന്നുള്ള പേരു കേരംകുമ്പോരംതന്നെ ജനങ്ങരം ബ ഹുമാനംനിമിത്തം നമ്രശിസ്തേന്മാരായി അതിനെ കൈക്രപ്പി വന്ദിക്കുന്നു. ഇത്ര യം സവ്മാന്യമായി, സർവ്വതോമാന്യമായ തുഷാരഗിരിയുടെ ലോകോത്തരമായ മഹിമാതിശയത്തെ അത്വ്വൽകണ്ടയോടെ ഈ പ്രബന്ധദ്വാരാ വിശേഷത്രപ ത്തിൽ അറിഞ്ഞാസപദിക്കവാനിടയുള്ള ഭക്തന്മാർക്ക് അതോടുകൂടി ആയാസ മെന്നിയെ സരസമായി ടുർഗ്രാഹൃങ്ങളായ അദ്ധ്വാത്തതത്തപങ്ങളുടെ ഗ്രഹണവും സംപന്നമാകന്ന. തുഹിനഗിരിക്കുള്ള വിശിഷ്ഠതയുടെ വിജമസ്തംഭങ്ങളായി വിജ യിക്കുന്ന അതിലുള്ള ഓരോരോ മുഖ്യധാമങ്ങളുടെ വിവരണാത്തകമായ ഈ ഗ്രന്ഥ ത്തിൽ സാധാരണവും ലംഘവുമായ യാത്രാസംഭവങ്ങളെപ്പോലും വിവരിക്കുന്നതോ ടുക്ടി അട്ടത്തെടുത്തു അതിഗഹനങ്ങളും അതിനിഗ്രഡങ്ങളുമായ അദ്ധ്വാതമപിഷ യങ്ങളേയും സൂപിശദമായി സരളമായി സൗപ്രക്കായി പ്രതിവാദനം ചെയ്തിരിക്കുന്നു. ധാമങ്ങളുടേയും യാത്രകളുടെയും വിവരണത്തിൽനിന്നു ഒട്ടും അപ്രധാനമല്ലാത്ത ഒരു സ്ഥാനം അഗ്രവാ അതിൽനിന്നും പ്രധാനമായ ഒരു സ്ഥാനം ഭാർശനികവി ഷയങ്ങളുടെ വിമർശനത്തിന്നും ഇതിൽ കൊടുത്തിട്ടുണ്ട്. അതുകൊണ്ടു ഉന്ദേഷ പൂർവ്വകമായ മാഹാത്ത്യപരിശീലനം വഴിക്കു അതെ ഉന്ദേഷഭാവത്തിൽ ക്ലേശ മെന്നിയെ സസുഖമനേകമാദ്ധ്യാത്തികസിലോനങ്ങളും അവശ്വം ബൂദ്ധിയിൽ ആരോഹണം ചെയ്യാതിരിക്കുന്നതല്ല. ഇങ്ങനെ ഒരു പ്രത്യേകരീതിയിൽ വിപ്പ കൃഷ്മായ ഒരു സാദ്ധ്വസാധനസംബന്ധം തുഹിനഗിരിയുടെ മാഹാത്ത്യവർണ്ണന ത്തിന്നും തഞ്ചാവഗതിക്കം തമ്മിൽ ഇവിടെ സംഘടിതമാകുന്നുവെന്നുള്ള തിൽ യാതൊരനുപപണ്തിയുമില്ല.

എന്നാൽ അങ്ങനെ ഇതിൽ അധികമായി ഉപന്യസിച്ചിട്ടുള്ള ദാർശനി കസിദ്ധാന്തങ്ങളിൽ, മഖ്വസിദ്ധാന്തമെന്താകന്തവെന്തകടി ബൂളത്സുകളുടെ പ്ര ത്വേകമായ ത്രദ്ധക്കം വിചാരത്തിന്നും വിഷയീഭവിക്കവാൻ വേണ്ടി ഇവിടെ ക റഞ്ഞൊന്ന നിരൂപണം ചെയ്യാം. "ഞാൻ" "ഞാൻ" എന്നുള്ള ശബ്ദപ്രയോഗ ത്തിന്നു വിഷയമായി, സവ്വരുഭേയും ബൂറിഗുഹയിൽ സ്ഥിതിചെയ്യന്ന ആത്മവ സ്തതന്നെ, ഈശപരനെന്നും ബ്രഹ്മമെന്നും മറപുമുള്ള പലേ പേരുകളാൽ നിർദ്ദേ ശിക്കപ്പെടുന്നതും, ജഗത്തിൻെറ ജന്മസ്ഥിതി ഭംഗങ്ങരം കു ഫേത്ര്യതവുമായ ആ സചതന്ത്രവസൂവെന്നുള്ള താണ് ഈ പ്രബന്ധത്തിലെ മറ്റുമായ പ്രതിപാദ്വവി ഷയം. ഇതിലെ മാത്രമല്ലാ, സർവ്വമായ ഉപനിഷത്തുകളടേയും പ്രതിപാട്യവിഷ യം ഇതുതന്നെ. ഈ ചൈതന്യസ്പരൂപമായ ആത്മവസ്തവെകൂടാതെ വേറൊരു ഈശചരൻ സ്ഥിതിചെയ്യന്നില്ല. ഇതിനെ അറിയുന്നവർ ഈശചരനെ അറിയു ന്നു. ഈ ആത്മവസ്ത കൂടാതെ അതിൽനിന്നന്വനായ ഒരു തടസ്ഥേശപരനൊ, അഥവാ വല്ല ലോക്വിശേഷത്തിലും സാറ്റ്റ്റൈമനെന്നപോലെ തന്നിൽനിന്ന ന്യനായി, സാകാരനായ ഒരീശചരനൊ ഭവിക്കുന്നില്ല. "നേദം യദിദമപാസതേ" എന്നും മറഹമുള്ള വാകൃങ്ങളെക്കൊണ്ടു അനേകായിരം സംവത്സരങ്ങറംക്ക് മുമ്പു തന്നെ നമ്മുടെ ഉപനിഷത്തുകരം തടസ്ഥേശചരവാഭത്തെ പ്രതിഷേധിച്ചിരിക്ക ന്തം, അദ്വിതീയമായ ഈ ഒരേ വസ്തതന്നെ സത്യം. മററുള്ള സർവ്വപദാർത്ഥങ്ങ ളം വികാരിയം വിനാശിയം അതു നിമിത്തം അസത്വവമാകന്നു.

ദേശകാലവസ്തക്കളാൽ അപരിച്ചിന്നമായി, ആത്മരൂപമായ ഈ ബ ഹ്മവസ്ത തൻറെ നിർവികാരഭാവത്തിന്നു യാതൊരു ക്ഷതിയും സംഭവിക്കാതെ

ആകാശാദിക്രമത്തിൽ ഈ ജഗത്തിനെ സ്റ്റഷ്ടിക്കന്തം, അതെങ്ങനെ? സ്റ്റഷ്ടിക്ക കാരണീഭ്രതമായ വസ്തവിൽ യാതൊരു വികാരവും സംഭവിക്കാതെ, സ്റ്റഷ്ടി സം ഭവിക്കന്നതെങ്ങനെ?്തന്നിൽ സ്ഥിതിചെയ്യുന്ന ഒരു ശക്തിവിശേഷം അതി ന്നാത്രയമായ ബ്രഹ്മവസ്തവിൽ യാതൊരു വികാരവുമുണ്ടാക്കാതെ ഈ ജഗത്തി നെ സർജ്ജനം ചെയ്യന്നു. അതു നിമിത്തം ബ്രഹ്മം അവസ്ഥാന്തപ്രോപ്തിയെന്ന ള്ള വികാരഭാവം ക്രടാതെതന്നെ സവ്വദാ ഏകരൂപത്തിൽ വിജയിക്ഷന്ത. മഹാ വൈ ചിത്ര്യകാരിണിയായതുകൊണ്ടു മായയെന്നും, ജഗത്തിന്റെ ഉപാദാനമായതു കൊണ്ടു പ്രകൃതിയെന്നും, മറപ്പുള്ള പലെ നാമധേയങ്ങളാൽ നിർദ്ദേശിക്കപ്പെട്ട ന്നത ഇതേ ശക്തിവിശേഷംതന്നെ. ഈ വിചിത്രശക്തി, അഥവാ ഈ വിചി ത്രശക്തിയോട്ട് യുക്തമായ ബ്രഹ്മംതന്നെ ഈ ജഗത്തായി പരിണമിച്ചിരിക്കന്നു. അങ്ങനെയാണെങ്കിൽ പാഞ്ചഭൌതികമായി കാണപ്പെടുന്ന ഈ ജഗത്തു ബ്രഹ്മ ത്തിൽനിന്നു ഭിന്നമല്ലെന്നു സിധേമാകന്നു. പിന്നെ ചൈതന്വം എപ്പോഴം ഒന്ന ല്ലാതെ രണ്ടല്പാത്തത്തകാണ്ട് ജഗത്തിൽ ഓരോരോ ശരീരങ്ങളിൽ ''ഞാൻ'' "ഞാൻ" എന്ന അഭിമാനിക്കന്ന ചൈതന്വരുപമായ ജീവനം ആ ബ്രഹ്മത്തിൽ നിന്നു ഭിന്നപദാത്ഥമാകവാൻ പാട്ടുള്ള തല്ല. ചൈതന്യം പ്രതിശരീരം ഭിന്നമെ ന്നു കല്പിക്കവാൻ യാതൊരു ന്യായവും കാണാന്നില്ല. ജഡസചര്യപമായ ജഗത്തു തന്നെ ബ്രഹ്മത്തിൽനിന്നു ഭിന്നമല്ലെങ്കിൽ, ചൈതന്യാത്മകനായ ജീവൻ ബ്രഹ്മ ത്തിൽനിന്നു ഭിന്നനാകന്നതെങ്ങിനെ?ഇങ്ങനെ ജീവജഗത്തുക്കാം അദ്ചിതീയമായ പേതന ബ്രഹ്മത്തിൻെറ പരിമാണഭേടങ്ങളല്ലാതെ- ബ്രഹ്മം സ്ഥയമപരിണാമി യെങ്കിലും സചശക്തിയുടെ വിജംഭണം നിമിത്തം പരിണാമിയെന്നു വൃവഹരി ക്കപ്പെടുന്നം – സചതന്ത്ര പദാർത്ഥങ്ങളല്പെന്നു വേദാന്തദർശനകത്താവായ ബാദ രായണൻേറയും, തന്നേയായികളായ ശങ്കര പ്രഭ്രതികളുടേയും മുഖ്യ സിദ്ധാന്തവും അതു സതൃാൽ സതൃതരവുമാകന്നു. അങ്ങനെ താനം സവ്മായ ഈ ജഗണ്ണം ബ്രഹ്മംതന്നെ എന്നു നിസ്സംശയം സാക്ഷാൽ അറിയുന്നതുതന്നെ ബ്രഹ്മജ്ഞാ നമെന്നം, അങ്ങനെ സ്വസ്വരുപമായി, ജഗൽസ്വരുപമായി സാക്ഷാൽക്കരി ച്ചതായ ആ അഭപിതീയബ്രഹ്മത്തിൽ അനവരതം രമിഷണത്തന്നെ പരമ പരഷാത്ഥമെന്നം, അതുതന്നെ ജീവന്മക്തിദശയെന്നം അവർ സിദ്ധാന്തിച്ചിരി ക്കുന്നു. ജീവബ്വഫെക്വ് ശ്രപമായ ഈ തത്തപത്തെ തന്നെ, അതായതു അടൈപ തം സതൃമെന്നുള്ള ത്രികാലസതൃമായ ഈ സിദ്ധാന്തത്തെതന്നെ, അതിൻെറ അവഗതിക്കുള്ള അംഗോപാംഗങ്ങളോട്ടം, തൽസംബന്ധിയായ മറ്റു പലെ പി ഷയങ്ങളോടും കൂടി ഈ ഗ്രന്ഥത്തിൽ സുഗ്രാഹൃമായി സംഗ്രഥനം ചെയ്തിരി ക്കുന്നു.

ലോകത്തിൽ പുരാണങ്ങളും നവീനങ്ങളും പൌരസ്ത്രങ്ങളും പാശ്ചാതൃ ങ്ങളുമായ പലെ ദർശനപദ്ധതികളും അവതരിച്ചിട്ടണ്ട്. എങ്കിലും അവയെല്ലാം

പലെ അംശങ്ങളിലും അപൂണ്ണങ്ങളെന്നു പ്രസ്താപിക്കുന്നതിൽ സംശയിപ്പാനില്ല. സർവ്വമായ പ്രാപഞ്ചികരഹസ്വങ്ങളേയും സർവ്വർക്കും സന്തോഷജനകമായി സംപൂർണ്ണമായി സമദ്ഘാടനം ചെയ്യുന്ന ഒരു ഒർശനം ഇതേവരേയം ലോക ത്തിൽ ഉണ്ടായിട്ടില്ലെന്നുള്ള ഉ്സവ്വസമ്മതമാണം". എന്നാൽ അങ്ങനെ സംപൂ ണ്ണമായി, സർവ്വസമ്മതമായ ഒരു മഹാദർശനം ഭാവിയിൽ എപ്പോഴെങ്കിലുമ ണ്ടാകമൊ എന്നുള്ള കായ്പ്പും സന്നിദ്ധമാണം". എങ്കിലും ഭാർശനികമായ പലെ അംശങ്ങളം ഇനിയം അഭിവ്വയിപ്പെടേണ്ടതുള്ള തുകൊണ്ട്, ആ വിഷയത്തിൽ വിഭപാന്മാർ പരിശ്രമിക്കേണ്ടതു് അത്വന്തമപേക്കിതമാണു്. എന്നാൽ എന്തു കാരണവശാലൊ പണ്ടത്തെ ജഷികളെപ്പോലെ തത്തപവിചാരത്തിൽ അഭിനി വേശവും സാമത്ഗ്വവുമുള്ള അന്തർമ്മപ്പെട്ടഷ്ട്രികളായ പണ്ഡിതന്മാർ ഇക്കാലത്ത് നമ്മുടെ ദേശത്തിലാകട്ടെ, വിദേശങ്ങളിലാകട്ടെ, നന്നെ ദുർപ്പമോണെന്നുള്ള മ നുഷ്യവർഗ്ഗത്തിൻെറ ശോചനീയമായ ഒർഭാഗ്വത്തേയും ഒരവസ്ഥയേയും പററി ദഃഖിക്കാതിരിപ്പാനം നിവൃത്തിയില്ല. ലോകത്തിൽ ഇപ്പോശ വിദ്യമാനങ്ങളായ ദർശനങ്ങരം എത്രതന്നെ അപൂർണ്ണങ്ങളെന്നിരിക്കിലും, അവയിലെല്ലാം ഗ്രാഹ്വ ങ്ങളായ പലെ സത്വാംശങ്ങളം കിടപ്പള്ള തുകൊണ്ട്, അവയൊന്നംതന്നെ ത്വാ ജ്വങ്ങളായി ഭവിക്കന്നില്ല. എന്നാൽ ഇതരദർശനങ്ങളെ അപേക്ഷിച്ച്, വേദാ ന്നടർശനം, അതായത്ര് ശാങ്കരമതം എന്ന പ്രസിദ്ധമായ അടൈപതദർശനം അതിലും എന്ത്രതന്നെ വൈകല്ലങ്ങളും ബൂജിഗോചരമല്ലാത്ത തക്കാഭാസങ്ങളും ബൂജിമാന്മാരുടെ ബൂജിക്ക വിഷയീഭവിക്കന്തവെങ്കിലും, യാഥാർത്ഥികമായ അ ധികം ആദ്യാത്മികരഹസ്വങ്ങളെക്കൊണ്ട് സംപൂരിതമെന്നം, അതുകൊണ്ട് അത്ല് സവോത്തമമെന്നും വിശചസിക്കുന്നവരിൽ ഒരുവനാകുന്ന ഞാൻ. ആ വി ശ്വാസത്തിനെറ ഫലമായി വേദാന്തപ്പതിപാദ്യമായ ആ അഖണ്ഡവസ്തവിൽ തന്നെ അനവരതം, അതായത് ചിത്തം നിരുദ്ധമാകന്ന സമാധികാലത്തിലും, ചിത്തം വ്യാപാരോനുഖമാകന്ന വിക്ഷേപകാലത്തിലും, അവ്യഭിചരിതമായി ര മിച്ചകൊണ്ടും, അതിൽതന്നെ അവ്വഭിചരിതമായി ആനന്ദിച്ചുകൊണ്ടും, വിഹ രിക്കന്ന ഈ സാധുവിൻെറ അനുഭവങ്ങളേയും വിചാരങ്ങളേയുമാണം് ഇതിൽ പലേട്ടോ സമട്ടങ്കനം ചെയ്തിരിക്കുന്നതെന്ന് പിശിഷ്ഠ പറയേണ്ടതില്ലല്ലൊ. ഹി മാദ്രിശിഖരങ്ങളിലും കൈലാസശിഖരത്തിലും മാനസസരസ്സിനെറ്റ തടത്തിലും ഞാൻ ആ പരിപൂർണ്ണവസ്തവെ തന്നെ കാണ്ടന്നു. ഏത്ര ദേശത്താം ഏത്ര കാല ഈം, ഏതു വസ്തവിലും, ഏതവസ്ഥയിലും ഞാനാ സ്ഥയം പ്രകാശവസ്തവെതന്നെ സാക്ഷാൽകരിക്കുന്നു. ആ സതൃവസ്തവെയല്പാതെ ചേറൊന്നിനെ ഞാൻ കാണം ന്നില്ല. വേറൊന്നിനെ ഞാൻ കേരംക്കുന്നില്ല. – വേറൊന്നിനെ ഞാൻ സ്പർശിക്ക ന്നില്ല. വേറൊന്നിനെ ഞാൻ സിക്കന്നില്ല. വേറൊന്നിനെ ഞാൻ ഘ്രാണിക്ക ന്നില്ല. പെറൊന്നിനെ ഞാൻ ചിന്തിക്കന്നില്ല. ആ ആനന്ദവസ്തപിലല്ലാതെ

ഞാൻ വേറൊന്നിൽ രമിക്കന്നില്ല. ഞാൻ പേറൊന്നിൽ ക്രീഡിക്കന്നില്ല. ഞാൻ പേറൊന്നിൽ ആനന്ദിക്കന്നതുമില്ല.

ഇങ്ങനെ മാനുഷജന്മത്തെ ചരിതാത്ഥീകരിക്കുന്ന ഈ ബ്രഹ്മാനവേത്തെ -അത്വന്തമധുരമായ ഈ ബ്രഹ്മാനവേത്തെ-ആസ്ഥദിക്കവാൻ ബുദ്ധിയം, ബുദ്ധി ക്കു കറെ ശുദ്ധിയുമുള്ള എല്ലാ മാന്ഷസാഹോദനോരോടും ഞാൻ പ്രാർത്ഥികു ന്നുണ്ട്, വനത്തിൽ നിവസിക്കുന്ന ഒരു സന്ന്യാസിയെപ്പോലെ ഗ്രഹത്തിൽ നിവ സിക്കുന്ന ഒരു ഗ്രഹസ്ഥനും അദ്ധ്വാത്തവിചാരം ചെയ്യന്നതിൽ യാതൊരു പിരോ ധവുമില്ല. സവ്വ് വർണ്ണികളം, സർവ്വാശ്രമികളം, സവ്വമനുഷ്യതം ആത്മാനന്ദ ത്തെ ആസ്ഥദിക്കവാൻ അഹന്മാരാകന്നം. മനോബലമുണ്ടെങ്കിൽ, എത്ര ബഹല മായ വൃവഹാരങ്ങളുടെ മഖ്യത്തിലും ആത്മഭാവനം അശകൃമല്ല. സന്വസനാന നരം ഹിമഗിരിയിൽതന്നെ പരമാത്മമഹിമയെ അനുസന്ധാനം ചെയ്തപൊണ്ടു നിരന്തരമായി, നിർബ്ബാധമായി നിവസിക്കന്ന അത്വന്തമേകാന്തല്രിയനായ ഒര സന്ന്യാസിയാണു ഈ ലേഖകനെന്നിരിക്കിലും, സന്ന്യാസാത്രമം മനുഷ്ഠജീവിത ത്തിൽ അഭിലഷണീയമായി, പവിത്രതമായ ഒരു ദശാവിശേഷം തന്നെയെന്നും അതു ദുബാത്മകമെന്നും പറയപ്പെടുന്ന ഈ സംസാരത്തെ ആനന്ദമയമാക്കിത്തീ ക്നേ ഒരു പിചിത്രസാധനമെന്നും ഞാൻ ഗാഢമായി പിശചസിക്കുന്നപെങ്കിലും, വിക്ഷേപഹേതുവായ സവ് കമ്മങ്ങളുടേയം പരിത്യാഗംകൂടാതെ ചില അധികാ രികഠംക്ക് അദ്ധ്വാതമവിചാരംതന്നെ തീരെ അസാദ്ധ്വമെന്നു ഞാനും സമ്മതിക്കാ മെങ്കിലും ഗ്രഹസ്ഥാദികളായ അന്വാശ്രമികഠം അദ്ധ്വാത്തവിചാരത്തിന്ന അർഹ ന്മാരല്ലെന്നൊ, ആ ആശ്രമങ്ങളിൽ അദ്ധ്യാത്മചിന്തനം ചെയ്യക എന്നതു അസാ ഭ്യുമെന്നോ എനിക്കു അഭിപ്രായമില്ല. ഈ വിഷയം മുമ്പുതന്നെ ചിലേടത്ത് പ്രസ്താവിച്ചിട്ടുള്ളതെങ്കിലും, ഇവിടെ ദാർഢ്യാർത്ഥം പിന്നേയും പ്രസ്താവിച്ചു കൊള്ളന്നു. എതു കർ2മങ്ങരംക്കിടയിലും ആത്മാവിനെ ചിന്ത ചെയ്യക! സ്ത്രീ പതപെയത്രാഭികളാൽ പരിവ്വതനായി ഗ്രഹത്തിലിരുന്നുകൊണ്ടും ആ പരമാത്മാ പിനെ പ്രേമപൂർവ്വമനവരതമനുസൂരിക്കക! കരചരണാദികളെ ചേഷ്പിപ്പിക്കുന ആ ചൈതന്യത്തെ ഇടവിടാതെ ഓമ്മിച്ചുകൊണ്ടതന്നെ, അവയെ വിഹിതമായ ഓരോ ചേഷ്ടകളിലും വിനിയോഗിക്കക! സുരാകംഭത്തിൽ മോഹിക്കാതെ സുധാ കംഭത്തെ എപ്പോഴം പാനംചെയ്യാനന്ദിക്കക!

ະໂຕກເໜ ະໂຕກເໜ ະໂຕກເໜ ວເຜ

 $\sim$ 

# പരമപൂജ്വശീ <sup>SEREMBAN, N S.</sup> MALAYSIA തപോവനസ്പാമി തൃപ്പാടങ്ങളാൽ വിരചിതങ്ങളായ

\* സംസ്തത ഗ്രന്ഥങ്ങരം \*

Rs.

nP.

|                                                                                | 105.         | 101 · |
|--------------------------------------------------------------------------------|--------------|-------|
| ഇയോരടർശനം 1ാം ഭാഗം                                                             | <br><b>2</b> | 00    |
| ຣາ 2 າາ ສາມາ                                                                   | <br>5        | 00    |
| <b>ക്രിസൌമൃകാശിശസ്തോത്രം</b> (ഹിന്ദീവ്വാഖ്യാനസഹിതം) 2_ാം പതി <sub>ല്പ്</sub> * | <br>3        | 00    |
| ശ്രീഗംഗാസഹസ്രനാമസ്കോത്രം                                                       | <br>0        | 50    |
| ശ്രീഗംഗോത്തരീ ക്ഷേത്രമാഹാന്മം                                                  | <br>1        | 00    |
| <b>ത്രീതപോവനശതകം</b> -സംസ്തതഹിന്ദീടികാസഹിതം                                    |              |       |
| (പണ്ഡിത്ത്രി ബാലകൃഷ്ണഭട്ടരാസ്ത്രിവിരചിതം)                                      | <br>1        | 10    |
|                                                                                |              |       |
| * മലയാള ഗ്രന്ഥങ്ങരം 🕷                                                          |              |       |

ഹിമഗിരിവിഹാരം 2—ാം ഭാഗം മാതം  $\mathbf{2}$ 50 .... ഹിമഗിരിവിഹാരം 3ഹാം പതിപ്പ് 1.ം, 2.ം, 3.ം ഭാഗങ്ങറം ഒന്നായി ചേത്തത്  $\mathbf{4}$ 00 .... ശ്രീബദരീശസ്താത്രം₋ (വ്വാഖ്യാതാ പണ്ഡിററ് ശ്രീ പി. ഗോപാലൻ– നായർ കൊല്ലകോട്ട്) നന്നായി പരിഷ്ണരിച്ച 2-ാം പതിപ്പ് 1 00 .... ശ്രീതപോവനസ്തവഃ.... 0 25....  $\mathbf{2}$  $\mathbf{26}$ കൈലാസയാത്ര ---.... ഈശചരദർശനം 1 പാം ഭാഗം മലയാളഅക്ഷരത്തിൽ അച്ചടിച്ചത് 1 50.... ഈശചരദർശനം 1-ം, 2-ം ഭാഗം അതിസന്ദരമായി മലയാള അക്ഷം-ത്തിൽ അച്ചടിച്ച ബൈൻഡ് ചെയ്യത് 00 5.... ശ്രീസൌമ്യകാശിശസ്തോത്രം മൂലം മാത്രം മലയാള ഞക്ഷരത്തിൽ 1 25.... ടി <u>മലയാളവ്യാഖ്യാനസഹിതം</u> 00 4 .... (വ്വാഖ്യാതാ ശ്രീപരമാനന്ദതിത്ഥപാദസ്പാമികറം)

> ഈ മേൽവിലാസത്തിൽ ആവശ്യപ്പെട്ടക:— പി. കൃഷ്ണപിള്ള, പെരുമ്പാവൂർ, (കേരളാസ്റ്റേറ്)